Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 30 (1974)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

G. Johannes Botterweck & Helmer Ringgren (Hrsg.), Theologisches Worterbuch zum Alten Testament,
1.’ab — galah. Stuttgart, Kohlhammer, 1973. XV + 560 S.

Der erste Band des auf sechs Binde berechneten Worterbuches zum A.T. liegt vollstindig vor. Er ist
handlich, ibersichtlich und klar disponiert.

Im Vergleich zu seinem neutestamentlichen Gegenstiick hat das Theol. Worterbuch zum A.T.
etliche Vorziige aufzuweisen. Wihrend man bei Kittel & Friedrich wohl noch lingere Zeit auf den
Registerband wird warten miissen, erschliessen eine Reihe guter Register diesen ersten Band: ein
ausfithrliches Verzeichnis der deutschen Stichworter (20 S.), ein Bibelstellenregister (15 S. — hier kann
begreiflicherweise nur eine Auswahl geboten werden), ein gut unterteiltes Abkiirzungsverzeichnis und
eine Seite Korrigenda. Normalerweise ist ein Worterbuch von der Art des hier anzuzeigenden kein
Werk, das kursorisch gelesen wird, obwohl gerade daraus grosser Gewinn gezogen werden kann. Es
wird zu einzelnen Stellen und Themata konsultiert, und hier leisten die Register beste Dienste.
Botterweck & Ringgren gehen iibrigens mit hebrdischen Lettern nicht sparsam um. Daneben aber
werden so viele Transkriptionen geboten, dass das Werk mit Gewinn auch von Leuten ohne grosse
Hebriischkenntnisse benutzt werden kann.

Im ganzen hilt das Worterbuch, was die Herausgeber versprochen haben. Es wird auf lange Zeit
massgebend sein. Die in der ersten Besprechung' gestellte Frage nach der Mitwirkung schweizerischer
Alttestamentler muss wiederholt werden: Die beiden Schweizer, die Beitrige geliefert haben
(Chr. Barth und H. Haag), lehren an deutschen Hochschulen. Auch ohne iibertriebenen Nationalismus
wire zu wilinschen, dass die Gewichte in den in Aussicht stehenden Binde besser verteilt wiirden. Die
einzelnen Monographien stellen nicht eine Zusammenfassung bekannter Forschungsergebnisse dar,
sondern bieten weitgehend eigenes und neues Material; so enthilt z. B. der Artikel b®rit (Weinfeld)
iiber das Semantische und Religionsgeschichtliche hinaus eine wesentliche Vertiefung, die sich auch in
der weiteren Diskussion auswirken sollte.

Lexikonartikel miissen frith vergeben und verfasst werden; darum kann unter Umstinden eine
wichtige Neuerscheinung nicht beriicksichtigt werden. So fehlt zu bos (Seebass) die Verwertung der
Arbeit von M. A. Klopfenstein, Scham und Schande nach dem Alten Testament. Im tuibrigen sind die
Literaturangaben reichlich; auch die Querverbindungen zu Kittel & Friedrich, zu Jenni & Westermann
sowie zum Biblisch-Historischen Handworterbuch von Reicke & Rost sind deutlich gemacht; dagegen
konnte vermehrt auf das Theologische Begriffslexikon von Coehnen, Beyreuther & Bietenhard Bezug
genommen werden, etwa zu gir Sp.979ff. (Kellermann). Gelegentlich vermisst man einige Hinweise:
Sp. 808 (Weinfeld) wire zur Bundesformel die gleichnamige Arbeit von R.Smend zu erwihnen.
Sp. 950 (Mosis) sind wohl die IPN (Israelitische Personennamen) von M. Noth gemeint (1928,
Neuauflage 1966). — In einem Werk, das international sein will, miissen sprachliche Unebenheiten hin
und wieder in Kauf genommen werden, da Manuskripte in Ubersetzung geboten werden; aber auch
sonst wire es oft wiinschenswert, wenn die Hand der Herausgeber hirter zugegriffen hitte. Manche
Artikel liessen sich straffer fassen, z.B. durch das Ausscheiden von Wiederholungen. Wenn ein Artikel
vier Verfasser hat (Sp. 769ff. bara’), dann darf man sich iiber Unebenheiten nicht verwundern.
Gelegentlich sind Unklarheiten im Ausdruck stehengeblieben: zu Sp. 571 (Seebass): was ist gemeint
mit dem “‘misslungenen Entwurf eines Entwerfend — Seienden”? ; Sp. 619 (Freedman, Lundbom):
wie ist zu verstehen, wenn es heisst, “‘bei Dtjes werden das Herrsein und die Vaterschaft Jahwes
explosiv”’? ; Sp. 625 (Ringgren) geniigt es, wenn die Frau ihr Kind ‘“‘genau betrachtet”; der Komparativ
“genauer” ist hier nicht angezeigt; Sp. 626 (Ringgren): Hiob hat den Vorsatz nicht “gemacht”,
sondern “‘gefasst”; Sp. 856 (Bratsiotis) miusste die Wendung “vom Missbrauch der Eliséhne der
priesterlichen Vorrechte am Opferfleisch’ verstiandlicher ausgedriickt werden (*. . ., dass die Elischne

1 Rezension der vier ersten Lieferungen in Theol. Zs. 29 (1973), S. 134f.



Rezensionen 235

ihre priesterlichen Vorrechte am Opferfleisch missbrauchten”). Druckfehler sind relativ selten: Sp. 524
(Botterweck) muss es Shérion heissen. Sp. 561 (Preuss) ist zu Sach. 9,9f. daran zu erinnern, dass der
Esel das Reittier des neuen Konigs ist, z.B. 1. Kon. 1,33. Da und dort sind Fragen anzumelden:
Sp. 664 (Schunck): war die in Megiddo ausgegrabene bamah hoher als 1,25 m? ; Sp. 879 (Keller-
mann): wire hier nicht das jiddische gei’we fir “Hochmut’ heranzuziehen? ; Sp. 962f. (Otzen) misste
wohl zum “Tag Jahwes” auch auf den heiligen Krieg hingewiesen werden (von Rad); Sp. 968
(Botterweck): ist hier goj als staatsrechtlicher Terminus nicht doch iiberlastet? ; Sp. 906 (Kosmala):
nimmt die g€burah nicht den Wert einer Hypostase an?

Die Aufgabe des Rezensenten besteht nicht nur im Kritisieren und im Fragen, sondern
abschliessend in der angenehmen Pflicht der Dankbarkeit. Dieser Pflicht unterzieht man sich im Blick
auf den vorliegenden ersten Band des Theologischen Worterbuches zum Alten Testament gern.

Otto Bdchli, Suhr

Erich Zenger, Die Sinaitheophanie. Untersuchungen zum jahwistischen und elohistischen Geschichts-
werk. = Forsch. z. Bibel, 3. Wiirzburg, Echter-Verl., 1971. 303 S. DM 24.—.

Uber das, was der Titel vermuten lisst, hinausgehend untersucht diese Wiirzburger Dissertation
eigentlich die ganze Sinaiperikope, namlich Ex. 19,1-20,21;20,22-21,1;23,10-23;24,1-11.12—-18;
31,18; 32; 33; 34. Die Schwierigkeiten, vor die diese Perikope die Forschung nicht nur in li-
terarkritischer Hinsicht stellt, sind bekannt. Dariiber gibt der Verfasser selbst eine instruktive
Ubersicht iiber ihre Wege und Ergebnisse seit Wellhausen bis Perlitt (1876/77 bis 1969) auf S. 12—44;
dazu S. 207-230 eine Synopse der einschligigen Quellenscheidungen einschliesslich der eigenen. Das
macht diese Perikope fiir den Verfasser zum interessanten Gegenstand fur die Anwendung seiner
Methode. Denn sicher ist diese Methode zunichst wichtiger als die mit ihr erzielten Ergebnisse. Nach
dieser Methode lehnt Zenger eine Analyse der Sinaiperikope auf Grund der Urkunden- oder einer
anderen Hyopthese ab. Er will, Gedanken W. Richters aufnehmend, eng an den Texten bleiben und sie
zunichst literar- (nicht quellen-)kritisch auf ihre gedankliche und geschehensmaissige Einheitlichkeit
analysieren und dabei ihre “Kleinen Einheiten” bzw. ‘“‘Fragmente” feststellen. Die dazu unentbehr-
liche versweise Sondierung der Texte wird in Teil II Kap. 1 (S. 54—109) in miihseliger Kleinarbeit
durchgefiihrt; in Kap. 2 (S. 109—-118) wird die literar-kritische Zuordnung vorgenommen (Einheiten
und Fragmente, die moglicherweise die gleiche bzw. notigerweise verschiedene Herkunft haben) und
schliesslich der Versuch einer relativen Schichtung der Einheiten und Fragmente gemacht. Aus allem
ergibt sich eine relative Chronologie, von der ich nur die ersten beiden so herausgestellten Schichten
heranziehe. 1): 19,2a3.18al.b1.20a; 24,4a2.3.b.5; 34(lal)2.(3.)4a5a2b.9al0a. 2): 19,2b.3abl.
10.11a.12a1.13b.14.15a.16.17.18b2.19a; 20,20.21; 33,18.21a.22; 34,6—8.29a1.20.31. Sie werden
vom Verfasser mit dem jahwistischen bzw. elohistischen Geschichtswerk gleichgesetzt und in Teil III
form-, gattungs-, traditions- und redaktionskritischen Analysen unterzogen (S.119-163). Aus
Raumgriinden beschrinke ich mich auf das, was Kap. 1 (S. 120-147) dabei zum jahwistischen
Geschichtswerk gesagt wird. Die Formkritik klirt die Bedeutung, die das Element der Theophanie in
ihren verschiedenen Verwurzelungen fiir die Darstellung hat; die Gattungskritik zeigt, dass nicht eine
Erzihlung, sondern eine fiir einen grosseren Zusammenhang komponierte Abhandlung vorliegt; die
Traditionskritik fuhrt aus, dass der Verfasser ihm vorliegende Traditionen fiir eigene Aussagen neu
interpretierte; darum konnte die Sinaitheophanie Zige einer freilich jahwisierten, vorisraelitischen
Jerusalemer Gottesverechrung zeigen (ReSep). Die Redaktionskritik stellt die Perikope in den grossen
Zusammenhang des jahwistischen Geschichtsentwurfs. Eine synoptische Ubersicht der Sinaiperikope,
zwei weitere Anhidnge und ein handlich herausklappbarer Anmerkungsteil schliessen das Werk ab.

Hier liegt eine fleissige und kluge Arbeit vor; sie fordert zur Auseinandersetzung heraus, macht
diese aber nicht leicht. Es ist eine Grundsatzerkenntnis, dass eine Methode durch ihren Gegenstand
bestimmt und durch ihre Ergebnisse gerechtfertigt wird. Insofern ist die Kritik des Verfassers an
ilteren Methoden berechtigt und ernst zu nehmen, als bisweilen tatsidchlich ein zu grosser Raster zu zu
wenig differenzierten Ergebnissen gefithrt hat. Hier scheint nun allerdings die Frage zu sein, ob nicht
ein zu enger Raster ebenfalls zu zu wenig differenzierten und allgemeinen Ergebnissen fithrt. Liegt hier



236 Rezensionen

wirklich eine theologische Abhandlung des Jahwisten vor — das ist moglich, wenn schon nicht
sicher —, so stellt sich das literarische Problem der Einheitlichkeit und Spannung neu und anders’.
Dann miisste auch noch mehr bedacht werden, was hier Abhandlung bedeutet und wie “Wissensstoff™
im Gegensatz zu “Erzdhlung” (S. 138) zu verstehen ist. Es liegt ja keine freie Komposition wie
wahrscheinlich in der Siindenfallgeschichte vor. Hier bleibt immer das Moment der vorgefundenen
Erzihlung mit zu beriicksichtigen. Deswegen scheinen mir die traditionskritischen Uberlegungen iiber
den ReSep von Jerusalem wenig begriindet, vielleicht eher geeignet, die Grenzen einer Methode zu
zeigen, Ist es liberhaupt moglich, die rein literarkritische von der form-, gattungskritischen Arbeit usw.
zu trennen und beides gleichsam ganz selbstindig nebeneinander zu stellen? Misste nicht vom zweiten
noch einmal zum ersten zuriickgefragt werden? Ich vermag nicht immer genau, die Ausfithrungen des
dritten Teils als organische Folgerung der Grundlegung des zweiten Teiles zu erkennen. Darin mag eine
Grenze meiner Fihigkeit mitzudenken liegen; vielleicht sollte man aber auch die Methode immer
wieder iiberpriifen. Jedenfalls ist der Leser diesem Buche schuldig, mit seinen Fragen beschiiftigt zu
bleiben.

Hans-Joachim Stoebe, Basel.

Klaus Koch (Hrsg.), Um das Prinzip der Vergeltung in Religion und Recht des Alten Testaments. =
Wege der Forschung, 125. Darmstadt, Wiss. Buchges., 1972. XIV + 458 S. DM 55.20.

Mittelpunkt dieser Sammlung von Veroffentlichungen verschiedener Verfasser unterschiedlicher
Stellung zum Thema Vergeltung bildet ein Aufsatz des Herausgebers: Gibt es ein Vergeltungsdogma im
Alten Testament? (Zs. Theol. Ki. 52, 1955). Sein Ergebnis, nicht ohne Vorbereitung in der Literatur
(vgl. den synthetischen Seinszusammenhang bei Fahlgren), war die Bestreitung der Giltigkeit eines
solchen Dogmas und die begriffliche Bestimmung einer dinglichen, durch ein Vergehen geschaffenen
selbstwirkenden Tatsphire. In Zustimmung wie in Ablehnung hat dieses Ergebnis nicht geringe
Beachtung gefunden. Nun ist es eine wesentliche Erkenntnis exegetischer Arbeit, dass Begriffe, zumal
theologische Begriffe, nichts Statisches sind, sondern das Spannungsfeld zwischen geprigten Formen,
eigenen Erfahrungen und beabsichtigten Aussagen fiillen. So haben die Kochschen Beobachtungen
sicher ein nicht zu bestreitendes Recht fiir eine bestimmte, nidmlich frithe (magische) Zeit
menschlichen Lebensgefiithls, doch beweist das noch nichts fiir die Giiltigkeit dieser Anschauungen fiir
die alttestamentliche Frommigkeit.

Soll ein einseitiges Urteil vermieden werden, miissen sehr verschiedene Uberlegungen auch
semasiologischer (Scharbert), formgeschichtlicher (Alt, Graf Reventlow), rechtlicher (Weismann,
Preiser) und theologischer Art (Gunkel, Horst, Gese) angestellt werden. Es ist darum dankenswert, dass
hier Veroffentlichungen zusammengestellt sind, die von verschiedenem Ansatzpunkt aus und mit
jeweils besonderer Fragestellung an dieses Problem herantreten. Die Breite der Streuung wird ebenso
eine Hilfe zur Erkenntnis exegetischer Probleme uberhaupt wie eine Anregung zu neuem und
vertieften Durchdenken dieses ganzen Fragenkomplexes sein. Im einzelnen enthilt der Band folgende
Beitrige: H. Gunkel: Vergeltung im A.T. (1931); J. Pedersen: Seelenleben und Gemeinschaftsleben
(1934); K. H. Fahlgren: Die Gegensitze von s®daka im A.T. (1932); K. Koch (s.0.); F. Horst: Recht
und Religion im Bereich des A.T. (1956/1961); H. Gese: Lehre und Wirklichkeit in der alten Weisheit.
Ausziige (1958); W. Preiser: Vergeltung und Siithne im altisraelitischen Strafrecht (1961); J. Scharbert:
Das Verbum PQD in der Theologie des A.T.; ders.: SLM im Alten Testament (1961); J. Weismann:
Talion und offentliche Strafe im Mosaischen Recht (1913); A. Alt: Zur Talionsformel (1934/1953);
H. Graf Reventlow: ‘““‘Sein Blut komme iiber sein Haupt” (1960); K. Koch: Der Spruch “Sein Blut
bleibe auf seinem Haupt” (1962). Ein Vorwort des Herausgebers, biographische Angaben iiber die
Verfasser der Beitrige und ein ausfithrliches Register sind ebenfalls Hilfen, fiir die der Leser dankbar
ist.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

LI Stoebe, Grenzen der Literarkritik im A.T.: Theol. Zs. 18 (1962), S. 385-400.



Rezensionen 237

G. del Olmo Lete, La vocacion del lider en el Antiguo Testamento. = Biblioteca salamanticensis, 3, 2.
Salamanca, Universidad pontificia, 1973. 467 S. Pes 500.—. ‘

Die Berufung des Anfithrers wird in dieser Dissertation an der Universitdt Salamanca ausfiihrlich
untersucht. Anfuhrer sind die Erzviter, die Richter und die Propheten; die Konige werden nicht
unmittelbar behandelt, obwohl nach dem Rezensenten einige von ihnen, besonders Saul, Salomo und
Jerobeam 1., auch als berufene Anfiihrer gelten konnten. Fiir die Erzviter und die Richter gibt es nur
eine Art Berufung, wihrend fiir die Propheten zwischen “atypischen”, “typischen” und ““poetischen”
Berufungsberichten unterschieden wird. Jeder in Betracht kommende Text wird textkritisch,
formgeschichtlich und gattungsgeschichtlich erforscht. Am Anfang der Arbeit haben wir einen
ausfithrlichen Bericht iiber den heutigen Stand der Forschung (von J. Hempel bis W. Richter, von
O. Eissfeldt bis K. Baltzer); darin und in der reichhaltigen Bibliographie vermisst der Rezensent
allerdings die Werke von H. H. Rowley, The Biblical Doctrine of Election (1950), und Th. C. Vriezen,
Die Erwihlung Israels nach dem Alten Testament (1953). Am Ende der Arbeit finden sich eine
“literarische und theologische Synthese” und eine “Theologie der Berufung des Anfiihrers”. Ein
grosser Verdienst der fleissigen Arbeit ist es, im verwickelten Tatbestand Ordnung geschaffen zu
haben.

J. Alberto Soggin, Rom

Ginter Stemberger, Der Leib der Auferstehung. Studien zur Anthropologie und Eschatologie des
palistinischen Judentums im neutestamentlichen Zeitalter (ca. 170 v.Chr.—100 n.Chr.). = Analecta
biblica, 56. Roma, Bibl. Inst. Press, 1972, VIII + 139 S. L. 3600.

Stemberger analysiert in dieser knappen, aber doch eingehenden Studie, die als Vorarbeit fiir eine
Untersuchung der Auferstehungsvorstellung in den paulinischen Korintherbriefen gedacht ist,
sorgfiltig die verschiedenen Anschauungen iiber die Leiblichkeit der Toten und die Form der
Auferweckung in judischen Schriften, die er zwischen 170 v.Chr. und 100 n.Chr. datiert und in
Palastina lokalisiert: 2. Makk., 1. Hen., Ps. Sal., Test. der Zwolf Patr., 4. Esra, 2. Bar., Pseudo-Philos
Liber antiquitatum biblicarum. Im Anschluss an Schubert betont er mit Recht die Korperlichkeit der
gesamten jenseitigen Welt': “Gott und seine himmlische Welt, die Scheol wie die Toten sind alle
irgendwie leiblich, materiell” (S. 115). Auferstehung bedeutet Hervorkommen des ganzen Menschen
aus der Unterwelt zu neuer voller Leiblichkeit auf der Erde (2. Makk., 1. Hen., Test. XII, 4. Esr., Lib.
ant.) oder im Himmel (2. Bar.).

Unbewiesen erscheint mir dagegen die Behauptung, die schon von Schubert verteidigt wurde und
von Stemberger nun erneut propagiert wird, nur der Schatten auferstehe, nicht jedoch der konkrete
verstorbene Korper. Eine solche dualistische Trennung von Schatten im Hades und Leichnam im Grab
widerspricht gerade der alten holistischen Anthropologie, auf die sich Stemberger stiitzen mochte.
Nach 2. Makk. erlangt der Schatten am Ende von Gott die Glieder (7,11), die Eingeweide (14,46) und
den Geist (7,23) zuriick. Hier erscheint die Auferstehung nicht nur als Wiederbelebung der Toten
durch den Odem, sondern auch als Zuriickerstattung ‘“‘des materiell identischen Leibes” (gegen
Stemberger, S. 25). Der Ton liegt zwar in der Tat “nicht auf der Identitit der Eingeweide, sondern auf
der prizisen Vergeltung” (S. 23). Aber der sterbende Razis (14,37-46), der in wenigen Augenblicken
eine Leiche sein wird, kann doch unmodglich seinen leidenden Korper dualistisch vom Leichnam
unterscheiden. Ein solches Auseinanderreissen des ganzen Menschen in Fleisch und Schatten liegt der
monistischen Sicht von 2. Makk. vollig fern. Dasselbe gilt fur 1. Hen. 22,13 und 51,1, wo Erde und
Scheol noch zusammengesehen werden. In 1. Hen. 51,1 setzt Stemberger selbst (S. 46f.) Erde und
Hades gleich. Die Auferstehung schliesst also auch hier noch selbstverstindlich die Gebeine im Grab
ein. Aus Ps. Sal. 3,10—-12 erfahren wir iiber die Form der Auferstehung nichts. In Test. Sim. 6,7; Test.

1" K. Schubert, Die Entwicklung der Auferstehungslehre von der nachexilischen bis zur frithrab-

binischen Zeit: Bibl. Zeits. 6 (1962), S. 177-214.



238 Rezensionen

Jud. 25,1/4; Test. Benj. 10,6/7/8; Test. Lev. 17,2, Test. Seb. 10,2 hingegen wird das Begribnis so stark
betont, dass man bei der Auferstehung unmoglich vom Grab absehen kann, auch wenn Stemberger
darin zuzustimmen ist, dass es den Patriarchen in erster Linie um das Versammeltwerden im
Familiengrab geht, nicht um die Bewahrung des Fleisches als Grundlage einer spiteren Wiederbele-
bung. Ein Aufstieg der Schatten aus der Unterwelt durch das Grab hindurch an den Gebeinen vorbei
(S. 71) ist eine undenkbare, ja groteske Vorstellung. Vom ‘“Hades” wird im iibrigen an den genannten
Stellen gerade nicht gesprochen. Auch 4. Esr. 7,32 redet gerade nicht explizit von “Schatten” im
“Hades”, sondern auf der einen Seite von den in “Erde” (32a) und *“‘Staub” (32b) Ruhenden (a +b =
synonymer Parallelismus) und auf der andern Seite vom Odem in den “‘Seelenkammern” (32c). Auch
hier vereinigen sich bei der Auferstehung Korper und Seele wieder?, wobei nichts darauf hindeutet, bei
den Toten im Grab handle es sich nur um die Schatten, nicht um die Leichen. Selbst in dieser schon
stark dualistischen Apokalypse werden Korper und Schatten noch nicht getrennt. Von einer
eigentlichen Trichotomie kann man hier noch nicht reden. Nach 2. Bar. 21,23, 30,2, 42,7, 50,2,
51,1-3 (vgl. 11,6, 23,5, 36,11, 75,7f., 85,9) kommen bei der endzeitlichen Auferstehung die ‘‘Seelen”
aus den “Kammern” (21,23b/30,2) und die “Toten’ aus ‘“‘Hades” (21,23a) und “Erde” (50,2). Wie in
1. Hen. 50,1 sind hier die Kammern, der Hades und die Erde sowie die Seelen und die Toten
gleichzusetzen. Das Herauskommen der Schatten aus der Scheol bedeutet keineswegs eine “entmytho-
logisierte” Vorstellungsform der Auferstechung (warum jetzt plotzlich? ), sondern die Auferweckung
des ganzen, ungeteilten Menschen, mit Knochen und Fleisch, ganz genau so, wie er begraben wurde
(2. Bar.50,2). Wie in 1. Hen.50,1 und 2. Bar. 30,2/50,2 sind “Erde” und ““Hades” auch in Lib. ant.
3,10 (vgl. 19,12f., 51,4f.; ferner 16,3, 21,4, 23,6/13, 25,7, 33,3, 64,7) identisch (synonymer
Parallelismus), sodass auch fiir Lib. ant. nicht vom konkreten verstorbenen Korper abgesehen werden
kann, wie die Szene bei der Hexe von Endor 64,7 bestitigt, wo Samuels “Gebeine’”’ durch die
Beschworung gestort werden: “post redditionem anime mee conturbata sunt ossa mea’” (gegen
Stemberger, S. 104). Nach 23,13 muss man sich die Auferstehung schliesslich als Wiedervereinigung
von Leib und Seele vorstellen, spricht doch derselbe Vers zugleich von der eschatologischen
Auferstehung (13b) und von Gottes Zuriicknahme der “Seele” (13a), die im Gesamtzusammenhang
von Pseudo-Philo wie in 4. Esr. 7,32 und in den Schlussfassungen von 1. Hen. und Test. XII nur als
Lebensodem aufgefasst werden kann.

Wenn also Stembergers (apologetische? ) Bestreitung einer Auferstehung des Leichnams nicht
uberzeugt, so enthilt sein Buch doch eine Fiille wichtiger Beobachtungen, die im Auge behalten
werden sollten.

Felix Christ, Basel

Otto Bocher, Christus Exorcista. Dimonismus und Taufe im Neuen Testament. = Beitr. z. Wiss, v. A.
u. N.T., 16. Stuttgart, Kohlhammer, 1972. 218 S. DM 58.—.

Mit erdrickendem Material weist der Verfasser nach, dass das Neue Testament ohne die
diamonistischen Vorstellungen seiner jiidischen und heidnischen Umwelt nicht verstanden werden
kann. Die Alte Kirche, die ihrer Dimonenfurcht auch und gerade mit ihrer christlichen Botschaft nicht
endgiiltig hatte Herr werden kdnnen, hatte also Anlass genug, die Ansatzpunkte fiir die Entwicklung
des Taufsakraments zum antidimonischen Ritenkomplex im Neuen Testament zu finden. Die Frage
stellt sich aber nur, ob die sachgemisse Interpretation der neutestamentlichen Botschaft zwangsweise
zu einem solchen antidimonischen Ritenkomplex fithren muss. War die christliche Religiositit, die
diesen Namen verdient, wirklich in einer Weltsicht verwurzelt, die von der Furcht vor den Didmonen
und dem Bestreben bestimmt war, sich ihrer zu erwehren (S. 180)?

Zunichst hat der Verfasser darum eine sehr wertvolle Arbeit geleistet, weil er die Fremdheit der
neutestamentlichen Botschaft gegeniiber sikularer Aufklirungsfrommigkeit der Moderne nachweisen
konnte. Aus seiner Arbeit lernt man die relative Nidhe der neutestamentlichen Weltsicht etwa zur
afrikanischen verstehen. Dimonenfurcht und Dimonenabwehr sind auch in Afrika vorhanden, sodass

2 Schubert, S. 206—208.



Rezensionen 239

afrikanische Christen ein viel unmittelbareres, durch uberstrapazierten Intellektualismus nicht
angekrinkeltes Verhiltnis zur neutestamentlichen Botschaft zu haben scheinen.

Dann aber muss man fragen, ob der Verfasser bei der Interpretation der neutestamentlichen
Taufstellen nicht von einem grundlegenden Missverstandnis ausgegangen ist. Dadurch dass er, angeblich
Paulus interpretierend, Geisttaufe und Wassertaufe identifiziert (S. 148, 151) und Stellen auf die Taufe
bezieht, die nicht auf die Taufe bezogen werden miissen (Rom. 6,7; Joh. 7,39), ja, die Wirkung der
Taufe eine ‘““Versetzung in die Sphire des Heiligen Geistes” (S. 175) nennt, versperrt er sich den
Zugang zu der unerhorten Vielfalt der pneumatologischen Zeugnisse des Neuen Testamentes, die eine
Bahn erdffnen, mit den dimonistischen Anschauungen in ganz anderer Weise fertig zu werden, als dass
sie zum antidimonischen Ritenkomplex der Alten Kirche fithren miisste. Der Verfasser gibt selber zu,
dass schon innerhalb des Neuen Testamentes ein ‘“‘bewusster Protest gegen den Dimonismus”
angehoben hat (S. 156—165). Dieser Protest griindete im Glauben an den Sieg des Christus uber die
Dimonen (S. 166—174). Der Glaube an diesen Sieg fiihrte zu einer Enteschatologiesierung und
Ethisierung der neutestamentlichen Botschaft. Nimmt man diese Entwicklung konsequenter ernst, als
es dem Verfasser moglich war, so werden hier Einsichten in den Sinn der neutestamentlichen Botschaft
wach, die zum antidimonischen missionarischen Einsatz der christlichen Gemeinde in der mensch-
lichen Gesellschaft zu fithren in der Lage sind. Das wire im einzelnen etwa anhand des Abschnitts iiber
die Keuschheit und ihre ethische Uminterpretation (S. 155) darzulegen'. Es ist also nicht so, dass das
Evangelium die Didmonenfurcht nicht hat bannen konnen; im Gegenteil hat sich das Neue Testament
von dinglichen und magischen Vorstellungen bereits zu 16sen begonnen?. Aber die Menschen, die mit
dem Evangelium zu tun bekommen haben, sind nicht imstande gewesen, die die Dimonenfurcht
uberwindende Kraft des Evangeliums in ihr missionarisches Zeugnis vor der Welt mithineinzunehmen
und daraus die kultischen und ethischen Konsequenzen zu ziehen.

Werner Bieder, Basel

Vincent Taylor, The Passion Narrative of St. Luke. A Critical and Historical Investigation. = SNTS
Mon. Ser., 19. Cambridge, University Press, 1972. XII + 148 S. £ 3.80.

Der Band enthilt ein aus dem Nachlass von Vincent Taylor durch O. E. Evans herausgegebenes
Manuskript, das sich mit einem Thema beschiiftigt, das schon frither Taylors Interesse erregt hat®.
Dem Herausgeber gebithrt Dank. Man liest dieses letzte Werk aus der Hand des grossen englischen
Neutestamentlers mit Dankbarkeit und Bewegung; einmal mehr zeigt sich die Zuverlissigkeit und
Vorsicht dieses Gelehrten.

Das Thema des Buches ist die Frage nach den Quellen der lukanischen Passions- und
Auferstehungsgeschichte. Der erste Teil (S. 3—38) enthiilt einen Uberblick iiber die Geschichte der
Protolukashypothese, die den kontinentalen Leser in willkommener Weise an ein Lieblingskind der
englischen Forschung heranfuhrt. Der gewichtigste zweite Teil (S.42-115) gibt einen kurzen
Durchgang durch die Texte: Taylor arbeitet vor allem mit vokabelstatistischen und stilkritischen
Argumenten und zieht erginzend kompositorische und — sehr zuriickhaltend — inhaltlich-theologische
Argumente bei. Alle Texte sind abgedruckt; Luk. 24,13—53 ist das redaktionelle Sprachgut im Druck
besonders hervorgehoben. In der Untersuchung zeigen sich Grenzen: die Untersuchung des lukanischen
Vorzugsvokabulars fithrt kaum uiber Hawkins hinaus; die Listen Rehkopfs iiber den Sprachcharakter
der lukanischen Sonderquelle werden trotz den Einwinden Schiirmanns an gewichtiger Stelle
verwandt®. Diese Mingel werden aber aufgehoben durch die dusserst vorsichtige und nuancierte Weise,
mit der der Verfasser seine Schlusse zieht.

! W. Bieder, Die Verheissung der Taufe im Neuen Testament (1966), S. 80ff.
W. Pesch, Trier Theol. Zeits. 80 (1971), S. 182f.
3 . Taylor, Behind the Third Gospel. A Study of the Proto-Luke Hypothesis (1926).
J. C. Hawkins, Horae Synopticae (2 1909); F. Rehkopf, Die lukanische Sonderquelle. Ihr
Umfang und Sprachgebrauch (1959); H. Schiirmann, Protolukanische Spracheigentiimlichkeiten? :
Traditionsgeschichtliche Untersuchungen zu den synoptischen Evangelien (1968), S. 209ff.



240 Rezensionen

Taylors Leitfragen sind: Beniitzt Lukas in seiner Passionsgeschichte eine einzige nichtmarkinische
Quelle oder verschiedenes nichtmarkinisches Material? Ist diese Quelle mundlich oder schriftlich?
Handelt es sich um eine Passions- und Auferstehungsgeschichte oder ist diese nur Teil eines grosseren
Werks (Protolukas)? Was ldsst sich iiber Entstehungszeit und Autor sagen? Im dritten Teil seines
Buches fasst er die Ergebnisse zusammen (S. 119—140): Lukas lag eine nichtmarkinische Passions- und
Auferstehungsgeschichte vor, die er ab 22,14 als Hauptquelle beniitzt. Markinisches Material wird in
diese Quelle eingearbeitet (22,54b—61; 23,5054, sonst nur noch Einzelheiten). Nur so ldsst sich auch
die hiufige Umstellung markinischen Materials in der Passionsgeschichte erkldren. Diese Quelle ist ein
Dokument, zum Teil straff komponiert (besonders Luk. 23,33—-49), mit Querverbindungen zwischen
einzelnen Teilen und Zeichen eines sukzessiven Wachstums (vor allem 22,14—38). Die markinischen
Zusitze lassen sich ohne Schaden fir den Zusammenhang in den meisten Fillen herauslosen
(Ubersetzung der Quelle S. 127—132). Taylor hilt diese Quelle fiir einen Bestandteil eines grosseren
Ganzen, ohne dies niher auszufithren. Vielleicht hat sie Lukas in Caesarea gefunden (vgl. Apg. 21,8).
An einzelnen Punkten liefert sie zuverldssigere historische Informationen als die markinische
Passionsgeschichte (z.B. bei der Datierung des Herrenmahls vor dem Passamahl und bei der Schilderung
der Kimpfe vor Jesu Verhaftung), aber nicht durchwegs. An theologischen Akzenten der Quelle
notiert Taylor den Menschensohntitel und ein grosseres Gewicht der Opfer- und Siihnetodvorstellung
als bei Lukas.

Vielleicht sind diese letzten, theologischen Bemerkungen am problematischsten, da Taylor seine
Sicht der lukanischen Theologie nirgends ausfithrt und begriindet. Auch fiur die Scheidung von
Redaktion und Tradition miissten theologische Argumente weit stirker als bei Taylor herangezogen
werden. In Bezug auf die Rekonstruktion der vorlukanischen Passionsquelle vermag ich Taylors
Rekonstruktionsoptimismus nicht zu teilen: Auch wenn es einleuchtet, dass ab 22,14 Markus nicht
mehr die Hauptquelle des Lukas ist, so bleibt doch zu bedenken, dass Lukas seine Quellen gerade in
Erzdhlungen sehr frei neu formuliert hat. Ebensowenig wie eine Rekonstruktion des Markusevange-
liums aufgrund des Lukastextes moglich wire, ist es m.E. mdoglich, die Sonderquelle von ihren
markinischen Zusidtzen siduberlich zu trennen und fiir alle ihre Teile wahrscheinlich zu machen, dass sie
Lukas als Teil einer Quelle und nicht als Sondertraditionen tibernommen hat. So bleibt es m.E.
unbewiesen, dass etwa Luk. 22,14-38.39-46; 23,6—16 oder die Auferstehungsgeschichten aus
Luk. 24 Bestandteile einer Quelle gewesen sind. Und noch problematischer ist das Postulat eines
Protolukas aufgrund der Passionsquelle. Vieles bleibt also hypothetisch, noch hypothetischer als bei
Taylor. Aber dass es eine lukanische Sonderquelle fiir die Passionsgeschichte gab, hat Taylor
uberzeugend dargelegt.

Ulrich Luz, Gottingen

Friedrich Weinreb, Die jiidischen Wurzeln des Matthdus-Evangeliums. Zurich, Origo Verlag, 1972.
216 S. Fr. 16.80.

Mystische Interpretation aufgrund von Zahlenspekulationen aus den Quellen der “selbst den
Theologen unbekannten Miindlichen Thorah, einem uralten Wissen vom Ursprung und Sinn des
Daseins”, ermoglicht es dem aus alter chassidischer Familie stammenden hollindischen Juden Weinreb,
auch das erste Buch des christlichen Kanons als giiltige Offenbarung zu wiirdigen.

Felix Christ, Basel

Elisabeth Schiissler Fiorenza, Priester fiir Gott. Studien zum Herrschafts- und Priestermotiv in der
Apokalypse. = Neutest. Abh., N.F.7. Munster, Aschendorf, 1972. VIII +450 S. DM 76.—.

Eine urchristliche Taufformel, die von der Einsetzung zu basilefan kai hiereis im Anschluss an
Ex. 19,6 handelt, wird vom Apokalyptiker unter dem Eindruck von Ex. 19,6; Jes. 61,6; Dan. 7 usw.
sowie dem kultischen und Herrschaftsgebaren seiner Zeit theologisch und parakletisch fiir die
Adressaten ausgewertet. Diese werden in bedrohter politisch-sozialer Existenz ermutigt, ihre Wirde



Rezensionen 241

festzuhalten, bis Gott die ihnen zuerkannten Titel zu voller Wirklichkeit werden ldsst. Fir die
antagonistische Situation der Gegenwart betont der Apokalyptiker nur das herrscherliche Element der
iiberkommenen Formel. Den hierels-Begriff interpretiert er nicht fur die Gegenwart, weder
ekklesiologisch noch missionarisch oder kultisch. Wenn aber im ersten Akt der Endvollendung die
Bekenner ihr gerechtes Urteil (Apk. 20,4 krima, nicht krisis), ihren Lohn empfangen haben und auf
immer (1000 Jahre”) bei Gott leben (““herrschen’), dann treten menschliche Kimpfe und damit der
basileia-Betriff zuriick. Und was hiereis meinte, wird nun in der Erfullung, und zwar durch
hohepriesterliche Motive, geschildert. Die Titel geniigen nicht mehr und fehlen daher in Apk. 22.
Vorstellungen vom vollkommenen Kultus, den Israel erwartet, und vom geistigen Tempel, als den
Qumran sich bekennt, werden dialektisch aufgehoben durch die im symbolischen Vollzug nicht mehr
begreifbare Erfullung. Diese ist Leben im Allerheiligsten, ist ungebrochene Nihe zu Gott. Der hierhin
vorausweisende Priesterbegriff bezeichnet a) die Wiurde — nicht priesterliche Funktionen — wihrend
der Erdenzeit, b) die Hoffnung, so lange man noch dem wahren Tempel und dem Kult der Engel fern
weilt, und ist ¢) Ausdruck der eschatologischen Erfiillung fiir denjenigen Christen, der die Erlosung
durch sein Leben “ratifiziert™.

Die Verfasserin ordnet ihre Monographie der nachkonziliaren Diskussion iiber den christlichen
Priesterbegriff ein, nicht ohne in einer Forschungsiibersicht aufzuweisen, welche Gefahren bei der
Untersuchung der spirlichen neutestamentlichen Priesteraussagen von der Dogmatik her drohen. Auch
sonst legt sie sorgfiltig Rechenschaft ab von ihren methodischen Schritten bei unsicherer Textiiber-
lieferung und bei einer traditionsgeschichtlichen Formel und ihrer formgeschichtlichen Lebendigkeit,
die der theologischen Vertiefung und parakletischen Anwendung bedarf. — Am schwichsten begriindet
sie methodisch den hermeneutischen Wechsel von Begriffsanalyse bei Apk. 1,6a; 5,10; 20,6 zur
symbolischen Begriffs- und Bilddeutung fiir Apk. 22,3-5, obwohl gerade hier die spiralférmig in die
Hohe — von Text- zu Sachfragen — und in die Breite getriebene Darstellung — zu immer komplexerer
Zusammenschau der Detailprobleme in den in sich abgerundeten Kapiteln — ihre iiberraschende und
iiberzeugende Kronung findet, Man folgt Frau Fiorenzas Wegen wohl ofter mit der Sorge vor
Uberinterpretation. Mancher wird diese in der dichten Interpretation aus alttestamentlichen Belegen
zu Lasten zeitgenOssischer Religionsgeschichte finden. Der Rezensent kann — um eine Einzelheit zu
nennen — im Gegeniiber von Stadtmauer und Stadt (= Allerheiligstem) in Apk. 21,16f. nicht die
Reflexion uber erloste Heiden und Christen finden; sonst miisste doch die stets objektslose Aussage
vom Herrschen der Christen hier sein Objekt bekommen — oder aber vor Missverstindnissen geschiitzt
werden. — Meist aber nimmt die Verfasserin dem Kritiker die Sorge vor Uberinterpretation, wenn er
den Argumenten folgt, mit denen sie die sich andeutenden Ldsungen immer umfassender begriindet.
Ihre grundliche, von einer kleinen Formel aus viele Fragen erhellende oder beantwortende Dissertation
wurde mit gutem Recht mit dem Fakultdtspreis 1969/70 der Katholisch-Theologischen Fakultit
Miunster ausgezeichnet.

Johannes Thomas, Hermannsburg

Ulrich Hedinger, Wider die Versohnung Gottes mit dem Elend. Eine Kritik des christlichen Theismus
und A-Theismus. = Basler Beitr. z. hist. u. syst. Theol., 20. Ziirich, Theol. Verl., 1972. 184 S.
Fr. 28.—.

Ernst Blochs Philosophie der Hoffnung hat bereits verschiedene, tiefgehende und wohl auf lingere
Sicht spiirbare Spuren in der heutigen Theologie gezeitigt. Der selben Faszination durch die neu
erschlossene Hoffnungs- und Zukunftsdimension ist auch Hedingers Buch entsprungen. Auch wenn
darin eine explizite Auseinandersetzung fehlt, so spiirt man die Nachwirkung dieses geistigen Vaters
auf Schritt und Tritt, an Ausserlichkeiten, am oft pamphletistischen, aggressiv geschliffenen Stil, nicht
weniger als am leidenschaftlichen Grundton der Entschiedenheit fiir das, was Noch-Nicht ist. Was nicht
heissen soll, dass Hedingers Kritik an der iiberlieferten und heutigen Theologie als auch sein Entwurf
zu einer theologischen Neukonzeption nicht viel an geistiger Selbstindigkeit und eigenstindiger
Gedankenarbeit verrat. Dabei zeigen sich bei ihm die Folgen einer konsequenten theologischen



242 Rezensionen

Aneignung des Prinzips Hoffnung besonders rein, radikal, kompromisslos, im guten, doch auch im
weniger guten Sinn.

Die entschiedene Ubernahme des Standpunkts der Hoffnung, die alles Leid und Elend in und an
der Welt negiert und das Reich Gottes — ““Das Reich Gottes ist Glick™ (S. 15) — antizipiert, versetzt
den Autor zuerst einmal in eine eindeutig starke Position gegeniiber verschiedensten theologischen und
philosophischen Standpunkten aus Geschichte und Gegenwart. Er befragt sie kritisch darauf hin, wie
sie den Gott der Liebe des Evangeliums mit der Faktizitit des Elends, des Chaos, des Kreuzes und
Todes, des Negativen insgesamt in der Welt gedanklich verbinden, eine wahrhaftig fundamentale Frage
jeder Theologie, wenn nicht der Theologie iiberhaupt. Dem christlichen Theismus, wie Hedinger ihn
nennt, der Gott uber und jenseits alles Elendes behauptet, wirft er vor, er verséhne Gott mit dem
Elend, indem er das Negative als ein von Gott toleriertes und sanktioniertes Geschick darstelle. Dem
christlichen Atheismus, wie er sich neuerdings bei verschiedenen Theologen ausgesprochen hat,
begegnet Hedinger mit dem selben Vorwurf der Versohnung. Zwar denke dieser sich Gott nicht mehr
in perfekter Hohe, sondern mitten in der Welt des Imperfekten und Unheilen, doch er bringe nicht
zum Ausdruck, dass Gott im Leiden das Leiden auch aufheben wolle. Verschiedenen dialektischen
“Mischformen™ zwischen Theismus und Atheismus, wozu unter anderen auch Barth, Bonhoeffer,
Tillich gerechnet werden, vermogen nach Hedinger ebensowenig, “den Mut zur Hoffnung auf den
Exodus aus dem Bereich der Ambivalenz und ihrer Negativitdt” zu erwecken. Mit anderen Worten, die
Theodizeefrage und Theodizeeklage, nicht als metaphysisches Problem des Ursprungs von Ubel,
sondern als Ausdruck der Realspannung zwischen der Hoffnung auf Gottes Reich und bestehender
Hoffnungslosigkeit, wird bei Hedinger zum Horizont des theologischen Denkens iiberhaupt. Die
Einstellung zum Elend wird zur unerbittlichen Richtschnur, an der jede Theologie gemessen wird. Jede
Verharmlosung, Verbrimung, Verflichtigung des Elendes, jedes Umdeuten von Jesu Kreuz zum
Lebensbaum — “Jesu Kreuz ist in erster, grundlegender Bestimmung Mord, religionspolitischer und
politischer Mord™ (S. 151) — kritisiert Hedinger als der christlichen Hoffnung nicht angemessen. Allen
diesen theologischen Versuchen einer Versohnung Gottes mit dem Elend stellt er statt dessen den
Entwurf einer ‘““messianischen Theologie” entgegen, die auch in der Kiirze von 70 Seiten bereits ein
scharfes Profil gewinnt. Die Schopfung der Welt wird nicht protologisch als Ursprung und Anfang
gedacht, sondern radikal umgekehrt als Ziel des vollendeten Erschaffenseins im Reich Gottes. Die Welt
ist auf dem Weg aus dem Chaos zur “Befreiung des Daseins zur Freude”. Gott selbst ist im Prozess. Er
bedarf der Zukunft und Hoffnung, um erst noch ganz sich selbst zu werden. Er ist erst auf dem Weg
zur totalen Verwirklichung seiner Doxa, welche Advent und Parusie des Jesus des Christus in spe
heisst. Der Mensch aber als besonderes Geschopf kann entweder schuldhaft zuriick ins Chaos tendieren
oder titig hoffend zum Mitarbeiter Gottes werden.

Was bereits in einer Auseinandersetzung mit Bloch erfahren werden kann, das wird von Hedinger
mit aller wiinschenswerten Deutlichkeit herausgestellt: Theologie als Durchdenken der frohen
Botschaft ist heute radikal nach ihrem Verstindnis des Negativen, des Sinnlosen gefragt. Die
Theodizeefrage ist kein iiberwundenes Seitenproblem, sondern in zureichender Tiefe gefasst die Frage
nach der Moglichkeit von Theologie iiberhaupt. Doch so bedeutsam Hedingers messianische Position,
so echt und ehrlich der Protest gegen alles Elend, so entschieden charaktervoll der Hoffnungseinsatz
fiir Befreiung wirkt, driangt sich doch immer wieder die unabweisbare Frage auf, ob der Autor mit der
radikalen theologischen Aneignung von Blochs Hoffnungsimpuls nicht nur Stirken, sondern auch viele,
die meisten Schwichen dieser Art Philosophie mitibernommen hat, ein Punkt, der nicht durch einen
kurzen Entwurf der messianischen Theologie, wohl aber durch eine explizite Auseinandersetzung mit
Bloch erledigt werden konnte. Bis dahin muss — als Frage — offen bleiben, wie sich Hedingers
Hoffnungsgott von Blochs Materie, die radikal atheistisch verstanden werden will, wie sich christliche
Hoffnung von einer metaphysischen Hypostasierung anthropologischer Kategorien, wie sich ein
christlicher Messianismus von einer spiathegelianischen, ideologisch-totalen, utopistisch-diffusen Welt-
schau in politischer Absicht unterscheiden soll.

Alfred Jiager, Wolfhalden, Kt. Appenzell AR



Rezensionen 243

Jan Mili¢ Lochman, Das radikale Erbe. Versuche theologischer Orientierung in Ost und West. Ziirich,
Theol. Verl., 1972. 330 S.

Als der Verfasser am 4. Dezember 1970 in seiner Basler Antrittsvorlesung iiber ‘‘Die Bedeutung der
Theologie fiir Kirche und Gesellschaft (S. 143—157) davor warnte, *“ ‘Frommigkeit’ einerseits und
‘gesellschaftspolitisches Engagement’ andererseits” gegeneinander auszuspielen, anstatt sie in frucht-
barer Spannung beieinander zu halten, da nannte er auch den Preis fiir den besseren Weg: ““Gerade das
berechtigte Anliegen beider Gruppen ... ist ohne intensive theologische Arbeit kaum zu verwirk-
lichen” (S. 145). Von solcher Arbeit sind die hier gesammelten ausgewihlten Veroffentlichungen der
Jahre 1960—1970 mehr als nur Beispiele. In diesen 23 Stiicken (zwei davon hier zum ersten Mal auf
deutsch verdffentlicht) tritt das von Lochman ‘““in jenem bewegten und bewegenden Jahrzehnt”
(Vorwort, S.9) Erarbeitete uns ebenso intensiv wie, in aller Verschiedenheit der Einzelthematik,
einheitlich ausgerichtet entgegen. Die Intensitit kommt nicht aus der Einseitigkeit, und die
Einheitlichkeit ist keine Eintonigkeit. Immer wieder geht es um jene Spannungen und Gegensitze, die
dem Christen nicht nur nicht erspart bleiben, sondern ohne die er auch auf die ihm gemisse Weise (in
“Pro-Existenz”, S. 77 u.0.) iberhaupt nicht existieren kann, die deshalb fruchtbar durchzuhalten sind
und nicht in “‘falsche Alternativen’ (S. 10) auseinanderbrechen diirfen.

In der friihesten Arbeit dieser Sammlung, einer Exegese von Luk. 11,14—-23, heisst es: ““Nur eine
pervertierte Theologie schafft es, den Gegner als den absolut Dimonischen zu bezeichnen — und zu
behandeln™ (S. 288). Und zehn Jahre spiter, in einem Vortrag iiber Jan Amos Comenius, werden die
Erfahrungen dieses 1670 verstorbenen tschechischen ‘“homo oecumenicus” (S. 181) im Licht der
Erfahrungen dessen, “was man heute ‘kalten Krieg’ nennt, des ‘Frontdenkens’ ” gesehen: “Wie tief hat
Comenius an diesem Ungeist gelitten! Wie energisch hat er auch in dieser Hinsicht nachgedacht und
geplant!™ (S. 182). An diesem geschichtlichen Beispiel wird gezeigt, wie wenig einspurig christliche
Friedensarbeit sein sollte. Bei Comenius gehdrten notwendig zusammen: die “‘zutiefst personliche
Beziehung zum lebendigen Christus” (S. 179), das “Anliegen einer okumenischen Reformation”
(S. 181), der Aufbau der “Gemeinde des Friedens” (S. 182) und die “Perspektive weltverandernder
Hoffnung” (S. 183).

Nach einem einleitenden Stiick mit dem bezeichnenden Titel “Theologie auf dem Aeropag™ folgen,
unter dem Gruppentitel “Okumenische Theologie fiir Kirche und Gesellschaft”, neun “Aufsitze aus
dem eigentlichen Fachgebiet des Verfassers, der systematischen Theologie” (S. 10). Die erwihnte
Antrittsvorlesung bildet das Schlusstiick dieses Teils, dessen Vielfalt an Themen und Problemen gross
ist. Was einmal ins weite Blickfeld tritt, wird nicht gewaltsam auf Linie gebracht, sondern behutsam
nach seinem rechten Ort befragt, in seiner Eigenheit ernst genommen, “‘aber nicht todernst™ (S. 76
u.0.) iiberbewertet. Als Beispiele nenne ich: die ausgewogenen Erorterungen des Begriffes “Ideologie”
(S. 83-96; auch S. 74—79, im Zusammenhang der Begegnung mit Atheisten; S. 92: “Vom Evangelium
und nicht von einem Gesetz her ist der Ideologie theologisch zu begegnen”) und der “Theologie der
Revolution™ (S. 125—141), die sorgfiltige, sehr lesenswerte Stellungnahme zur Frage nach dem
“proprium theologicum” (S. 152—156), die Erklirung und Klirung (und insofern nicht Verklarung)
des Begriffes ‘Solidaritit™ (S. 97—112). Sehr reichhaltige Entfaltungen und Anwendungen werden den
Problemen des christlichen Freiheitsverstindnisses zuteil (wobei allerdings das griechische Verstdndnis
der Freiheit auf S. 28 in eine sehr starke perspektivische Verkiirzung gerdt). Im Vortrag “Bilanz des
europdischen Humanismus” (S. 55—68) gelang es Lochman, bei einem solch komplexen Gegenstand
die wesentlichen Konturen hervorzuheben, wobei aber manches (wie nichtmarxistische Humanismen
im Bereich des Okonomischen, anders als bei Sartre geprigte existentialistische Humanismen) ausser
Betracht bleiben mussten.

Den mittleren Teil der Sammlung bilden sieben Beitriige unter der Uberschrift “Viter und Briider:
Kirche in der sozialistischen Gesellschaft”. Dem erwiahnten Vortrag iiber J. A. Comenius (S. 173—-186)
geht ein Aufsatz “Das Erbe der Viter: Theologische Akzente der Bohmischen Reformation voraus
(S. 161—171) und folgt eine sehr aufschlussreiche (z.B. S. 199—203 zum Problem der “‘dialogischen
Einseitigkeit”) Untersuchung der ‘“Geschichtsphilosophie” J. L. Hromadkas (S. 187—204). Dieser
Beitrag bringt uns nun an die “Front”, an die auch die iibrigen vier Beitrige dieses Teils gehoren:
“Begegnung von Kirche und Theologie mit der sozialistischen Gesellschaft.”” So finden wir in dem



244 Rezensionen

Ausdruck “ “Viter und Brider’ den Hinweis darauf, dass das ‘radikale Erbe der Viter’ im
tschechoslowakischen Kontext fiir diese Begegnung von entscheidender Bedeutung war” (S. 11). Hier
darf der Satz stehen, der sich in einer Wiirdigung von Hromadkas “Evangelium fiir Atheisten findet:
“Dieses Ringen war nicht ganz umsonst™ (S. 81).

So wenig jene tschechischen Erneuerer ein Erbe schufen, das nicht auch fiir die ““Anderen” dasein
sollte, so wenig hatten sie es auch ““aus eigenem Boden”: ‘‘Das biblische Erbe” — so der dritte Teil, der
fiinf Beitrage zu den “Gottinger Predigtmeditationen enthélt — will keinesfalls als * ‘bibelfrommes
Anhidngsel’ ” behandelt werden, sondern als ““integraler und begriindender Teil des Ganzen’ (S. 11). In
dieser Weise des “Begriindenden” auch “griindlich” und “grundsitzlich”, suchen die Auslegungen die
je eigene Art herauszuarbeiten, in denen der betreffende Text die ‘“‘eschatologische Befreiung” (nach
Phil. 2,511 die Schliisselbotschaft des N. T., S. 313; vgl. S. 307) zur Sprache bringt, sei es als eine
Mehrheit von ‘“Dimensionen der Hoffnung” (S. 319-330, zu Off. 21,1-7), sei es als fruchtbare
Spannung zweier Pole (S. 275—286, zu Luk. 15,11-32), ohne falsche Alternativen und Dimonisie-
rungen (s.0.).

Martin Anton Schmidt, Basel

Alois Miiller, Stephan H. Pfirtner, Bernhard Schnyder (Hrsg.), Natur und Naturrecht. Ein interfakul-
tares Gesprach. Freiburg (Schweiz), Univ. Verl., 1972. 359 S. Fr. 30.—.

Das Buch enthilt die wissenschaftlichen Beitrige und Gespriche eines Professorenseminars zum
Thema Natur und Naturrecht, das im Juli 1970 an der Universitdt Freiburg, Schweiz, stattfand. Den
Hintergrund bildet das Erscheinen der Enzyklika ‘““Humanae Vitae” Papst Paul VI. vom 25. Juli 1968,
die in der katholischen Christenheit heftige Diskussionen ausgeldst hatte. Da diese Enzyklika sich
erneut auf das Naturgesetz festlegt und die Zustindigkeit fiir die verbindliche Auslegung desselben dem
obersten kirchlichen Lehramt vorbehdlt (vgl. I. T. Kap 4), war die inzwischen verklungene Frage nach
dem Naturrecht und den damit zusammenhingenden Problemkreisen erneut akut geworden. Die
katholische Universitit Freiburg, Schweiz, hat diese Frage aufgegriffen, weil die katholische
Bevolkerung eine wissenschaftlich fundierte Stellungnahme zu ‘“Humanae Vitae” erwartete. Das
Besondere des Buches liegt darin, da3 es nicht direkt zu der Enzyklika Stellung nimmt, sondern das
Kernproblem, eben das derselben zugrunde liegende Naturrecht, anfa3t. Dariliberhinaus bietet es keine
offizielle Stellungnahme, sondern Beitrige aus den verschiedenen Fachrichtungen (Paliontologie,
Anatomie, Medizin, Soziologie, Rechtswissenschaft, Ethnologie, Philosophie und Theologie), die nach
wissenschaftslogischer Systematik geordnet sind und in interfakultiren Gesprichen ausmiinden. Der
Leser erhilt auf diese Weise kein fertiges Rezept, sondern er wird in einen Denkprozess
hineingenommen und damit selber fihig zu urteilen. Das wird zudem dadurch gefordert, dass am
Schluss kein abgerundetes Ergebnis herausspringt.

Dennoch wird aus dem Buch gewiss deutlich, dass derjenige, der sich zum Naturrecht ernsthaft
dussern mochte, nicht umhin kann, auf diejenigen Fachrichtungen zu horen, die sich mit dem
Menschen befassen. Gerade dadurch wird deutlich, dass der traditionelle, d.h. klassische und statische
Naturbegriff nicht mehr zu halten ist. Natur und Menschheit sind in der Entwicklung, also dynamische
Grossen. So ist die Natur nicht schlechthin Gegebenes, sondern voller Mdglichkeiten. Der Mensch,
determiniert durch Abstammung, Physis, Technik, Wirtschaft, soziale Struktur und Brduche, kann in
seinem Wesen gar nicht eindeutig festgelegt werden. Er ist schlechthin als polyvalentes Wesen, in toto
als Kulturwesen, zu begreifen. Daraus folgt notwendigerweise, dass weder aus Seinsstrukturen noch aus
den Faktizititen ethisch verbindliche Normen erhoben werden konnen, sondern nur aus dem Ziel des
Menschen und seiner Bestimmung, was aber iiber die Kompetenz der Natur- und Humanwissenschaftler
hinausgeht.

Das Buch ist hilfreich, weil es das Naturrecht auf einer ungewohnlich breiten Basis diskutiert.
Neues und Interessantes bieten verschiedene Beitrige. Von Bedeutung fiir die Theologie ist sicherlich
der Beitrag von Pfiirtner (“‘Das Natiirlich-Rechte in der theologischen Auseinandersetzung der
Gegenwart”). Die Veroffentlichung ist zu begriissen, weil an diesem Buch deutlich wird, was die Natur-
und Humanwissenschaften zum Thema Naturrecht beizutragen vermogen und was nicht.



Rezensionen 245

Man muss offen bedauern, dass das Buch erst vier Jahre nach “Humanae Vitae” erscheint. Kritisch
anzumerken wire, dass die inzwischen angelaufene Diskussion iiber die dkologische Krise der Welt
kaum beriicksichtigt ist, denn diese hat uns die Grenzen menschlichen Tuns, die Interdependenz von
Natur und Mensch, ja Abhingigkeit des Menschen von der Natur und die Schuldverstrickung des
Menschen bei seinem Intervenieren in der Natur neu zu sehen genotigt. Deshalb wird man bei dem
optimistischen Vertrauen in die Vernunft des Menschen, das in verschiedenen Beitrigen des Buches
auftritt, gewiss berechtigte Zweifel haben.

Siegfried Meurer, Stuttgart

Klaus Dirschauer, Der totgeschwiegene Tod. Theologische Aspekte der kirchlichen Bestattung.
Bremen, Schiinemann, 1973. 207 S. DM 22.—

Die 1972 in Marburg vorgelegte und iiberarbeitete Dissertation versucht zuerst, das Todesphino-
men in unserer Gesellschaft aus Todesanzeigen einer Tageszeitung, aus der Tétigkeit der Kriegsgriber-
fiirsorge, aus zeitgendssischer Literatur und endlich aus medizinischer Sicht zu erheben. Gemessen an
den zahlreichen soziologischen, medizinisch-therapeutischen und literarkritisch-philosophischen, aber
auch praktisch-theologischen Beitrdgen besonders aus dem englischen Sprachgebiet (von Autoren wie
Hinton, Sudnow, Vernon, Glaser-Strauss, Mills, Choron, Jackson und Parkes) kann das hier Gebotene
weder methodisch noch theoretisch befriedigen. Freilich beabsichtigt unser Autor keine empirisch
gewonnene Darstellung moderner Todeserfahrung, sondern lediglich eine Motivationsbasis fiir seine
These, dass eine verdringte Auseinandersetzung mit dem Tode auf eine mangelhafte Beantwortung der
sog. “‘theologischen Grundfrage” hinauslaufe. Ihr wendet er sich im zweiten und dritten Teil seiner
Untersuchung zu. Kurzbiindig werden hier Brunner, Pannenberg, Althaus, Schmauss, Sauter, Thielicke,
Jiingel und andere andiskutiert und bemaingelt. Im Geleit von Carl Heinz Ratschow und Gerhard Koch
pladiert der Verfasser fiir das Heilmittel einer ““trinitarischen Erstreckung des Glaubens”. Was darunter
verstanden werden soll, visiert der vierte Teil iiber den theologischen Auftrag der Verkiindigung am
Sarge. Bei der Abdankung spricht darnach der Pfarrer im Namen der Gemeinde Christi, in der der Tod
iiberwunden ist und welche bereits in der Osterwirklichkeit steht (!). Darum habe der Pfarrer der
Trauerversammlung den in der glaubenden Kirche anwesenden auferstandenen Christus zu verkiindigen
und die Leidtragenden vorher und nachher dariiber zu belehren. Kein Wunder, dass bei soviel
reaktionidrer Deduktion und Applikation ein so schrecklicher Satz wie S. 163 zu lesen ist: “Deshalb
darf das Handeln der Kirche auf dem Friedhof sich nicht die Probleme aufzwingen lassen, die aus der
Sehnsucht des vertriebenen Menschen, der keinen Grund unter den Fiissen hat, der unstet und flichtig
ist, geboren werden.” Seelsorgerliche Verantwortung des Evangeliums aber an Trauernden lidsst sich
ohne eingehende Riickfrage nach der seelischen Dynamik sozialer Kommunikation heute nicht mehr
wahrnehmen, weil vom Heiligen Geist bewirkte Koinonia sich als heilende Kraft nur in einer empirisch
durchmessenen Wirklichkeit erfahren lésst.

Victor Hasler, Bern

Anton Grabner-Haider, Sprachanalyse und Religionspddagogik. Wissenschaftstheoretische und didak-
tische Uberlegungen. Ziirich, Benziger, 1973. 116 S. Fr. 13.80.

Die Theologie hat, sofern sie sich noch im sichern Hafen der hermeneutischen Philosophie bewegt,
einen gewissen Nachholbedarf an Information iiber die neuere Entwicklung der Sprachwissenschaft.
Der katholische Verfasser will diese Liicke ausfiillen, indem er iiber Sprachanalyse, Kkritischen
Rationalismus, Meta-Hermeneutik und iiber die Sprachspieltheorie des spdten Wittgenstein berichtet.
Aus diesen Darlegungen leitet er eine verkiindigende Religionspidagogik ab, fir die gewisse
Glaubenssitze als Wahrheit vorausgesetzt sind und die “den biblischen Sprechakt durch neues, den
gewandelten Lebenssituationen entsprechendes Sprachmaterial reproduzieren” will. *“Verkiindigung ist
ein Sprechakt, der etwas erreichen will. Er will den Horer mit Gott konfrontieren.” Freilich, religiose
Rede ist nicht schon verstehbar, wenn und weil sie biblisch ist. In den Sprachmodellen der Bibel wird



246 Rezensionen

z.B. durchwegs mit dem Begriff Gott als mit einer bekannten Grésse operiert. “Wird dies nun in der
Katechese véllig problemlos stindig nachvollzogen und nachgesprochen, dann wird das Wort Gott auf
Grund der mit heutiger Sprachpotenz gegebenen Lebenswelten bedeutungsdefizient.” Religidse
Sprache bendtigt immer wieder neues metaphysisches und mythisch-symbolisches Material. Der
Mythos ist zwar stindig unterwegs zum Logos, aber er geht nie vollends im Logos auf. Das
Entmythologisierungsprogramm ist auf das ganze gesehen ‘“‘ein Missbrauch der religiésen Sprache”.

Der Verfasser erliutert an einigen Unterrichtsskizzen, wie er seine Theorie in Praxis umsetzt. Diese
unterscheiden sich allerdings kaum von dem, was andere unter dem Stichwort “‘problemorientierter
Unterricht” anbieten. Man sieht nicht, welche Bedeutung das grosse Wissen des Verfassers iiber
Sprachwissenschaft (iiber das er freilich nicht gerade fiir jedermann verstindlich referiert) fir die
Religionspadagogik hat.

Walter Neidhart, Basel

Hans Godan, Die sogenannte Wahrheit am Krankenbett. Darmstadt, Wissenschaftl. Buchgesellschaft,
1972. 293 S. DM 38.50/Mitgl. 22.50.

Hans Godan gehort auf Grund seiner zahlreichen einschligigen Biicher zu den namhaften
Vertretern der Pastoralmedizin. Das Gesprich zwischen der Naturwissenschaft/Medizin und der
Theologie hat durch ihn insofern eine besondere Vertiefung erfahren, als er in beiden Bereichen die
Grundlagenforschung mit grosster Intensitit gefiihrt und eine Vielzahl vorhandener utopischer
Vorstellungen sowohl in der Medizin als auch in der Theologie aufs kriftigste korrigiert hat. Diese
Anliegen und Aufgaben hat Godan, der jetzt als Arzt und freier Wissenschaftler und Forscher in
Lemgo lebt, erstmals zusammenfassend dargestellt in seinem Buch Die Unzustindigkeit der Seele,
1961, das mit den mahnenden Worten schliesst: ‘. .. Wir kommen deshalb nur weiter, wenn wir die
beiden Wissenschaften Medizin und Theologie von den gemeinsamen geistigen Voraussetzungen aus
betrachten, die wir nicht in irgendeiner Ideologie sahen, sondern in jener dem Menschen und allem,
was er tut, also auch seinen Wissenschaften, vorgegebenen Verbindung zwischen Gottesgeist und
Menschengeist™ (S. 218).

Das vorliegende, neueste Buch von Gédan will vor allem inhaltliche Antworten auf medizinische
und theologische Fragen der Gegenwart geben und beginnt schon im Vorwort mit einer deutlichen
Kritik am heutigen Ungeist: ““Wir werden uns zu hiiten haben vor der heute modern gewordenen
Ubung, anstatt Fragen zu beantworten, sich selbst und den Fragenden in Frage zu stellen. Der Arzt,
der sich fiir Leib, Seele und Geist verantwortlich weiss, ist daher erschrocken, wenn er folgende Sitze
liest, die bei einer Rektoratsiibergabe an junge Menschen gerichtet wurden: ‘Nur der Infragegestellte
kann miindig werden. Darum ist es die Wiirde der Universitit, Fragen zu stellen, und dann zu lehren,
wie man Fragen standhilt.” Hier besteht die Gefahr, dass eine Phalanx von menschlichen Fragezeichen
heranwichst, deren chronische Fehlhaltung zu Bandscheibenschidden des geistigen Riickgrates fiihrt.
Wie kann man Fragen standhalten, wenn man nicht weiss, was eine Antwort ist? Wir werden daher
auch zu vermeiden versuchen, ‘Fragen im Raume stehenzulassen’, zwischen denen der Leser dann
herumirrt und sich verletzt. Er hat das Recht auf eine Antwort” (S. 9).

Es ist nicht zufillig, dass Godan die eigentliche Darstellung in seinem Buch mit einer
entscheidenden Antwort und Wahrheit beginnt: mit der Auferweckung der Tochter des Jairus durch
Christus (Luk. 8,40-56), und dann den eigentlichen Antrieb zur Wahrheit am Krankenbett
herausstellt: ““Die Liebe zum Kranken und der Grimm Christi gegen den Tod sind es, die uns zur
Wahrheit gelangen lassen. Das gilt vor allen Dingen fiir die Diagnose” (S. 65). Dabei wird eine
philosophische Relativierung der Wahrheit (im Sinne Platos und Kierkegaards) von Godan mit Griinden
abgewiesen (S. 16), und die Wahrheit wird éber die Richtigkeit gestellt (S. 17ff.): ‘“‘Die Wahrheit
vertreibt niemals die Richtigkeit vom Krankenbett; wohl aber kann die Richtigkeit blindmachen fiir
die Wahrheit” (S. 26), denn die Wahrheit vermag ‘“‘neue Richtigkeiten zu schaffen” (S. 23). Die
Grundanliegen Hans Godans sind einerseits die Ausschliesslichkeit von Angst und Wahrheit und
andererseits die eigentliche Wahrheit am Krankenbett. Die erste Antwort dazu hat GOodan in einem
grossen Abschnitt: Angst und Wahrheit schliessen sich aus, mit dem Hinweis auf das Evangelium und



Rezensionen 247

dessen reale Uberwindung der Angst gegeben (S. 119—157). Die Angst wird dabei bis zum Ende der
Welt keinem Kranken und keinem Menschen genommen werden kénnen. Aber die Uberwindung der
Angst beginnt in dem Augenblick, wo die Wahrheit der Worte Christi einem Geédngstigten mitgeteilt
wird und ihn ergreift. Wie Felix Schottlaender bezeugt auch Godan: ‘“Neurose-Heilung ist in letzter
Linie keine wissenschaftliche, sondern eine religiose Angelegenheit™ (S. 152). Mit Karl Holl erblickt
GoOdan eine besondere Angststeigerung geradezu in der von der Theologie seit Kant und Ritschl immer
wieder vertretenen Unwahrheit vom “unendlichen Wert der Menschenseele”, denn “‘es ist gerade die
religiose gesteigerte Intention des Eigenwertes der Seele, die Angst erzeugen muss, sobald ich selbst die
Wahrheit iiber mich erkenne oder mir einer die Wahrheit iiber micht sagt, oder wenn ich die Zeit
ansehe, in die mein ‘unendlicher Wert’ ‘geworfen’ ist. Diese Angst hat das Christentum den Menschen
ja gerade dadurch genommen (was Kant und Ritschl verschweigen!), dass es sie lehrte, dass ihr Wert
darin besteht, dass sie Gottes Kinder sind; das bedeutet also, dass dieser Wert weder errungen noch
verloren werden kann. Darum konnte Jesus die Angst um das Leben mit dem Unglauben auf eine Stufe
stellen (Markus 4,40) (S. 154).

Damit werden von Gédan in den Trostspriichen und Verheissungen Christi die wahren Helfer gegen
Angst und Krankheit herausgestellt, und es wird dem Arzt und Seelsorger die Aufgabe nahegelegt,
““den Kranken sozusagen iiber die Schultern Christi hinweg anzuschauen” (S. 156). Ein unbestimmtes
“Hoffnung-machen” und die gerade in theologischen Ethiken verbreitete Utopie vom “Segen” der
Krankheit kann und muss G6dan mehrfach zuriickweisen (bes. S. 195ff., 256ff.). “Wo die Krankheit
Segen wirkt, tut sie es nicht auf Grund einer ihr innewohnenden Tendenz. Gott vielmehr zwingt sie,
uns zu dienen, solange es der drztlichen Kunst nicht gelungen ist, sie zu heilen oder ganz zu besiegen”
(S. 256).

Die Wahrheit der Krankheit, die Hans Godan schon in seinem Stundenbuch Der Mensch ohne
Krankheit (1964) dargelegt hat (dort bes. S. 71-75), hat er erneut in der vorliegenden Darstellung
entfaltet mit dem Hinweis: Das Wesen der Krankheit und ihre Wahrheit sind diabologen. Diese
Auffassung, dass jede Krankheit ein Werkzeug des Satans ist, kann er vor allem biblisch belegen:
“. .. Tod, Krankheit und Leid stehen im Alten Testament eindeutig gegen Gott. Entsprechend
konsequent ist das Verhalten der Frommen, wenn sie ein Ubel trifft. Sie ergeben sich nicht. Hendrik
van QOyen spricht einmal von dem ‘Arbeitselan’ im Alten Testament und stellt ihn der Arbeitsauffas-
sung in Hellas gegeniiber. Es wire nach meiner Uberzeugung aufschlussreich, einmal zu erforschen, wie
sehr dieser Arbeitselan, der noch heute wirkt, letzten Endes auf die eindeutige Bejahung des Lebens
und auf den Kampf gegen den Tod als den Feind Gottes, wie beides die Bibel vertritt, zuriickzufithren
ist” (S. 231). Christus selbst ist das Vorbild fir die Auffassung Godans, dass die Krankheiten
widergottliche Angriffe des Teufels sind: “Heute sind wir sehr eilfertig bei Erkrankungen, die bis in das
seelische und geistige Gefiige eines Menschen eindringen, den Kranken und seine Krankheit als Einheit
zu sehen. Unsere Medizin spricht von ‘Personlichkeitszerfall’, von ‘Personlichkeitswandlung’ im
Gefolge chronischer Krankheit oder von ‘entpersdnlichten alternden Menschen’. Wie anders Christus!
Damit ja kein Missverstindnis aufkommt, spricht er die Krankheit im Kranken und nicht diesen an. Er
identifiziert das Leiden nicht mit dem Leidenden, noch bedarf er der Anrede an den Patienten, um das
Wesen der Krankheit zu erkennen. Markus (Kap. 1,25) iberliefert ein Wort, in dem Christus die
Krankheit anfihrt, wie man einen bellenden Hund zur Ruhe bringt (phimotheti). Die Person des
Leidenden wird aus dem Kampf gegen die Krankheit moglichst herausgehalten. Die sogenannte
‘Medizin der Person’ mit all ihren psychologischen Fussangeln, in denen sich heute so viele Arzte
verfangen, kennt Christus nicht. Er ist in der Grundhaltung gegentiber der Krankheit der Medizin des
20. Jahrhunderts weit voraus. Hier kOnnen wir das Heilen in absoluter Reinheit und Klarheit am
besten studieren. Krankheit gehort weder zum Leben, noch zum Menschen, noch zu Gott. Wenn wir
anders denken, konnen wir nicht konsequent genug handeln. Ein luxuriéses Denken, das immer neue
Theorien iiber das Wesen der Krankheit anhduft, hemmt jede Tat” (S. 232).

Mit diesem Werk, das Godan sich und seinen Lesern zu seinem 65. Geburtstag gleichsam geschenkt
hat, ist ein Beitrag zur Pastoralmedizin geleistet worden, der iiber Jahre hinaus den Medizinern und
Theologen, aber iiberhaupt Gesunden und Kranken wertvolle Hinweise und Anregungen geben kann.
Es gilt gerade auch fiir dieses sachliche und zugleich leidenschaftliche Buch: “Wer in Christi Nihe
gerdt, fingt an zu gliihen, aber nicht in dem Masse, dass seine Seele sich aus der Riickkoppelung mit



248 Rezensionen

dem Geiste 16st und im Uberschwang ihrer Gefiihle das Denken und Forschen hinter sich lisst. Es ist
genau umgekehrt. Denken und Forschen werden wieder eingeholt. Es handelt sich um ein Glithen, das
von Gott her den ganzen Menschen ergreift und seine seelischen sowohl wie seine geistigen Krifte in
gleichem Masse zur Ausdehnung bringt” (S. 236f.).

Ernst-Wilhelm Kohls, Marburg

David und Rosa Katz (Hrsg.), Kleines Handbuch der Psychologie. 3. erw. Aufl. Basel, Schwabe, 1972.
718 S. Fr. 64.—.

Eine bezeichnende Verinderung: das 1951 erstmals in deutscher Sprache erschienene Handbuch
(517 Seiten) heisst jetzt, stark erweitert und umgearbeitet “Kleines Handbuch”. Inzwischen ist das
zwolfbiandige Handbuch von Lersch-Sander-Thomae-Wilde erschienen. Das ““Kleine Handbuch” will
nur noch als Einfiihrung in das Gebiet dieser Wissenschaft dienen und einen Uberblick vermitteln. Neu
in dieser Auflage ist ein ausfiihrlicher Artikel des Verhaltenspsychologen H. J. Eysenck iiber “klinische
Psychologie” mit einer vernichtenden Kritik an den Projektionstests (z.B. Rorschach) und einer
Lobhymne iiber den Beitrag der klinischen Psychologie zur Psychiatrie, besonders bei der prizisen
Diagnose und den verifizierbaren Erklirungen von Krankheitsphinomenen. Neu ist auch ein Referat
iiber Religionspsychologie von R. H. Thouless, in welchem leider die Literatur der letzten 20 Jahre
iiberhaupt nicht verarbeitet wurde (z.B. Arbeiten von Brown, Yeaxlee Vergote, U. Mann, E. Fromm,
J. Scharfenberg werden nicht einmal im Literaturverzeichnis erwidhnt). Auch in den Artikeln iiber die
Entwicklungspsychologie ist die Kritik an der Phasentheorie nicht beriicksichtigt. Andere Beitriige sind
iiberaus instruktiv, so diejenigen von D. Katz ilber die wichtigsten Richtungen in der modernen
Psychologie, iiber die Wahrnehmungswelt als Gegenstand der Psychologie und iiber Sozialpsychologie
und die Einfiihrungen von H. Schjelderup in das Denken Freuds und Adlers und von J. Jacobi in die
Jung’sche Psychologie.

Walter Neidhart, Basel

Klaus Thomas, Meditation in Forschung und Erfahrung, in weltweiter Beobachtung und praktischer
Anleitung. = Seelsorge und Psychotherapie, 1 Stuttgart, Steinkopf, 1973. 409 S. DM 39.—.

Das auf drei Binde geplante Werk iiber Seelsorge und Psychotherapie beginnt mit dem aktuellen
Thema der Meditation, fiir das der Verfasser als Arzt, Seelsorger und Leiter von Meditationskursen
optimale Voraussetzungen mitbringt. Meditation ist fiir ihn das Herzstiick der Seelsorge, ihr
eigentliches Proprium, dem gegeniiber die mehr oder weniger naturwissenschaftlich orientierte
Psychotherapie nichts Ebenbiirtiges zu bieten hat. Thomas behandelt das Phinomen nach verschie-
denen Gesichtspunkten: Indem er die von verschiedenen Religionspsychologen ausgearbeitete Lehre
von den Bewusstseinszustanden und -stufen aufnimmt, macht er Meditation psychologisch verstind-
lich. Ein Bericht iiber verschiedene Verwendungsmoglichkeiten meditativer Methoden in der
Psychiatrie (Schlaf im Asklepioskult, Oberstufe des autogenen Trainings, katathymes Bilderleben u.a.)
zeigen die medizinische Bedeutung von Meditation. Die Darstellung von Meditationsmethoden
zeitgenossischer Seelenfiihrer wie R. Steiner, F. Rittelmeyer, C. Happich, F. Melzer, Maharishi Mahesh
Yogi) machen auf Gefahren dieser Praktiken aufmerksam (Polemik gegen die ‘‘transzendentale
Meditation”). Ein Uberblick iiber Meditationstechniken Ostlicher Religionen und Philosophien erinnert
daran, dass nicht alles, was Meditation heisst, dasselbe bedeutet. Im Hauptteil unterrichtet der
Verfasser iiber seine Meditationsmethode und seine Erfahrungen damit. Er wiirdigt die auch heute
noch aktuelle Bedeutung des Herzensgebets (Meditation des Namens Jesu), der Exerzitien von Ignatius
und der Bildmeditation von Nikolaus von Flile und erldutert an Beispielen, wie Bibelworte meditativ
zu betrachten sind und wie Meditation mit dem Ziel der Hingabe und Wandlung durchzufiihren ist.
Berichte iiber Meditationskurse zeigen, wie Thomas dieses Mittel auch fir die Gruppenseelsorge
beniitzt. Nicht behandelt wird die fiir mich wichtige Frage, wie sich die hier beschriebene



Zeitschriftenschau 249

naiv-christozentrische Spiritualitit zu andern Maoglichkeiten des Christseins verhilt. Ist der beschrie-
bene meditative Frommigkeitsstil die einzig wahre, die beste oder einfach eine mogliche Form des
Christseins?

Walter Neidhart, Basel

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 26, 2 (1974): L. Vischer, Drawn and Held together by the
Reconciling Power of Christ (166—90); R. Beaupére, What Sort of Unity? (191-210); G. F. Moede,
Church Union as a Model of Christian Unity (246—64); N. Ehrenstrom, The World Confessional
Families in the Service of Unity (265-90). Evangelisches Missions Magazin 118, 1 (1974):
H. Hiselbarth, Islam in afrikanischer Gestalt. Nordnigeria in christlicher Sicht (5—21); M. Neubauer,
Sabah, Modell einer Laienkirche (22—30). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 130, 9 (1974):
E. Schweizer, Heil im N.T. (130—-33). 10-11: R. Kuhn, Unheil und Heil in der Sicht des Psychiaters,
I-1I (146—-48; 162—-65); K. Liithi, Probleme des christlich-marxistischen Dialogs (165—68). 12—13:
H. Ringeling, Schwangerschaftsabbruch I-II (178-82; 194—-200). Neue Zeitschrift fiir Missionswissen-
schaft 30, 2 (1974): D. Wiederkehr, Selbstbezogene und weltbezogene Mission (81—-94); A. Bareigts,
Rencontre de la religion catholique et de I’animisme chez les Lautu (95—107). Reformatio 23, 6
(1974): J. M. Lochman, Theologie und die Wahrheitsfrage (322-25); W. Kéagi, Menschenrechte und
Rechtsstaat als dauernde Aufgabe (326-44). Revue de théologie et de philosophie 24, 2 (1974):
J. Parain-Vial, Etre et essences dans la philosophie de Gabriel Marcel (81-98); G. Widmer, Un discours
théologique est-il possible aujourd’hui? (99-115); S. Amsler, Le théme du procés chez les prophétes
d’Isra€l (116-31). Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte 67, 3/4 (1973): D. Sepp, Die
deutschen Predigten Bertholds von Regensburg (169-257); K. Gamber & S. Rehle, Das Evangelistar
von Miistair (258—69); P. Riick, Die Kaplaneiarchive der Kathedrale von Lausanne nach dem
Visitationsbericht von 1529 (270-311). Zwingliana 13, 10 (1973): J. Rogge, Zwingli und Luther in
ihren sozialen Handlungsfeldern (625—44); L. Binder, Johannes Honterus und die Reformation im
Siiden Siebenbiirgens (645—-87).

Deutschland. Deutsches Pfarrblatt 74, 11 (1974): G. Gilch, Fulguration, Zufall und offene Welt
(366—-69). Evangelische Kommentare 7, 4 (1974): W. Dantine, Das kollektive Arbeitsrecht und der
Einzelne (199-202). 5: J. M. Lochman, Das Barmer Bekenntnis als ein Ruf nach vorn (277-81).
Evangelische Theologie 34, 2 (1974): U. Luz, Theologia crucis als Mitte der Theologie im N.T.
(116 -41); W. Schrage, Leid, Kreuz und Eschaton (141-75); H.-W. Bartsch, Die Ideologiekritik des
Evangeliums dargestellt an der Leidensgeschichte (176-96). Kerygma und Dogma 20, 2 (1974):
F. Mildenberger, Theologie als Anwendungswissenschaft (91-105); J. Track, Uberlegungen zum
Problem der religiosen Interpretation der Wirklichkeit (106 -37); H. Diem, Die Christologie K. Barths
in der Sicht von F. W. Marquardt (138-57). Lutherische Monatshefte 13, 4 (1974): P. E. Lapide, Die
Gestalt Jeschu in israelischen Schulbiichern (168—-72); K. H. Hertz, Neuansitze christlicher Sozialethik
in den USA (173-78). 5: D.Solle & K.G. Steck, Was verspricht das Konzept einer dritten
Konfession? (244-50). 6: G.Kretschmar & W. Huber, Art. zum Thema ‘“Barmer Erklirung”
(295-301); G. Gassmann, Wirkungen des Heiligen Geistes in Amt und Gemeinde (302-05).
Theologische Literaturzeitung 99, 1 (1974): E.-H. Amberg, Bemerkungen zur Christologie (1-10);
E. Fascher, Zu Tertullians Auslegung von 1. Kor. 5,1-5 (9-12); T. Holtz, Zur Interpretation des
Alten Testaments im Neuen Testament (19-32); U. Kithn, Lutherische Tauftheologie auf dem Wege
(33-40); E. Winkler, Die Frage der Effektivitit des kirchlichen Dienstes (39—-50). 2: K. Meier, Die
Historiographie des evangelischen Kirchenkampfes und ihre Probleme (81-93). Theologische
Quartalschrift 154, 1 (1974): J. Scharfenberg, G. Siefer, H. Kiing, N. Greinacher u.a., Art. zum Thema
Probleme der kirchlichen Initiation (Taufe und Firmung) (1-83). 2: H. Kiing, Zur Entstehung des
Auferstehungsglaubens (103—-17); C. Mayer, Rechtfertigung durch Werke? Praxisbezug und politische
Dimension des Glaubens als Bedingung des Heils (118—36); O. Knoch, Eine Ubersicht iiber ‘“moderne”
Ubersetzungen des N.T. (137-65); J. Artz, Newman heute (166-79). Theologische Revue 70, 3



	Rezensionen

