Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 4

Artikel: Die Wiederentdeckung der Gemeinde im deutschen Kirchenrecht des
18. Jahrhunderts

Autor: Kantzenbach, Friedrich Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878583

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Wiederentdeckung der Gemeinde
im deutschen Kirchenrecht des 18. Jahrhunderts

i

Der Ruhm, auf die Gemeinde als den wichtigsten Bezugspunkt aller kirchlichen
Organisation und Rechtsbildung hingewiesen zu haben, gebiihrt in der nachreformato-
rischen Zeit zweifellos Philipp Jakob Spener. In der Kritik am landesfiirstlichen
Kirchenregiment seiner Zeit bewegt sich Spener wie auch in manchen seiner Reformvor-
schldge in den Bahnen der lutherischen Reformorthodoxie. Spener hat das orthodoxe
Dreistindeschema iibernommen, wenn sein Interesse auch in der Hauptsache dem
christlichen Hausstand gehort, fiir dessen religiose Miindigkeit er mit seinem religiosen
Reformprogramm streitet. Spener betont, dass die Gemeinde der Horer und Téter der
urspriingliche Trager des Kirchenrechts sei, mogen auch weltliche Obrigkeiten und
geistlicher Stand Rechte und Pflichten der Gemeinde usurpiert haben. Allerdings
bestreitet Spener in Anbetracht der konkreten politisch-soziologischen Lage nicht, dass
die Obrigkeiten nutricii, d.h. Pfleger und Siugammen der Kirche, sein konnen, womit er
sich an die Theorie der orthodoxen Theologen und an das geistliche Notrecht nach
Luthers Auffassung anschliesst. Aber im Anschluss an Johann Valentin Andreae, seinen
Strassburger Lehrer Johann Conrad Dannhauer und andere Kritiker des orthodoxen
Landeskirchentums verwirft er unnachsichtig die Auswiichse des Cisaropapismus in der
evangelischen Kirche, die er in Analogie zum pipstlichen Amtsmissbrauch bewertet.

Fiir Speners Erneuerung des Kirchenrechts vom Gedanken der christlichen Gemeinde
aus sind ausser zahlreichen Ausserungen in den Binden seiner Theologischen Bedenken
die in seiner Schrift “Der Klagen iiber das verdorbene Christenthum Missbrauch und
rechter Gebrauch” gegebene Hinweise von Bedeutung!. Spener isoliert das Gemeinde-
prinzip schon deshalb nicht, weil er zeitlebens in die Auseinandersetzung mit dem
Separatismus verwickelt war, und weil er viel zu niichtern sah, dass eine Art
demokratisches Gemeindeprinzip an den gesellschaftlichen Verhiltnissen hitte scheitern
miissen. Mit frommen Obrigkeiten in seinem Sinne hat er bekanntlich ohne Zogern
kooperiert. Seine Abneigung und Kritik bezog sich manchmal noch stirker auf
uneinsichtige geistliche Amtspersonen, wenn grundsitzlich auch fiir ihn das Hauptiibel in
der Cisaropapie bestand. Eine legitime Ordnung der kirchlichen Verhiltnisse schien ihm
nur durch das Zusammenwirken der drei Stinde moglich zu sein. Aber leider mangelt
jedem Stand die Einsicht in das Wesen von Kirche und Gemeinde. Martin Honecker hat
auf die in der Forschung vernachlissigten Ansitze einer kirchenrechtlichen Debatte im
Pietismus aufmerksam gemacht? . Er erklirt das Faktum, dass Spener einerseits so klar die
Gemeinde zum Ausgangspunkt des positiven Kirchenrechts machte und andererseits doch
eben dieses positive Kirchenrecht, wie es sich nun einmal darstellte, konservativ hinnahm,
aus der resignativen Stimmung, die sich Speners bemichtigte. Spener habe die Einsetzung

1 Ph.J. Spener, Der Klagen . .. Missbrauch und rechter Gebrauch (4. Aufl. 1700), Abdruck bei
P. Grunberg, Hauptschriften Phlhpp Jakob Speners (1889), S. 142—-144, Auszug.
M. Honecker, Cura religionis magistratus christiani. Studien zum Kirchenrecht im Luthertum
des 17. Jahrhunderts, insbesondere bei Johann Gerhard (1968), S. 208ff.



E.W. Kantzenbach: Die Wiederentd. der Gemeinde im deutschen Kirchenr. 213

der Gemeinde in ihre Rechte zu seiner Zeit fiir ein aussichtsloses Ideal gehalten und eine
umfassende Reform der Kirchenordnung fiir aussichtslos angesehen.

Trotzdem finden sich schon in Speners Reformprogramm der Pia Desideria von 1675
und in spiteren programmatischen Empfehlungen, etwa das Institut der Altesten als
Organ der Gemeinde als einen die Gemeinde aktivierenden Faktor ernstzunehmen,
Anregungen genug, so dass die Debatte iiber ein vom Gemeindeprinzip her entworfenes
Kirchenrecht selbst in der Zeit des fiirstlichen Absolutismus nicht ganz zum Stillstand
kommen konnte.

2.

Es war ein Laie und ein als Jurist zu hochstem Ansehen gelangender Schiiler Speners,
der weniger theoretisch als durch seine Lebensentscheidung sich zum Gemeindeprinzip
des Neuen Testaments und der frihreformatorischen Tradition bekannt hat: Johann
Jacob Moser (1701—1785). Er ist durch seinen Kampf gegen das absolutistische Regiment
Herzog Karl Eugens von Wiirttemberg, der ihm eine mehrjihrige Festungshaft auf dem
Hohentwiel einbrachte, dem nationalen Liberalismus des 19. Jahrhunderts ein Vorbild
gewesen.

Moser hat sich in erster Linie als einen Mann verstanden, dessen Leben und bewegte
Schicksale die Fithrung Gottes unter Beweis stellen, und in diesem Sinn hat er 1768 seine
Lebensgeschichte vorgelegt, die er 1763 auf dem Hohentwiel verfasst hatte (3. erw. Aufl.
1777). Diese “Lebens-Geschichte Johann Jacob Mosers von ihm selbst beschrieben”
gehort zu den wichtigsten Selbstdarstellungen des Pietismus im weiteren Sinne des
Wortes, denn Moser, der sich am tiefsten mit Spener verbunden wusste, behielt sich einen
freiheitlichen Standpunkt gegeniiber den pietistischen Fiihrern des 18. Jahrhunderts vor,
was vor allem in seiner zunidchst positiven, dann dusserst kritischen Beurteilung
Zinzendorfs greifbar wird. Mosers an Stationen, beruflichen Funktionen, wissenschaft-
lichen Erfolgen und menschlichen Erfahrungen in gleicher Weise reich gefiilltes und
bewegtes Leben ist hier nur in einigen Stationen festzuhalten.

Mit 16 Jahren begann er in Tibingen das Jurastudium, wurde mit 19 Jahren
ausserordentlicher Professor der Rechte und wiirttembergischer Regierungsrat. 1720 ging
er fiir eineinhalb Jahre nach Wien zu wissenschaftlichen Arbeiten, kehrte nach Stuttgart
zuriick, heiratete die Tochter eines verstorbenen Regierungsrates und kam 1724 nach
kurzem Aufenthalt am Reichskammergericht in Wetzlar nach Wien zuriick, wo er
Reichshofrat wurde. 1725 iibersiedelte die Familie nach Wien, aber schon ein Jahr spiter
wurde er als wirklicher Regierungsrat nach Stuttgart berufen. Aus politischen Griinden
legte er dieses Amt bereits 1727 nieder und lehrte von 1729-—-1733, als er den
wiirttembergischen Dienst quittierte, in Stuttgart. 1734 von Karl Alexander in den
Regierungsdienst zuriickgeholt, nahm er doch schon 1736 einen Ruf als Direktor der
Universitdt und 1. Ordinarius der Juristenfakultdt Frankfurt a. d. Oder an, wo er mit
seinen Ideen scheiterte und nicht das erhoffte Echo fand. Er zog 1739 mit seiner auf neun
Kopfe angewachsenen Familie nach Ebersdorf im Vogtland und schloss sich der
pietistischen Hofgemeinde um den Grafen Reuss an. Bis 1747 verbrachte er in der
Abgeschiedenheit von Ebersdorf gliickliche Jahre, die zuletzt dadurch getriibbt wurden,
dass Zinzendorf, der mit einer Grifin Reuss verheiratet war, die Ebersdorfer Gemeinde zu
den Herrnhutern hiniiberziehen wollte.



214  F.W. Kantzenbach: Die Wiederentd. der Gemeinde im deutschen Kirchenr.

, Moser hatte sich durch griindliche Auseinandersetzung mit der lutherischen Ortho-

doxie wie mit dem Wolffianismus zu einem selbstindig denkenden Laientheologen
entwickelt, der seine wichtigsten Anregungen aus den Schriften Speners schopfte. Einer
Textauslegung Speners verdankte er 1728 die Erweckung des Herzens, 1738 wurde ihm
im Gebet eine gewisse und bleibende Versicherung der Siindenvergebung zuteil. An der
Erfahrung dieser inneren Wende hat der in allem konsequente Mann bis zu seinem
Lebensende festgehalten. Eingewurzelt in den altwiirttembergischen Traditionen und
bestarkt durch Speners Appell an die Laienverantwortung 6ffnete er iiberall, wo er lebte,
sein Haus fiir den Austausch iiber der Bibel und fiir das seelsorgerische Gesprich. Deshalb
musste ihn die Ebersdorfer Gemeinde, die er 1736 kennengelernt hatte, stark beein-
drucken, und die stille Welt der Grafenhofe, die sich ihm und seiner Familie dann fiir viele
Jahre auftat, zog ihn ausserordentlich an. Er behielt auch nach dem Bruch mit
Zinzendorf, der Ebersdorf tatsichlich auf seine Seite zog, eine gute Erinnerung an die
Ebersdorfer Jahre. 1747 trat er in den Dienst des Landgrafen Friedrich Carl von Hessen
Homburg, 1751 ging er in die Heimat zuriick als wiirttembergischer Landschaftskonsulent.
In diesem Amt kollidierte er 1756 mit der absolutistischen Gewaltpolitik des Herzogs
Karl Eugen, wurde im Juni 1759 festgenommen und bis 1764 im Herbst auf der Festung
Hohentwiel gefangen gehalten. Nach seiner Entlassung iibernahm er das alte Amt noch
einmal bis 1770 und starb am 30.9.1785.

Das umfassende juristische Lebenswerk Mosers steht hier nicht zur Diskussion, auch
nicht sein politisches und reformatorisches Wirken®. Aber als Laienchrist hatte Moser
auch das Bediirfnis, theologische und erbauliche Schriften zu verfassen, und als Jurist
interessierten ihn am Rande auch kirchenrechtliche Fragen, wobei es charakteristisch ist,
dass er 1734 mit einem “Rechtlichen Bedencken von privat-Versammlungen der Kinder
Gottes” (Tibingen) hervortrat. Seine “Abhandlungen aus dem Teutschen Kirchenrecht”,
Frankfurt u. Leipzig 1772, waren ein wichtiger Beitrag zur Sichtung des Standes der
kirchenrechtlichen Diskussion der Zeit. Grundsitzlich bejahte Moser das Recht der
Ecclesiola in Ecclesia und deshalb konnte er sich auch in der Ebersdorfer Gemeinde wohl
fiihlen. An die Landesherren appellierte er, fiir das Heil der Untertanen Sorge zu tragen,
lehnte aber in Speners Nachfolge alle Gewaltmassnahmen der Landesherren in ihrer
Eigenschaft als oberste Bischofe ab. Die innere Reformation der Kirche bereitete sich
nach seiner Auffassung in den mannigfachen Privatversammlungen vor, soweit sie nicht
sektiererische waren bzw. wurden und den landeskirchlichen Rahmen nicht prinzipiell
aufsprengten. Die Herrnhuter und den radikalen Pietismus lehnte er ab, wihrend er das
Werk August Hermann Franckes in Halle als vorbildlich riihmte. Mit seinen wiirttem-
bergischen Landsleuten Bengel und Oetinger stand er in Gedankenaustausch, beobachtete
aber die Entwicklung der Privat-Versammlungen zum typisch wiirttembergischen Stun-
denwesen mit Skepsis.

3.

Mosers iltester Sohn Friedrich Carl von Moser (1723—1798), 1769 von Kaiser
Joseph II. in den Freiherrnstand erhoben, machte sich als politischer Schriftsteller einen
bekannten Namen® und wahrte zum Teil auch pietitvoll das geistliche Erbe seines Vaters.

3 R Riirup, Johann Jacob Moser, Pietismus und Reform (1965).

4 A.M. Wolf, Das politische Denken Friedrich Karl von Mosers. Eine Studie zum Problem der
Revolution in Deutschland (Diss. phil. Kéln 1951, Masch.).



F.W. Kantzenbach: Die Wiederentd. der Gemeinde im deutschen Kirchenr. 215

Als dieser 1739 nach Ebersdorf zog, war der élteste Sohn 16 Jahre alt. 1761 gab dieser
erstmals “Vertraute Briefe iiber die wichtigsten Grundsitze und auserlesenen Materien des
protestantischen geistlichen Rechtes” heraus, die nochmals 1767 und 1772 erschienen
und in 4. Aufl. noch 1861 einen Nachdruck nach 100 Jahren erlebten. Friedrich Carl von
Moser war lediglich der Herausgeber, nicht der Verfasser der Briefe. Mit diesem war er im
Jahr 1761 bereits 18 Jahre lang befreundet, also seit seinem 20. Lebensjahr. .

Der von Moser nicht genannte Freund konnte 1860 von Otto Gmelin zweifelsfrei als
Johann Carl Bretschneider, geb. 3.8.1713 in Gera, identifiziert werden. Er war griflich
Reussischer Hofrat zu Schleiz und war vorher in Ebersdorf angestellt gewesen, sicherlich
zu derselben Zeit, als der alte Moser mit seiner Familie sich dort aufhielt. Bretschneider
hat noch weitere juristische, historische und theologische Arbeiten verdffentlicht. Die
umfangreichste, mit dem Titel “Der Mensch Jesus Christus oder kurzgefasste Einleitung in
die Geschichte des menschlichen Wandels unsers Gottes und Herrn Jesus Christus”,
erstmals 1760 gedruckt, widmete er gleichfalls seinem Freund Friedrich Carl Moser.

Bretschneider entwickelte seine Grundziige des protestantischen geistlichen Rechts im
Sinne Speners vom Gemeindeprinzip aus. Charakteristisch fir seinen Ansatz ist die
Aufgliederung der insgesamt 33 Briefe, in denen er auf Mosers Anregung das Kirchenrecht
erortert. Ehe er vom 10. Brief an iiber die Symbolischen Biicher, das sogenannte
Oberaufsichtsrecht evangelischer Landesherren, iiber Konsistorien, Gottesdienst, Zere-
monien und Pfarrer sowie Amtshandlungen spricht, entwickelt er in den ersten vier
Briefen Gedanken zum Ursprung des protestantischen geistlichen Rechts in Abgrenzung
vom piépstlich-kanonischen Recht, sodann erortert er in 5 Briefen den Gemeindegedanken
unter breiter Beriicksichtigung des Separatismus und der Privatzusammenkiinfte.

Bretschneider nimmt viele Erkenntnisse der neueren theologischen Kirchenrechts-
diskussion vorweg. Wie Joh. Heckel und Ernst Wolf sowie alle, die ihnen folgten, arbeitet
er die Zusammenhinge von Theologie des Wortes Gottes, Papstkritik und evangelischem
Neuansatz des Kirchenrechts heraus. Der theologische Kirchenbegriff stosst bei Luther
hart mit der Realitdt des ‘“‘vermischten Haufens” der Volkskirche zusammen, so dass es
die “grosste Torheit” gewesen wire, ‘“‘eine Nachahmung derjenigen Zucht und Ordnung
anzufangen, welche in den ersten christlichen Gemeinden beobachtet wurden”*.

Dem Schiiler Speners, der Bretschneider mit Uberzeugung ist, sagt Luthers Kirchen-
ideal in der Schrift von der deutschen Messe (1526) zu, wenn Luther dort von denjenigen
spricht, die mit “Ernst Christen wollen sein, und das Evangelium mit Hand und Mund
bekennen, (die) miissten mit Namen sich einzeichnen, und etwa in einem Hause alleine
sich versammeln zum Gebet, zum Lesen, zum Taufen, das Sakrament zu empfangen, und
andere christliche Werk zu iiben”. Luther hatte solche Gemeinde noch nicht, sondern
musste den Weg der Volks- und Landeskirche gehen. Die Verbrennung des kanonischen
Rechts verhinderte nicht, dass ‘“‘die Juristen dennoch das Feld behielten, und das
pipstliche Recht ein Teil der protestantischen Kirchen-Rechts-Gelehrsamkeit blieb™® .

Bei der Aufzdhlung der Quellen des protestantischen geistlichen Rechts verfihrt
Bretschneider zunichst rein pragmatisch, bejaht aber den Einwand, dass die Heilige
Schrift unter den Quellen obenan stehen sollte — aber konkrete Kirchenrechtsfille liessen
sich nun einmal nicht biblizistisch entscheiden. Bretschneiders Sicht des Papsttums ist von
der Antichristauffassung und der gesamteschatologischen Orientierung der Spenerschen

i ra Bretschneider, Vertraute Briefe (4. Aufl. 1861), S. 4.
6 Ebd., S. 8. Vgl. zu dieser richtigen Feststellung W. Maurer, Reste des kanonischen Rechts im
Frithprotestantismus: Zeitschr. der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgesch. 82 (1965), S. 190—-253.



216 F.W. Kantzenbach: Die Wiederentd. der Gemeinde im deutschen Kirchenr.

Theologie abhingig. Er will zwar keinen Papst personlich mit dem Antichristen
identifizieren, glaubt aber, dass der noch ausstehende Antichrist wahrscheinlicherweise
“ein ge_,wisser zu Ende der pipstlichen Monarchie regierender Romischer Papst sein
werde”” .

Der Schwerpunkt der Ausfilhrungen Bretschneiders liegt sachlich und auch quantitativ
in seiner Gemeinde- und Kirchenauffassung, die er schrifttheologisch untermauert. Dabei
macht er die Entdeckung, dass man nicht von einer Landeskirche oder einem
Kirchenverband als Rechtsverband auszugehen hat, sondern von der Ortsgemeinde. Die
allgemeine Kirche stellt sich in der Ortsgemeinde dar, und diese repriasentiert qualitativ
die allgemeine Kirche, wenn diese auch durch die Verkiindigung des Evangeliums an
verschiedenen Orten der Welt entsteht. — Bretschneider arbeitet wie der Pietismus
Speners und erst recht der Spiritualismus Gottfried Arnolds mit dem Abfallschema. “Die
Haupt-Periode dieses erschrecklichen Verfalls ist nun wohl unstreitig in das vierte
Jahrhundert und auf die Zeiten des Kaiser Constantin des Grossen dergestalt zu setzen,
dass er von dieser Zeit an sich am merklichsten gedussert und den stiarksten Fortgang
gewonnen™™®. — Wie Gottfried Arnold ist Bretschneider ferner vom Toleranzgedanken
erfasst, und er vertritt deshalb das Recht der Verteidigung einer Religion gegeniiber der
anderen mit nur friedlichen Mitteln. Die schriftgemisseste Religion werde auch als Stiitze
einer guten Polizei am besten geeignet sein, da die Schrift die Grundsidtze des Gehorsams
gegeniiber der Obrigkeit und die Nichstenliebe lehre. Sehr eingehend befasst sich
Bretschneider mit dem Separatismus, den er verwirft. Auch in biirgerlicher Hinsicht
misstraut er den Schwirmern und Fanatikern. Die Ungeschicklichkeit in der Behandlung
von Separatisten wird eingehend behandelt, wobei sich der Verfasser mehr zu pastoral-
theologischen als zu juristischen Fragen dussert. Im Unterschied zum Separatismus haben
die Collegia pietatis, Konventikel und Privatzusammenkiinfte den Anspruch auf Versténd-
nis und Anerkennung. Bretschneider verweist auf J.J. Mosers Bedenken von 1734 und
erinnert sich an eigene apologetische Aufgaben im Dienste der Privatversammlungen
wihrend der Jahre 1736—1742. Wahrscheinlich wird es sich um die Ebersdorfer
Gemeinde gehandelt haben. Seit 1742 habe sich der Konventikelstreit beruhigt.
Obrigkeitliche Beschrinkungen miissen hingenommen werden. “Hingegen halte ich fiir
unrecht, Gottes Wort, den symbolischen Biichern und den Schriften reiner Theologen
zuwider, mithin fir eine Tyrannei und schiadlichen Gewissens-Zwang, wenn Obrigkeiten
dergleichen Zusammenkiinfte durch gewaltsame Verfiigungen in der Geburt ersticken®.”

Der Bau der Kirche geht immer von den Versammlungen der zwei und drei aus. Die
Privatversammlungen sind ein Mittel der Verlebendigung und Erneuerung der Kirche.
Neben dem Rostocker Theologen Schomer und dem Dresdner Valentin Ernst Loscher
wird Luther als Zeuge aufgeboten, der in den Schmalkaldischen Artikeln das mutuum
colloquium fratrum empfohlen hat. Wo Obrigkeiten Privatzusammenkiinfte nach Speners
Muster, in denen man iber der Bibel gemeinschaftliche Erbauung sucht, verbieten, “‘da
wiirde ich schlechterdings anraten, der Obrigkeit gehorsam zu sein”, meint Bretschneider,
“denn der liebe Heiland sucht den Seelen bei allen und allerlei auch oft an sich schlimmen
Gelegenheiten beizukommen, wie er nur kann'°.

7 Bretschneider (A. 5), S. 16.
Ebd., S. 29.

® Ebd.,S. 54.

% Ebd., S. 57.



F.W. Kantzenbach: Die Wiederentd. der Gemeinde im deutschen Kirchenr. 217

Ein revolutiondrer Ton ist nicht zu vernehmen: Die Verfassungen der evangelischen
Kirchen stehen unter ‘“‘gottlicher Geduld”, die Obrigkeiten haben das ius circa sacra,
weshalb man ihnen zu gehorchen hat, ausser sie iibten unerlaubten Gewissenszwang.
“Wird auch gleich dieses vorziigliche Recht von einigen Obrigkeiten zur Beschrinkung
mancher rechtschaffener Kinder Gottes und zur Unterdriickung vieles Guten gar sehr
gemissbraucht: so weiss der liebe Heiland doch auch dergleichen Regenten ihr Ziel zu
stecken, und wenn er das wahre Interesse seines Reiches an einem Ort befordern will, so
ist das jus episcopale, welches sich dawider zu setzen vermeinet, nichts als eine
Wasser-Blase, wie Luther die wider ihn tobenden Bischofe immer nannte. Sie platzt, ehe
man sich es versieht, und was geschehen soll, geschicht dennoch!! .”

Ein anderes als das weltliche Kirchenregiment sei nicht vorhanden. Eine “demokra-
tische Regiments-Form” wiirde nichts bessern, und die schlimmste Moglichkeit wire die
Filhrung der Kirche allein durch Geistliche. Hier spricht sich dieselbe Stimmung der
Resignation aus wie bei Spener. Der einzige Ausweg aus den desolaten landeskirchlichen
Verhiltnissen, auch aus den oft nicht iiberzeugenden Gottesdiensten, besteht in zwei
Erkenntnissen. Einmal steht die ganze konkrete Religionsverfassung unter einer besonde-
ren gottlichen Geduld, sodann erweisen sich in ihr Wort und Sakrament an vielen kriftig,
und der Heiland sammelt sich eine ecclesiola in ecclesia’?.

Es ist nicht verwunderlich, dass von dieser pietistischen Losung her Bretschneiders
Kirchenrechtsversuch sich auf weiten Strecken als Pastoraltheologie, Kirchenkritik,
Bibelauslegung darstellt. In dem, was er positiv iiber das Priestertum der Gldaubigen und
iber den eigentlichen Dienst des Pfarrers ausfithrt, steckt der Neuansatz dieses aus
pietistischem Geiste entwickelten Kirchenrechts. Sowohl der amtsstolzen Orthodoxie als
dem naturrechtlichen Schematismus der Aufklirung wird hier ein Bild vom Pfarrer als
Seelsorger gegeniibergestellt. Dem Pfarrer sollen die alten Gemeindedmter beigeordnet
werden, die sich unter des Pfarrers Leitung der Seelsorge annehmen. Eine Erneuerung der
Kirche und ihrer Organisation kann nur aus dem allgemeinen Priestertum der Gliaubigen
erwachsen. Die Glaubhaftigkeit der Kirche resultiert nicht aus Anspriichen und
Privilegien, sondern aus der iiberzeugenden Kraft ihres Dienstes in Verkiindigung und
Diakonie.

Bretschneider war sich klar dariiber, dass seine 1759 verfassten Briefe nicht in das
Schema der kirchenrechtlichen Abhandlungen seiner Zeit passten. Aber die ihm
bekannten Lehrbiicher hatten von der Kirche einen unrichtigen Begriff, aus dem sich alle
weiteren Irrtiimer ableiten liessen:

“Unter die inneren Mingel aber gehort hauptsichlich, dass man entweder gar keine oder unrichtige
Prinzipien zum Grunde legt, dass man nicht unterscheidet, was eine apostolische Gemeinde und eine
Kirche, oder Religions=Verfassung sei, dass man aus der Kirche und deren Dienern zu viel oder zu
wenig macht, dass man mehr Altertiimer als praktische Lehrsitze vortrigt .. . Man begniigt sich noch
dazu mit dem magern Heutzutage, ohne einen richtigen Grund der Verschiedenheit der neuen
Kirchenverfassung von der alten anzugeben ... Man beurteilt die evangelische Kirche entweder nach
den Regeln einer biirgerlichen Gesellschaft, oder nach den Rechten einer apostolischen Gemeinde. Man
hilt sie entweder fiir unverbesserlich oder tadelt alle ihre Einrichtungen, und sieht nichts auf der guten
Seite . .. Man fiillt alle Seiten mit frommen Wiinschen, die doch entweder nicht brauchbar oder nicht
hinliinglich sind'3.”

11 Epd., S. 75.
12 Fpd., S. 95.
Ebd., S. 213.



218 F.W. Kantzenbach: Die Wiederentd. der Gemeinde im deutschen Kirchenr.

Mit diesen programmatischen und noch immer aktuellen Sitzen erweist sich
Bretschneiders Buch als eine wertvolle Frucht der Spener-Moser-Schule und als ein
gewichtiges Zeugnis fir die innere Kraft der Gemeinde, in diesem Fall der Ebersdorfer
Gemeinde, die Moser und Bretschneider fiir Jahre eine geistliche Heimat geboten hatte.
In der Erweckungsbewegung des 19. Jahrhunderts diente Bretschneider dem jungen Otto
von Gerlach, dem Vorkdmpfer der Inneren Mission in Berlin, als Waffe gegen Carl Ludwig
von Hallers Kirchenrechtsideen. Die Gemeinde sollte Basis des kirchlichen Neubaus sein.
Der Kirchenrechtsforschung sollten Bretschneiders Briefe mehr als ein historisches
Dokument sein, zumal das Kirchenrecht unserer Tage prinzipiell den Gemeindegedanken

rehabilitierte.
Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Neuendettelsau



	Die Wiederentdeckung der Gemeinde im deutschen Kirchenrecht des 18. Jahrhunderts

