
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 4

Artikel: Motive und Massstäbe der Kanonbildung nach dem Canon Muratori

Autor: Burkhardt, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Motive und Massstäbe der Kanonbildung nach dem
Canon Muratori

Für die Entstehung des neutestamentlichen Kanons ist der Canon Muratori1 eines der

wichtigsten Zeugnisse, nicht nur weil er zu einer recht frühen Zeit2 schon weitgehend den
Kanon angibt, der sich später durchgesetzt hat, sondern vor allem weil er stärker als

andere entsprechende Listen auch über die Hintergründe der Herausbildung des Kanons,
über die Motive und Massstäbe Aufschluss gibt, von denen man sich bei der Entscheidung
über Kanonizität bzw. Nichtkanonizität einer Schrift bestimmen liess.

Entsprechend wird auch weithin von der hier erkennbaren Motivation auf die auch sonst in der
alten Kirche bei der Entstehung des Kanons übliche geschlossen3. Dabei kommt man allerdings oft zu
einem recht negativen Ergebnis. Man findet eine Vielzahl unverbundener Angaben und fällt das Urteil:
"Man konnte von dem Muratorium sagen, nach ihm sei das Prinzip der Kirche bei der Herstellung des

neuen Kanons die Prinziplosigkeit gewesen4." Ja man schliesst daraus gar, letztlich habe es sich hier

um einen Vorgang gehandelt, "der sich ohne Reflexion vollzog" und nur nachträglich notdürftig
gerechtfertigt wurde5. Im allgemeinen erkennt man im Canon Muratori als entscheidende Motive nur
die Erhaltung der einen, und zwar der von den Aposteln herkommenden Kirche. Solche Motivation
konkretisiert sich in der Forderung der Apostolizität und Katholizität einer Schrift als Massstab ihrer
Zugehörigkeit zum Kanon6. Als formale Kriterien geraten sie allerdings sehr leicht in den Verdacht,
rein autoritäre Massstäbe zu sein, ein Eindruck, der u.U. verhängnisvoll auf das Verständnis des

biblischen Kanons überhaupt zurückschlägt.

Um diese Thesen und die aus ihnen gefolgerten Schlüsse zu prüfen, soll im folgenden
eine kurze Untersuchung des Canon Muratori gegeben werden unter der Leitfrage: Welche
Motive und Massstäbe treten hier als bei der Abgrenzung des biblischen Kanons wirksam
in Erscheinung7

1 Ihren Namen trägt diese Liste kanonischer Schriften nach dem Italiener Muratori, der die
Handschrift 1740 in der Bibliotheca Ambrosiana in Mailand entdeckte, vgl. E. Hennecke und
W. Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen, 1 (4. Aufl. 1968), S. 18.

2 Vor allem unter Berufung auf Z. 73ff. ("Den Hirten aber hat ganz vor kurzem zu unseren Zeiten
in der Stadt Rom Hermas verfasst, als auf dem Thron der Kirche der Stadt Rom der Bischof Pius, sein
Bruder, sass") nimmt man an, dass der Canon Muratori in der Zeit vor 200 n.Chr. in Rom entstanden
ist, vgl. H. v. Campenhausen, Die Entstehung der christlichen Bibel (1968), S. 283.

3
Vgl. etwa Schneemelcher (A. 1), S. 13.

4 So A. Jülicher und E. Fascher, Einleitung in das N.T. (7. Aufl. 1931), S. 495, aufgenommen von
K. Aland, Das Problem des neutestamentlichen Kanons: Studien zur Überlieferung des Neuen
Testamentes und seines Textes (1967), S. 10, und von Schneemelcher (A. 1), S. 13.

5 Schneemelcher (A. 1), S. 14.
6

Vgl. W. G. Kümmel, Einleitung in das Neue Testament (17. Aufl. 1973), S. 436; E. Nestle,
Bibelkanon: Ev. Ki.-Lex., 1 (1956), S. 452.

7 Diese Untersuchung hängt mit den in Heft 4/70 der Theologischen Beiträge S. 153-160
veröffentlichten Erwägungen zusammen.



208 H. Burkhardt: Motive und Massstäbe der Kanonbildung

1. Formale Motive und Massstäbe

Das uns erhaltene Fragment des Canon Muratori8 beginnt mit dem Schluss einer Notiz
zum Markusevangelium9 und wendet sich dann dem Lukasevangelium zu. "Dieser Arzt
Lukas hat es nach Christi Himmelfahrt, da ihn Paulus als der Weisung10 Kundigen
herangezogen hatte, unter seinem Namen nach (des Paulus? Meinung verfasst" (Z. 3f.).
Soweit bei der Festlegung des Kanons nach der Apostelschaft des Autors einer Schrift
gefragt wurde, stellte es für die alte Kirche ein gewisses Problem dar, dass von den vier
Evangelisten höchstens zwei (Matthäus und Johannes) im engeren Sinn Apostel genannt
werden konnten. Wenn hier nun zu Lukas besonders betont wird, dass er Weggenosse des
Paulus gewesen sei, so soll er mit diesem Hinweis wohl bewusst in die unmittelbare Nähe
von dessen apostolischer Autorität gerückt werden und dadurch an ihr Anteil bekommen11.

Johannes wird in Z. 9 merkwürdigerweise nicht als Apostel, sondern als "Jünger"
eingeführt. Unter "Jüngern" dürften hier nicht alle Christen (dann wäre der Zusatz ganz
überflüssig) verstanden sein, sondern die, die "den Herrn im Fleisch gesehen" haben
(Z. 6f.). Wir haben hier also mit dem gegenüber dem der Apostolizität12 allgemeineren
Kriterium der Originalität, der Nähe zum Ursprung, zu tun, welches Kriterium auch in
Z. 29f. ("Was wir gesehen haben mit unseren Augen und mit den Ohren gehört haben und
unsere Hände betastet haben") und Z. 32 ("Augen- und Ohrenzeuge") wieder begegnet,
ebenso Z. 36 zur Apostelgeschichte des Lukas ("was in seiner Gegenwart im einzelnen
geschehen ist").

In der Aufzählung der Paulusbriefe Z. 42ff. kommt es dem Verfasser sichtlich darauf
an, bei ihnen eine Siebenzahl festzustellen ("der selige Apostel selbst, der Regel seines

Vorgängers Johannes folgend, mit Namensnennung nur an sieben Gemeinden schreibt",
Z. 47ff.). Diese Zahl weist darauf hin, dass die Briefe an die "Gemeinde über den ganzen
Erdkreis verstreut" geschrieben sind (Z. 56f.), was vor allem auch der Siebenzahl der
Sendschreiben der Offenbarung Johannes entnommen wird (Z. 57f.)13. Hier dürfte das

später sogenannte Kriterium der Katholizität im Blick sein, auch wenn die Katholizität
nur in der Bestimmung durch den Autor, nicht in der Anerkennung durch den Empfänger
begründet ist.

Im Zusammenhang dieses Kriteriums dürfte auch die Äusserung über den Philemon-
brief und die Pastoralbriefe zu sehen sein: sie werden zwar zunächst (Z. 60f.) als

8 Der Urtext ist zitiert nach E. Preuschen, Analecta. Kürzere Texte zur Geschichte der Alten
Kirche und des Kanons (1910; Nachdr. 1968), S. 27ff. Die Übersetzung lehnt sich weitgehend an
Schneemelcher (A. 1), S. 19f. an.

9 Der verbliebene Rest dieser Notiz ("wobei er doch zugegen war und es so hingestellt hat")
könnte darauf schliessen lassen, dass sie betonen wollte, "dass Markus wenigstens bei einigen
Ereignissen dabei gewesen ist": K. H. Ohlig, Die theologische Begründung des neutestamentlichen
Kanons in der Alten Kirche (1972), S. 138.

10
S. unten Anm. 27.

11
Die Apostelschaft des Paulus wird dabei ganz selbstverständlich vorausgesetzt und deshalb nicht

besonders erwähnt. Anders Z. 14 bei dem unbekannteren Andreas, dessen Nennung an dieser Stelle
wohl eine ähnliche Funktion hat wie die des Paulus Z. 4. Vgl. auch Kümmel (A. 6), S. 436 zu Lukas
und Markus.

12 Der Begriff der Apostolizität ist neuerdings in der Arbeit von Ohlig (A. 9) einer ausführlichen
kritischen Untersuchung unterzogen worden, in der er ihn über die blosse Autorschaft durch Apostel
hinaus entschränkt hin auf die "sachliche und geschichtliche Herkunft der Schriften 'von den
Aposteln' " (S. 154).

13 So auch Ohlig (A. 9), S. 228f., und Kümmel (A. 6), S. 435.



H. Burkhardt: Motive und Massstäbe der Kanonbildung 209

Privatbriefe bezeichnet ("aus Zuneigung und Liebe" geschrieben), ihre Aufnahme unter
die kanonischen ("sanctificate" geheiligten, Z. 63) Schriften aber wird mit dem Hinweis
auf ihre faktische Funktion begründet: indem sie geeignet sind zur "Ordnung der
kirchlichen Zucht" (Z. 62f., vgl. 2. Tim. 3,16), dienen sie "zu Ehren der katholischen
Kirche" (Z. 61) und sind insofern für sie geschrieben.

Ein Brief an die Laodizener und einer an die Alexandriner werden u.a. mit der
Begründung, sie seien "auf des Paulus Namen gefälscht" (Z. 64f.), abgewiesen. Hier gilt
also Pseudonymität als Argument gegen Zugehörigkeit zum Kanon14, wobei deutlich der
Ton auf bewusster Fälschung liegt ("fincte" erdichtet).

Bei der Abwehr des Hermas als kanonischer Schrift (Z. 77ff.) werden zwei Kriterien
genannt: er gehöre nicht unter die Zahl der Propheten, deren Zahl abgeschlossen sei15,
aber auch nicht unter die der Apostel. Man könnte hier also von den Kriterien der
Prophetizität und Apostolizität sprechen. Eigenartig und in der Auslegung sehr umstritten
ist der sich auf die Apostel beziehende Zusatz "am Ende der Zeiten" ("in fine
temporum", Z. 80). Vermutlich handelt es sich um eine Kennzeichnung der Zeit der
Apostel, nicht im Unterschied zur Zeit des Hermas oder der des Verfassers, sondern zur
Zeit der Propheten16.

Wiederholt findet sich schliesslich Anwendung der Kriterien der Rezeption durch die
Kirche (Z. 66, 69, 71f., 83), vor allem in gottesdienstlich-liturgischem Gebrauch, der von
privatem oder jedenfalls nicht offiziellem unterschieden wird (Z. 73, 77). Allerdings
handelt es sich hier nicht um der Schrift eigene Kriterien, sondern von aussen an sie

herangetragene17, also sozusagen das greifbare positive oder negative Ergebnis der
Anwendung der anderen Kriterien18.

2. Inhaltliche Motive und Massstäbe

Ungewöhnlich ausführlich gehalten ist der Bericht über die Entstehung des
Johannesevangeliums. Es wird festgestellt (Z. 16f.), dass in den Evangelien verschiedene Anfänge
(principia) vorhanden seien19, dass diese Unterschiede jedoch nichts (gemeint ist:
Negatives) für die Gläubigen austrügen20, weil nämlich "durch den einen und führenden
Geist (principali spiritu) in allen alles erklärt" sei (Z. 18f.). Diese These klingt wie der
Versuch einer rein formalen Autorisierung durch Hinweis auf Inspiration21. Die in
Z. lOff. geschilderte unmittelbare Offenbarung ("eadem nocte relevatum") bezieht sich

14
Vgl. Ohlig (A. 9), S. 139 z. St.

15 Die Propheten stehen hier für das ganze Alte Testament, vgl. v. Campenhausen (A. 2), S. 298
Anm. 256.

16
Vgl. v. Campenhausen (A. 2), S. 299f. Anm. 258.

17 Dem entspricht in der lutherischen Orthodoxie die Unterscheidung zwischen criteria interna
und externa: C. H. Ratschow, Lutherische Dogmatik zwischen Reformation und Aufklärung, 1

(1964), S.98ff., 110.
18

Vgl. Ohlig (A. 9), der S. 270 in diesem Sinn die Rezeption durch die Kirche ein "Kriterium der
Kriterien" nennt.

19
Vgl. auch Z. 7f. zu Lukas: "Daher beginnt er, wie es ihm erreichbar war zu erzählen."

20 Vielleicht steht hinter dieser ganzen Argumentation die Auseinandersetzung mit der anti-
johanneischen Polemik des Gaius von Rom, der besonders auf den von den anderen Evangelien so
auffallend abweichenden Anfang des Johannesevangeliums hinwies, vgl. v. Campenhausen (A. 2),
S. 279.

21
Ohlig (A. 9), S. 262, spricht vom "tiefsten Grund der Kanonizität".



210 H. Burkhardt: Motive und Massstäbe der Kanonbildung

aber nur auf die Veranlassung zum Schreiben, nicht auf das Schreiben selbst. Hierzu wird
vielmehr die Erinnerung der Augen- und Ohrenzeugen herangezogen (Z. 29ff.). Der
Hinweis auf den Geist in Z. 19 aber mündet in die aus dieser Erinnerung kommenden
inhaltlichen Angaben in Z. 20ff.: "Über die Geburt, über das Leiden, über die
Auferstehung, über den Verkehr mit seinen Jüngern und über seine doppelte Ankunft,
erstens verachtet in Niedrigkeit, was geschehen ist, zweitens herrlich durch königliche
Macht, was noch gesehen wird." In der Überzeugungsmächtigkeit dieser Inhalte selbst und
in ihrem Zusammenstimmen ("in allen alles erklärt")22 zeigt sich das Wirken des Heiligen
Geistes23.

Mag man auch die Kennzeichnung der Paulusbriefe an die Korinther ("denen er die
Häresie der Spaltung" untersagt) und Galater ("denen er die Beschneidung untersagt") als

reine Inhaltsangaben ansehen, so geht die Bemerkung zum Römerbrief über eine solche
doch sicher hinaus. Denn sie notiert als in diesem besonders beachtenswert, dass nach ihm
"Christus die Regel (ordo) der Schriften und ihr Prinzip (prineipium)" sei (Z. 44f.). Wenn
Christus hier zunächst auch nur als Massstab der Auslegung der Schrift des Alten
Testaments bezeichnet wird24, so ist damit doch indirekt auch so etwas wie ein Massstab
der Kanonizität gegeben, und zwar ein inhaltlicher, durchaus vergleichbar mit dem "was
Christum treibet" Martin Luthers25.

Ein zumindest inhaltliches Motiv dürfte hinter Z. 67 stehen, wo das Urteil, von der
Sekte des Marcion auf den Namen des Paulus gefälschte Briefe und anderes mehr könne
nicht unter die Leseschriften der katholischen Kirche aufgenommen werden, mit dem
Vergleich begründet wird: "denn Galle mit Honig zu mischen, geht nicht". Dieser
Vergleich dürfte kaum ad hoc gebildet sein, sondern aus dem traditionellen Arsenal alter
Lehrpolemik stammen. So werden in Ps. 19,10 die "Rechte des Herrn" (kri'mata
mischpëtë) mit Honig verglichen, und in Am. 6,12 heisst es, dass "das Recht (mischpät) in
Galle" verwandelt werde26. Was an den angegebenen alttestamentlichen Stellen im Blick
auf das Bundesrecht Israels gesagt wird, wird hier im Canon Muratori im Blick auf die
Lehre der Kirche aufgenommen27.

*
Diese knappe Untersuchung hat nur einige wenige, aber wichtige Züge im Canon

Muratori herausheben können. Es dürfte sich folgendes ergeben haben: — 1) Bei der

22
Vgl. das inhaltliche sog. Cohaerenzkriterium: O. Weber, Grundlagen der Dogmatik, 1 (1959),

S. 286.
23

Vgl. v. Campenhausen (A. 2), S. 291: "Es ist ein und dasselbe Christuszeugnis, das in allen
Evangelien dargeboten wird."

Vermutlich soll dadurch in antimarcionitischer Frontstellung vom Neuen Testament her der
unabdingbare Zusammenhang mit dem Alten begründet werden, vgl. Ohlig (A. 9), S. 207.

25 H. v. Campenhausen (A. 2), S. 290: "Diese Forderung entspricht in der Tat der bei Paulus und
von jeher in der Kirche geübten christologischen Auslegung des Alten Testaments; aber in einer so

allgemeinen Form als Grundsatz aufgestellt, ist die Erklärung dennoch ein Novum. Sie erinnert an die
verwandte hermeneutische Regel der Valentinianer. Nur ist sie jetzt ihres kritischen Sinnes entkleidet
und damit 'katholisiert'."

26
Vgl. auch Acta 8, 23.

27 In diesem Zusammenhang dürfte auch verständlicher werden, was es heisst, dass Paulus den
Evangelisten Lukas als "quasi ut iuris studiosum" auf seine Reisen mitgenommen habe. Nach v.
Campenhausen (A. 2), S. 284 Anm. 199, ist der vorliegende lateinische Text die Übersetzung einer
griechischen Vorlage. Hinter dem hier eigenartigen lat. Wort "ius" könnte also das griechische krîma
bzw. kri'mata stehen, hinter diesem wiederum das hebr. mischpät, die Weisung des Gottesrechtes.
Sollte das Wort hier auf die "nova lex", die Weisungen Jesu, bezogen und Lukas als um sie Bemühter
("studiosus") bezeichnet sein?



H. Burkhardt: Motive und Massstäbe der Kanonbildung 211

Entstehung des Kanons als solchen waren nicht nur formale, sondern auch inhaltliche
Motive und Massstäbe wirksam. Zwar werden vor allem letztere kaum artikuliert. Dieser
Tatbestand berechtigt aber noch keineswegs dazu, von einem "Vorgang ohne
Reflexion"28 oder auch nur einem "Prinzip der Prinziplosigkeit"29 zu sprechen. Gerade bei
kirchengeschichtlichen Texten wie dem Canon Muratori, die nicht von systematisch
geschulten Theologen verfasst sind, wie es etwa die Dogmatiker des 16./17. Jahrhunderts
waren, wird man darauf achten müssen, nicht voreilig verantwortliche Reflexion mit
systematischer Begriffsbildung zu identifizieren und beim Fehlen der letzteren auch das

der ersteren zu behaupten. — 2) Zugleich dürfte deutlich geworden sein, dass man sich

keineswegs einfach nur auf wirklich oder vermeintlich älteste Autoritäten berief, sondern,
wenn es auch nur andeutungsweise hier hervortritt, grundsätzlich sachlich zu argumentieren

gewillt war.
Helmut Burkhardt, Lahnfels

28
S. oben Anm. 5.

29 S. oben Anm. 4.


	Motive und Massstäbe der Kanonbildung nach dem Canon Muratori

