Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 4

Artikel: Motive und Massstéabe der Kanonbildung nach dem Canon Muratori
Autor: Burkhardt, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878582

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Motive und Massstibe der Kanonbildung nach dem
Canon Muratori

Fir die Entstehung des neutestamentlichen Kanons ist der Canon Muratori' eines der
wichtigsten Zeugnisse, nicht nur weil er zu einer recht friihen Zeit*> schon weitgehend den
Kanon angibt, der sich spiter durchgesetzt hat, sondern vor allem weil er stirker als
andere entsprechende Listen auch iiber die Hintergriinde der Herausbildung des Kanons,
iber die Motive und Massstibe Aufschluss gibt, von denen man sich bei der Entscheidung
iiber Kanonizitit bzw. Nichtkanonizitit einer Schrift bestimmen liess.

Entsprechend wird auch weithin von der hier erkennbaren Motivation auf die auch sonst in der
alten Kirche bei der Entstehung des Kanons iibliche geschlossen®. Dabei kommt man allerdings oft zu
einem recht negativen Ergebnis. Man findet eine Vielzahl unverbundener Angaben und féllt das Urteil:
“Man konnte von dem Muratorium sagen, nach ihm sei das Prinzip der Kirche bei der Herstellung des
neuen Kanons die Prinziplosigkeit gewesen®.” Ja man schliesst daraus gar, letztlich habe es sich hier
um einen Vorgang gehandelt, “der sich ohne Reflexion vollzog” und nur nachtriglich notdiirftig
gerechtfertigt wurde®. Im allgemeinen erkennt man im Canon Muratori als entscheidende Motive nur
die Erhaltung der einen, und zwar der von den Aposteln herkommenden Kirche. Solche Motivation
konkretisiert sich in der Forderung der Apostolizitit und Katholizitit einer Schrift als Massstab ihrer
Zugehorigkeit zum Kanon®. Als formale Kriterien geraten sie allerdings sehr leicht in den Verdacht,
rein autoritire Massstibe zu sein, ein Eindruck, der u.U. verhidngnisvoll auf das Verstindnis des
biblischen Kanons iiberhaupt zuriickschligt.

Um diese Thesen und die aus ihnen gefolgerten Schliisse zu priifen, soll im folgenden
eine kurze Untersuchung des Canon Muratori gegeben werden unter der Leitfrage: Welche
Motive und Massstibe treten hier als bei der Abgrenzung des biblischen Kanons wirksam
in Erscheinung’?

! Ihren Namen triagt diese Liste kanonischer Schriften nach dem Italiener Muratori, der die

Handschrift 1740 in der Bibliotheca Ambrosiana in Mailand entdeckte, vgl. E. Hennecke und
W. Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen, 1 (4. Aufl. 1968), S. 18.

Vor allem unter Berufung auf Z. 73ff. (“‘Den Hirten aber hat ganz vor kurzem zu unseren Zeiten
in der Stadt Rom Hermas verfasst, als auf dem Thron der Kirche der Stadt Rom der Bischof Pius, sein
Bruder, sass”) nimmt man an, dass der Canon Muratori in der Zeit vor 200 n.Chr. in Rom entstanden
ist, vel. H. v. Campenhausen, Die Entstehung der christlichen Bibel (1968), S. 283.

Vgl. etwa Schneemelcher (A. 1), S. 13. _

So A. Jiilicher und E. Fascher, Einleitung in das N.T. (7. Aufl. 1931), S. 495, aufgenommen von
K. Aland, Das Problem des neutestamentlichen Kanons: Studien zur Uberlieferung des Neuen
Testamentes und seines Textes (1967), S. 10, und von Schneemelcher (A. 1), S. 13.

Schneemelcher (A. 1), S. 14.

Vgl. W. G. Kiimmel, Einleitung in das Neue Testament (17. Aufl. 1973), S. 436; E. Nestle,
Bibelkanon: Ev. Ki.-Lex., 1 (1956), S. 452.

7 Diese Untersuchung hingt mit den in Heft 4/70 der Theologischen Beitrige S. 153160
veréffentlichten Erwigungen zusammen.



208 H. Burkhardt: Motive und Massstibe der Kanonbildung

1. Formale Motive und Massstibe

Das uns erhaltene Fragment des Canon Muratori® beginnt mit dem Schluss einer Notiz
zum Markusevangelium® und wendet sich dann dem Lukasevangelium zu. “Dieser Arzt
Lukas hat es nach Christi Himmelfahrt, da ihn Paulus als der Weisung'® Kundigen
herangezogen hatte, unter seinem Namen nach (des Paulus? ) Meinung verfasst™ (Z. 3f.).
Soweit bei der Festlegung des Kanons nach der Apostelschaft des Autors einer Schrift
gefragt wurde, stellte es fiir die alte Kirche ein gewisses Problem dar, dass von den vier
Evangelisten hochstens zwei (Matthaus und Johannes) im engeren Sinn Apostel genannt
werden konnten. Wenn hier nun zu Lukas besonders betont wird, dass er Weggenosse des
Paulus gewesen sei, so soll er mit diesem Hinweis wohl bewusst in die unmittelbare Nihe
von dessen apostolischer Autoritit geriickt werden und dadurch an ihr Anteil bekom-
men''.

Johannes wird in Z.9 merkwiirdigerweise nicht als Apostel, sondern als “Jiinger”
eingefithrt. Unter “Jiingern” diirften hier nicht alle Christen (dann wire der Zusatz ganz
iiberfliissig) verstanden sein, sondern die, die ““den Herrn . . . im Fleisch gesehen” haben
(Z. 6f.). Wir haben hier also mit dem gegeniiber dem der Apostolizitit'? allgemeineren
Kriterium der Originalitit, der Nihe zum Ursprung, zu tun, welches Kriterium auch in
Z. 29f. (“Was wir gesehen haben mit unseren Augen und mit den Ohren gehort haben und
unsere Hinde betastet haben”) und Z. 32 (“Augen- und Ohrenzeuge”) wieder begegnet,
ebenso Z.36 zur Apostelgeschichte des Lukas (“was in seiner Gegenwart im einzelnen
geschehen ist”).

In der Aufzidhlung der Paulusbriefe Z. 42ff. kommt es dem Verfasser sichtlich darauf
an, bei ihnen eine Siebenzahl festzustellen (“‘der selige Apostel selbst, der Regel seines
Vorgingers Johannes folgend, mit Namensnennung nur an sieben Gemeinden schreibt™,
Z.47ff). Diese Zahl weist darauf hin, dass die Briefe an die “Gemeinde iiber den ganzen
Erdkreis verstreut” geschrieben sind (Z. 56f.), was vor allem auch der Siebenzahl der
Sendschreiben der Offenbarung Johannes entnommen wird (Z. 57f.)'3. Hier diirfte das
spater sogenannte Kriterium der Katholizitat im Blick sein, auch wenn die Katholizitit
nur in der Bestimmung durch den Autor, nicht in der Anerkennung durch den Empfinger
begriindet ist.

Im Zusammenhang dieses Kriteriums diirfte auch die Ausserung iiber den Philemon-
brief und die Pastoralbriefe zu sehen sein: sie werden zwar zunichst (Z. 60f.) als

8 Der Urtext ist zitiert nach E. Preuschen, Analecta. Kiirzere Texte zur Geschichte der Alten
Kirche und des Kanons (1910; Nachdr. 1968), S. 27ff. Die Ubersetzung lehnt sich weitgehend an
Schneemelcher (A. 1), S. 19f. an.

Der verbliebene Rest dieser Notiz (“wobei er doch zugegen war und es so hingestellt hat”)
konnte darauf schliessen lassen, dass sie betonen wollte, ‘“dass Markus wenigstens bei einigen
Ereignissen dabei gewesen ist”: K. H. Ohlig, Die theologische Begriindung des neutestamentlichen
Kanons in der Alten Kirche (1972), S. 138.

S. unten Anm. 27.

Die Apostelschaft des Paulus wird dabei ganz selbstverstindlich vorausgesetzt und deshalb nicht
besonders erwihnt. Anders Z. 14 bei dem unbekannteren Andreas, dessen Nennung an dieser Stelle
wohl eine dhnliche Funktion hat wie die des Paulus Z. 4. Vgl. auch Kiimmel (A. 6), S. 436 zu Lukas
und Markus.

Der Begriff der Apostolizitit ist neuerdings in der Arbeit von Ohlig (A. 9) einer ausfiihrlichen
kritischen Untersuchung unterzogen worden, in der er ihn iiber die blosse Autorschaft durch Apostel
hinaus entschrinkt hin auf die ‘‘sachliche und geschichtliche Herkunft der Schriften ‘von den
Aposteln’ ™ (S. 154).

3 'So auch Ohlig (A. 9), S. 228f., und Kiimmel (A. 6), S. 435.



H. Burkhardt: Motive und Massstibe der Kanonbildung 209

Privatbriefe bezeichnet (“‘aus Zuneigung und Liebe” geschrieben), ihre Aufnahme unter
die kanonischen (“‘sanctificate” = geheiligten, Z. 63) Schriften aber wird mit dem Hinweis
auf ihre faktische Funktion begriindet: indem sie geeignet sind zur “Ordnung der
kirchlichen Zucht” (Z. 62f., vgl. 2. Tim. 3,16), dienen sie “zu Ehren der katholischen
Kirche” (Z. 61) und sind insofern fiir sie geschrieben.

Ein Brief an die Laodizener und einer an die Alexandriner werden u.a. mit der
Begriindung, sie seien “auf des Paulus Namen gefilscht” (Z. 64f.), abgewiesen. Hier gilt
also Pseudonymitit als Argument gegen Zugehorigkeit zum Kanon'*, wobei deutlich der
Ton auf bewusster Filschung liegt (“fincte” = erdichtet).

Bei der Abwehr des Hermas als kanonischer Schrift (Z. 77ff.) werden zwei Kriterien
genannt: er gehore nicht unter die Zahl der Propheten, deren Zahl abgeschlossen sei'®,
aber auch nicht unter die der Apostel. Man konnte hier also von den Kriterien der
Prophetizitat und Apostolizitat sprechen. Eigenartig und in der Auslegung sehr umstritten
ist der sich auf die Apostel beziehende Zusatz “am Ende der Zeiten” (“in fine
temporum”, Z.80). Vermutlich handelt es sich um eine Kennzeichnung der Zeit der
Apostel, nicht im Unterschied zur Zeit des Hermas oder der des Verfassers, sondern zur
Zeit der Propheten’®.

Wiederholt findet sich schliesslich Anwendung der Kriterien der Rezeption durch die
Kirche (Z. 66, 69, 71f., 83), vor allem in gottesdienstlich-liturgischem Gebrauch, der von
privatem oder jedenfalls nicht offiziellem unterschieden wird (Z.73, 77). Allerdings
handelt es sich hier nicht um der Schrift eigene Kriterien, sondern von aussen an sie
herangetragene'”, also sozusagen das greifbare positive oder negative Ergebnis der
Anwendung der anderen Kriterien'8.

2. Inhaltliche Motive und Massstibe

Ungewohnlich ausfiihrlich gehalten ist der Bericht iiber die Entstehung des Johannes-
evangeliums. Es wird festgestellt (Z. 16f.), dass in den Evangelien verschiedene Anfinge
(principia) vorhanden seien'®, dass diese Unterschiede jedoch nichts (gemeint ist:
Negatives) fiir die Gliubigen austriigen®®, weil nimlich “durch den einen und fithrenden
Geist (principali spiritu) in allen alles erkldrt” sei (Z. 18f.). Diese These klingt wie der
Versuch einer rein formalen Autorisierung durch Hinweis auf Inspiration?!. Die in
Z. 10ff. geschilderte unmittelbare Offenbarung (“eadem nocte relevatum’) bezieht sich

14 Vgl. Ohlig (A. 9), S. 139 z. St.

1S Die Propheten stehen hier fiir das ganze Alte Testament, vgl. v. Campenhausen (A. 2), S. 298
Anm. 256.

6 Vgl. v. Campenhausen (A. 2), S. 299f. Anm. 258.

17 Dem entspricht in der lutherischen Orthodoxie die Unterscheidung zwischen criteria interna
und externa: C. H. Ratschow, Lutherische Dogmatik zwischen Reformation und Aufklirung, 1
(19?4), S. 98ff., 110.

a Vgl. Ohlig (A. 9), der S. 270 in diesem Sinn die Rezeption durch die Kirche ein ““Kriterium der
Kriterien” nennt.
Vgl. auch Z. 7f. zu Lukas: “Daher beginnt er, wie es ihm erreichbar war . . . zu erzidhlen.”
Vielleicht steht hinter dieser ganzen Argumentation die Auseinandersetzung mit der anti-
johanneischen Polemik des Gaius von Rom, der besonders auf den von den anderen Evangelien so
auffallend abweichenden Anfang des Johannesevangeliums hinwies, vgl. v. Campenhausen (A. 2),
S. 279.
4 Ohlig (A. 9), S. 262, spricht vom “‘tiefsten Grund der Kanonizitit”.



210 H. Burkhardt: Motive und Massstibe der Kanonbildung

aber nur auf die Veranlassung zum Schreiben, nicht auf das Schreiben selbst. Hierzu wird
vielmehr die Erinnerung der Augen- und Ohrenzeugen herangezogen (Z.29ff.). Der
Hinweis auf den Geist in Z. 19 aber miindet in die aus dieser Erinnerung kommenden
inhaltlichen Angaben in Z.20ff.: “Uber die Geburt, iiber das Leiden, iiber die
Auferstehung, iiber den Verkehr mit seinen Jiingern und iiber seine doppelte Ankunft,
erstens verachtet in Niedrigkeit, was geschehen ist, zweitens herrlich durch konigliche
Macht, was noch geschen wird.” In der Uberzeugungsmichtigkeit dieser Inhalte selbst und
in jhrem Zusammenstimmen (““in allen alles erklirt>)?? zeigt sich das Wirken des Heiligen
Geistes®>.

Mag man auch die Kennzeichnung der Paulusbriefe an die Korinther (“denen er die
Hiresie der Spaltung” untersagt) und Galater (“‘denen er die Beschneidung untersagt”) als
reine Inhaltsangaben ansehen, so geht die Bemerkung zum Romerbrief iiber eine solche
doch sicher hinaus. Denn sie notiert als in diesem besonders beachtenswert, dass nach ihm
“Christus die Regel (ordo) der Schriften und ihr Prinzip (principium)” sei (Z. 44f.). Wenn
Christus hier zunidchst auch nur als Massstab der Auslegung der Schrift des Alten
Testaments bezeichnet wird?*, so ist damit doch indirekt auch so etwas wie ein Massstab
der Kanonizitidt gegeben, und zwar ein inhaltlicher, durchaus vergleichbar mit dem *“‘was
Christum treibet” Martin Luthers?®.

Ein zumindest inhaltliches Motiv diirfte hinter Z. 67 stehen, wo das Urteil, von der
Sekte des Marcion auf den Namen des Paulus gefilschte Briefe und anderes mehr konne
nicht unter die Leseschriften der katholischen Kirche aufgenommen werden, mit dem
Vergleich begriindet wird: “denn Galle mit Honig zu mischen, geht nicht”. Dieser
Vergleich diirfte kaum ad hoc gebildet sein, sondern aus dem traditionellen Arsenal alter
Lehrpolemik stammen. So werden in Ps. 19,10 die “Rechte des Herrn” (krimata =
mischpéte) mit Honig verglichen, und in Am. 6,12 heisst es, dass ““das Recht (mischpat) in
Galle” verwandelt werde?®. Was an den angegebenen alttestamentlichen Stellen im Blick
auf das Bundesrecht Israels gesagt wird, wird hier im Canon Muratori im Blick auf die
Lehre der Kirche aufgenommen?’.

*

Diese knappe Untersuchung hat nur einige wenige, aber wichtige Ziige im Canon

Muratori herausheben konnen. Es diirfte sich folgendes ergeben haben: — 1) Bei der

z Vgl. das inhaltliche sog. Cohaerenzkriterium: O. Weber, Grundlagen der Dogmatik, 1 (1959),
S. 286.

B Vgl. v. Campenhausen (A. 2), S. 291: “Es ist ein und dasselbe Christuszeugnis, das in allen
Evaﬁgelien dargeboten wird.”

Vermutlich soll dadurch in antimarcionitischer Frontstellung vom Neuen Testament her der
unabdingbare Zusammenhang mit dem Alten begriindet werden, vgl. Ohlig (A. 9), S. 207.

% Y. Campenhausen (A. 2), S. 290: “Diese Forderung entspricht in der Tat der bei Paulus und
von jeher in der Kirche geiibten christologischen Auslegung des Alten Testaments; aber in einer so
allgemeinen Form als Grundsatz aufgestellt, ist die Erkldrung dennoch ein Novum. Sie erinnert an die
verwandte hermeneutische Regel der Valentinianer. Nur ist sie jetzt ihres kritischen Sinnes entkleidet
und damit ‘katholisiert’.”

Vgl. auch Acta 8, 23.

In diesem Zusammenhang diirfte auch verstindlicher werden, was es heisst, dass Paulus den
Evangelisten Lukas als ‘“‘quasi ut iuris studiosum” auf seine Reisen mitgenommen habe. Nach v.
Campenhausen (A. 2), S. 284 Anm. 199, ist der vorliegende lateinische Text die Ubersetzung einer
griechischen Vorlage. Hinter dem hier eigenartigen lat. Wort “ius’” konnte also das griechische krima
bzw. krimata stehen, hinter diesem wiederum das hebr. mischpat, die Weisung des Gottesrechtes.
Sollte das Wort hier auf die “‘nova lex”, die Weisungen Jesu, bezogen und Lukas als um sie Bemiihter
(“‘studiosus’’) bezeichnet sein?



H. Burkhardt: Motive und Massstibe der Kanonbildung 211

Entstehung des Kanons als solchen waren nicht nur formale, sondern auch inhaltliche
Motive und Massstdbe wirksam. Zwar werden vor allem letztere kaum artikuliert. Dieser
Tatbestand berechtigt aber noch keineswegs dazu, von einem “Vorgang ohne Refle-
xion”?® oder auch nur einem “Prinzip der Prinziplosigkeit?® zu sprechen. Gerade bei
kirchengeschichtlichen Texten wie dem Canon Muratori, die nicht von systematisch
geschulten Theologen verfasst sind, wie es etwa die Dogmatiker des 16./17. Jahrhunderts
waren, wird man darauf achten miissen, nicht voreilig verantwortliche Reflexion mit
systematischer Begriffsbildung zu identifizieren und beim Fehlen der letzteren auch das
der ersteren zu behaupten. — 2) Zugleich diirfte deutlich geworden sein, dass man sich
keineswegs einfach nur auf wirklich oder vermeintlich dlteste Autorititen berief, sondern,
wenn es auch nur andeutungsweise hier hervortritt, grundsitzlich sachlich zu argumen-
tieren gewillt war.

Helmut Burkhardt, Lahnfels

o S. oben Anm. 5.
9 'S. oben Anm. 4.



	Motive und Massstäbe der Kanonbildung nach dem Canon Muratori

