Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 4

Artikel: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?
Autor: Eichrodt, Walther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878581

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 30 Heft 4 Juli/August 1974

Darf man heute noch von einem Gottesbund
mit Israel reden?

“Fiir das hebriische bérit ist nach allem, was uns die Geschichte dieses Begriffs sehen
lisst, die Ubersetzung ‘Bund’ nur als Notbehelf anzusehen'.” Dieser Satz, der sich dem
Verfasser im Riickblick auf seine Beschreibung der Geschichte des Bundesgedankens
aufdringte, bekommt neuerdings von E. Kutsch auf Grund seiner eingehenden Unter-
suchung iber den Wortgebrauch von berit im Alten Testament®> nicht nur einen
erweiterten Sinn, sondern ldsst die Ubersetzung des viel gebrauchten Wortes als “Bund”
geradezu als einen Irrtum erscheinen, hinter dem urspriinglich eine ganz andere Grosse
verborgen war.

Die Grundlage fiir diese iiberraschende Behauptung bildet eine klare linguistische Ableitung des mit
so grosser Bedeutungsfiille gebrauchten berit von einem innerhebrdischen Verbalstamm. Sie gewinnt
dadurch gegeniiber den wichtigsten friheren Erkldrungen, die entweder in berit ein Mahl im Sinne
einer Opfermahlzeit, wie sie bei gegenseitigen Verpflichtungen eine Rolle spielte, oder eine Fessel,
durch die zwei Parteien fest aneinander gebunden werden, von vornherein eine stirkere Stellung.
Indem das im Alten Testament nur einmal gebrauchte Verbum barah aus 1. Sam. 17,8 herangezogen
wird, das dort “‘ersehen’ oder ‘“‘auswidhlen” bedeutet und in diesem Sinne auch im Akkadischen zu
belegen ist, tritt die Substantivbildung berit in die Entwicklung anderer Verben der gleichen Art ein.
Eine genaue Parallele bildet z.B. die Bildung des Substantivs b&kit ‘‘das Weinen”, aus dem
Verbalstamm bakah “weinen”. Aber auch die Substantivbildung von hazut zeigt eine parallele
Ableitung aus dem Verbum hazah, das als ‘“‘sehen”, ‘‘schauen” sowohl die Abstraktbildung
“Schauung”, “Vision wie die der “Erwihlung” oder “Bestimmung’” haben kann. Das Ersehen oder
Auswihlen schliesst bereits ein Bestimmen in sich, und von einer “‘Bestimmung” ist es nur ein kleiner
Schritt zur ‘“Verpflichtung”. Eine gute Bestitigung dieser linguistischen Ableitung mag man in dem
Drohspruch Jes. 28,14-22 finden, wo von den juddischen Diplomaten gesagt wird, sie rihmten sich,
eine berit mit dem Tode und eine hazut mit der Unterwelt gemacht zu haben (V. 18). Dabei erscheint
neben der Abstraktbildung mit-it das Substantiv hozaeh, das sonst auch den Seher bezeichnen kann,
im gleichen Sinne gebraucht (V. 15). Diese Verwendung des Stammes hazah *‘sehen, schauen” tritt
also in bedeutsame Parallele zum Stamm barah. Ganz einwandfrei gebraucht z.B. Ex. 18,21 den
erstgenannten Stamm im Sinne von “‘erwéhlen, bestimmen”.

Die hiufige Verbindung von berit mit karat “zerschneiden, abhauen” kann ebenfalls
der meist angenommenen Verbindung mit einem Vertragsopfer entzogen werden, indem
die Analogie zu anderen hebréischen Verben mit der Bedeutung “schneiden™ wie gazar,
haras, pasaq die Bedeutung “bestimmen, festsetzen, entscheiden” in Anspruch genommen

1 W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, 1 (1968%), S. 30.
E. Kutsch, Verheissung und Gesetz. Untersuchungen zum sogenannten “Bund” im Alten
Testament (1973).



194 W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

wird. Eine ernsthafte Bestreitung dieser Moglichkeit steht ausser Frage. Sie geht wohl auf
die Fixierung durch einen Schnitt oder eine Kerbe zuriick, wofiir auch aus anderen
semitischen Sprachen Beispiele herangezogen werden konnen. Fiir die Formel karat bérit
ergibt sich daraus die Bedeutung “eine Verpflichtung bestimmen™.

1.

Von da aus ergeben sich fiir die Anwendung dieser Redensart verschiedene Moglich-
keiten. Einmal lésst sich dabei an eine Selbstverpflichtung denken, die von dem Subjekt
der Handlung iibernommen wird, im allgemeinen von einem Machtigeren gegeniiber einem
Schwicheren, z.B. von Josua gegeniiber den Gibeoniten (Jos. 9,15). Aber auch der
Schwichere kann eine solche Selbstverpflichtung iibernehmen wie etwa Benhadad
gegeniber Ahab nach 1.Kon. 20,34. Mit berit kann aber auch die Verpflichtung
bezeichnet werden, die einem anderen von seinem Gegner auferlegt wird, so dem Zedekia
von Juda von Nebukadnezar in Hes. 17,16ff. Seltener wird die Ubernahme dieser
Verpflichtung von zwei gleichstehenden Partnern im Sinne einer von beiden Seiten
iibernommenen Bindung ausgesagt. Dann erscheint die berit eher als eine gegenseitige
Selbstverpflichtung auf Zeit und nicht als ein auf Dauer berechnetes Biindnis. Dies um so
mehr, wenn sich die Abmachung zwischen zwei gleichstarken Konigen oder Volkern aus
einem in der Gegenwart entstandenen Bediirfnis erklidrt, wie etwa die berit zwischen
Salomo und Hiram von Tyrus in 1. Ko6n. 5,26, wozu auch Stellen wie 1. Kon. 15,19;
20,34; 2. Chron. 16,3 zu stellen wiren. An diesen und vielen dhnlichen Stellen hat man
denn auch aus einem richtigen Gefiihl heraus lingst der Ubersetzung mit Abmachung,
Vereinbarung, Verpflichtung u.4. an die Stelle des gewichtigen Wortes Bund den Vorzug
gegeben, wie die Lexika deutlich machen (Gesenius-Buhl, Baumgartner). Die neue
linguistische Ableitung gibt diesem Verstindnis einen festen Boden.

Nun ist es aber ein bekannter Vorgang in der Sprachgeschichte, dass eine zunichst
beschrinkte Wortbedeutung durch Ubernahme verwandter Inhalte bereichert und so mit
umfassenderem Bezugsinhalt gefiillt wird. So scheint auch berit aus der Beschrinkung auf
eine unilaterale Handlungsweise in die Sphidre der dadurch bewirkten Gesamtlage
aufgestiegen zu sein. Wir finden bereits in den Vitergeschichten bei dem zwischen Laban
und Jakob geschlossenen Vertrag, der in zwei selbstindigen Quellenerzdhlungen iiber-
liefert ist (Gen. 31,44ff.), die berit zur Zusammenfassung bestimmter Einzelakte
verwendet, durch welche ein auf die Dauer angelegtes Rechtsverhiltnis seine Sicherung
erhdlt. Zu der gitlichen Bereinigung des gespannten Verhiltnisses zwischen Laban und
Jakob ist eine Reihe von sakralen Handlungen notig: Es bedarf eines heiligen Ortes als
Zeugen (er wird von dem einen Bericht als Steinhaufen, von dem andern als Malstein
geschildert), ferner eines Schwures zur Einhaltung bestimmter Bedingungen, weiter eines
Opfers und eines heiligen Mahles. Erst durch Vornahme dieser Einzelakte verbiirgt die
berit die Herstellung eines neuen Rechtsverhiltnisses, auf das von Anfang an alles
ankommt. Es geht ja um die Sicherung des Eherechtes der T6chter Labans (V. 43 u. 50),
resp. um die Festsetzung einer bestimmten Grenze zwischen den Wohngebieten zweier
Volksteile (V. 52). Die berit umfasst also die Vollziehung bestimmter heiliger Handlungen
und erhilt dadurch die ihr innewohnende Rechtskraft.

Auch die Erzdhlung von Davids enger Freundschaft mit Jonathan kennt noch die berit
als Einzelverpflichtung Jonathans in 1.Sam. 18,3. Auf eine aus dieser Einzelzusage
folgende Lebensgemeinschaft deutet dabei die Ubergabe der eigenen Waffen und Kleidung



W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden? 195

an den Freund in 18,4. Dass David angesichts der von Jonathans Vater drohenden
todlichen Feindschaft den haesaed, wie er aus der unter Jahwes Schutz stehenden berit
entsteht, erbittet, setzt diese Linie fort. Ganz anders die Aussage von 1. Sam. 23,18, die
sich deutlich auf die gegenseitige berit der Freunde beruft, die vor Jahwe in Kraft gesetzt
wurde und daher das enge Verhiltnis der beiden auf die Hohe eines bei Jahwe
beschworenen Freundschaftsbundes erhebt.

Diese Herstellung eines neuen gegenseitigen Verhiltnisses wird auch mit der Bitte der
Jabeschiten in 1. Sam. 11,1ff. um Festlegung einer berit und ebenso mit dem Vorschlag
Abners an David in 2. Sam. 3,12 gemeint sein.

Noch deutlicher diirfte die in Jos. 24,25 erwidhnte berit auf mehr als eine
zwischenmenschliche Verpflichtung hinauslaufen. Beriicksichtigt man den erzihlenden
Rahmen, der fiir die Bedeutung eines Wortes nie ausser acht gelassen werden darf, so
umfasst die miindliche Inpflichtnahme des Volkes fiir Jahwe kaum den vollen Inhalt des
Berichts. Die Erwidhnung eines Buches der tora Gottes oder der gottlichen Weisungen
enthilt wohl einen Hinweis, dass es um mehr als nur eine zwischenmenschliche
Verpflichtung geht. Darauf weist auch die Aufrichtung eines grossen Steines unter dem
heiligen Baum des Jahwe-Heiligtums, der als Zeuge auf das Versprechen des Volkes zu
ausschliesslichem Jahwedienst hinweisen soll. Das heisst aber, die hier vollzogene
“Verpflichtung™ schliesst die unveridnderliche Dauer des hier begriindeten Gottesverhilt-
nisses ein, also eine unzerreissbare Verbindung des Volkes mit Gott. Es geht demnach
nicht nur um den zwischenmenschlichen Bereich, der Nachdruck liegt durchaus auf der
Verbindung des Volkes mit Jahwe, zu der sich das Volk nach V. 18 ausdriicklich bekannt
hat, also um das, was bisher als ein Bund bezeichnet wurde.

Sehr eigenartig ist auch Jes. 28,15.18, wo bé&rit und hozaeh (V. 15) oder bérit und
hazut (V. 18) als gewichtige Bestitigung der Auffassung von berit als Verpflichtung in
gleicher Weise wie die beigefiigten Parallelbegriffe gedient hat®. Wenn irgendwo, dann ist
es hier wichtig, den ganzen Zusammenhang der Stelle zur Geltung kommen zu lassen.
Sieht man die beiden Worte als verwandte Ausdriicke fiir eine auferlegte Bestimmung an,
so sind die Schwierigkeiten des ganzen Textverstindnisses deutlich spiirbar: Die von Jesaja
angegriffenen judiischen Diplomaten stellen der prophetischen Bedrohung ihrer Existenz
eine zuverldssige Sicherung gegeniiber, fiir die sie gesorgt haben. Aber kann der Mensch
dem Tod und der Unterwelt eine Verpflichtung auferlegen? Man hat versucht, die
merkwiirdige Behauptung der Gegner des Propheten als eine Bildrede zu verstehen, die das
alles verschlingende Assyrerreich als Tod und Unterwelt charakterisiere und die von dort
drohende Gefahr als ebenso sicher iiberwunden hinstellen soll, wie wenn dem irdischen
Feind eine Verpflichtung auferlegt worden wire. Mit dieser “Verpflichtung” sei aber nur
die schlaue Irrefilhrung des Gegners gemeint, die sich zwischen den rivalisierenden
Weltmichten durchzuwinden erlaubte®. Noch mehr sucht O. Kaiser den handfesten
Vorwurf Jesajas abzuschwichen, indem er ihn als rein subjektive Redeweise zu verstehen
vorschlidgt’ : Der Prophet lasse seine Gegner so sprechen, als meinten sie “potentiell
unsterblich zu sein”; in diesem Sinne lege er ihnen die Prahlerei in den Mund, sie hitten
einen “Vertrag” mit Tod und Unterwelt abgeschlossen (beachte die hier unwillkiirlich
gewiihlte Ubersetzung von berit). Dieser Abschwiichung gegeniiber diirfte es niher liegen,
die realistische Ausdrucksweise Jesajas auf deutlich fassbare Handlungen seiner Gegner zu

3 Kutsch (A. 2), S. 34ff.
4 Vgl. H. Guthe bei Kautzsch-Bertholet, Die heilige Schrift des Alten Testaments (1922?), z. St.
0. Kaiser, Der Prophet Jesaja Kap. 13—39 (1973), S. 200f.



196 W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

beziehen, wie es schon B.Duhm in seinem bekannten Kommentar vorgeschlagen hat,
nimlich auf wirklich dargebrachte Opfer an agyptische Gottheiten: die judiischen
Unterhédndler suchen deren Schutz zu erhalten und so etwaige dgyptische Versprechen
verbindlich zu machen. Auf die intensive Ta4tigkeit dieser Diplomaten weist ja Jes. 30,1—5
deutlich hin. Nun scheint es aber ausgeschlossen, dass sie jenen gottlichen Méchten eine
Verpflichtung glaubten auferlegen zu konnen. So muss man aus dem iiberlieferten Text
wohl eher den Schluss ziehen, dass bérit und hozaeh hier bereits den Vertrag oder Pakt in
sich schliessen, der auch von einem schwicheren Partner mit einem starkeren abgeschlos-
sen werden kann.

In loserer Beziehung zu einem Bundesverhiltnis stehen einige alttestamentliche Stel-
len, die von einer Festlegung der von Menschen iibernommenen Selbstverpflichtung “vor
Jahwe” sprechen. Das gilt etwa von Jer. 34,15.18 und 2. Kon. 23,3. In beiden Fillen geht
es um eine vom Konig dem in Jerusalem versammelten Volk auferlegte Verpflichtung,
einmal um die von Zedekia gestellte Forderung, die hebriischen Sklaven und Sklavinnen
zu entlassen, das andere Mal um Josias Aufforderung an das nach Jerusalem versammelte
Volk, Jahwe nachzufolgen und seine Gebote, Bestimmungen und Satzungen auf Grund
des wiedergefundenen Gesetzbuches mit ganzem Herzen und mit ganzer Seele zu halten.

In Jer. 34 ist das Eigentiimliche, dass die Jerusalemer, die den Vorschlag Zedekias
annehmen und zur Ausfiihrung bringen (V. 8ff.), die feierliche Zeremonie des Durch-
schreitens zwischen den Hilften eines zerlegten Kalbes vor Jahwe in seinem Tempel
vornehmen. Damit schliessen sie natiirlich keinen “Bund” mit Jahwe, aber sie fiihlen die
Verpflichtung, eine so entscheidende Handlung gleichsam unter den Augen ihres Gottes
durchzufiihren, d.h. die berit wird als ein Stiick des in Kraft stehenden Gottesverhiltnisses
angesehen. Dasselbe ist in 2. Kon. 23,3 in noch umfassenderem Masse der Fall: Zuerst
nennt Konig Josia die Verpflichtung zum reinen Jahwedienst im kultischen wie im
sozialen Leben; sodann bekennt sich das Volk, das er nach Jerusalem berufen hat,
ebenfalls zu dieser Verpflichtung. Auch hier findet der Vorgang “vor Jahwe” statt. Das
Gemeinsame in beiden Begebenheiten besteht darin, dass Jahwes Gebot als eine das ganze
Leben bestimmende Sache erscheint, in der das Gemeinschaftsverhiltnis zwischen Volk
und Gott zum Ausdruck kommt. Die gleiche Sachlage finden wir in 2. Chron. 15,12. Was
Kutsch zu 2.Ko6n. 23,3 bemerkt, dass “diese Selbstverpflichtung ihrer Intention nach
einer Verpflichtung gegeniiber Jahwe gleichkommt™®, wird auch fiir die anderen Stellen
zutreffen.

Ganz ihnlich kann der Priester Jojada nach 2.Koén. 11,17 eine Selbstverpflichtung
zwischen Konig, Volk und Jahwe in die Wege leiten, wobei wohl in zwei feierlichen
Abkommen zuerst der Konig, dann das Volk sich Jahwe gegeniiber verpflichten, dass sie
von nun an wieder Jahwes Volk sein wollten, also eine berit von weittragender Bedeutung
nach der vorherigen Einfilhrung der Fremdreligion in Jerusalem. Das heisst aber, der
Begriff berit erweist sich je nach Lage der Dinge nicht als starre unilaterale Verpflichtung,
sondern als ausweitungsfahig.

Derselbe Tatbestand diirfte in Gen. 15,18 vorliegen. Unter den Heilszusagen an die
Viter, die im Deuteronomium hiufig erwdhnt werden, findet sich als vielleicht
wichtigste die Verleihung des heiligen Landes an Abraham in Gen. 15,18. Die dazu
gehorige Erzihlung, die wohl zu der jahwistischen Erzdhlungsschicht zu rechnen ist, lasst
sich bis zu V.7 zuriickverfolgen, hat aber sicher eine jetzt in den unmittelbar

6 Kutsch (A. 2), S. 96.



W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden? 197

vorausgehenden Bericht eingebaute Einleitung gehabt, wie die Verse 1 und 2 durch ihren
verletzten und nicht mehr ganz verstindlichen Text verraten. Soviel ldsst sich wohl noch
aus ihm entnehmen, dass die mit V. 7 beginnende Verheissung auf eine Klage Abrahams
Antwort gibt, in der die Sinnlosigkeit des Hin- und Herwanderns im fremden Land zum
Ausdruck kam. Das darin liegende Irrewerden an der gottlichen Berufung zum Verlassen
der Heimat soll durch das folgende Zeichen beschwichtigt werden. Dieses vollzieht sich in
der Bekriftigung einer alles Bisherige iibersteigenden Verheissung in der Form einer
Selbstverfluchung, wie sie uns im Alten Testament nur noch in Jer. 34,18f. berichtet
wird: Der zwischen den Stiicken eines in zwei Hilften zerteilten Opfertieres Hindurch-
gehende will dadurch seine Bereitschaft bekunden, das Schicksal des Opfertieres selbst zu
erleiden, falls er ein Versprechen oder einen Vertrag nicht einlost. Dieser Vorgang
feierlicher Selbstverpflichtung wird hier in einer ans Mythische streifenden Form auf
Jahwe tibertragen, der in der Erscheinung eines rauchenden Ofens und einer Feuerfackel,
also in Feuer und Rauch, die bei einbrechender Nacht zwischen den Stiicken der
Opfertiere (es sind hier deren drei genannt) hindurchfahren, seine unmittelbare
Gegenwart kund tut. Die damit verbundene und unwiderruflich gemachte Verheissung
steckt die Grenzen des Landbesitzes der Abrahamskinder so weit, wie sie nur noch an
zwei dlteren Stellen des Alten Testamentes vorkommen (2. K6n. 24,7 und Jer. 27,12) und
nur zur Zeit der grossten Ausdehnung des Reiches Jsrael unter David Wirklichkeit
wurden. In voller Absichtlichkeit wird die urspriinglich beschrinkte Vorstellung des
verheissenen Landes in Gen. 13,14f, durch die Landzusage Jahwes iiberboten. Indem das
Geschenk des verheissenen Landes in einer iiber die Jahrhunderte wegschauenden
Greifbarkeit ausgemalt wird, zielt auch hier die berit auf ein Dauerverhiltnis zwischen
Gott und Volk, in dem der menschliche Partner die iibermenschliche Hoheit ebenso wie
die reiche Giite seines Gottes immer neu erleben darf.

2.

Wenden wir uns nun von hier der Verwendung von berit als Bezeichnung der
grundlegenden Gottesbeziehung Israels zu, wie sie in der Sinaiperikope an verschiedenen
Stellen vorliegt. Entscheidende Bedeutung hat hier der Bericht von Ex. 24,18 iiber den
Bundesschluss. Es ist von vornherein auffillig, wie hier die in Gen. 31,44ff. geschilderten
Einzelakte bei der Herstellung der berit Jahwes mit Israel, wenn auch mit einigen
charakteristischen Abweichungen, wieder begegnen. Dazu gehort die Aufrichtung von
zwolf Malsteinen und einem Altar samt der Darbringung von Opfern durch junge Ménner
aus der Volksgemeinde. Besonders ausfiihrlich wird uns der Blutritus beschrieben, nimlich
das Besprengen des Altars mit der Hilfte des Opferblutes, wiahrend die andere Hilfte auf
das Volk gesprengt wird. Wahrend Jahwe das an den Altar gesprengte Blut zukommt, wird
durch die Besprengung des Volkes die Blutsgemeinschaft zwischen Gott und Volk
hergestellt, das festeste Band, durch das zwei Parteien zusammengeschlossen werden
konnen. Der nichstliegende Vergleich aus der Religionsgeschichte liegt in dem altara-
bischen Brauch, dass die an einem Bundesschluss Beteiligten ihre Hinde in das Blut von
Opfertieren tauchen. Dagegen kann der Versuch, durch einen griechischen Brauch dieser
Deutung der Blutbesprengung zu entgehen’, kaum iiberzeugen. Wohl tauchen nach
Aischylos die Fiithrer des argivischen Heeres, von dem das Strafgericht an Theben

7 Ebd., S. 86f.



198 W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

vollzogen werden soll, ihre Hinde in das in einem Schilde gesammelte Blut des
dargebrachten Opferstiers, um damit ihre gemeinsame Kampfentschlossenheit durch einen
feierlichen Akt der Verpflichtung bis in den Tod zu bezeugen. Aber abgesehen davon,
dass in der Heranziehung eines Brauches aus einem fremden Kulturkreis immer Vorsicht
geboten ist, ist die Gesamtlage der hier Verpflichteten jeweils eine ganz verschiedene. So
verfithrerisch es auch ist, hier die Selbstverpflichtung bei der grundlegenden berit in Israel
aufzeigen zu konnen, so wird man doch dieser Versuchung widerstehen miissen, um die
Handlung des Mose zunichst aus der von der Erwdhlung vorausgesetzten Lage zu
verstehen. In dieser aber geht es um die Herstellung einer festen und unlGsbaren
Verbindung zwischen Gott und Volk, die gleichzeitig durch die Verlesung bestimmter
Gottesworte und durch das vom Volk gegebene Versprechen des Gehorsams gegen den
ihm hier entgegentretenden Gotteswillen ihre Prigung empfingt. Die Worte sepher
habbérit und dam habbérit bediirfen keiner besonderen Erklirung mehr, sie beziehen sich
auf die gemeinte Sache, und diese ist nichts anderes als der Bund Jahwes mit Israel. Durch
das Blut der berit werden die in den Bund Getretenen in sakramentaler Weise miteinander
verbunden, das Buch der berit aber legt die Ordnungen des neuen Verhiltnisses als
dauernde Verpflichtung fest. Sowohl die arabische wie die griechische Parallele, in denen
der Blutritus eine willentliche Selbstverpflichtung zu gemeinsamer Durchfithrung eines
Unternehmens bedeutet, stehen in deutlich sichtbarem Gegensatz zu der Passivitit, in der
die israelitische Kultgemeinde verharrt, als ihre Besprengung mit Opferblut durch Mose sie
mit dem Gott verbindet, an dessen Altar die andere Hilfte des Blutes ausgegossen wird.
Man kann natiirlich sagen, dass dabei von Gott durch seinen Vertreter Mose eine
Verpflichtung auf das Volk gelegt wird. Aber sowohl die ausdriickliche Bejahung dieser
Verpflichtung wie die sakrale Verbindung zwischen den Bundschliessenden lassen kaum
eine andere Deutung zu als die einer eigentlichen Bundschliessung. Diese wird allerdings
nicht von gleichberechtigten Partnern vollzogen, sondern stellt durch die so stark
geschilderten Gottesschrecken in der Sinaiperikope einen weit iiberlegenen Herrn des
Bundes vor Augen und erinnert so an die Herstellung einer vertraglichen Verbindung
zwischen Herrscher und Untertanen. Das Verhiltnis des Gebieters zu den ihm
Untergebenen gilt ja von den altorientalischen feierlichen Bundesschliissen bis zu den
romischen foedera, da die zu socii erhobenen Volkerschaften sehr verschiedene Rechte
zugestanden bekamen, wobei aber die souveridne Stellung des romischen Staates immer
gewahrt blieb.

Welche Gottesgebote den Verpflichtungscharakter des Bundes bestimmten, ist infolge
der stark eingreifenden redaktionellen Bearbeitung der ganzen Perikope verdunkelt
worden. In Deut. 5 werden sie ausdriicklich auf den Dekalog bezogen, wihrend im
Exodusbericht dessen Gebote nur miindlich mitgeteilt und durch ein schriftliches Gesetz,
vielleicht das sog. Bundesbuch (Ex. 20,22—23,19), in den Hintergrund gedringt sind. In
Ex. 24,9—11 aber finden wir zweifellos die Schilderung einer Mahlgemeinschaft, wie sie
im Zusammenhang mit dem Opfer ihre Stelle hatte. Das Essen der 70 Altesten in der
Gegenwart des Gottes Israel, den sie schauen diirfen, spiegelt den Brauch wieder, durch
den die Untertanen eines Herrschers, der einen besonderen Platz iiber ihnen einnimmt,
ihre Gemeinschaft mit ihm besiegeln. Dass Gottes Teilnahme am Mahl nicht anders
geschildert wird als durch die Betonung seiner Anwesenheit, ist doch wohl durch seine
einzigartige Hoheit gefordert. Dabei weist die ganz archaische Art der Schilderung, die in
der deuteronomischen Epoche unmoglich wire, auf recht alte Zeit zuriick und widerrit
eine spite Datierung der Erzahlung.



W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden? 199

Ex. 34,28 sind die “Worte der berit”” nach dem Kontext in 34,27 diejenigen Worte, auf
Grund deren Jahwe eine berit mit Mose und mit Israel bestimmt hat. Die Glosse dazu:
“die 10 Worte” in 34,28, meint nach dem Sprachgebrauch des Deuteronomiums den
Dekalog und ist ungezwungen nur auf das vorausgehende ““‘dibré habbérit” zu beziehen.
Dass im Deuteronomium berit auch zur Umschreibung des Dekalogs dienen kann, zeigt
die Neigung, auf eine schon immer bekannte Spezialbedeutung des Wortes berit
zuriickzugreifen, die aber dem Exodustext einen verengten Sinn gibt. Ex. 34,28 stimmt
vielmehr dem Sinn nach mit sepher habbérit in 24,7 iiberein und wird, wie Ex. 34 als
Ganzes, als ein Rest der jahwistischen Erzdhlung von der Bundschliessung zu verstehen
sein.

Dass berit einmal das Gottesverhiltnis selbst, dann aber auch die dieses Verhiltnis bestimmenden
Verpflichtungen bezeichnet, ist eine Freiheit, die in der Antike 6fter anzutreffen ist. Im Arabischen
bedeutet ‘ahd sowohl “Verpflichtung, Eid” wie “Vertrag, Pakt, Biindnis”’. Das dazugehorige Verbum
im VI. Stamm kann entsprechend sowohl ‘“‘eine Verpflichtung abschliessen’ bezeichnen wie ‘“‘einen
Pakt machen™ oder gar ‘“‘sich gegenseitig verpflichten’. Dem entsprechend finden wir im Griechischen
hérkos, horkion sowohl im Sinne von “Eid” und “Schwur” wie von “‘Vertrag, Biindnis” gebraucht.
Und hérkion kann demnach, wenn mit fémnein verbunden, dazu dienen, die Vollzichung eines
feierlichen Vertrags oder Bundes durch Schlachtung eines Opfertieres anzuzeigen. Ahnlich kennt das
Lateinische das Wort sacramentum sowohl als “feierliche Verpflichtung”, “Fahneneid” wie als
“Kriegsdienst”. Sacramentum dicere heisst ““den Fahneneid leisten™, teneri sacramento dagegen ‘‘zum
Kriegsdienst eidlich verpflichtet sein”. Von da aus ldsst sich also nicht behaupten: “Wenn das
Bewahren der berit die Vorbedingung fiir das (neue) Verhiltnis zwischen Jahwe und dem Volk Israel
ist, dann kann mit der berit nicht das Verhiltnis selbst gemeint sein®.” Diese logische Schlussfolgerung
aus der linguistischen Beobachtung eines oft zu belegenden Wortsinns ist fiir die dauernde Festlegung
dieses Sinnes in den alten Sprachen nicht zu gebrauchen. Der antike Mensch ordnet offenbar seine
Begriffe nicht in logischer Strenge, sondern liebt die breite Ausficherung einer Wortbedeutung und
behilt sie gegenwirtig, um sie so den verschiedensten Moglichkeiten anzupassen. Er wird dadurch den
vielfachen Verflechtungen des menschlichen Handelns sicher besser gerecht, auch wenn er die genaue
Deutung des Wortes nicht bei jedem Vorkommen mit Sicherheit festlegen kann. Man darf vielleicht
sagen, sein Umweltgefiihl ist ein anderes, umfassenderes als das unsere, das die eindeutige Bezeichnung
gern mit logischer Folgerichtigkeit herausarbeitet.

Die gleiche Ausficherung wie in der Sinaiperikope zeigt sich in Ex. 19,3b—8, einem
Abschnitt, der durch die eigenstindige Verwendung der Bezeichnungen fiir Israel als
Bundesvolk wie s€gullah, mamlaekaet kohdnim und goj qado§ auffillt. Diese Namen
erscheinen aber durchaus nicht als antiquarische Sammlung spdter, nicht gerade hiufig
verwendeter Begriffe, sondern als eigentiimlich gepréigte Charakterisierungen des erwihl-
ten Volkes, die, wie Wildberger in eingehender Untersuchung ausgefiihrt hat, einer
kultischen Begehung entstammen diirften® .

Von den eigenartigen Bezeichnungen Israels nimmt die zweite, des koniglichen
Priestertums, eine Sonderstellung ein, iiber deren Bedeutung bisher keine einheitliche
Auffassung erzielt werden konnte. Die erste und dritte dagegen kommen auch im Deut.
(7,6; 14,2; 26,18) vor, sind aber dort mit spezifisch deuteronomistischer Prigung
versehen, so dass die in Ex. 19 mitgeteilte Erwidhlungsproklamation mit Sicherheit als
vordeuteronomisch angesehen werden muss. Was Bewahren oder Halten des Bundes
bedeutet, kommt hier in klassischer Einfachheit zum Ausdruck: Es ist die von Jahwe
gewihrte Stellung des Volkes als sein Sondereigentum, das in die unantastbare Heiligkeit
seines Gottes hineingenommen ist. So verstanden kann diese kultische Bundesfeier als

8 Kutsch (A. 2), S. 78 und ebenso nachdriicklich S. 148.

H. Wildberger, Jahwes Eigentumsvolk (1960).



200 W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

Ausdruck der formbildenden Kraft des Sinaibundes verstanden werden, die in einem
Kultort des heiligen Landes die Erinnerung an Israels Berufung immer wieder lebendig
werden liess. Ihre vordeuteronomische Entstehung ist durch die Wiederaufnahme ihrer
Hauptbegriffe aus V. 5, unter Angleichung derselben an den deuteronomischen Sprach-
gebrauch, gesichert.

Auch an anderen Stellen wirkt die Bundesvorstellung der Sinaiperikope nach. So wird
die bé&rit ‘clam von 2.Sam. 23,5 als ein auf die Linge der Zeiten geltender Bund
angesehen werden miissen, den das Davidshaus sein Eigen nennt. Es handelt sich nicht um
eine Selbstverpflichtung Jahwes oder eine Verpflichtung Davids durch ihn, sondern um
eine durch den Weltlenker begriindete und geschiitzte Heilswirklichkeit, die den Michten
der Zerstorung trotzen kann.

Auch das Verstindnis von Ps. 50,5 als Anrede an die Glieder der Kultgemeinde, die als
koréte bériti ‘dle-zabah, d.h. Leute, “die” immer wieder, d.h. bei jedem Bundesfest, “den
Bund mit mir beim Opfer schliessen”, liegt zweifellos nidher als die ausserordentlich
mithsame Deutung auf die “berit-Festsetzer beim Opfer”'®. Denn das wiirde darauf
hinauslaufen, dass die Angeredeten den Willen oder die Verpflichtung Jahwes festzusetzen
imstande sind, wihrend doch Jahwe allein dazu berechtigt und fihig ist. Auch wenn man
unter berit hier nicht den Willen Jahwes, sondern die Selbstverpflichtung der Kultteil-
nehmer ihm gegeniiber verstehen will, so wiirde dadurch der folgende Gedankengang des
Psalms unklar, bei dem es doch um die Erschiitterung des guten Gewissens der Opfernden
geht, die auf Grund des ihnen geschenkten Bundes und ihres reichlichen Opfers den
Gotteswillen im Zusammenleben der Gemeinde ungestraft missachten zu kénnen glauben.

So diirfte auch Ps. 89, der wohl noch in die Konigszeit gehort, in den Versen 4, 29, 35,
40 die berit als den Bund verstehen, auf Grund dessen der Davidide berechtigt ist, die
Treue Gottes zu seiner Zusage in jeder Notlage in Anspruch zu nehmen. Es ist das
Bestehen dieses besonderen Gnadenverhiltnisses, das dem ganzen Volk die Gewissheit
verleiht, allen Gefahren trotzen zu konnen.

Die Erinnerung an die immer wiederkehrende kultische Feier des Jahwebundes steht
auch hinter Ps. 81, wo zu einem nach alter Ordnung zu feiernden Feste aufgerufen wird.
Ahnlich wie in Ps. 50 wird die feiernde Gemeinde vor eine prophetische Gerichtsrede
gestellt (V.7—11), die die Beziehungen zum Typus deuteronomischer Predigt deutlich
erkennen lisst (vgl. Deut. 4,1; 5,1; 6,4; 9,1). Der starke Hinweis auf den Gott, der aus
dem Donnergewolk antwortete und in Meriba von den Ungldubigen versucht wurde, stellt
das erste Gebot des Dekalogs mit seinem Anspruch auf die alleinige Geltung des rettenden
Gotteswillens in den Mittelpunkt und spricht Israel auf seine Bewdhrung in der
Geschichte hin an. Die Rettung aus der &dgyptischen Knechtschaft sollte einen von
Vertrauen erfiillten Gehorsam hervorrufen, ohne den das von Gefahren bedrohte Volk
vergebens auf Gottes Hilfe hofft.

3.

Da die deuteronomische Bewegung kein anderes Mittel zur Rettung des durch den
Synkretismus des 7.Jahrhunderts verwilderten Volkes sah, als es wieder in das alte
Gemeinschaftsverhdltnis mit Jahwe zuriickzufiihren, so ist der hiaufige Gebrauch des
Wortes berit im Deuteronomium das zu Erwartende. In der Tat ist berit in der Bedeutung

10 gutsch (A. 2), S. 145.



W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden? 201

des Bundesverhiltnisses an einer ganzen Anzahl von Stellen im alten Sinne gebraucht; es
sei dafiir auf 4,23.31; 5,2f.; 79.12; 8,18; 17,2; 21,8; 28,69; 29,8.11 hingewiesen. Dabei
wird mehrfach des Bundes mit den Vitern gedacht (7,12; 8,18). Auch die Verstirkung
der berit durch ihre Verbindung mit haesaed, der Liebestreue (7,9.12), oder mit ‘alah,
dem eidlichen Vertrag (29,11), ist anzutreffen.

Dieser bei unvoreingenommenem Lesen selbstverstindlichen Erwidhnung der berit in
ihrem Vollsinn tritt aber nun eine sehr bestimmte Beziehung auf das Gesetz zur Seite. So
wird sie direkt auf die 10 Worte bezogen (4,13) oder mit den zwei steinernen Tafeln in
Verbindung gebracht (9,9; 11,15). Auch wenn sie mit der Lade als dem Ort ihrer
Aufbewahrung zusammengestellt wird, so kann sie nur als Bundesgesetz verstanden
werden (10,8, vgl. 1. Kon. 8,21; 31,9.25). Eine Gleichsetzung mit torah scheint in 29,28
beabsichtigt, wie auch nach 29,20 die torah als der Ort genannt wird, wo die
Bundesfliiche zu finden sind. Schon in diesem Sprachgebrauch zeigt sich also, dass die
verpflichtende Kraft der berit fiir die Viter dieses Gesetzes sehr stark in den Vordergrund
tritt.

Dafiir lassen sich zwei Griinde namhaft machen. Einmal ein Realgrund: Das
deuteronomische Gesetz wird in einer Zeit in Kraft erklirt, in der sich die synkretistische
Vermischung mit dem Heidentum unter der langen Regierung des Manasse so tief in das
Volk eingefressen hatte, dass alles darauf ankam, die Ausschliesslichkeit der Verehrung
Jahwes und die damit verbundenen Lebensordnungen als die wichtigste Bedingung fiir
eine Erneuerung des Volkslebens so tief wie moglich einzuprigen. Hier gewannen
gegeniiber allem leichtfertigen Vertrauen auf das Bundesverhiltnis zu Gott die Grund-
gesetze, auf denen der Bund beruhte, entscheidende Wichtigkeit und mussten immer neu
hervorgehoben werden. Dazu aber kommt ein formeller Grund: Die Erweiterung der berit
aus einer einmaligen Verpflichtung zu einem Gesamtverhiltnis zu Gott erleichterte das
Zuriickgreifen auf die urspriingliche Bedeutung und liess die berit auch als Bundesgesetz
oder noch konkreter als Zusammenfassung der 10 Gebote zum Ausdruck der Bundes-
forderung gebrauchen. Die Worte der berit als die Worte der torah oder als die Fliiche, die
den Bundbriichigen treffen, werden dem Sprachgebrauch gelidufig. So kommt es zur
Anwendung der berit als zusammenfassender Verpflichtungsformel, die der gegenwirtigen
Generation ebenso greifbar nahe ist wie ihren Vitern (5,2f.). Sie verlangt eine in der
Gegenwart zu vollziehende Entscheidung zwischen Segen und Fluch, die in dem Nachtrag
von Kp. 28 in besonderer Breite dargestellt werden. Im iibrigen bleibt der Begriff berit
meist ohne Hinweis auf einen bestimmten Inhalt. Wo ein solcher genannt wird, wie in
17,2, bezieht er sich auf das Verbot der Verehrung fremder Gotter, also auf die
selbstverstindliche Folgerung aus dem Bestehen eines verpflichtenden Bundes, wie sie
auch in 2. Kon. 17,15ff. vorausgesetzt wird. Der Verzicht auf die Hervorhebung einer
einzelnen Gnadengabe erhoht jedenfalls die zentrale Bedeutung der berit als des
grundlegenden Geschenks der gottlichen Gnade, die Israel seine Sonderstellung verleiht.

Nun besitzen wir allerdings in Deut. 26,16—19 eine sehr interessante Ausfiihrung iiber
die gegenseitige Verpflichtung Israels und Jahwes, die aber offenbar nicht mehr an ihrer
urspriinglichen Stelle steht. Denn nach dem Wortlaut handelt es sich dabei um den Text
einer kultischen Begehung, bei der ein beauftragter Sprecher, vermutlich der Priester oder
Mose selbst, die gegenseitigen Erklarungen von Jahwe und Israel beziiglich ihrer fiir beide
giiltigen Verpflichtung verkiindigt, worauf eigentlich die Zustimmung des Volkes folgen
sollte, also eine dhnliche Situation, wie sie uns in Ex. 19,3ff. entgegentritt. Hier wird von
einer Erklirung Jahwes gesprochen, dass er Israels Gott sein wolle, sodann von einer
Erkliarung Israels, dass es Jahwe als Eigentumsvolk angehéren wolle. Der erzihlende



202 W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

Rahmen ist offenbar weggefallen. Man wiirde ihn wohl in dhnlicher Form wie 28,69 und
29,1 sich vorzustellen haben, wo von der Bundschliessung des Mose im Lande Moab
erzihlt wird. In 31,9—13 wird uns als von Mose erlassene Verpflichtung berichtet, dass
man in jedem siebten Jahr das Bundesgesetz vorlesen solle, um dem Volk die
Lebensordnungen des Bundes neu einzuschirfen. Vermutlich gehort 26,16ff., das noch
einige Auffiillungen erlebt hat, in einen solchen Anlass hinein.

Eine gute Erginzung der Aussagen des Deuteronomiums bietet die Verkiindigung des
Propheten Jeremia, die in die gleiche Epoche fillt. Hier ist vor allem Kap. 11 wichtig, das
die schwere Anklage gegen das Volk richtet, man konne zwar die Zustimmung zum
Gottesbund auf allen Strassen Jerusalems horen, in Wirklichkeit aber bestehe eine
geheime Verschwoérung, unter dem Deckmantel der laut verkiindigten Bundestreue den
Verrat an Jahwe durch den Dienst fremder Gotter fortzusetzen, wie es schon die Viter
getan hitten. Diese prophetische Kritik verdichtet sich schliesslich zu der Verkiindigung,
dass Jahwe den bisherigen Bund mit seinem Volk aufheben wolle, da seine Mahnung:
“Hort auf meine Stimme und tut nach allem, was ich euch gebiete, so sollt ihr mein Volk
sein und ich will euer Gott sein” (11,4) in den Wind geschlagen werde, um den alten
Fremdgotterdienst fortzusetzen. Die dabei verkiindigte sog. Bundesformel “ihr sollt mein
Volk sein, und ich will euer Gott sein kehrt dann bei Jeremia so hdufig wieder, dass sie
als allgemein bekannte kurze Bestimmung des Gottesverhiltnisses Israels angesehen
werden kann (7,23; 24,7; 31,1.33; 32,28). Um so stirker hebt sich davon die er-
barmungslose Gerichtspredigt ab, die die Wirksamkeit des Propheten in seinem Volk
begleitet. Und doch sieht er einen Rest iibrig bleiben, dem Jahwe aufs neue seine Liebe
zuwenden wird (31,7), um ihn in einem neuen Bund aufzunehmen (31,31ff.). Hier wird
das Versagen des alten Bundes aufgehoben sein, der die Schwiche des Menschenherzens
durch eine heteronome Verpflichtung nicht iiberwinden konnte; die rettungslose
Verderbnis des Menschengeschlechts soll durch eine innere Wandlung seines Wesens
ausgeschlossen werden, kraft derer nun der Bundeswille Gottes in volliger Hingabe erfiillt
wird und die Bundesformel von Israels Gott und seinem Volk zu einer das ganze Leben
durchwirkenden und erneuernden Tatsache wird. Es diirfte schwer sein, dabei eine
Wechselseitigkeit der Beziehungen zwischen Gott und seinem Volk in Frage zu stellen.
Der Inhalt des Bundes bleibt ja derselbe, nidmlich die torah Jahwes, die dem ganzen
Volksleben sein Ziel gibt. Auf seiten Jahwes allerdings indert sich die Beziehung: Musste
er sich dem bundbriichigen Volk gegeniiber “als Herr erweisen” (31,32), d.h. seine
Strafgewalt fiihlen lassen, so wird er durch die Anderung der Gesinnung bei seinen
Erwihlten sich nun ganz als der zu Israel sich bekennende Gott zeigen kénnen. Damit
kann er nun auch seinerseits die von ihm in das Bundesverhiltnis gelegte Segnung zu alles
umfassender Wirklichkeit erheben, die sich vor allem in vélliger Vergebung der ganzen
Schuld zeigen wird (31,34). Mit dem Wort “Verpflichtung” ist jedenfalls nicht der ganze
Umfang des Bundes auszuleuchten. Denn es bleibt ja immer bestehen, dass Jahwes
Handeln nicht einer einmal festgesetzten Verpflichtung gleichgesetzt werden kann,
sondern Gottes reine, durch nichts zu begrindende Gnade bedeutet. So bringt das
enggefasste Wort ‘“Verpflichtung™ einen fremden, juristischen Ton in die gegenseitige
Beziehung von Gott und Volk. Der Bund ist und bleibt ein Gnadenverhiltnis und gibt
gerade so dem Handeln der miteinander Verbundenen die volle Lebendigkeit. Denn
unmittelbar verkniipft damit ist ja das neue Erkennen des gottlichen Wesens, das zwar
nicht “automatisch™!, aber durch neue Liebeskraft den Willen des Bundesgottes erfiillt.

1 gutsch (A. 2), S. 145.



W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden? 203

Hier darf wohl ohne falsche Harmonisierung Ez. 36,26 herangezogen werden, wo die
Erfilllung des Volkes mit dem Geist Jahwes eine innere Wandlung in dem aus dem Exil
heimkehrenden Volk vollzieht. Es geht also bei beiden Propheten um einen Lebens-
prozess, nicht um einen besser konstruierten und darum reibungslos sich vollziehenden
Mechanismus des Gottesdienstes. Darum bekommt auch die Bundesformel, ob sie nun,
wie bei Jeremia, in 3. Person oder, wie bei Ezechiel, in 2. Person angewendet wird, mit
Recht ihren Platz als der unmittelbarste Ausdruck eines Lebensverhiltnisses zwischen
Gott und Mensch.

Kann das dadurch in Frage gestellt werden, dass von einem Bewahren der berit die
Rede ist, durch das erst die Voraussetzung geschaffen wird, dass die Wirde des
Eigentumsvolkes Jahwes Bestand hat? Das wire nur moglich, wenn ein sittliches
Vertrauensverhiltnis bestehen konnte, ohne sich im Leben und Tun seiner Teilhaber
auszuwirken. Die Versuchung zu einem solchen Missbrauch ist es gerade, die von den
Propheten aufs schirfste bekdmpft wird. Die Wiirde des Eigentumsvolkes Jahwes ist nicht
eine Vorzugsstellung, die den Menschen in die freie Willkiir seiner Selbstbestimmung
entldsst. Sie entfaltet nur dort ihre innere Kraft und Lebendigkeit, wo das Wesen des
Bundesgottes sich im praktischen Verhalten des von ihm erwihlten Volkes als der
richtunggebende Faktor erweist. Das aber kann als das Bewahren oder Tun des Bundes
bezeichnet werden. Nur wenn der selbstsiichtige Eigenwille vor dem gottlichen Liebes-
willen das Feld rdumt, kann das Eigentumsverhiltnis- Israels die das ganze Leben
bestimmende Wirklichkeit werden.

Das wird von Deuterojesaja dadurch in eigentiimlicher Weise bestitigt, dass er die berit
an die Person des Gottesknechts bindet, durch den Jahwe das aus dem Exil gefithrte Volk
besonders eng mit sich zusammenschliesst. An zwei Stellen ndmlich erscheint dieser zur
Aufrichtung des gottlichen Heilswillens in Israel wie bei den Volkern bestimmte Erretter
als “Bundestriger oder -mittler fiir das Volk” (b&rit‘am), namlich in 42,6 und 49,8. Diese
Ubersetzung, die die unzihligen Kiinsteleien bei der Wiedergabe des hebriischen
Ausdrucks iberfliissig macht, aber freilich auch den Gottesknecht von Israel unterschei-
det, ist neuerdings wieder von J.J.Stamm vertreten worden'?. Als der bleibende
Heilsmittler fiir Israel verwirklicht er in seinem stellvertretenden Gehorsam bis in den Tod
die enge Lebensverbindung des begnadigten Volkes mit seinem Gott, durch die zugleich
das Heil Gottes fiir die Volker bis an der Welt Ende verbiirgt wird. Gnade und
Friedensbund (man beachte diese Gleichsetzung) sind dadurch fiir immer dem Gottesvolk
gesichert (Jes. 54,10), die unverbriichlichen Gnadenzusagen an David als den grossen
Gotteszeugen werden nun durch die Verkiindigung eines verherrlichten Israel unwider-
rufliche Wirklichkeit (Jes. 55,3f.). Dass diese Erneuerung der gottlichen berit mit seinem
Volke nicht von fern an eine Gleichberechtigung der beiden Bundespartner denkt, sollte
eigentlich nicht besonders hervorgehoben werden miissen. Das foedus iniquum war dem
antiken Denken im Blick auf die oft rasch verdnderte politische Lage von alters her
geldufig. Ein sehr bezeichnendes Beispiel dafiir hat M. Weinfeld angefiihrt'>. Es sind die
sog. Dienstanweisungen des hethitischen Reiches, die fiir verschiedene Kategorien von
Beamten bestimmt sind und als i¥hiul “Bund” bezeichnet werden. Durch einen
begleitenden Eid in Giiltigkeit gesetzt bewegen sie sich in dialogischer Form, die den
Befehl des Vorgesetzten an die ihm Untergeordneten als Anrede bringt, auf die die

12 3.J. Stamm, Berit ‘am bei Deuterojesaja: Probleme biblischer Theologie, G. von Rad zum
70. Geburtstag (1971), 510524, S. 516ff.
B oM. Weinfeld, b&rit: Theologisches Worterbuch zum Alten Testament, 1 (1973), Sp. 783.



204 W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

Angeredeten in der 1.P.pl., “Wir werden halten”, die Antwort geben. Hier kommt die
Gegenseitigkeit der Verpflichtung innerhalb des Bundes ganz deutlich zum Ausdruck.

Die Bedenklichkeit des Ausdrucks “Bund” liegt dort, wo seine Herkunft aus der
juristischen Sprache nicht beachtet wird. Die Gefahr, daraus eine Verpflichtung Jahwes
zur Erneuerung seines Bundes herzuleiten, konnte sich immer damit verbinden. Am
entschiedensten ist diese Gefahr vom Propheten Ezechiel abgewehrt worden, wenn er den
neuen Gnadenerweis Jahwes an das im Exil lebende Israel als gottliche Selbstheiligung
beschreibt, die nichts mit einem Erlass der vielleicht doch zu harten Bestrafung des
Abfalls und ebensowenig mit einer Gefiihlsgebundenheit Jahwes an seine Erwihiten zu
tun hat, sondern den entweihten Gottesnamen heiligen soll (Ez. 36,20—23). Es ist von
hier aus verstindlich, dass Kutsch statt von einer Bundesformel lieber von einer
Zugehorigkeitsformel sprechen will'*. Aber abgesehen davon, dass dieses Wort ein wenig
an Kanzleistil erinnert, zweifle ich sehr, ob die Gefahren, die sich an das Wort “Bund” in
der Sprache des biblischen Glaubens heften konnten, beseitigt wiren. Denn diese
Gefahren werden aus der ganzen Art des menschlichen Wesens immer wieder entstehen.
Ihnen stehen die grossen Heilsinhalte, die sich an das Wort “Bund” heften, gegeniiber. Mit
diesem Wort fiihlt sich der Glaube immer wieder an die Worte “‘binden, verbunden sein”
erinnert und freut sich des unzerreissbaren “Bandes” zwischen dem gottlichen Herrn und
seinen siindigen Geschopfen. Dazu ist dieses Wort durch seinen Ubergang in das Neue
Testament zu einer steten Erinnerung an die alttestamentliche Heilsgeschichte geworden,
in die wir durch Christus hineingestellt sind. Wir wissen ja alle um die Gefahren, die durch
das Eindringen fremder Begriffe in die Sprache der Bibel entstehen. Liegen sie doch auch
bei anderen Worten wie z.B. bei sdaqah in ganz dhnlicher Weise vor. Dass uns das zu
einem wachen Bewusstsein unserer immer neuen Pflicht des Durchdenkens der biblischen
Begriffe anleitet, wird uns stets gegenwirtig bleiben miissen.

Eine Parallele zu der mehrfachen Bedeutung von berit im Deuteronomium liefert die
Verwendung des gleichen Wortes in der Priesterschrift des Pentateuchs. Hier tritt es
zunichst am Schluss der Sintflutgeschichte in Gen. 17,8—17 auf. Gott errichtet eine berit
mit Noah und seinen Nachkommen und mit allen lebendigen Wesen, die mit ihnen aus der
Sintflut gerettet worden sind. Es geht also bei dieser berit nicht nur um die Menschen,
sondern ebenso um die Tiere. Noch bedeutsamer ist, dass diese berit keine bekennende
Aneignung von seiten der irdischen Partner verlangt, sondern sie nur als die Empfanger
eines von dem allmichtigen Gott festgesetzten Daseinsverhiltnisses betrachtet. Sie
verleiht dem Menschen erweiterte Herrschaftsrechte iiber die Tiere, nimmt aber das Blut
von jeder menschlichen Nutzung aus (V.4). Sie gibt ferner dem Menschenleben
besonderen Schutz: Es ist unantastbar, und seine Vernichtung durch Vergiessen seines
Blutes kann nicht anders als durch die Todesstrafe gesiihnt werden. So ist nach der
Zerriittung vor der Flut die Menschheit samt der Tierwelt ausdriicklich wieder unter das
gottliche Herrschaftsrecht gestellt. Hier kann man nun mit Recht fragen, ob die berit als
ein Bund zu verstehen ist. Die Passivitdt, mit der die gottliche Entscheidung von den
durch sie Betroffenen aufgenommen wird, ldsst eher an das Zuriickgreifen auf die alte
Bedeutung der berit als gottliche Bestimmung oder Verpflichtung denken, durch die eine
neue Lebensordnung aufgerichtet wird. Beachtet man ausserdem, dass die Verbiirgung des
neuen Zustandes durch ein besonderes Zeichen zwar die Zuverlissigkeit der goéttlichen
Entscheidung fir die davon Bestimmten versichern soll, dass aber eine bekennende
Aneignung von seiten der irdischen Empfinger der neuen Ordnung nicht verlangt wird, so

1% Kutsch (A. 2), S. 146ff.



W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden? 205

ist diese berit offenbar nicht als ein eigentlicher Bund zu bezeichnen, sondern als
Festsetzung der Stabilitit der Naturordnungen, die eine neue Entwicklung des Lebens
und der Geschichte moglich macht.

Davon hebt sich die berit des Abraham, von der die Priesterschrift in Gen. 17
berichtet, deutlich ab. Das Kapitel ldsst zwar durch verschiedene Wiederholungen deutlich
ein allmdhliches Anwachsen des Stoffes bemerken, macht aber in der Hauptsache, im
Abschluss einer berit mit Abraham, die Bedeutung dieses Wortes als einer auf
Gegenseitigkeit berechneten Abmachung, durch die der Patriarch in ein neues Gottes-
verhiltnis hineingenommen wird, unverkennbar. Gleich im ersten Vers ist die Betonung
der inneren Teilnahme des Empfingers der gottlichen Gabe deutlich zum Ausdruck
gebracht, indem die aufrichtige und unbeschrinkte Hingabe Abrahams an seinen
gottlichen Herrn als eine Grundvoraussetzung betont wird. Sodann wird die Bedeutung
der ungeheuren Mehrung des Geschlechts des so Begnadigten (V.2 und 7) zwar ebenso
wie in 15,5f. als Gabe des Bundes hervorgehoben und dazu die Verheissung des
Landbesitzes auf ewige Zeiten hinzugefiigt (V. 8). Aber die Innenseite des neuen
Verhiltnisses zwischen dem Patriarchen und seinem Gott wird beide Male mit
besonderem Nachdruck hervorgehoben: Der solche Gaben verheissende Herr des Bundes
will in besonderer Weise der Gott dieses Geschlechts sein, der in enger innerer
Gemeinschaft mit ihm steht. Und so wird denn auch von Abraham eine Stellungnahme zu
der gottlichen Verheissung gefordert, durch die er sich zu der Aneignung dieser
Heilsoffenbarung bekennt: Durch ein besonderes Zeichen sollen er und alle méinnlichen
Glieder seiner Sippe die Bereitwilligkeit zu dem neuen Gemeinschaftsbekenntnis
bekriftigen. Es ist die Beschneidung, die von nun an von jedem einzelnen Glied des
erwihlten Volkes als das Bundeszeichen angenommen werden soll, um es bestindig an die
Ausschliesslichkeit seines Verhiltnisses zu dem Gott Abrahams zu erinnern. So ist durch
diese berit ein Gemeinschaftsverhiltnis zwischen Gott und Mensch geschaffen, das uns
auch den priesterlichen Schriftsteller als den Teilhaber an der bisher von uns verfolgten
berit-Auffassung zeigt. Es ist nur folgerichtig, wenn die besondere Bitte Abrahams um
Erhaltung Ismaels in der schenkenden Gnade Gottes (V. 18) zwar teilweise durch die
Verheissung dusserer Segnung auch dieses Sohnes erhort wird, aber in aller Schirfe das
Bundesverhiltnis als alleiniger Besitz Isaaks gewahrt bleibt.

Dass daneben in einzelnen Stiicken des Priestergesetzes berit als Verpflichtung oder
Gesetz fiir alle Zeiten erkldrt wird, zeigt die dem Bewusstsein stets gegenwartige doppelte
Bedeutung von berit. Sie ist z.T. dadurch bestimmt, dass der priesterliche Verfasser
keinen Mosebund kennt; die Vorginge am Sinai werden nicht als selbstindige Bund-
schliessung, sondern als Erneuerung und Ausgestaltung des Abrahambundes beurteilt.
Wenn einzelne Ordnungen des durch Mose neu geprigten Gottesverhdltnisses als ewig
giiltige berit bezeichnet werden wie der Sabbat (Ex. 31,16f.) und die regelmissige
Darbringung der Schaubrote (Lev. 24,8), so ist damit die engere Bedeutung des Wortes im
Sinne der Verpflichtung wieder eingefiihrt. Nach priesterlicher Auffassung ist damit der
fir Israels Geschichte entscheidende Gottesbund noch vor dem ausfiihrlichen Zeremo-
nialgesetz abgeschlossen, was ein starkes Bewusstsein um den wesentlich religiosen
Charakter der berit verrdt: Sie hat nicht die frommen Leistungen der Menschen zum
Zweck, sondern will eine wirkliche Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch stiften. Der
Abrahamsbund wird damit zu einer Art von Sakrament, durch das Gott das Einheitsband
zwischen ihm und seinem Volk verbiirgt, also ein Gnadenverhiltnis, kein Rechtsverhiltnis.
“Ich will euer Gott sein” (Gen. 17,7b), das ist der Hauptinhalt des Bundes.



206 W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

Wenn man diese wechselnden Bedeutungsinhalte des Wortes berit bei dem Deutero-
nomisten wie bei dem priesterlichen Schriftsteller sich vergegenwirtigt, so ist der an den
Anfang unserer Untersuchung gestellte Satz, dass die Ubersetzung von berit mit Bund ein
Notbehelf sei, wohl begreiflich. Er erhdlt aber eine neue Verstirkung durch die
Beobachtungen von Kutsch, auch wenn wir seinen Folgerungen teilweise nicht folgen
konnten. Es zeigte sich vielmehr, dass der Vieldeutigkeit von berit ein sprachgeschicht-
licher Vorgang zugrundeliegt, der einem urspriinglich eindeutigen Begriff durch allmdh-
liche Erweiterung seines Inhalts die Eignung zur Umschreibung verschiedener Moglich-
keiten verlieh, die allerdings nur durch genaue Beachtung des jeweiligen Kontextes
festgestellt werden konnen. So lehren uns die neuen kritischen Untersuchungen zwar
nicht, die Ubersetzung von berit mit Bund als falsche Wiedergabe des eigentlichen Sinnes
der Vokabel zu erkennen und auszumerzen, wohl aber den Wechsel ihrer Bedeutung
schirfer ins Auge zu fassen und als Folge eines allmihlich erweiterten Inhalts des
vielgebrauchten Wortes zu begreifen.

Walther Eichrodt, Basel



	Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

