
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 4

Artikel: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

Autor: Eichrodt, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878581

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 30 Heft 4 Juli/August 1974

Darf man heute noch von einem Gottesbund
mit Israel reden?

"Für das hebräische bërit ist nach allem, was uns die Geschichte dieses Begriffs sehen

lässt, die Übersetzung 'Bund' nur als Notbehelf anzusehen1Dieser Satz, der sich dem
Verfasser im Rückblick auf seine Beschreibung der Geschichte des Bundesgedankens
aufdrängte, bekommt neuerdings von E. Kutsch auf Grund seiner eingehenden
Untersuchung über den Wortgebrauch von berit im Alten Testament2 nicht nur einen
erweiterten Sinn, sondern lässt die Übersetzung des viel gebrauchten Wortes als "Bund"
geradezu als einen Irrtum erscheinen, hinter dem ursprünglich eine ganz andere Grösse

verborgen war.
Die Grundlage für diese überraschende Behauptung bildet eine klare linguistische Ableitung des mit

so grosser Bedeutungsfülle gebrauchten berit von einem innerhebräischen Verbalstamm. Sie gewinnt
dadurch gegenüber den wichtigsten früheren Erklärungen, die entweder in berit ein Mahl im Sinne
einer Opfermahlzeit, wie sie bei gegenseitigen Verpflichtungen eine Rolle spielte, oder eine Fessel,
durch die zwei Parteien fest aneinander gebunden werden, von vornherein eine stärkere Stellung.
Indem das im Alten Testament nur einmal gebrauchte Verbum bäräh aus 1. Sam. 17,8 herangezogen
wird, das dort "ersehen" oder "auswählen" bedeutet und in diesem Sinne auch im Akkadischen zu
belegen ist, tritt die Substantivbildung berit in die Entwicklung anderer Verben der gleichen Art ein.
Eine genaue Parallele bildet z.B. die Bildung des Substantivs bëkft "das Weinen", aus dem
Verbalstamm bäkäh "weinen". Aber auch die Substantivbildung von häzüt zeigt eine parallele
Ableitung aus dem Verbum häzäh, das als "sehen", "schauen" sowohl die Abstraktbildung
"Schauung", "Vision" wie die der "Erwählung" oder "Bestimmung" haben kann. Das Ersehen oder
Auswählen schliesst bereits ein Bestimmen in sich, und von einer "Bestimmung" ist es nur ein kleiner
Schritt zur "Verpflichtung". Eine gute Bestätigung dieser linguistischen Ableitung mag man in dem

Drohspruch Jes. 28,14-22 finden, wo von den judäischen Diplomaten gesagt wird, sie rühmten sich,
eine berit mit dem Tode und eine häzüt mit der Unterwelt gemacht zu haben (V. 18). Dabei erscheint
neben der Abstraktbildung mit-üt das Substantiv hozaeh, das sonst auch den Seher bezeichnen kann,
im gleichen Sinne gebraucht (V. 15). Diese Verwendung des Stammes häzäh "sehen, schauen" tritt
also in bedeutsame Parallele zum Stamm bäräh. Ganz einwandfrei gebraucht z.B. Ex. 18,21 den

erstgenannten Stamm im Sinne von "erwählen, bestimmen".
Die häufige Verbindung von berit mit kärat "zerschneiden, abhauen" kann ebenfalls

der meist angenommenen Verbindung mit einem Vertragsopfer entzogen werden, indem
die Analogie zu anderen hebräischen Verben mit der Bedeutung "schneiden" wie gäzar,
häras, päsaq die Bedeutung "bestimmen, festsetzen, entscheiden" in Anspruch genommen

1
W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, 1 1968® S. 30.

2 E. Kutsch, Verheissung und Gesetz. Untersuchungen zum sogenannten "Bund" im Alten
Testament (1973).



194 W. Eichrodt: Darfman heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

wird. Eine ernsthafte Bestreitung dieser Möglichkeit steht ausser Frage. Sie geht wohl auf
die Fixierung durch einen Schnitt oder eine Kerbe zurück, wofür auch aus anderen
semitischen Sprachen Beispiele herangezogen werden können. Für die Formel kärat bërft
ergibt sich daraus die Bedeutung "eine Verpflichtung bestimmen".

1.

Von da aus ergeben sich für die Anwendung dieser Redensart verschiedene Möglichkeiten.

Einmal lässt sich dabei an eine Selbstverpflichtung denken, die von dem Subjekt
der Handlung übernommen wird, im allgemeinen von einem Mächtigeren gegenüber einem
Schwächeren, z.B. von Josua gegenüber den Gibeoniten (Jos. 9,15). Aber auch der
Schwächere kann eine solche Selbstverpflichtung übernehmen wie etwa Benhadad
gegenüber Ahab nach l.Kön. 20,34. Mit berit kann aber auch die Verpflichtung
bezeichnet werden, die einem anderen von seinem Gegner auferlegt wird, so dem Zedekia
von Juda von Nebukadnezar in Hes. 17,16ff. Seltener wird die Übernahme dieser

Verpflichtung von zwei gleichstehenden Partnern im Sinne einer von beiden Seiten
übernommenen Bindung ausgesagt. Dann erscheint die berit eher als eine gegenseitige
Selbstverpflichtung auf Zeit und nicht als ein auf Dauer berechnetes Bündnis. Dies um so

mehr, wenn sich die Abmachung zwischen zwei gleichstarken Königen oder Völkern aus
einem in der Gegenwart entstandenen Bedürfnis erklärt, wie etwa die berit zwischen
Salomo und Hiram von Tyrus in l.Kön. 5,26, wozu auch Stellen wie l.Kön. 15,19;
20,34; 2. Chron. 16,3 zu stellen wären. An diesen und vielen ähnlichen Stellen hat man
denn auch aus einem richtigen Gefühl heraus längst der Übersetzung mit Abmachung,
Vereinbarung, Verpflichtung u.a. an die Stelle des gewichtigen Wortes Bund den Vorzug
gegeben, wie die Lexika deutlich machen (Gesenius-Buhl, Baumgartner). Die neue
linguistische Ableitung gibt diesem Verständnis einen festen Boden.

Nun ist es aber ein bekannter Vorgang in der Sprachgeschichte, dass eine zunächst
beschränkte Wortbedeutung durch Übernahme verwandter Inhalte bereichert und so mit
umfassenderem Bezugsinhalt gefüllt wird. So scheint auch berit aus der Beschränkung auf
eine unilaterale Handlungsweise in die Sphäre der dadurch bewirkten Gesamtlage
aufgestiegen zu sein. Wir finden bereits in den Vätergeschichten bei dem zwischen Laban
und Jakob geschlossenen Vertrag, der in zwei selbständigen Quellenerzählungen
überliefert ist (Gen. 31,44ff.), die berit zur Zusammenfassung bestimmter Einzelakte
verwendet, durch welche ein auf die Dauer angelegtes Rechtsverhältnis seine Sicherung
erhält. Zu der gütlichen Bereinigung des gespannten Verhältnisses zwischen Laban und
Jakob ist eine Reihe von sakralen Handlungen nötig: Es bedarf eines heiligen Ortes als

Zeugen (er wird von dem einen Bericht als Steinhaufen, von dem andern als Malstein
geschildert), ferner eines Schwures zur Einhaltung bestimmter Bedingungen, weiter eines

Opfers und eines heiligen Mahles. Erst durch Vornahme dieser Einzelakte verbürgt die
berit die Herstellung eines neuen Rechtsverhältnisses, auf das von Anfang an alles
ankommt. Es geht ja um die Sicherung des Eherechtes der Töchter Labans (V. 43 u. 50),
resp. um die Festsetzung einer bestimmten Grenze zwischen den Wohngebieten zweier
Volksteile (V. 52). Die berit umfasst also die Vollziehung bestimmter heiliger Handlungen
und erhält dadurch die ihr innewohnende Rechtskraft.

Auch die Erzählung von Davids enger Freundschaft mit Jonathan kennt noch die berit
als Einzelverpflichtung Jonathans in l.Sam. 18,3. Auf eine aus dieser Einzelzusage
folgende Lebensgemeinschaft deutet dabei die Übergabe der eigenen Waffen und Kleidung



W. Eichrodt: Darfman heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden? 195

an den Freund in 18,4. Dass David angesichts der von Jonathans Vater drohenden
tödlichen Feindschaft den haesaed, wie er aus der unter Jahwes Schutz stehenden berit
entsteht, erbittet, setzt diese Linie fort. Ganz anders die Aussage von 1. Sam. 23,18, die
sich deutlich auf die gegenseitige berit der Freunde beruft, die vor Jahwe in Kraft gesetzt
wurde und daher das enge Verhältnis der beiden auf die Höhe eines bei Jahwe
beschworenen Freundschaftsbundes erhebt.

Diese Herstellung eines neuen gegenseitigen Verhältnisses wird auch mit der Bitte der
Jabeschiten in 1. Sam. 11,Iff. um Festlegung einer berit und ebenso mit dem Vorschlag
Abners an David in 2. Sam. 3,12 gemeint sein.

Noch deutlicher dürfte die in Jos. 24,25 erwähnte berit auf mehr als eine
zwischenmenschliche Verpflichtung hinauslaufen. Berücksichtigt man den erzählenden
Rahmen, der für die Bedeutung eines Wortes nie ausser acht gelassen werden darf, so
umfasst die mündliche Inpflichtnahme des Volkes für Jahwe kaum den vollen Inhalt des

Berichts. Die Erwähnung eines Buches der tora Gottes oder der göttlichen Weisungen
enthält wohl einen Hinweis, dass es um mehr als nur eine zwischenmenschliche
Verpflichtung geht. Darauf weist auch die Aufrichtung eines grossen Steines unter dem
heiligen Baum des Jahwe-Heiligtums, der als Zeuge auf das Versprechen des Volkes zu
ausschliesslichem Jahwedienst hinweisen soll. Das heisst aber, die hier vollzogene
"Verpflichtung" schliesst die unveränderliche Dauer des hier begründeten Gottesverhältnisses

ein, also eine unzerreissbare Verbindung des Volkes mit Gott. Es geht demnach
nicht nur um den zwischenmenschlichen Bereich, der Nachdruck liegt durchaus auf der
Verbindung des Volkes mit Jahwe, zu der sich das Volk nach V. 18 ausdrücklich bekannt
hat, also um das, was bisher als ein Bund bezeichnet wurde.

Sehr eigenartig ist auch Jes. 28,15.18, wo bërft und hozaeh (V. 15) oder bërft und
häzüt (V. 18) als gewichtige Bestätigung der Auffassung von berit als Verpflichtung in
gleicher Weise wie die beigefügten Parallelbegriffe gedient hat3. Wenn irgendwo, dann ist
es hier wichtig, den ganzen Zusammenhang der Stelle zur Geltung kommen zu lassen.
Sieht man die beiden Worte als verwandte Ausdrücke für eine auferlegte Bestimmung an,
so sind die Schwierigkeiten des ganzen Textverständnisses deutlich spürbar: Die von Jesaja
angegriffenen judäischen Diplomaten stellen der prophetischen Bedrohung ihrer Existenz
eine zuverlässige Sicherung gegenüber, für die sie gesorgt haben. Aber kann der Mensch
dem Tod und der Unterwelt eine Verpflichtung auferlegen? Man hat versucht, die
merkwürdige Behauptung der Gegner des Propheten als eine Bildrede zu verstehen, die das
alles verschlingende Assyrerreich als Tod und Unterwelt charakterisiere und die von dort
drohende Gefahr als ebenso sicher überwunden hinstellen soll, wie wenn dem irdischen
Feind eine Verpflichtung auferlegt worden wäre. Mit dieser "Verpflichtung" sei aber nur
die schlaue Irreführung des Gegners gemeint, die sich zwischen den rivalisierenden
Weltmächten durchzuwinden erlaubte4. Noch mehr sucht O.Kaiser den handfesten
Vorwurf Jesajas abzuschwächen, indem er ihn als rein subjektive Redeweise zu verstehen
vorschlägt5 : Der Prophet lasse seine Gegner so sprechen, als meinten sie "potentiell
unsterblich zu sein"; in diesem Sinne lege er ihnen die Prahlerei in den Mund, sie hätten
einen "Vertrag" mit Tod und Unterwelt abgeschlossen (beachte die hier unwillkürlich
gewählte Übersetzung von berit). Dieser Abschwächung gegenüber dürfte es näher liegen,
die realistische Ausdrucksweise Jesajas auf deutlich fassbare Handlungen seiner Gegner zu

3 Kutsch (A. 2), S. 34ff.
4 Vgl. H. Guthe bei Kautzsch-Bertholet, Die heilige Schrift des Alten Testaments (19222), z. St.
5 0. Kaiser, Der Prophet Jesaja Kap. 13-39 (1973), S. 200f.



196 W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

beziehen, wie es schon B. Duhm in seinem bekannten Kommentar vorgeschlagen hat,
nämlich auf wirklich dargebrachte Opfer an ägyptische Gottheiten: die judäischen
Unterhändler suchen deren Schutz zu erhalten und so etwaige ägyptische Versprechen
verbindlich zu machen. Auf die intensive Tätigkeit dieser Diplomaten weist ja Jes. 30,1—5
deutlich hin. Nun scheint es aber ausgeschlossen, dass sie jenen göttlichen Mächten eine
Verpflichtung glaubten auferlegen zu können. So muss man aus dem überlieferten Text
wohl eher den Schluss ziehen, dass bërft und hozaeh hier bereits den Vertrag oder Pakt in
sich schliessen, der auch von einem schwächeren Partner mit einem stärkeren abgeschlossen

werden kann.
In loserer Beziehung zu einem Bundesverhältnis stehen einige alttestamentliche Stellen,

die von einer Festlegung der von Menschen übernommenen Selbstverpflichtung "vor
Jahwe" sprechen. Das gilt etwa von Jer. 34,15.18 und 2. Kön. 23,3. In beiden Fällen geht
es um eine vom König dem in Jerusalem versammelten Volk auferlegte Verpflichtung,
einmal um die von Zedekia gestellte Forderung, die hebräischen Sklaven und Sklavinnen
zu entlassen, das andere Mal um Josias Aufforderung an das nach Jerusalem versammelte
Volk, Jahwe nachzufolgen und seine Gebote, Bestimmungen und Satzungen auf Grund
des wiedergefundenen Gesetzbuches mit ganzem Herzen und mit ganzer Seele zu halten.

In Jer. 34 ist das Eigentümliche, dass die Jerusalemer, die den Vorschlag Zedekias
annehmen und zur Ausführung bringen (V. 8ff.), die feierliche Zeremonie des
Durchschreitens zwischen den Hälften eines zerlegten Kalbes vor Jahwe in seinem Tempel
vornehmen. Damit schliessen sie natürlich keinen "Bund" mit Jahwe, aber sie fühlen die

Verpflichtung, eine so entscheidende Handlung gleichsam unter den Augen ihres Gottes
durchzuführen, d.h. die berit wird als ein Stück des in Kraft stehenden Gottesverhältnisses
angesehen. Dasselbe ist in 2. Kön. 23,3 in noch umfassenderem Masse der Fall: Zuerst
nennt König Josia die Verpflichtung zum reinen Jahwedienst im kultischen wie im
sozialen Leben; sodann bekennt sich das Volk, das er nach Jerusalem berufen hat,
ebenfalls zu dieser Verpflichtung. Auch hier findet der Vorgang "vor Jahwe" statt. Das
Gemeinsame in beiden Begebenheiten besteht darin, dass Jahwes Gebot als eine das ganze
Leben bestimmende Sache erscheint, in der das Gemeinschaftsverhältnis zwischen Volk
und Gott zum Ausdruck kommt. Die gleiche Sachlage finden wir in 2. Chron. 15,12. Was

Kutsch zu 2. Kön. 23,3 bemerkt, dass "diese Selbstverpflichtung ihrer Intention nach
einer Verpflichtung gegenüber Jahwe gleichkommt"6, wird auch für die anderen Stellen
zutreffen.

Ganz ähnlich kann der Priester Jojada nach 2. Kön. 11,17 eine Selbstverpflichtung
zwischen König, Volk und Jahwe in die Wege leiten, wobei wohl in zwei feierlichen
Abkommen zuerst der König, dann das Volk sich Jahwe gegenüber verpflichten, dass sie

von nun an wieder Jahwes Volk sein wollten, also eine berit von weittragender Bedeutung
nach der vorherigen Einführung der Fremdreligion in Jerusalem. Das heisst aber, der

Begriff berit erweist sich je nach Lage der Dinge nicht als starre unilaterale Verpflichtung,
sondern als ausweitungsfähig.

Derselbe Tatbestand dürfte in Gen. 15,18 vorliegen. Unter den Heilszusagen an die

Väter, die im Deuteronomium häufig erwähnt werden, findet sich als vielleicht
wichtigste die Verleihung des heiligen Landes an Abraham in Gen. 15,18. Die dazu

gehörige Erzählung, die wohl zu der jahwistischen Erzählungsschicht zu rechnen ist, lässt
sich bis zu V. 7 zurückverfolgen, hat aber sicher eine jetzt in den unmittelbar

6 Kutsch (A. 2), S. 96.



W. Eichrodt: Darfman heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden? 197

vorausgehenden Bericht eingebaute Einleitung gehabt, wie die Verse 1 und 2 durch ihren
verletzten und nicht mehr ganz verständlichen Text verraten. Soviel lässt sich wohl noch
aus ihm entnehmen, dass die mit V. 7 beginnende Verheissung auf eine Klage Abrahams
Antwort gibt, in der die Sinnlosigkeit des Hin- und Herwanderns im fremden Land zum
Ausdruck kam. Das darin liegende Irrewerden an der göttlichen Berufung zum Verlassen
der Heimat soll durch das folgende Zeichen beschwichtigt werden. Dieses vollzieht sich in
der Bekräftigung einer alles Bisherige übersteigenden Verheissung in der Form einer
Selbstverfluchung, wie sie uns im Alten Testament nur noch in Jer. 34,18f. berichtet
wird: Der zwischen den Stücken eines in zwei Hälften zerteilten Opfertieres Hindurchgehende

will dadurch seine Bereitschaft bekunden, das Schicksal des Opfertieres selbst zu
erleiden, falls er ein Versprechen oder einen Vertrag nicht einlöst. Dieser Vorgang
feierlicher Selbstverpflichtung wird hier in einer ans Mythische streifenden Form auf
Jahwe übertragen, der in der Erscheinung eines rauchenden Ofens und einer Feuerfackel,
also in Feuer und Rauch, die bei einbrechender Nacht zwischen den Stücken der

Opfertiere (es sind hier deren drei genannt) hindurchfahren, seine unmittelbare
Gegenwart kund tut. Die damit verbundene und unwiderruflich gemachte Verheissung
steckt die Grenzen des Landbesitzes der Abrahamskinder so weit, wie sie nur noch an
zwei älteren Stellen des Alten Testamentes vorkommen (2. Kön. 24,7 und Jer. 27,12) und
nur zur Zeit der grössten Ausdehnung des Reiches Jsrael unter David Wirklichkeit
wurden. In voller Absichtlichkeit wird die ursprünglich beschränkte Vorstellung des

verheissenen Landes in Gen. 13,14f. durch die Landzusage Jahwes überboten. Indem das

Geschenk des verheissenen Landes in einer über die Jahrhunderte wegschauenden
Greifbarkeit ausgemalt wird, zielt auch hier die berit auf ein Dauerverhältnis zwischen
Gott und Volk, in dem der menschliche Partner die übermenschliche Hoheit ebenso wie
die reiche Güte seines Gottes immer neu erleben darf.

2.

Wenden wir uns nun von hier der Verwendung von berit als Bezeichnung der
grundlegenden Gottesbeziehung Israels zu, wie sie in der Sinaiperikope an verschiedenen
Stellen vorliegt. Entscheidende Bedeutung hat hier der Bericht von Ex. 24,1—8 über den
Bundesschluss. Es ist von vornherein auffällig, wie hier die in Gen. 31,44ff. geschilderten
Einzelakte bei der Herstellung der berit Jahwes mit Israel, wenn auch mit einigen
charakteristischen Abweichungen, wieder begegnen. Dazu gehört die Aufrichtung von
zwölf Malsteinen und einem Altar samt der Darbringung von Opfern durch junge Männer
aus der Volksgemeinde. Besonders ausführlich wird uns der Blutritus beschrieben, nämlich
das Besprengen des Altars mit der Hälfte des Opferblutes, während die andere Hälfte auf
das Volk gesprengt wird. Während Jahwe das an den Altar gesprengte Blut zukommt, wird
durch die Besprengung des Volkes die Blutsgemeinschaft zwischen Gott und Volk
hergestellt, das festeste Band, durch das zwei Parteien zusammengeschlossen werden
können. Der nächstliegende Vergleich aus der Religionsgeschichte liegt in dem
altarabischen Brauch, dass die an einem Bundesschluss Beteiligten ihre Hände in das Blut von
Opfertieren tauchen. Dagegen kann der Versuch, durch einen griechischen Brauch dieser

Deutung der Blutbesprengung zu entgehen7, kaum überzeugen. Wohl tauchen nach
Aischylos die Führer des argivischen Heeres, von dem das Strafgericht an Theben

7 Ebd., S. 86f.



198 W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

vollzogen werden soll, ihre Hände in das in einem Schilde gesammelte Blut des

dargebrachten Opferstiers, um damit ihre gemeinsame Kampfentschlossenheit durch einen
feierlichen Akt der Verpflichtung bis in den Tod zu bezeugen. Aber abgesehen davon,
dass in der Heranziehung eines Brauches aus einem fremden Kulturkreis immer Vorsicht
geboten ist, ist die Gesamtlage der hier Verpflichteten jeweils eine ganz verschiedene. So
verführerisch es auch ist, hier die Selbstverpflichtung bei der grundlegenden berit in Israel
aufzeigen zu können, so wird man doch dieser Versuchung widerstehen müssen, um die
Handlung des Mose zunächst aus der von der Erwählung vorausgesetzten Lage zu
verstehen. In dieser aber geht es um die Herstellung einer festen und unlösbaren
Verbindung zwischen Gott und Volk, die gleichzeitig durch die Verlesung bestimmter
Gottesworte und durch das vom Volk gegebene Versprechen des Gehorsams gegen den
ihm hier entgegentretenden Gotteswillen ihre Prägung empfängt. Die Worte sëpher
habbërft und dam habbërft bedürfen keiner besonderen Erklärung mehr, sie beziehen sich
auf die gemeinte Sache, und diese ist nichts anderes als der Bund Jahwes mit Israel. Durch
das Blut der berit werden die in den Bund Getretenen in sakramentaler Weise miteinander
verbunden, das Buch der berit aber legt die Ordnungen des neuen Verhältnisses als

dauernde Verpflichtung fest. Sowohl die arabische wie die griechische Parallele, in denen
der Blutritus eine willentliche Selbstverpflichtung zu gemeinsamer Durchführung eines
Unternehmens bedeutet, stehen in deutlich sichtbarem Gegensatz zu der Passivität, in der
die israelitische Kultgemeinde verharrt, als ihre Besprengung mit Opferblut durch Mose sie

mit dem Gott verbindet, an dessen Altar die andere Hälfte des Blutes ausgegossen wird.
Man kann natürlich sagen, dass dabei von Gott durch seinen Vertreter Mose eine

Verpflichtung auf das Volk gelegt wird. Aber sowohl die ausdrückliche Bejahung dieser

Verpflichtung wie die sakrale Verbindung zwischen den Bundschliessenden lassen kaum
eine andere Deutung zu als die einer eigentlichen Bundschliessung. Diese wird allerdings
nicht von gleichberechtigten Partnern vollzogen, sondern stellt durch die so stark
geschilderten Gottesschrecken in der Sinaiperikope einen weit überlegenen Herrn des
Bundes vor Augen und erinnert so an die Herstellung einer vertraglichen Verbindung
zwischen Herrscher und Untertanen. Das Verhältnis des Gebieters zu den ihm
Untergebenen gilt ja von den altorientalischen feierlichen Bundesschlüssen bis zu den
römischen foedera, da die zu socii erhobenen Völkerschaften sehr verschiedene Rechte
zugestanden bekamen, wobei aber die souveräne Stellung des römischen Staates immer
gewahrt blieb.

Welche Gottesgebote den Verpflichtungscharakter des Bundes bestimmten, ist infolge
der stark eingreifenden redaktionellen Bearbeitung der ganzen Perikope verdunkelt
worden. In Deut. 5 werden sie ausdrücklich auf den Dekalog bezogen, während im
Exodusbericht dessen Gebote nur mündlich mitgeteilt und durch ein schriftliches Gesetz,
vielleicht das sog. Bundesbuch (Ex. 20,22—23,19), in den Hintergrund gedrängt sind. In
Ex. 24,9—11 aber finden wir zweifellos die Schilderung einer Mahlgemeinschaft, wie sie

im Zusammenhang mit dem Opfer ihre Stelle hatte. Das Essen der 70 Ältesten in der

Gegenwart des Gottes Israel, den sie schauen dürfen, spiegelt den Brauch wieder, durch
den die Untertanen eines Herrschers, der einen besonderen Platz über ihnen einnimmt,
ihre Gemeinschaft mit ihm besiegeln. Dass Gottes Teilnahme am Mahl nicht anders

geschildert wird als durch die Betonung seiner Anwesenheit, ist doch wohl durch seine

einzigartige Hoheit gefordert. Dabei weist die ganz archaische Art der Schilderung, die in
der deuteronomischen Epoche unmöglich wäre, auf recht alte Zeit zurück und widerrät
eine späte Datierung der Erzählung.



W. Eichrodt: Darfman heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden? 199

Ex. 34,28 sind die "Worte der berit" nach dem Kontext in 34,27 diejenigen Worte, auf
Grund deren Jahwe eine berit mit Mose und mit Israel bestimmt hat. Die Glosse dazu:
"die 10 Worte" in 34,28, meint nach dem Sprachgebrauch des Deuteronomiums den

Dekalog und ist ungezwungen nur auf das vorausgehende "dibrë habbërit" zu beziehen.
Dass im Deuteronomium berit auch zur Umschreibung des Dekalogs dienen kann, zeigt
die Neigung, auf eine schon immer bekannte Spezialbedeutung des Wortes berit
zurückzugreifen, die aber dem Exodustext einen verengten Sinn gibt. Ex. 34,28 stimmt
vielmehr dem Sinn nach mit sëpher habbërft in 24,7 überein und wird, wie Ex. 34 als

Ganzes, als ein Rest der jahwistischen Erzählung von der Bundschliessung zu verstehen
sein.

Dass berit einmal das Gottesverhältnis selbst, dann aber auch die dieses Verhältnis bestimmenden
Verpflichtungen bezeichnet, ist eine Freiheit, die in der Antike öfter anzutreffen ist. Im Arabischen
bedeutet 'ahd sowohl "Verpflichtung, Eid" wie "Vertrag, Pakt, Bündnis". Das dazugehörige Verbum
im VI. Stamm kann entsprechend sowohl "eine Verpflichtung abschliessen" bezeichnen wie "einen
Pakt machen" oder gar "sich gegenseitig verpflichten". Dem entsprechend finden wir im Griechischen
hörkos, hörkion sowohl im Sinne von "Eid" und "Schwur" wie von "Vertrag, Bündnis" gebraucht.
Und hörkion kann demnach, wenn mit fémnein verbunden, dazu dienen, die Vollziehung eines
feierlichen Vertrags oder Bundes durch Schlachtung eines Opfertieres anzuzeigen. Ähnlich kennt das

Lateinische das Wort sacramentum sowohl als "feierliche Verpflichtung", "Fahneneid" wie als

"Kriegsdienst". Sacramentum dicere heisst "den Fahneneid leisten", teneri sacramento dagegen "zum
Kriegsdienst eidlich verpflichtet seht". Von da aus lässt sich also nicht behaupten: "Wenn das

Bewahren der berit die Vorbedingung für das (neue) Verhältnis zwischen Jahwe und dem Volk Israel
ist, dann kann mit der berit nicht das Verhältnis selbst gemeint sein8." Diese logische Schlussfolgerung
aus der linguistischen Beobachtung eines oft zu belegenden Wortsinns ist für die dauernde Festlegung
dieses Sinnes in den alten Sprachen nicht zu gebrauchen. Der antike Mensch ordnet offenbar seine

Begriffe nicht in logischer Strenge, sondern liebt die breite Ausfächerung einer Wortbedeutung und
behält sie gegenwärtig, um sie so den verschiedensten Möglichkeiten anzupassen. Er wird dadurch den
vielfachen Verflechtungen des menschlichen Handelns sicher besser gerecht, auch wenn er die genaue
Deutung des Wortes nicht bei jedem Vorkommen mit Sicherheit festlegen kann. Man darf vielleicht
sagen, sein Umweltgefühl ist ein anderes, umfassenderes als das unsere, das die eindeutige Bezeichnung
gern mit logischer Folgerichtigkeit herausarbeitet.

Die gleiche Ausfächerung wie in der Sinaiperikope zeigt sich in Ex. 19,3b—8, einem

Abschnitt, der durch die eigenständige Verwendung der Bezeichnungen für Israel als

Bundesvolk wie sëgullâh, mamlaekaet kohänfm und göj qädöS auffällt. Diese Namen
erscheinen aber durchaus nicht als antiquarische Sammlung später, nicht gerade häufig
verwendeter Begriffe, sondern als eigentümlich geprägte Charakterisierungen des erwählten

Volkes, die, wie Wildberger in eingehender Untersuchung ausgeführt hat, einer
kultischen Begehung entstammen dürften9

Von den eigenartigen Bezeichnungen Israels nimmt die zweite, des königlichen
Priestertums, eine Sonderstellung ein, über deren Bedeutung bisher keine einheitliche
Auffassung erzielt werden konnte. Die erste und dritte dagegen kommen auch im Deut.

(7,6; 14,2; 26,18) vor, sind aber dort mit spezifisch deuteronomistischer Prägung
versehen, so dass die in Ex. 19 mitgeteilte Erwählungsproklamation mit Sicherheit als

vordeuteronomisch angesehen werden muss. Was Bewahren oder Halten des Bundes

bedeutet, kommt hier in klassischer Einfachheit zum Ausdruck: Es ist die von Jahwe

gewährte Stellung des Volkes als sein Sondereigentum, das in die unantastbare Heiligkeit
seines Gottes hineingenommen ist. So verstanden kann diese kultische Bundesfeier als

8 Kutsch (A. 2), S. 78 und ebenso nachdrücklich S. 148.
9 H. Wildberger, Jahwes Eigentumsvolk (1960).



200 W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

Ausdruck der formbildenden Kraft des Sinaibundes verstanden werden, die in einem
Kultort des heiligen Landes die Erinnerung an Israels Berufung immer wieder lebendig
werden liess. Ihre vordeuteronomische Entstehung ist durch die Wiederaufnahme ihrer
Hauptbegriffe aus V. 5, unter Angleichung derselben an den deuteronomischen
Sprachgebrauch, gesichert.

Auch an anderen Stellen wirkt die Bundesvorstellung der Sinaiperikope nach. So wird
die bërft 'öläm von 2. Sam. 23,5 als ein auf die Länge der Zeiten geltender Bund
angesehen werden müssen, den das Davidshaus sein Eigen nennt. Es handelt sich nicht um
eine Selbstverpflichtung Jahwes oder eine Verpflichtung Davids durch ihn, sondern um
eine durch den Weltlenker begründete und geschützte Heilswirklichkeit, die den Mächten
der Zerstörung trotzen kann.

Auch das Verständnis von Ps. 50,5 als Anrede an die Glieder der Kultgemeinde, die als

korëtë bërftf 'âlë-zâbah, d.h. Leute, "die" immer wieder, d.h. bei jedem Bundesfest, "den
Bund mit mir beim Opfer schliessen", liegt zweifellos näher als die ausserordentlich
mühsame Deutung auf die "berit-Festsetzer beim Opfer"10. Denn das würde darauf
hinauslaufen, dass die Angeredeten den Willen oder die Verpflichtung Jahwes festzusetzen
imstande sind, während doch Jahwe allein dazu berechtigt und fähig ist. Auch wenn man
unter berit hier nicht den Willen Jahwes, sondern die Selbstverpflichtung der Kultteilnehmer

ihm gegenüber verstehen will, so würde dadurch der folgende Gedankengang des

Psalms unklar, bei dem es doch um die Erschütterung des guten Gewissens der Opfernden
geht, die auf Grund des ihnen geschenkten Bundes und ihres reichlichen Opfers den
Gotteswillen im Zusammenleben der Gemeinde ungestraft missachten zu können glauben.

So dürfte auch Ps. 89, der wohl noch in die Königszeit gehört, in den Versen 4, 29, 35,
40 die berit als den Bund verstehen, auf Grund dessen der Davidide berechtigt ist, die
Treue Gottes zu seiner Zusage in jeder Notlage in Anspruch zu nehmen. Es ist das

Bestehen dieses besonderen Gnadenverhältnisses, das dem ganzen Volk die Gewissheit
verleiht, allen Gefahren trotzen zu können.

Die Erinnerung an die immer wiederkehrende kultische Feier des Jahwebundes steht
auch hinter Ps. 81, wo zu einem nach alter Ordnung zu feiernden Feste aufgerufen wird.
Ähnlich wie in Ps. 50 wird die feiernde Gemeinde vor eine prophetische Gerichtsrede
gestellt (V. 7—11), die die Beziehungen zum Typus deuteronomischer Predigt deutlich
erkennen lässt (vgl. Deut. 4,1; 5,1 ; 6,4; 9,1). Der starke Hinweis auf den Gott, der aus
dem Donnergewölk antwortete und in Meriba von den Ungläubigen versucht wurde, stellt
das erste Gebot des Dekalogs mit seinem Anspruch auf die alleinige Geltung des rettenden
Gotteswillens in den Mittelpunkt und spricht Israel auf seine Bewährung in der
Geschichte hin an. Die Rettung aus der ägyptischen Knechtschaft sollte einen von
Vertrauen erfüllten Gehorsam hervorrufen, ohne den das von Gefahren bedrohte Volk
vergebens auf Gottes Hilfe hofft.

3.

Da die deuteronomische Bewegung kein anderes Mittel zur Rettung des durch den
Synkretismus des 7. Jahrhunderts verwilderten Volkes sah, als es wieder in das alte
Gemeinschaftsverhältnis mit Jahwe zurückzuführen, so ist der häufige Gebrauch des
Wortes berit im Deuteronomium das zu Erwartende. In der Tat ist berit in der Bedeutung

10 Kutsch (A. 2), S. 145.



W. Eichrodt: Darfman heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden? 201

des Bundesverhältnisses an einer ganzen Anzahl von Stellen im alten Sinne gebraucht; es

sei dafür auf 4,23.31; 5,2f.; 7,9.12; 8,18; 17,2; 21,8; 28,69; 29,8.11 hingewiesen. Dabei
wird mehrfach des Bundes mit den Vätern gedacht (7,12; 8,18). Auch die Verstärkung
der berit durch ihre Verbindung mit haesaed, der Liebestreue (7,9.12), oder mit 'äläh,
dem eidlichen Vertrag (29,11), ist anzutreffen.

Dieser bei unvoreingenommenem Lesen selbstverständlichen Erwähnung der berit in
ihrem Vollsinn tritt aber nun eine sehr bestimmte Beziehung auf das Gesetz zur Seite. So

wird sie direkt auf die 10 Worte bezogen (4,13) oder mit den zwei steinernen Tafeln in
Verbindung gebracht (9,9; 11,15). Auch wenn sie mit der Lade als dem Ort ihrer
Aufbewahrung zusammengestellt wird, so kann sie nur als Bundesgesetz verstanden
werden (10,8, vgl. 1. Kön. 8,21; 31,9.25). Eine Gleichsetzung mit toräh scheint in 29,28
beabsichtigt, wie auch nach 29,20 die toräh als der Ort genannt wird, wo die
Bundesflüche zu finden sind. Schon in diesem Sprachgebrauch zeigt sich also, dass die
verpflichtende Kraft der berit für die Väter dieses Gesetzes sehr stark in den Vordergrund
tritt.

Dafür lassen sich zwei Gründe namhaft machen. Einmal ein Realgrund: Das
deuteronomische Gesetz wird in einer Zeit in Kraft erklärt, in der sich die synkretistische
Vermischung mit dem Heidentum unter der langen Regierung des Manasse so tief in das

Volk eingefressen hatte, dass alles darauf ankam, die Ausschliesslichkeit der Verehrung
Jahwes und die damit verbundenen Lebensordnungen als die wichtigste Bedingung für
eine Erneuerung des Volkslebens so tief wie möglich einzuprägen. Hier gewannen
gegenüber allem leichtfertigen Vertrauen auf das Bundesverhältnis zu Gott die
Grundgesetze, auf denen der Bund beruhte, entscheidende Wichtigkeit und mussten immer neu
hervorgehoben werden. Dazu aber kommt ein formeller Grund: Die Erweiterung der berit
aus einer einmaligen Verpflichtung zu einem Gesamtverhältnis zu Gott erleichterte das

Zurückgreifen auf die ursprüngliche Bedeutung und liess die berit auch als Bundesgesetz
oder noch konkreter als Zusammenfassung der 10 Gebote zum Ausdruck der
Bundesforderung gebrauchen. Die Worte der berit als die Worte der torah oder als die Flüche, die
den Bundbrüchigen treffen, werden dem Sprachgebrauch geläufig. So kommt es zur
Anwendung der berit als zusammenfassender Verpflichtungsformel, die der gegenwärtigen
Generation ebenso greifbar nahe ist wie ihren Vätern (5,2f.). Sie verlangt eine in der

Gegenwart zu vollziehende Entscheidung zwischen Segen und Fluch, die in dem Nachtrag
von Kp. 28 in besonderer Breite dargestellt werden. Im übrigen bleibt der Begriff berit
meist ohne Hinweis auf einen bestimmten Inhalt. Wo ein solcher genannt wird, wie in
17,2, bezieht er sich auf das Verbot der Verehrung fremder Götter, also auf die
selbstverständliche Folgerung aus dem Bestehen eines verpflichtenden Bundes, wie sie

auch in 2. Kön. 17,15ff. vorausgesetzt wird. Der Verzicht auf die Hervorhebung einer
einzelnen Gnadengabe erhöht jedenfalls die zentrale Bedeutung der berit als des

grundlegenden Geschenks der göttlichen Gnade, die Israel seine Sonderstellung verleiht.
Nun besitzen wir allerdings in Deut. 26,16—19 eine sehr interessante Ausführung über

die gegenseitige Verpflichtung Israels und Jahwes, die aber offenbar nicht mehr an ihrer
ursprünglichen Stelle steht. Denn nach dem Wortlaut handelt es sich dabei um den Text
einer kultischen Begehung, bei der ein beauftragter Sprecher, vermutlich der Priester oder
Mose selbst, die gegenseitigen Erklärungen von Jahwe und Israel bezüglich ihrer für beide
gültigen Verpflichtung verkündigt, worauf eigentlich die Zustimmung des Volkes folgen
sollte, also eine ähnliche Situation, wie sie uns in Ex. 19,3ff. entgegentritt. Hier wird von
einer Erklärung Jahwes gesprochen, dass er Israels Gott sein wolle, sodann von einer
Erklärung Israels, dass es Jahwe als Eigentumsvolk angehören wolle. Der erzählende



202 W. Eichrodt: Darfman heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

Rahmen ist offenbar weggefallen. Man würde ihn wohl in ähnlicher Form wie 28,69 und
29,1 sich vorzustellen haben, wo von der Bundschliessung des Mose im Lande Moab
erzählt wird. In 31,9—13 wird uns als von Mose erlassene Verpflichtung berichtet, dass

man in jedem siebten Jahr das Bundesgesetz vorlesen solle, um dem Volk die
Lebensordnungen des Bundes neu einzuschärfen. Vermutlich gehört 26,16ff., das noch
einige Auffüllungen erlebt hat, in einen solchen Anlass hinein.

Eine gute Ergänzung der Aussagen des Deuteronomiums bietet die Verkündigung des

Propheten Jeremia, die in die gleiche Epoche fällt. Hier ist vor allem Kap. 11 wichtig, das
die schwere Anklage gegen das Volk richtet, man könne zwar die Zustimmung zum
Gottesbund auf allen Strassen Jerusalems hören, in Wirklichkeit aber bestehe eine
geheime Verschwörung, unter dem Deckmantel der laut verkündigten Bundestreue den
Verrat an Jahwe durch den Dienst fremder Götter fortzusetzen, wie es schon die Väter
getan hätten. Diese prophetische Kritik verdichtet sich schliesslich zu der Verkündigung,
dass Jahwe den bisherigen Bund mit seinem Volk aufheben wolle, da seine Mahnung:
"Hört auf meine Stimme und tut nach allem, was ich euch gebiete, so sollt ihr mein Volk
sein und ich will euer Gott sein" (11,4) in den Wind geschlagen werde, um den alten
Fremdgötterdienst fortzusetzen. Die dabei verkündigte sog. Bundesformel "ihr sollt mein
Volk sein, und ich wül euer Gott sein" kehrt dann bei Jeremia so häufig wieder, dass sie
als allgemein bekannte kurze Bestimmung des Gottesverhältnisses Israels angesehen
werden kann (7,23; 24,7; 31,1.33; 32,28). Um so stärker hebt sich davon die
erbarmungslose Gerichtspredigt ab, die die Wirksamkeit des Propheten in seinem Volk
begleitet. Und doch sieht er einen Rest übrig bleiben, dem Jahwe aufs neue seine Liebe
zuwenden wird (31,7), um ihn in einem neuen Bund aufzunehmen (31,3Iff.). Hier wird
das Versagen des alten Bundes aufgehoben sein, der die Schwäche des Menschenherzens
durch eine heteronome Verpflichtung nicht überwinden konnte; die rettungslose
Verderbnis des Menschengeschlechts soll durch eine innere Wandlung seines Wesens

ausgeschlossen werden, kraft derer nun der Bundeswille Gottes in völliger Hingabe erfüllt
wird und die Bundesformel von Israels Gott und seinem Volk zu einer das ganze Leben
durchwirkenden und erneuernden Tatsache wird. Es dürfte schwer sein, dabei eine

Wechselseitigkeit der Beziehungen zwischen Gott und seinem Volk in Frage zu stellen.
Der Inhalt des Bundes bleibt ja derselbe, nämlich die torah Jahwes, die dem ganzen
Volksleben sein Ziel gibt. Auf Seiten Jahwes allerdings ändert sich die Beziehung: Musste

er sich dem bundbrüchigen Volk gegenüber "als Herr erweisen" (31,32), d.h. seine

Strafgewalt fühlen lassen, so wird er durch die Änderung der Gesinnung bei seinen
Erwählten sich nun ganz als der zu Israel sich bekennende Gott zeigen können. Damit
kann er nun auch seinerseits die von ihm in das Bundesverhältnis gelegte Segnung zu alles
umfassender Wirklichkeit erheben, die sich vor allem in völliger Vergebung der ganzen
Schuld zeigen wird (31,34). Mit dem Wort "Verpflichtung" ist jedenfalls nicht der ganze
Umfang des Bundes auszuleuchten. Denn es bleibt ja immer bestehen, dass Jahwes
Handeln nicht einer einmal festgesetzten Verpflichtung gleichgesetzt werden kann,
sondern Gottes reine, durch nichts zu begründende Gnade bedeutet. So bringt das

enggefasste Wort "Verpflichtung" einen fremden, juristischen Ton in die gegenseitige
Beziehung von Gott und Volk. Der Bund ist und bleibt ein Gnadenverhältnis und gibt
gerade so dem Handeln der miteinander Verbundenen die volle Lebendigkeit. Denn
unmittelbar verknüpft damit ist ja das neue Erkennen des göttlichen Wesens, das zwar
nicht "automatisch"'1, aber durch neue Liebeskraft den Willen des Bundesgottes erfüllt.

11 Kutsch (A. 2), S. 145



W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden? 203

Hier darf wohl ohne falsche Harmonisierung Ez. 36,26 herangezogen werden, wo die

Erfüllung des Volkes mit dem Geist Jahwes eine innere Wandlung in dem aus dem Exil
heimkehrenden Volk vollzieht. Es geht also bei beiden Propheten um einen Lebens-

prozess, nicht um einen besser konstruierten und darum reibungslos sich vollziehenden
Mechanismus des Gottesdienstes. Darum bekommt auch die Bundesformel, ob sie nun,
wie bei Jeremia, in 3. Person oder, wie bei Ezechiel, in 2. Person angewendet wird, mit
Recht ihren Platz als der unmittelbarste Ausdruck eines Lebensverhältnisses zwischen
Gott und Mensch.

Kann das dadurch in Frage gestellt werden, dass von einem Bewahren der berit die
Rede ist, durch das erst die Voraussetzung geschaffen wird, dass die Würde des

Eigentumsvolkes Jahwes Bestand hat? Das wäre nur möglich, wenn ein sittliches
Vertrauensverhältnis bestehen könnte, ohne sich im Leben und Tun seiner Teilhaber
auszuwirken. Die Versuchung zu einem solchen Missbrauch ist es gerade, die von den

Propheten aufs schärfste bekämpft wird. Die Würde des Eigentumsvolkes Jahwes ist nicht
eine Vorzugsstellung, die den Menschen in die freie Willkür seiner Selbstbestimmung
entlässt. Sie entfaltet nur dort ihre innere Kraft und Lebendigkeit, wo das Wesen des

Bundesgottes sich im praktischen Verhalten des von ihm erwählten Volkes als der
richtunggebende Faktor erweist. Das aber kann als das Bewahren oder Tun des Bundes
bezeichnet werden. Nur wenn der selbstsüchtige Eigenwille vor dem göttlichen Liebeswillen

das Feld räumt, kann das Eigentumsverhältnis Israels die das ganze Leben
bestimmende Wirklichkeit werden.

Das wird von Deuterojesaja dadurch in eigentümlicher Weise bestätigt, dass er die berit
an die Person des Gottesknechts bindet, durch den Jahwe das aus dem Exil geführte Volk
besonders eng mit sich zusammenschliesst. An zwei Stellen nämlich erscheint dieser zur
Aufrichtung des göttlichen Heilswillens in Israel wie bei den Völkern bestimmte Erretter
als "Bundesträger oder -mittler für das Volk" (bërit'am), nämlich in 42,6 und 49,8. Diese
Übersetzung, die die unzähligen Künsteleien bei der Wiedergabe des hebräischen
Ausdrucks überflüssig macht, aber freilich auch den Gottesknecht von Israel unterscheidet,

ist neuerdings wieder von J.J.Stamm vertreten worden12. Als der bleibende
Heilsmittler für Israel verwirklicht er in seinem stellvertretenden Gehorsam bis in den Tod
die enge Lebensverbindung des begnadigten Volkes mit seinem Gott, durch die zugleich
das Heil Gottes für die Völker bis an der Welt Ende verbürgt wird. Gnade und
Friedensbund (man beachte diese Gleichsetzung) sind dadurch für immer dem Gottesvolk
gesichert (Jes. 54,10), die unverbrüchlichen Gnadenzusagen an David als den grossen
Gotteszeugen werden nun durch die Verkündigung eines verherrlichten Israel unwiderrufliche

Wirklichkeit (Jes. 55,3f.). Dass diese Erneuerung der göttlichen berit mit seinem
Volke nicht von fern an eine Gleichberechtigung der beiden Bundespartner denkt, sollte
eigentlich nicht besonders hervorgehoben werden müssen. Das foedus iniquum war dem
antiken Denken im Blick auf die oft rasch veränderte politische Lage von alters her
geläufig. Ein sehr bezeichnendes Beispiel dafür hat M. Weinfeld angeführt13. Es sind die

sog. Dienstanweisungen des hethitischen Reiches, die für verschiedene Kategorien von
Beamten bestimmt sind und als iähiul "Bund" bezeichnet werden. Durch einen
begleitenden Eid in Gültigkeit gesetzt bewegen sie sich in dialogischer Form, die den
Befehl des Vorgesetzten an die ihm Untergeordneten als Anrede bringt, auf die die

J. J. Stamm, Berit 'am bei Deuterojesaja: Probleme biblischer Theologie, G. von Rad zum
70. Geburtstag (1971), 510-524, S. 516ff.

13 M. Weinfeld, bërït: Theologisches Wörterbuch zum Alten Testament, 1 (1973), Sp. 783.



204 W. Eichrodt: Darfman heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

Angeredeten in der l.P.pl., "Wir werden halten", die Antwort geben. Hier kommt die
Gegenseitigkeit der Verpflichtung innerhalb des Bundes ganz deutlich zum Ausdruck.

Die Bedenklichkeit des Ausdrucks "Bund" liegt dort, wo seine Herkunft aus der
juristischen Sprache nicht beachtet wird. Die Gefahr, daraus eine Verpflichtung Jahwes

zur Erneuerung seines Bundes herzuleiten, konnte sich immer damit verbinden. Am
entschiedensten ist diese Gefahr vom Propheten Ezechiel abgewehrt worden, wenn er den

neuen Gnadenerweis Jahwes an das im Exil lebende Israel als göttliche Selbstheiligung
beschreibt, die nichts mit einem Erlass der vielleicht doch zu harten Bestrafung des

Abfalls und ebensowenig mit einer Gefühlsgebundenheit Jahwes an seine Erwählten zu
tun hat, sondern den entweihten Gottesnamen heiligen soll (Ez. 36,20—23). Es ist von
hier aus verständlich, dass Kutsch statt von einer Bundesformel lieber von einer
Zugehörigkeitsformel sprechen will14. Aber abgesehen davon, dass dieses Wort ein wenig
an Kanzleistil erinnert, zweifle ich sehr, ob die Gefahren, die sich an das Wort "Bund" in
der Sprache des biblischen Glaubens heften könnten, beseitigt wären. Denn diese
Gefahren werden aus der ganzen Art des menschlichen Wesens immer wieder entstehen.
Ihnen stehen die grossen Heilsinhalte, die sich an das Wort "Bund" heften, gegenüber. Mit
diesem Wort fühlt sich der Glaube immer wieder an die Worte "binden, verbunden sein"
erinnert und freut sich des unzerreissbaren "Bandes" zwischen dem göttlichen Herrn und
seinen sündigen Geschöpfen. Dazu ist dieses Wort durch seinen Übergang in das Neue
Testament zu einer steten Erinnerung an die alttestamentliche Heilsgeschichte geworden,
in die wir durch Christus hineingestellt sind. Wir wissen ja alle um die Gefahren, die durch
das Eindringen fremder Begriffe in die Sprache der Bibel entstehen. Liegen sie doch auch
bei anderen Worten wie z.B. bei sëdâqâh in ganz ähnlicher Weise vor. Dass uns das zu
einem wachen Bewusstsein unserer immer neuen Pflicht des Durchdenkens der biblischen
Begriffe anleitet, wird uns stets gegenwärtig bleiben müssen.

Eine Parallele zu der mehrfachen Bedeutung von berit im Deuteronomium liefert die
Verwendung des gleichen Wortes in der Priesterschrift des Pentateuchs. Hier tritt es

zunächst am Schluss der Sintflutgeschichte in Gen. 17,8—17 auf. Gott errichtet eine berit
mit Noah und seinen Nachkommen und mit allen lebendigen Wesen, die mit ihnen aus der
Sintflut gerettet worden sind. Es geht also bei dieser berit nicht nur um die Menschen,
sondern ebenso um die Tiere. Noch bedeutsamer ist, dass diese berit keine bekennende
Aneignung von Seiten der irdischen Partner verlangt, sondern sie nur als die Empfänger
eines von dem allmächtigen Gott festgesetzten Daseinsverhältnisses betrachtet. Sie

verleiht dem Menschen erweiterte Herrschaftsrechte über die Tiere, nimmt aber das Blut
von jeder menschlichen Nutzung aus (V. 4). Sie gibt ferner dem Menschenleben
besonderen Schutz: Es ist unantastbar, und seine Vernichtung durch Vergiessen seines

Blutes kann nicht anders als durch die Todesstrafe gesühnt werden. So ist nach der

Zerrüttung vor der Flut die Menschheit samt der Tierwelt ausdrücklich wieder unter das

göttliche Herrschaftsrecht gestellt. Hier kann man nun mit Recht fragen, ob die berit als

ein Bund zu verstehen ist. Die Passivität, mit der die göttliche Entscheidung von den
durch sie Betroffenen aufgenommen wird, lässt eher an das Zurückgreifen auf die alte
Bedeutung der berit als göttliche Bestimmung oder Verpflichtung denken, durch die eine

neue Lebensordnung aufgerichtet wird. Beachtet man ausserdem, dass die Verbürgung des

neuen Zustandes durch ein besonderes Zeichen zwar die Zuverlässigkeit der göttlichen
Entscheidung für die davon Bestimmten versichern soll, dass aber eine bekennende
Aneignung von Seiten der irdischen Empfänger der neuen Ordnung nicht verlangt wird, so

14 Kutsch (A. 2), S. 146ff.



W. Eichrodt: Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden? 205

ist diese berit offenbar nicht als ein eigentlicher Bund zu bezeichnen, sondern als

Festsetzung der Stabilität der Naturordnungen, die eine neue Entwicklung des Lebens
und der Geschichte möglich macht.

Davon hebt sich die berit des Abraham, von der die Priesterschrift in Gen. 17

berichtet, deutlich ab. Das Kapitel lässt zwar durch verschiedene Wiederholungen deutlich
ein allmähliches Anwachsen des Stoffes bemerken, macht aber in der Hauptsache, im
Abschluss einer berit mit Abraham, die Bedeutung dieses Wortes als einer auf
Gegenseitigkeit berechneten Abmachung, durch die der Patriarch in ein neues
Gottesverhältnis hineingenommen wird, unverkennbar. Gleich im ersten Vers ist die Betonung
der inneren Teilnahme des Empfängers der göttlichen Gabe deutlich zum Ausdruck
gebracht, indem die aufrichtige und unbeschränkte Hingabe Abrahams an seinen

göttlichen Herrn als eine Grundvoraussetzung betont wird. Sodann wird die Bedeutung
der ungeheuren Mehrung des Geschlechts des so Begnadigten (V. 2 und 7) zwar ebenso
wie in 15,5f. als Gabe des Bundes hervorgehoben und dazu die Verheissung des

Landbesitzes auf ewige Zeiten hinzugefügt (V. 8). Aber die Innenseite des neuen
Verhältnisses zwischen dem Patriarchen und seinem Gott wird beide Male mit
besonderem Nachdruck hervorgehoben: Der solche Gaben verheissende Herr des Bundes
will in besonderer Weise der Gott dieses Geschlechts sein, der in enger innerer
Gemeinschaft mit ihm steht. Und so wird denn auch von Abraham eine Stellungnahme zu
der göttlichen Verheissung gefordert, durch die er sich zu der Aneignung dieser

Heilsoffenbarung bekennt: Durch ein besonderes Zeichen sollen er und alle männlichen
Glieder seiner Sippe die Bereitwilligkeit zu dem neuen Gemeinschaftsbekenntnis
bekräftigen. Es ist die Beschneidung, die von nun an von jedem einzelnen Glied des

erwählten Volkes als das Bundeszeichen angenommen werden soll, um es beständig an die
Ausschliesslichkeit seines Verhältnisses zu dem Gott Abrahams zu erinnern. So ist durch
diese berit ein Gemeinschaftsverhältnis zwischen Gott und Mensch geschaffen, das uns
auch den priesterlichen Schriftsteller als den Teilhaber an der bisher von uns verfolgten
berit-Auffassung zeigt. Es ist nur folgerichtig, wenn die besondere Bitte Abrahams um
Erhaltung Ismaels in der schenkenden Gnade Gottes (V. 18) zwar teilweise durch die
Verheissung äusserer Segnung auch dieses Sohnes erhört wird, aber in aller Schärfe das

Bundesverhältnis als alleiniger Besitz Isaaks gewahrt bleibt.
Dass daneben in einzelnen Stücken des Priestergesetzes berit als Verpflichtung oder

Gesetz für alle Zeiten erklärt wird, zeigt die dem Bewusstsein stets gegenwärtige doppelte
Bedeutung von berit. Sie ist z.T. dadurch bestimmt, dass der priesterliche Verfasser
keinen Mosebund kennt; die Vorgänge am Sinai werden nicht als selbständige
Bundschliessung, sondern als Erneuerung und Ausgestaltung des Abrahambundes beurteilt.
Wenn einzelne Ordnungen des durch Mose neu geprägten Gottesverhältnisses als ewig
gültige berit bezeichnet werden wie der Sabbat (Ex. 31,16f.) und die regelmässige
Darbringung der Schaubrote (Lev. 24,8), so ist damit die engere Bedeutung des Wortes im
Sinne der Verpflichtung wieder eingeführt. Nach priesterlicher Auffassung ist damit der
für Israels Geschichte entscheidende Gottesbund noch vor dem ausführlichen Zeremo-
nialgesetz abgeschlossen, was ein starkes Bewusstsein um den wesentlich religiösen
Charakter der berit verrät: Sie hat nicht die frommen Leistungen der Menschen zum
Zweck, sondern will eine wirkliche Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch stiften. Der
Abrahamsbund wird damit zu einer Art von Sakrament, durch das Gott das Einheitsband
zwischen ihm und seinem Volk verbürgt, also ein Gnadenverhältnis, kein Rechtsverhältnis.
"Ich will euer Gott sein" (Gen. 17,7b), das ist der Hauptinhalt des Bundes.



206 W. Eichrodt: Darfman heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

Wenn man diese wechselnden Bedeutungsinhalte des Wortes berit bei dem Deutero-
nomisten wie bei dem priesterlichen Schriftsteller sich vergegenwärtigt, so ist der an den
Anfang unserer Untersuchung gestellte Satz, dass die Übersetzung von berit mit Bund ein
Notbehelf sei, wohl begreiflich. Er erhält aber eine neue Verstärkung durch die

Beobachtungen von Kutsch, auch wenn wir seinen Folgerungen teilweise nicht folgen
konnten. Es zeigte sich vielmehr, dass der Vieldeutigkeit von berit ein sprachgeschichtlicher

Vorgang zugrundeliegt, der einem ursprünglich eindeutigen Begriff durch allmähliche

Erweiterung seines Inhalts die Eignung zur Umschreibung verschiedener Möglichkeiten

verlieh, die allerdings nur durch genaue Beachtung des jeweiligen Kontextes
festgestellt werden können. So lehren uns die neuen kritischen Untersuchungen zwar
nicht, die Übersetzung von berit mit Bund als falsche Wiedergabe des eigentlichen Sinnes
der Vokabel zu erkennen und auszumerzen, wohl aber den Wechsel ihrer Bedeutung
schärfer ins Auge zu fassen und als Folge eines allmählich erweiterten Inhalts des

vielgebrauchten Wortes zu begreifen.
Walther Eichrodt, Basel


	Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden?

