Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 30 (1974)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

170 Rezensionen

Rezensionen

Jakob H. Grgnback, Die Geschichte vom Aufstieg Davids (1. Sam. 15—2. Sam. 5). Tradition und
Komposition. = Acta theol. danica, 10. Kopenhagen, Munksgaard, 1971. 302 S. Dian.Kr. 76.—.

Die Geschichte vom Aufstieg Davids zur Kdnigswiirde ist in ihrer literarischen Besonderheit wie in
ihrer Bedeutung fiir das Verstindnis der Anfinge des Konigtums anerkannt. Sie hat aber erst spit
monographische Darstellungen gefunden. Als Vorarbeiten nennt der Verfasser in seiner Kopenhagener
Dissertation von 1971 neben dem eingehenden Aufsatz von A. Weiser (1966) die Dissertation von
H. U. Niibel (1959); dann die von F. Mildenberger (1962) und von R. L. Ward (1967), diese in
Mikrophotographie, jene in Maschinenschrift vorliegend (dazu kime jetzt der Beitrag von R. Rentorff
zur Festschrift fir G. von Rad, 1971). Das mag z.T. mit der Eigenart und der Schwierigkeit des
Komplexes zusammenhingen, die in der Vielschichtigkeit der Uberlieferungen und dem oft
untrennbaren Mit- und Ineinander der Gestalten Davids und Sauls liegt. Sie macht die Frage nach dem
Ziel und der eigentlichen Absicht des Berichtes ebenso dringend, wie sie die Antwort auf diese Frage
erschwert.

Man tritt deswegen mit starken Erwartungen an diese Arbeit heran, die um so grosser sind, je mehr
man selbst an den Fragen der Samuelisbiicher interessiert ist. Man darf sagen, dass diese Erwartungen
in keiner Weise enttduscht werden. Das heisst nicht, dass man allen Voraussetzungen (z.B. dem Einsatz
dieses Komplexes bei 1. Sam. 15) oder allen Ergebnissen zustimmt. Aber es heisst, dass man gerne und
dankbar die Sorgfalt, Bedachtsamkeit und den Scharfsinn anerkennt, mit denen der Verfasser den
einzelnen Uberlieferungsbestinden nachgeht, die einzelnen Motive aufspiirt und die Bewegtheit ihrer
Wandlungen nachzeichnet.

Fiir die Darstellung des ganzen Uberlieferungskomplexes nimmt der Verfasser folgende Gliederung
vor. I. Sauls Verwerfung, Davids Konigssalbung (1. Sam. 15-16,1—13; dazu oben). II. David im
Dienste Sauls (16,14—19,17). III. Davids Flucht in die Wiiste Juda (19,18-22,23). IV. David in der
Wiiste (23,1-27,4). V. David in Ziklag, seine Kronung zum Konig iiber Juda (27,5-2. Sam. 2,4). VL.
David Konig iber Israel und in Jerusalem (2. Sam. 2,4b—5,10). Diese Kapitel bilden einen
selbstindigen, unabhingigen und von einer bestimmten Tendenz gepriagten Traditionszusammenhang,
der auf die Hand eines Bearbeiters aus der Zeit Rahabeams nach der Reichstrennung zuriickgeht. Er
hat fiir diese Darstellung das sehr verschiedenartige Material benutzt, das ihm zur Verfiigung stand, und
zu einer Einheit verschmolzen. Seine Absicht war es, zu zeigen, dass David der Erwihlte, Saul der
Verworfene, und dass Davids Nachfolge somit legitim war. Das bedeutete auch dic Rechtmaissigkeit
seiner Herrschaft iiber Israel. Der Standort dieser Darstellung ist Juda. Nur zum Letzten eine
Uberlegung: Zweifellos ist die Geschichte Sauls und auf ihrem Hintergrund auch die Davids erst in der
Konigszeit ausgeformt worden. Ist aber nicht anzunehmen, dass gerade die Struktur des Konigtums
Davids ein solches Novum darstellte, dass der Nachweis seiner Rechtsgiltigkeit und Gottgewolltheit
ein wesentliches Anliegen jeder Darstellung sein musste, dem gegeniiber der Anspruch auf die
Herrschaft iiber den Norden, nachdem die Reichstrennung eingetreten war, zuriicktreten musste, bzw.
in dem er aufgehen konnte.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

Klaus Seybold, Das davidische Konigtum im Zeugnis der Propheten. = Forsch. z. Rel. u. Lit. des A. u.
N.T., 107. Géttingen, Vandenhoeck, 1972. 183 S. DM 34.—/ 38.—.

Das dankenswerte Ziel dieses Buches ist es, differenziert die Vorstellungen von dem sakralen
Charakter und der theologischen Bedcutung des davidischen Konigtums aufzuzeigen, die in seiner
Geschichte lebendig waren. Die mit dieser Absicht gestellte Frage wird S. 11-16 durch eine knappe
Darstellung der Positionen von Alt, Rost, Noth, Weiser, Beyerlin, Gunneweg, de Vaux u.a. entfaltet.
Allen gemeinsam ist die Erkenntnis, dass das davidische Konigtum von der altisraelitischen



Rezensionen 171

Uberlieferung bestimmt ist. Verschiedenheiten, etwa in der Beurteilung des Verhiltnisses von Davids-
und Sinaibund, sind, z.T. wenigstens, in der Verschiedenheit der Anschauungen begriindet, die
Altisrael selbst dariiber hatte. Gegenstand der Untersuchung im engeren Sinne ist darum das
Verstindnis des davidischen Konigtums und der Davidbundskonzeption bei den Propheten, zumal
deren Verkiindigung durch die Uberlieferungen und sakralen Ordnungen Altisraels bestimmt ist.
Nachdem Authentizitit und zeitlicher Ansatz der fiir diese Frage relevanten Zeugnisse gekldrt sind
(S. 16-23), werden diese selbst in drei Teilen ausfiihrlich exegisiert. Teil I, die Zeugnisse vorklassischer
Propheten (Gad: 2. Sam. 24; Nathan: 2. Sam. 7; 12,1-14; Ahia von Silo: 1. Kon.11,19ff.); Teil II, die
Prophetie des 8. Jahrhunderts (Amos: 9,11-12; Jesaja: 7,1-17; 8,23-9,6; 11,1-9; 28,16.21; 29,1ff.;
22,9.22; 16,1-5; Micha: 5,1-5; 4,8); Teil III, die Prophetie des 7. und 6. Jahrhunderts (Jeremia:
21,1ff.; 30,8f.; 23,5f. u.a.; Ezechiel: 17,7ff.; 19,11f.; 17,22-24; 34,17ff.; 37,15 u.a; Deuterojesaja:
55,1-5).

Israel musste das Grossreich Davids theologisch bewiltigen und tat das auf Grund seiner
heilsgeschichtlichen Uberlieferungen, vor allem der mit der Bundeslade verbundenen Heilsvorstellun-
gen. Dabei spielte Nathan eine wesentliche Rolle (2. Sam. 7). Die Zurechnung Davids zur
Heilsgeschichte bedeutete seine Einbeziehung in bundestheologisches Denken, d.h. den Sinaibund und
seine Ordnungen. Mit der Ausrichtung des Konigs auf Jahwe bekam er einen Vasallenstatus, und es
wurde der Tendenz zu einer absoluten Monarchie entgegengewirkt. Die prophetische Uberlieferung hat
Sprach- und Vorstellungsformen dieser Davidbundkonzeption aufgenommen und so grundsitzlich
anerkannt. Prophetische Kritik an einzelnen Konigen, die sah, dass fiir sie der Davidbund nicht mehr
galt, weil sie den Sinaibund gebrochen hatten, bestritt nicht grundsitzlich die Kontinuitdt des
Davidbundes. Bei Deuterojesaja tritt an die Stelle der davidischen Dynastie die Gemeinde, an der sich
Jahwes Bundeswille und unverbriichliche Heilszusage erfillt.

Der Reichtum des gebotenen Materials und die Enge des Raumes verbietet es, auf einzelne
exegetische Fragen (z.B. die Auslegung von 2. Sam. 7 und sein Verhiltnis zu 23,1-5) einzugehen. Man
darf anerkennen, dass es gelungen ist, die Erscheinung des israelitischen Kdnigtums in seiner
Besonderheit zu erfassen, in den Rahmen israelitischer Gotteserkenntnis hineinzustellen und von dort
zu verstehen. Fragen darf man, ob der Bundesbegriff nicht manchmal zu eng formal gefasst ist. Selbst
wenn man, wie auch der Rezensent, in der Diskussion iiber den Bund eher konservativ denkt, muss
man sich doch bewusst sein, dass die Bundesformulierungen Ausdruck einer vor ihnen liegenden und
ausserhalb ihrer vorhandenen Gotteserfahrung ist, so dass es etwa schwer wird, die Rolle Nathans bei
dieser Konzeption zu bestimmen. Ebenso kann man auch Bedenken haben, von einem Vasallenver-
hiltnis zu sprechen. Trifft dieser aus den Suzerinititsvertrigen geformte Begriff wirklich das, was das
Alte Testament iiber die Stellung des Menschen, auch des Konigs zu Jahwe weiss? Fragen und
Uberlegungen dieser Art wollen aber nicht die Anerkennung dessen einschrinken, wie entschlossen,
mit guten Beobachtungen und Formulierungen, von Seybold das Neue des Konigtums Davids in die
ganze Lebendigkeit israelitischer Glaubens- und Gotteserfahrung hineingestellt worden ist.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

Moshe Weinfeld, Deuteronomy and the Deuteronomic School. Oxford, Clarendon, 1972. 467 S.

Im Deut. “sammelt sich, relativ spat, noch einmal gesichtet und theologisch gelidutert fast der
gesamte glaubensmaissige Besitz Israels” . .. “von ihm rechnet eine neue Epoche, man muss es als Mitte
des Alten Testaments bezeichnen” (v. Rad). Angesichts solcher geistigen Leistung und Konzentration
ist die These des Verfassers plausibel, dass das Deut. das Werk gelehrter Schreiber aus dem Kreis
Jerusalemer Weiser gewesen sei. Sehr gewissenhaft und sorgfiltig, immer interessant und anregend
entfaltet Weinfeld diese These an Hand des Deut. selbst, des deuteronomistischen Geschichtswerkes
und der Prosareden bei Jeremia, wobei diese in der weiteren Durchfihrung sehr zuriicktreten. Erwahnt
soll hierzu das abgewogene Urteil S. 159 werden, das Raum fiir die vom Verfasser freilich nicht



172 Rezensionen

gezogene Folgerung lidsst, dass Jeremia seinerseits in Vorstellungen lebte, die auch im Deut. ihren
Niederschlag fanden' .

Die Untersuchung selbst gliedert sich in drei Abschnitte. 1. Typologie der deuteronomischen
Komposition (S. 10-178): Die verschiedenen angewendeten Redeformen sind nur literarische
Komposition. Die Struktur des Deut. als Bundesformular verrit Vertrautheit mit der Vertragssprache,
besonders assyrischer Vertrage, die auf einen dem Hofe nahestehenden Schreiberstand weisen (wobei
zu fragen ist, ob damit nicht der Konformismus des Deut. iberschitzt wird). Die fiir Deut.
charakteristische Mischung von Bund und Gesetz ist schon in dem dem Deut. vorliegenden Material
begriindet. II. Demythologisierung und Sikularisierung (S. 191-243) befasst sich mit inhaltlichen
Fragen (Opfer und religiose Gaben; Feste; Konzept der Wohnung Gottes; Rein und Unrein; sikulare
Tendenzen). Sie werden auf dem Hintergrund priesterlicher Anweisungen beurteilt, wobei das
Verhiltnis von Deut. und P nicht ein Nach- sondern ein Miteinander darstellt, bei dem der
soziologische Unterschied wichtiger ist als der zeitliche Ansatz. Deut. setzt jedenfalls an allen Stellen P
voraus (nicht umgekehrt) und bemiiht sich, dessen Anthropomorphismen zu vergeistigen und zu
abstrahieren. Wozu freilich zu sagen wire, dass die Tatsache dlterer Materialien bei P unbestreitbar,
damit aber nichts iiber ihr Verstindnis dieser Materialien gesagt ist. So scheint eine Gegeniiberstellung
von deuteronomistischer Schem-Theologie und priesterlicher Kabod-Theologie im Sinne einer
Uberwindung ihres zu starken Anthropomorphismus nicht recht einleuchtend. Unter diesem
Gesichtspunkt werden dann auch die Vorstellungen von Rein und Unrein, die sdkularen Tendenzen in
Rechtsreform, Asylrecht, Kriegsgesetzen, den Vorstellungen von Siinde und Bestrafung dargestellt. III.
Deuteronomische und Weisheitsliteratur (S.244—319) sucht diese Ziige aus weisheitlichem Denken
herzuleiten. Es werden die weisheitlichen Unterstrémungen im Deut. und der deuteronomistischen
Literatur untersucht und das an den Themen Humanitédt, Lehrhaftigkeit, Lehre vom Lohn (dabei die
Theodizee) u.a. im einzelnen ausgefiihrt. Zwei Anhinge, A. Deuteronomische Phraseologie (besonders
hilfreich), B. Hosea und das Deuteronomium, bilden zusammen mit Glossarien und Indices den
Schluss.

Teil II und III kommt besonderes Gewicht zu, denn da hatte der Verfasser seine These zu
konkretisieren. Gewiss hat er viele wichtige und z.T. neue Gesichtspunkte zum Verstindnis des Deut.
beigetragen, aber manches bleibt doch in der Schwebe, und man hat bisweilen den Eindruck, dass die
These iiberdehnt werden muss. So erscheint mir die Sozial- und Familiengesetzgebung mit der
Kategorie “weisheitlich” nicht voll erfasst, auch ich kann z.B. die S. 283 gezogenen Folgerungen des
Verfassers nicht recht nachvollziehen.

Immer gewinnt bei sich entwickelnden Lebensformen der gebildete und geschulte Mensch an
Bedeutung. Auch fiir die Verfasser des Deut. ist von vornherein anzunehmen, dass sie als gebildete
Leute ihre, d.h. die Bildung ihrer Zeit, in den Dienst dessen stellten, was sie zu sagen hatten. Dann ist
aber die Frage ihres Verhiltnisses zur Weisheit und das Problem gegenseitiger Beeinflussung sehr
differenziert und nicht einseitig zugunsten weisheitlichen Denkens zu entscheiden (S.293f.). Die
Anschauungen des Deut. sind doch oft iiberraschend wenig progressiv (vgl. S. 291). Selbstverstiandlich
haben Weisheit und Prophetie im Grunde das gleiche Ziel und wollen ein rechtes Leben gewihrleisten.
Das bringt zunichst wohl Gemeinsamkeiten in Ausdriicken und Vorstellungen mit sich; aber schon die
Zusage des Landbesitzes als eines Gutes hat einen anderen Wurzelgrund als den der Weisheit.

Wie dem auch sei, fiir das rechte Verstindnis des Deut. hat Weinfeld viele neue und gute
Besinnungen beigebracht und damit die Forschung gefordert. Seiner Arbeit gebiihrt uneingeschrinkt
Anerkennung und Dank.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

Helga Weippert, Die Prosareden des Jeremiabuches. = Zeits. f. d. alttest. Wiss., Beih. 132. Berlin, de
Gruyter, 1973. VIII + 256 S. DM 88.—.

Es ist lebhaft zu begriissen, dass dem Buch des Propheten Jeremia in den vergangenen Jahren
erhohte Aufmerksamkeit geschenkt wurde. Leider entspricht die rege literarische Beschiftigung mit

I H Weippert, Die Prosareden des Jeremiabuches (1973).



Rezensionen 173

den Problemen, die die Person und die Zeit dieses Propheten stellen, nicht auch dem Interesse, das
ihnen im Rahmen von Vorlesungen und Ubungen entgegen gebracht wird. Es wiire zu wiinschen, dass
die Arbeit von H. Weippert Anregung dazu geben wiirde. Ansatzpunkte und Hinweise enthilt das Werk
in grosser Zahl.

Die Basler Dissertation aus dem Wintersemester 1970/71 untersucht nicht, wie der Titel erwarten
liesse, alle Prosareden des Jeremiabuches, sondern beschrinkt sich, wie in der Einleitung (S. 1-25)
sogleich angegeben, auf die Frage nach dem Zusammenhang zwischen Jeremia und dem Deuterono-
mium. Dass sich hinter den Beziehungen dieser beiden Pole zueinander gewichtige Probleme
verstecken, wird sofort scharf fixiert. Es geht nicht nur um die Frage der Abhingigkeit oder
Distanzierung, sondern vielmehr um die Authentizitit der Prosareden des Buches und damit im
Zusammenhang um die Eigenstindigkeit des Propheten und um die Komposition des Buches.

Die Verfasserin wihlt fiir ihre Untersuchung die sprachstatistische Methode (S. 21-25), wobei
allerdings sofort zustimmend festgehalten werden muss, dass es nie um eine einfache Auszahlung der
Worter geht, sondern stets um die Erfassung der gesamten Zusammenhinge sprachlicher (Wortfelder)
und inhaltlicher Art. In dusserst subtiler, aber auch besonnener und zuriickhaltender Weise werden die
ausgewihlten Texte untersucht. — In einem ersten Teil (S. 26—106) werden zusammenhingende Texte
untersucht: Jer. 7,1-15;18,1-12; 21,17 und 34,8-22.

Auf Einzelheiten soll hier nicht eingegangen werden. Das Resultat ist stets das gleiche: die Texte
beweisen die eigenstindigen Gedanken des Propheten und kénnen somit als authentisch gelten. Eine
Abhingigkeit vom deuteronomisch-deuteronomistischen Gedankengut ist nicht nachzuweisen, ja
vielmehr oft gerade eine Frontstellung dagegen festzustellen. — Dieses Ergebnis wird im zweiten Teil
(S.107-227) durch “Untersuchungen zum Sprachgebrauch der Prosareden’ untermauert. Hier
werden in folgenden Stellen formelhafte Wendungen untersucht: Jer. 27,10.14—16; 35,15; 34,17-20;
18,7—10 und 32,29b—32. Der Reichtum der Darlegungen kann nicht ausgebreitet werden. In dusserst
gewissenhafter Art geht Frau Weippert in den Aussagen nach und kommt zu schonen Ergebnissen. Die
differenzierten Resultate (vgl. besonders die Untersuchung iiber die Worttrias Pest-Hunger-Schwert,
S. 149-180) machen jedes Pauschalurteil beziiglich der hiufig postulierten Abhingigkeit des Prosastils
vom deuteronomistischen Gedankengut unmdoglich. Darin kann ohne Einschrinkung zugestimmt
werden. Dass solche Verbindungen im Jeremiabuche dennoch vorhanden sind, ist der Verfasserin
natiirlich nicht verborgen. Sie selbst weist auch darauf hin (S. 215ff.).

Ein Desiderium wire es, mehr iiber dieses Thema zu horen. Man wiirde sich auch wiinschen, noch
andere Texte neben den der Verfasserin fiir ihre These willkommenen behandelt zu sehen. Aber hier
liegen bereits Anstosse fiir eine fruchtbare Weiterarbeit vor. Das Hauptaugenmerk der vorliegenden
Arbeit war darauf gerichtet, die Unabhidngigkeit vom deuteronomistischen Gedankengut und damit die
Echtheit der behandelten jeremianischen Abschnitte zu beweisen, was ihr in sorgféltiger Durchfiihrung
gelungen ist’.

Georg Sauer, Wien

Morton Smith, Palestinian Parties and Politics that Shaped the Old Testament. New York, Columbia
Univ. Press, 1971. 348 S. $ 4.25,

Der Verfasser ist Professor fiir Geschichte des Alten Orients an der Columbia Universitit in New
York, einer der geist- und einflussreichsten Religionswissenschaftler Amerikas, ebenso bewundert als
Lehrer und Forscher wie gefiirchtet als Kritiker. Er wurde in Europa vor allem bekannt durch seine
urspriinglich hebriisch geschriebene Dissertation iiber “Tannaitic Parallels to the Gospels” (1951;

1" Nur zwei Druckfehler konnten festgestellt werden: S. 27, Anm. 4, Zeile 1 lies D statt G; S. 47,

Anm. 92, Zeile 1 lies fa statt h.



174 Rezensionen

21968), zahllose originelle und substantielle Zeitschriftenaufsitze und neuerdings zwei spektakulire
Biicher iiber ein neuentdecktes Markusevangelium: “The Secret Gospel” und “Clement of Alexandria
and a Secret Gospel of Mark™ (1973).

Im vorliegenden Werk bietet Morton Smith eine historische Untersuchung der Entstehung des
Alten Testaments, das nicht als willkiirliche Sammlung zufillig erhaltener Dokumente verstanden
werden konne, sondern nur als Parteimanifest, das aus bewusst gewihlten und iiberlieferten Schriften
zusammengestellt worden sei. Der Verfasser deckt auf, von welchen Gruppen und zu welchen Zwecken
die einzelnen Texte geschaffen und weitergegeben wurden. Das einleitende erste Kapitel, in dem die
Probleme und Methoden der alttestamentlichen Wissenschaft vorgefiihrt und die gesicherten
Hauptergebnisse der historisch-kritischen Erforschung des Alten Testaments zusammengefasst werden,
stellt programmatisch fest, die sogenannte hebriische Bibel, deren einzelne Biicher in der jetzigen
Gestalt alle aus der Zeit zwischen 500 und 100 v.C. stammten, sei zwar gegen Ende des
1. Jahrhunderts n.C. geschaffen worden, dahinter liege jedoch eine lange Reihe dlterer Sammlungen
verschiedener Parteidokumente. ‘““Wie die Analyse der Texte mit Traditionsgeschichte zu beginnen hat,
so muss die Traditionsgeschichte von Parteiengeschichte ausgehen” (S. 13). In den folgenden sechs
Kapiteln erklirt der Verfasser die gesamte Geschichte Israels als Kampf zweier Lager, zuerst zwischen
der “Jahwe-allein-Bewegung” und der synkretistischen Mehrheit des Volkes, dann zwischen den
“Separatisten” und den ‘“Assimilationisten”, das heisst zwischen solchen Judiern, die enge
Beziehungen mit den Nachbarvdlkern befiirworteten, und solchen, die sie ablehnten. Das Alte
Testament, typische Minorititsliteratur, erscheint als Kanon einer anfangs unbedeutenden, aber
schliesslich siegreichen Jahwistengruppe.

Man hat Smith vorgeworfen, er vereinfache die Tatbestinde iiber Gebiihr'. Die jidische Religion
lasse sich nicht einfach in zwei Richtungen einteilen, sondern weise ein breites Spektrum von
Positionen auf vom Synkretismus bis zur alleinigen Verehrung Jahwes. Dieser Vorwurf scheint mir
jedoch nicht gerechtfertigt. Smith geht zwar vom Schema zweier Parteien aus, modifiziert aber diese
Konstruktion dauernd so stark, dass als Ergebnis ein ausserordentlich differenziertes und doch immer
noch klares Bild der verschiedenen kulturellen, religiosen und politischen Entwicklungen heraus-
kommt. Dass alle Beobachtungen literarisch, archidologisch und epigraphisch aufs minuzidseste belegt
sind, versteht sich bei Morton Smith von selbst. Sein Buch sollte auf keinen Fall unberiicksichtigt
bleiben.

Felix Christ, Basel

Emil Schiirer, The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ (175 B.C.—A.D.135). A
New English Version Revised and Edited by G. & P. Vermes, F. Miller, and M. Black. 1. Edinburgh,
T. & T. Clark, 1973. XVII + 614 S. $ 10.00.

In der ersten Auflage kam Schiirers grossartige Geschichte des jidischen Volkes im Zeitalter Jesu
Christi 1885—91 bei T. & T. Clark in englischer Ubersetzung heraus. Die vorliegende Ubersetzung der
letzten Auflage wurde von H. H. Rowley vorgeschlagen und von Principal Black organisiert. Sie
umfasst auch eine griindliche Modernisierung der bibliographischen Angaben und Beriicksichtigung der
neuentdeckten Inschriften, Miinzen und Texte. Der sauber gedruckte Band wird fiir neue Generationen
von Historikern eine Fundgrube bilden.

Die historische Perspektive war bei Schiirer auf Paldstina beschrinkt, und er sah nicht die
Bezichungen zur Politik der Grossmichte. Innerhalb der gesetzten Grenzen hat er allerdings mit
unerhortem Fleiss das zugingliche Material gesichtet. Bei der Neubearbeitung wurde dieser enge
Rahmen beibehalten. Daher erfihrt der Leser kaum etwas von den aussen- und innenpolitischen
Umstinden, unter denen etwa Janndus seine Kriege fithrte oder die Juden und Christen zur Zeit der
Flavier lebten. In seiner Neutestamentlichen Zeitgeschichte (> 1968) hat sich der Rezensent bemiiht,
den Leser auf die politische und soziale Umgebung der Juden und Christen aufmerksam zu machen

1 A. Pietersma, Journ. Bibl. Lit. 91 (1972), S. 550—552.



Rezensionen 175

und die Betrachtung auf die Zeit der Apostelschiiller auszudehnen. Fiir diese Beziehungen zur
Weltgeschichte sollten die Neutestamentler mehr Verstindnis gewinnen. Leider ist auch die neue
Version von Schiirer eine materialreiche Lokalchronik geblieben, als solche aber von ausserordent-
lichem Wert.

Bo Reicke, Basel

Philon d’Alexandrie, De providentia I et II. Introduction, traduction et notes par Mireille Hadas-Lebel.
= Les oeuvres de Philon d’Alexandrie publiés par R. Arnaldez e.a.,35. Paris, Cerf, 1973. 375 S.
Fr. 92.—.

Die stoisch orientierte Studie Philos iiber die Vorsehung ist vollstindig nur auf Armenisch erhalten.
Sie wurde 1822 vom gelehrten Mechitaristen Aucher ins Lateinische iibersetzt. Frau Hadas-Lebel hat
Auchers schwer zugingliche, aber noch unentbehrliche Ubersetzung verdienstlich ins Franzdsische
iibertragen. Wertvoll ist auch die Einleitung, die neben verschiedenen Informationen eine Analyse der
philosophiegeschichtlichen Stellung des Traktats bringt.

Bo Reicke, Basel

Hugo Odeberg, 3 Enoch or the Hebrew Book of Enoch. Ed. and transl. for the First Time with
Introduction, Commentary and Critical Notes, (First printed 1928.) 2nd ed. Prolegomenon by
Jonas C. Greenfield. New York, Ktav, 1973, XLVII + 179 + 75 (Hebr.) + 36 S. § 22.50.

Die sog. Henochbiicher sind jiidische Apokalypsen, in denen Henoch eine Rolle spielt. R. H. Charles
nannte das dthiopisch aufbewahrte Henochbuch 1. Hen., das slawonisch erhaltene 2.Hen., und als
Schiiller von G. H. Box in London fiihrte Odeberg fiir das hebriische Sepher ha Hekalot die
Bezeichnung 3. Hen. ein. Er dachte an einen Ursprung zwischen 200 und 400 n.Chr. im
Sassanidenreich (S. 38). Greenfield schildert in einer langen Einleitung die moderne Entwicklung der
Henochforschung und die abweichende Beurteilung des 3. Hen. durch G. Scholem und seine
Nachfolger. Das hat wohl Interesse, aber manche Formulierung wirft iiber die Pionierleistung
Odebergs, des neulich verstorbenen Neutestamentlers in Lund, ein schiefes Licht.

Bo Reicke, Basel

C. K. Barrett, New Testament Essays. London, S.P.C.K., 1972. 159 S. £ 2.50.

Das Bindchen vereinigt neun Aufsitze aus den letzten Jahren. Kapitel 1 klidrt das Verhiltnis von
Kirche und Staat im Neuen Testament. Kapitel 2 bietet “eine Anregung zur Deutung” des “Losegelds
fur viele” (Mark. 10,45): “Wenn Jesus auch nicht sagte: Ich bin (oder: meine Seele ist) eine kappara
fir ganz Israel, so handelte er doch in diesem Sinn. Und dieser Dienst an seinem Volk bewirkte und
deutete zugleich seinen Tod” (S.25). Im 3. Aufsatz interpretiert Barrett das Verhiltnis von
Johannes-Prolog und Evangelium als Verhiltnis zwischen dem ‘“‘Dass” und dem “Was” der Geschichte
Jesu. “Der Prolog gehort notwendig zum Evangelium und umgekehrt. Die Geschichte legt die
Theologie und die Theologie die Geschichte aus™ (S. 48). Anhand von Joh. 6 bestimmt der 4. Aufsatz
die Spannung zwischen gegenwirtiger und zukiinftiger Eschatologie als dialektisch, d.h. “dialogisch™
(S. 66). Nr. 5—7 befassen sich mit der Apostelgeschichte: “Wir diirfen Lukas nicht als Schliissel zu
Paulus, aber Paulus als Schliissel zu Lukas verwenden’ (S. 115). Die 8. Arbeit analysiert Rém. 1,16
und die letzte zeigt dogmatisch auf, warum und wie Wissenschaft und Glaube des Exegeten
zusammengehoren.

Felix Christ, Basel



176 Rezensionen

Santos Sabugal, Christos. Investigacion exegética sobre la cristologia joannea. Barcelona, Herder, 1972.
XXXI +565 pp.

Trois grandes parties composent cette somme sur le titre Christos dans la théologie johannique
(évangile et lettres); deux appendices y sont adjointes, concernant le méme titre dans I’Apocalypse
(pp. 447-465), dans les péres apostoliques et les apologistes grecs, surtout Justin (pp. 466-480); ony
trouve également des index abondants (citations bibliques, juives, de la littérature apochryphe
chrétienne, de la littérature patristique pp.483—550; auteurs moderns pp. 551-59; systématique
pp. 561-565) et une bonne bibliographie (pp. VII-XXXI). Aprés une introduction dans laquelle
Sabugal montre ses intentions et la necessité du travail qu’il a entrepris et conduit a terme (pp. 3—11),
une premiére partie situe l'arriére-plan qui permet de mieux comprendre la littérature johannique:
examen du titre Mashiah dans la littérature vétérotestamentaire (pp. 15—25) et dans la littérature juive
(apochryphes, littérature qumranienne, judaisme rabinique: pp.26—65); ensuite examen du titre
Christos dans les Synoptiques et dans les Actes (pp. 66—134); enfin examen de la littérature
paulinienne, pseudo-paulinienne et des épitres catholiques (pp. 136—-149). La deuxiéme partie peut
s’appliquer & une analyse ponctuelle et détaillée des différents textes johanniques ol Christos est
employé (ou non) comme titre christologique (ou comme simple dénomination). Sabugal examine
ainsi six groupements de textes: Jn. 1,20. 25. 41 et 3,28 (pp. 155-205); 4.25. 29 (pp. 207-233);
7,1-11,54 (pp. 234-352); 12,34 (pp. 354-362); 20,30-31 (pp. 363—373); dans les épitres
(pp. 376—-386; a noter un paralléle intéressant entre les données de I'Evangile et des lettres dites
johanniques: pp. 386—390). La troisiéme partie tire les conséquences de ces analyses trés fouillées en
nous présentant la christologie johannique a la lumiére du titre Christos: trois directions sont
exploitées: relevance christologique du titre Christos dans la littérature dite johannique
(pp. 393—-407); relation entre la christologie johannique et celle préannoncée dans I’Ancien
Testament, ou la rélecture johannique de I’Ancien Testament sur un sujet particulier au niveau
original, au niveau pré-rédactionnel, au niveau rédactionnel (pp. 408 —-421); la christologie johannique
et la christologie néotestamentaire: Jean, la littérature paulinienne, pseudo-paulinienne et les épitres
catholiques (pp. 422—424); Jean, les Synoptiques et les Actes (pp. 425—444). Une conclusion résume
le chemin parcouru (pp.444-—-446). Sabugal est a son premier travail d’envergure. I1 montre qu’il
connait son métier d’exégéte et de théologien; il se montre attentif a I’histoire de la théologie des
premiers siecles. On peut regretter certaines prolixités dans ce livre, qui évidemment est redevable a
une longue recherche autrui comme le montre Sabugal dans ses notes. On peut également ne pas
partager toutes les solutions de Plauteur dans la deuxiéme partie. Mais les résultats finals sont
convaincants et rendent ce travail fort utile, grice a sa minuticuse érudition et a ses ouvertures.

Aldo Moda, Jérusalem

Johannes Beutler, Martyria. Traditionsgeschichtliche Untersuchungen zum Zeugnisthema bei Johan-
nes. = Frankf. Theol. Stud. 10. Frankfurt, J. Knecht, 1972. 398 p. DM 48.—.

Beutler begins this work with a long survey of the commentaries and recent monographs on the
role of witness in the Gospel and First Epistle of John. In this chapter he shows that he has a broad
grasp of the literature in Johannine studies. This depth of research is characteristic of the entire work.

The book is divided into two parts. As it represents traditionsgeschichtliche study Beutler feels it
vital to explore the basic concept in the sources from which the author could have drawn. He explores
the realm of Greek literature and philosophy. He then proceeds to discuss the role of witness in the
Old Testament, Jewish interbiblical literature and later syncretic Jewish writings. The final chapter of
this first part deals with early Christian writings. Emphasis is given to forensic uses especially as they
are joined with concepts of revelation.

The second part of the book deals with witness in the Johannine literature. After exploring the
Johannine uses of witness Beutler moves to discuss the seven witnesses to Christ. The uniqueness of
this work is then shown as he proceeds to explore the traditionsgeschichtliche background of each.



Rezensionen 177

The difficulty of this task leads him to other New Testament literature, especially the synoptics and
Hebrews or to Jewish sources to show the development of the tradition. After exploring these
witnesses to Christ he explores the role of Christ as a witness to the divine revelation in much the same
way.

The final chapter attempts to use this basis to determine the Sitz im Leben of the Gospel. This
begins with a survey of the recent developments in this area. The author takes the position that the
Gospel of John reveals a Sitz im Leben where the Johannine church is struggling with the Jewish
synagogue. The tenuous nature of the struggle for Sitz im Leben is shown. Any author who attempts
to delineate between the setting as it is found in the church and the setting of the events in Jesus’ day
must struggle with the fact that Jesus also lived in a Jewish environment struggling with the Jewish
authorities. The separation of one struggle from the other is not easy and often attempts are not the
most rewarding. It is striking how many important elements in the research, e. g. Qumran and the
apocalyptic, must fade from view when one tries to separate background from Sitz im Leben.

The general conclusion of the author points us to a forensic use of the term witness in the Gospel
of John as a part of a great trial between God and the world, between Jesus and the Jews. The latter
half of this book will prove most rewarding for any serious student of the Gospel of John. It is a work
well done.

David W. Wead, Johnson City, Tennessee

Karl Kupisch, Kirchengeschichte, 1. Von den Anfingen bis zu Karl dem Grossen. = Urban-Taschen-
biicher, 168. Stuttgart, Kohlhammer, 1973. 157 S.

Der bekannte Berliner Historiker berichtet gemiitlich, liebevoll und humorvoll iiber die Schicksale
der Christenheit in der Antike und im frilhen Mittelalter. Wohltuend ist die Absage theologischer
Luftspriinge zugunsten einer Konzentration auf empirische Verhdltnisse (S.9). Die eingehenden
Schilderungen der Politik des Konstantin (S. 62—79) und des Justinian (S. 130—-138) sind gute
Beispiele fiir den Realismus des Verfassers.

Bo Reicke, Basel

Gérassime Zaphiris, Le texte de I’Evangile selon saint Matthieu d’aprés les citations de Clément
d’Alexandrie comparées aux citations des péres et des théologiens grecs du lle au XVe siécle.
Gembloux, Duculot, 1970. VIII + 1127 S.

Diese umfangreiche Studie ist ein weiteres Zeugnis fiir das gegenwirtige Interesse an den
neutestamentlichen Zitaten bei Clemens von Alexandrien (+ vor 215). Wiahrend der rOmisch-
katholische Forscher M. Mees die Clemens-Zitate aus dem gesamten N.T, darbietet', bringt der
orthodoxe Theologe G. Zaphiris nur die Clemens-Zitate aus dem Matthiausevangelium, stellt sie aber
den entsprechenden Zitaten der spiteren griechischen Viter und Theologen bis in die Zeit des
Untergangs von Byzanz gegeniiber. Dadurch entsteht am Beispiel des Matthiusevangeliums ein
plastisches Bild neutestamentlicher Textiiberlieferung. — Eine kurze Einleitung (S. 1{f.) orientiert iiber
Beweggriinde, Zielsetzung und Methode des Unternehmens. Ein erster Teil (S. 73ff.) bringt die
Matth.-Zitate bei Clemens, ein zweiter Teil (S. 161ff.) die Matth.-Texte in der handschriftlichen
Uberlieferung und in der altkirchlichen, speziell ostkirchlichen Literatur. In seinen Schlussfolgerungen
(S. 9191f.) kommt Zaphiris zu folgenden Ergebnissen: 1. Clemens von Alexandrien ist der Reprisen-
tant der katechetischen und kultischen Uberlieferung des neutestamentlichen Textes, und zwar des
romisch-dgy ptischen Mischtextes. 2. Clemens vertritt auch die handschriftliche Uberlieferung, wobei
aber der Mischtext die Prioritidt behialt. 3. Von den Clemens eigenen Lesarten bezeugen die einen das
Vorhandensein eines pastoralen Logienstromes; die andern sind Hinweise auf den kirchlichen

1" Die Zitate aus dem N.T. bei Clemens von Alexandrien (1970); Besprechung in Theol. Zeits. 28

(1972), S. 286f.



178 , Rezensionen

Gebrauch des neutestamentlichen Textes. — Im ibrigen ist das Buch ausgestattet mit einer
ausfiihrlichen Bibliographie (S. 9ff.), einem umfangreichen Abkiirzungsverzeichnis (S. 43ff.) und einem
alles Wiinschenswerte aufschliisselnden Index (S. 937ff.). Es stellt ein sehr brauchbares Arbeitsin-
strument fiir den Neutestamentler und Patristiker dar.

Martin Kiinzi, Bleienbach, Kt. Bern

Adolf Martin Ritter, Charisma im Verstindnis des Johannes Chrysostomos und seiner Zeit. Ein Beitrag
zur Erforschung der griechisch-orientalischen Ekklesiologie in der Frithzeit der Reichskirche. =
Forsch. z. Kirchen- u. Dogmengesch., 25. Gottingen, Vanderhoeck, 1972. 232 S. DM 48.—.

I est a la fois stimulant et dangereux d’analyser un théme valorisé par I'actualité. A. M. Ritter, en
étudiant la conception du charisme chez Jean Chrysostome en premier lieu mais également chez ses
contemporains Théodore de Mopsueste, Théodore de Cyr et Cyrille d’Alexandrie, en a bien
conscience, dans sa thése d’agrégation. La majeure partie de I’étude est consacrée a Jean Chrysostome.
L'évéque de Constantinople distingue les formes extraordinaires des dons rencontrées dans la
communauté de Corinthe, liées aux origines et a ’évangélisation apostoliques, définitivement révolues,
et les formes ordinaires et actuelles, qui se manifestent dans I’Eglise et qui en sont le ferment et la
dynamique. Les charismes sont I'action et la présence de I’Esprit dans PEglise: “‘sans I’Esprit il n’est
point d’Eglise”. Les charismes sont liés a lextension de I’Eglise par I’évangélisation et a sa
sanctification par la vie évangélique et monastique. L’auteur montre bien comme Jean Chrysostome,
éclairé par la vie pastorale, conditionné d’abord par une spiritualité ascétique, finit par mieux
concevoir la valeur sanctificatrice du mariage et d’une ‘“diaconie” de la charité, au service de la
communauté.

Loin d’opposer, comme nos contemporains ont trop tendence a le faire, institution et charisme,
Jean Chrysostome, parce que les ministéres viennent de I'Esprit, les congoit comme service de la
communauté, La comparaison avec les évéques de son temps montre toute I'originalité et la richesse de
la pensée de Jean Chrysostome et son apport a une ecclésiologie solidement élaborée, qui éclaire notre
recherche d’aujourd’hui.

Adalbert Hamman, Besangon

Theofried Baumeister, Martyr Invictus. Der Martyrer als Sinnbild der Erlosung in der Legende und im
Kult der friihen koptischen Kirche. Zur Kontinuitit des dgyptischen Denkens. = Forsch. z.
Volkskunde, 46. Miinster, Regensberg, 1972. 219 S. DM 50.—

Es handelt sich um eine von den Professoren B. Kotting und M. Krause angeregte und betreute,
vom Fachbereich Katholische Theologie der Universitit Miinster i. Westf. im Wintersemester 1970/71
angenommene Dissertation. Der Verfasser konzentriert sich — gemiss dem Untertitel — auf das
koptische Material; um dieses Material richtig einordnen zu konnen, hat er aber die Miihe nicht
gescheut, sich einerseits in die martyrologische Literatur iiberhaupt einzuarbeiten und andererseits
speziell die dgyptische Kultur- und Religionsgeschichte genau zu studieren. Dadurch ist das Buch, weit
iiber sein eigentliches Thema hinaus, zu einer reichhaltigen Informationsquelle iiber die verschiedensten
Fragen geworden.

Eine knapp gehaltene, sich auf das Wesentliche beschrinkende Einleitung “Geschichte und Stand
der Legendenforschung™ (S. 11-31) orientiert gut iiber die wichtigsten Phasen der Legendenforschung
namentlich im 20. Jahrhundert, wobei die ganze Vielschichtigkeit des Problems sichtbar wird; um
Legenden- und Motivgeschichte bemiihen sich denn auch Philologen, Theologen, Religionsgeschichtler,
Ethnologen.

Ein erstes Kapitel “Ursprung und Bedeutung des Martyrerbildes der Legende™ (S. 32—50) hebt die
drei Kriifte hervor, die wesentlich zur Prigung des christlichen Martyrerbildes beigetragen haben: in
den jiidischen Martyrererzihlungen seit der Makkabierzeit herrscht die Tendenz vor, “den fiir Gott
erlittenen Tod nicht als Scheitern, sondern als Sieg zu beschreiben” (8. 37); in den christlichen



Rezensionen 179

Martyriumsberichten wird der gleiche Gedanke im Lichte der Nachfolge Christi gesehen (im Martyrer
ist Christus prdsent, in seinem Leiden wird Christus verherrlicht); dazu gesellt sich der griechisch-
hellenistische Topos vom heroisch iiberhdhten gdttlichen Menschen, in dem Wunderkrifte wirksam
werden.

Zum eigentlich dgyptischen Bereich leitet das zweite Kapitel ‘“Die Martyrerverehrung in Agypten”
(S. 51-86) iiber. Um diese zu verstehen, muss zuerst allgemein vom dgyptischen Totenkult gesprochen
werden. Es ldsst sich eine ununterbrochene Kontinuitit vom alten bis zum koptischen Agypten
aufweisen. Das hervorstechendste Merkmal ist die Mumifizierung des Toten, die auch von den Christen
als selbstverstindlicher Brauch weitergefiihrt wurde. Dazu pflegte man sich jahrlich zu Totenmahl-
zeiten zu versammeln, sei es kollektiv (Altidgypten), sei es privat (griechisch-hellenistisches und
koptisches Agypten). Auch Grabbeigaben (besonders Spriiche als Ratgeber im Jenseits) und Lichtriten
sind in allen Epochen traditionell. Dasselbe ldsst sich speziell hinsichtlich der Martyrerverehrung
beobachten: schon von den Meletianern (cf. die Polemik des Athanasius im 41. Osterbrief) wird die,
auf populires Brauchtum zuriickgreifende, Zurschaustellung der Mumien der Martyrer berichtet. Im
6. Jahrhundert muss — trotz des Einspruches von Schenute — ein ganzes Netz von Martyrerheilig-
timern und -wallfahrtsorten im koptischen Agypten bestanden haben.

Wichtig ist die Feststellung, dass mit den Brauchen auch die entsprechenden Vorstellungen
iibernommen wurden: fiir den Agypter ist Verwesung oder Schiidigung des Korpers nach dem Tode
gleichbedeutend mit Annihilation. Darum die Mumifizierung, darum die Angst vor den leiblichen
Gefahren, die dem Toten auf seiner Reise im Jenseits drohen (cf. auch die christlichen dgyptischen
Hades- und Himmelsreiseschilderungen; hier spielt natiirlich auch gnostischer Einfluss hinein). Der
koptische Christ glaubt an die Auferstehung des intakten Leibes. In diesem allgemeinen Rahmen
miissen die dgyptischen Martyrerlegenden gesehen werden. Der Martyrer wird zum Sinnbild der so
verstandenen Erlosung. Das zeigt Baumeister im 3. und 4. Kapitel.

Das dritte Kapitel “Die koptischen Martyrerlegenden” (S. 87—148) bietet, von Delehaye u.a.
ausgehend, den Katalog der wichtigsten in koptischer Sprache erhaltenen und bereits edierten
Martyrerlegenden. Der Verfasser sichtet das Material, indem er zuerst kurz die auslindischen
Martyrerlegenden, sowie die Viten oder “Vorgeschichten™ der einheimischen Martyrer behandelt und
dann, nach Heiligennamen alphabetisch geordnet, die Legenden folgen ldsst, die er als zum
“koptischen Konsens” gehorig betrachtet, d.h. die nach einem feststehenden, immer wiederkehrenden
Schema die einzelnen Phasen des Martyriums schildern; den Abschluss bilden die Ausnahmen, ndmlich
Martyrien, die nicht direkt mit dem koptischen Konsens in Verbindung gebracht werden konnen. Die
markanten Ziige der Legenden des koptischen Konsenses sind folgende: Engel (besonders Michael und
Gabriel) oder auch Christus selbst treten hidufig auf, um dem Martyrer Offenbarungen und
Verheissungen, vor allem aber Beistand in seinem Leiden zu geben. Der Martyrer zeigt sich oft selbst
an und wird dann vor dem heidnischen Statthalter verhdrt. In mehreren Folgen wird er gemartert, aber
jedesmal wird sein Korper daraufhin wunderbarerweise wieder vollig hergestellt (besonders haufig
werden die hervortretenden Eingeweide vom Engel wieder in die Bauchhohle gesteckt, oder die
ausgestochenen Augen werden wieder eingesetzt, oder die abgezogene Kopfhaut wird wieder
aufgestiilpt). Das fiihrt natiirlich zu Massenbekehrungen der heidnischen Augenzeugen. Schliesslich
muss der Martyrer aber doch sterben; sein einbalsamierter Korper wird freilich fiir viele, die zum
Heiligtum wallfahren, wo er deponiert ist, zum heilbringenden Segen.

Die koptischen Martyrerlegenden sind also im eigentlichen Sinn Kultitiologien; sie versinnbild-
lichen in massiver Weise (besonders durch ihre gehduften Wiederherstellungs- und Rettungsszenen) die
Hoffnung des dgyptischen Christen auf das unzerstorbare Leben.

Das vierte Kapitel “Griechischer Ursprung und koptische Rezeption der Legenden vom
unzerstorbaren Leben” (S. 149-184) versucht noch die unmittelbare Vorgeschichte der Legenden des
koptischen Konsenses zu durchleuchten. Es ist den (vermutlich in Alexandrien entstandenen)
griechisch geschriebenen dgyptischen Martyrerlegenden gewidmet, die z.T. schon dem Legendenkreis
des koptischen Konsenses dhneln. Da besonders die Georgslegende sehr viel Ahnlichkeit zum
koptischen Konsens aufweist, fragt sich Baumeister im Anschluss an Friedrich, Krumbacher und
Delehaye, ob sie nicht dgyptischen Ursprungs sein konnte; er mochte sie mit den Meletianern in
Verbindung bringen. Ein Vergleich zwischen dem Paphnutiusmartyrium, das von der Georgslegende



180 Rezensionen

abhingig zu sein scheint, und der Passion des Anub, die schon ganz dem koptischen Konsens zugehort,
zeigt nach Baumeister, dass hier eine schrittweise Rezeption des griechischen Modells, sozusagen eine
Koptisierung des Gedankenguts stattgefunden hat. Es fragt sich allerdings, ob wir iiberhaupt noch von
einer “Rezeption” sprechen miissen, da doch auch die griechisch geschriebenen Martyrerlegenden (und
also eventuell auch die Georgslegende) von dgyptischen Christen verfasst worden sind. Die Legenden
vom unzerstorbaren Leben konnten also sehr wohl ein dgyptisches Eigengewichs sein. Das Studium
jiidischer Heiligenlegenden, die sich auf Agypten beziehen, z.B. auf das sagenumwobene Jeremiagrab,
diirften iibrigens zu einem dhnlichen Ergebnis fiihren.

Wie dem auch sei, das Buch von Baumeister, das ja nicht behauptet, in allen Fragen, wie etwa der
gerade angeschnittenen, das letzte Wort gesprochen zu haben, ist durch seine einleuchtende
Grundthese und die mit viel Einfihlungsvermdgen und wissenschaftlicher Zuverlassigkeit ausgebreitete
Dokumentation eine sehr anregende und beachtliche Leistung. Es sei noch speziell auf die reichhaltige
Bibliographie (S. 185—-205) und die niitzlichen Indices (S.207-219: Moderne Autoren, Index
Sanctorum, Stellenregister, Sachregister) hingewiesen.

Willy Rordorf, Neuchitel

Armin-Ernst Buchrucker, Wort, Kirche und Abendmahl bei Luther. Bremen, Stelten, 1972. 269 S.
DM. 38.—.

Die Habilitationsschrift des jetzt an der Frankfurter Universitat tatigen Professors behandelt zwei
Themenkreise: Luthers Auffassung von der Kirche als Gemeine der Heiligen, und Abendmahl und
Kirche in ihrer Beziehung aufeinander. Auf S. 56 gehen “Vorfragen” ein auf das “Verbum Dei”, die
Heil. Schrift, Scriptura sacra und viva vox Evangelii, Luthers Schriftkritik (Gesetz und Evangelium),
Wort Gottes und Glaube. Durchgehend fallen auf eine hervorragende Lutherkenntnis und eine grosse
Literaturbeherrschung. Stets hat der Verfasser den ganzen Luther im Auge. Er lehnt es ab und
vermeidet es tatsichlich auch, seine Gedanken in Luther hineinzulesen, auf Auswahlzitaten
aufzubauen und einzelne Zitate absolut zu setzen. Mit der Lutherforschung wird eine stindige und
umfassende Auseinandersetzung gefiihrt.

Teil I bringt eine Durchsicht der vorfindlichen Darstellungen der Ecclesiologie Luthers aus den
letzten 100 Jahren, stellt die kirchenbildende Kraft des Wortes dar (auch “reine Lehre” und ‘““falsche
Lehre”) und erortert die Kirche als Gemeine der Heiligen und als “Leib Christi”. Ein Abschnitt iiber
die Kirche in der Welt fiihrt zu einer wichtigen Abhandlung De vera unitate ecclesiae. Der Verfasser
weiss, dass es eine Vorgegebenheit der Einheit gibt, dass die wahre Einheit nicht auf dem Wege der
Addition zu gewinnen ist, dass ‘“‘die eine Kirche Jesu Christi nicht gespalten werden kann”.
“Spaltungen entstehen im Grunde immer durch verkehrte Arten der Sichtbarmachung der Einheit der
Kirche.” Einer wieder herzustellenden Kirchengemeinschaft hat nach Luther ein Lehrgesprich
vorherzugehen, wobei es zu keinem unwahren Vergleich und zu mehrdeutigen Definitionen (die man
“hin und wieder deuten” kann) kommen darf.

In Teil II liest man: “Auch die Abendmahlstheologie Luthers ist Theologie des Wortes.”” Fir Luther
ergibt sich die Realprisenz aus der Inkarnation. Den gerade fiir die heutigen theologischen Vorginge
ertragreich-wichtigen Inhalt des Buches einigermassen aufzuzeigen, heisst nach dem Worte eines
indischen Mystikers, “mit dem Strohhalm in der Hand ein Meer zu durchschreiten”. Wird man der
aktuellen Feststellung widersprechen: “Weil fiir uns die Gemeinschaft mit Gott ausserhalb von Wort,
miindlichem Predigtamt, Taufe und Abendmahl — also der Kirche in ihrer Geschichtwerdung — nicht
moglich ist, gibt es keine Gemeinschaft mit Gott ohne die Kirche und ausserhalb der Kirchen?

Der letzte Abschnitt ergeht iiber “Abendmahlsverweigerung und Abendmahlsverzicht”. — Dazu
wird Luther gehort, der sich in starker Form dazu gedussert hat, u.a. in einem wenig beachteten Brief
an die Frankfurter von 1533.

Der Rezensent ist sicher, dass der Verfasser eine gute, saubere Forschungsarbeit geleistet hat, die
der Beachtung in Fachkreisen wie auch fiir die heute im Gange befindlichen Einigungsbemiihungen
gewiss sein darf.

Arno Lehmann, Halle



Rezensionen 181

Pierre Janton, Concept et sentiment de l'église chez John Knox, le réformateur écossais. = Fac. d.
Lettres de I’'Univ. de Clermont-Ferrand, 2, 23. Paris, Presses Univ. de France, 1972. 209 S. Fr. 38.—

C’est dans sa controverse avec le jésuite Tyrie que Knox expose son concept de I'église. Le jésuite
congoit I’église comme un ensemble continu de ministéres et d’institutions, un objet visible toujours
semblable a lui-méme dans le temps. Pour Knox aussi, ’église est un objet visible dont les marques sont
la prédication, les sacrements et la discipline; mais ce qui la constitue en église chrétienne, ce ne sont
pas les institutions, c’est la foi qui la lie a son chef et la vie qui, du chef, pénétre les fidéles. Les
institutions peuvent changer, ce qui demeure c’est la foi des apOtres.

Le sentiment qui attache Knox a son église est celui d’'une communauté de destin. Knox, persécuté,
prisonnier, galérien, se sait aussi élu de Dieu, pardonné, participant a la vie de Christ, 4 sa victoire. Le
petit troupeau dont il est le pasteur est, lui aussi, persécuté, souffrant et a la fois, objet des graces de
Dieu qui assurent sa victoire sur le monde.

L’auteur, psychologue autant que théologien, s’essaie a une psychanalyse de Knox a partir de ses
écrits. Sans nous convaincre toujours, ses notations sont parfois éclairantes. Ainsi lorsqu’il souligne
Iimportance de la doctrine de la prédestination pour un fidéle, ou un petit troupeau, sans cesse en
butte aux humiliations, aux échecs, et par 1la menacé de névrose. S’il peut dominer ses faiblesses et ses
souffrances en s’appuyant sur le décret divin qui assure son salut final, il gardera son équilibre.
P. Janton appelle ce processus une fuite dans I'imaginaire (p. 86). Mais, fuir dans I'imaginaire, n’est-ce
pas le premier symptdme de la névrose plutdt que son reméde?

Jean-Daniel Burger, Neuchatel

Viggo Norskov Olsen, John Foxe and the Elizabethan Church. Berkeley, Univ. of Calif. Press, 1973.
XII+2648S8.%11.50.

Der Einfluss des Martyrologen John Foxe auf das Geschichts- und Selbstverstindnis des englischen
Protestantismus hat weit iiber die elisabethanische Epoche hinaus angehalten und viele Zeugnisse auch
in den britischen Kolonien Nordamerikas gefunden. Er geht aus von den “Acts and Monuments”, von
jenem magnum opus, dessen erste Editionen (noch in lateinischer Fassung) um 1554 und 1559 in
Strassburg und Basel erschienen sind und das unter der Bezeichnung ‘“‘Book of Martyrs” seit seiner
Londoner Ausgabe von 1563 im englischen Sprachbereich zu einem der neben der Bibel am weitesten
verbreiteten Biicher wurde. Die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit den Ideen und Wirkungen
des John Foxe hat sich bis in die neueste Zeit hinein fast ausschliesslich mit diesem Werk beschiftigt
und ist deshalb recht einseitig geblieben.

Im Bewusstsein dieser Tatsache hat der dinisch-amerikanische Kirchenhistoriker Olsen seine
Untersuchung auf das gesamte Oecuvre des elisabethanischen Theologen und Geschichtsschreibers
ausgedehnt. Er hat auch die Streitschriften, Predigten und Briefe Foxes studiert und dadurch eine seit
langem erwiinschte Horizonterweiterung vorgenommen. Von besonderem Interesse sind die zahl-
reichen Vergleiche der Aussagen Foxes mit denjenigen seiner bedeutenden englischen Zeitgenossen. Sie
erweisen ihn als Vertreter des gemaissigten Frithpuritanismus und stellen ihn an die Seite von Mannern
wie Thomas Sampson und Laurence Humphrey, die gleich ihm mit vielen anderen ‘““Marian Exiles” von
1553 bis 1559 in der Schweiz und in Deutschland Zuflucht fanden, um nach der Thronbesteigung
Elisabeths I. die englische Reformation wiederum mit neuen Impulsen zu bereichern.

Die Arbeit Olsens diirfte ihrer Anlage und Fragestellung nach in erster Linie fiir die Theologie- und
Dogmenhistoriker ergiebig sein. Sie beginnt mit einer lingeren Einleitung, die die Biographie Foxes
umreisst, seine Bedeutung als protestantischer Historiograph darlegt und auch einen Blick auf das
Urteil wirft, das die Nachwelt iiber ihn gefdllt hat. Die einzelnen Kapitel kommentieren sodann seine
theologischen Ideen nach den Gesichtspunkten, die bei reformationsgeschichtlichen ““case studies™
immer sinnvoll sind. Der Verfasser fragt nach Foxes Konzeptionen von der Kirche in der Geschichte,
von der Natur der Kirche, von den ‘“‘notae ecclesiae’’, vom Predigtamt, vom Verhiltnis zwischen Kirche
und Staat und von der religidsen Toleranz. Dabei werden viele Einflusslinien freigelegt, und Foxe



182 Rezensionen

erscheint als ein zwar dusserst belesener und gelehrter, aber doch nicht als ein besonders origineller
theologischer Denker. Man ist dankbar fir die Hinweise auf seine Rezeption der Werke der
Kirchenviter und auf seine Abhdngigkeit von Eusebius, deren Demonstration anhand mehrerer Zitate
iiberzeugend gelingt. Im Abschnitt iiber das Predigtamt erscheint er als aktiver und wirkungsvoller
Seelsorger, im Kapitel iiber Kirche und Staat als iiberzeugter Vertreter des anglikanischen Ideals, in
demjenigen iiber die Toleranz als geistiger Nachfolger des Erasmus.

Gerade in diesem letztgenannten Themenbereich bleibt nun aber doch noch manche Frage offen.
Dass Foxe nach Basel kam, weil hier die Tradition des christlichen Humanismus lebendiger war als in
anderen Zentren der Reformation, ldsst sich in der allgemeinen Form, wie das hier versucht wird, nicht
beweisen. Viel plausibler wire der Hinweis auf die konkreten Moglichkeiten der Beschiftigung in einer
Buchdruckerei gewesen. Hiefiir fehlt es nicht an dokumentarischen Aussagen, und diese treffen
bekanntlich keineswegs nur auf den Verfasser der Acts and Monuments zu. Uber Foxes Titigkeit in
der Offizin des Johannes Oporin teilt Olsen nichts mit, obwohl es sich hier eigentlich aufgedringt
hiitte, die kurz angeschnittene Frage nach den Beziehungen des englischen Refugianten zu Castellio
niaher zu untersuchen. Man weiss, dass sich der savoyische Humanist und Toleranzverteidiger stets um
Kontakte zum protestantischen England bemiiht hat. Auch hitte man gerne etwas vernommen iiber die
auffallende, aber ebenfalls unerwihnte, Tatsache, dass sich sowohl Castellio als auch Foxe im gleichen
Jahre 1554 in Widmungsepisteln an den Herzog Christoph von Wiirttemberg wandten (Vorreden zu De
haereticis und zur Erstausgabe der Martyrologie). Im Bereich der “‘radikalen Reformation’ hat es der
Verfasser am notigen Studium der Sekundirliteratur fehlen lassen. Mit Ausnahme der bekannten
Gesamtdarstellung von George H. Williams wird die neuere Forschung kaum beriicksichtigt. Dass bei
der Besprechung der Ideen Servets die grundlegende Arbeit Roland H. Baintons unerwihnt bleibt, ist
unbegreiflich. Problematisch erscheint auch die Begriffsabgrenzung ‘‘magisterial Reformation/radical
Reformation”, wenn sie wie hier ausschliesslich auf die verschiedenartigen Vorstellungen vom
Millenium abgestellt wird (S. 33). Erstaunlicherweise bleibt die Definition des Puritanismus-Begriffs
recht diffus. Die einschldgige Literatur wird zwar ausfiihrlich zitiert, aber es kommt zu keiner klaren
Identifikation oder Abgrenzung (S. 16 u.0.).

Solange sich die Arbeit mit den Werken und Ideen Foxes selbst befasst, erscheint sie zuverlassig
dokumentiert und in manchen Teilen sehr informativ. Was ihr fehlt, ist der ebenso zuverlissig
untermauerte geistesgeschichtliche Rahmen, der nicht nur englische, sondern auch kontinentale
Zusammenhiinge umschliessen miisste. Ausserlich fallen zahlreiche Druckfehler auf, die bei genauerer
Korrekturarbeit hdtten eliminiert werden kénnen. Dass schon auf der ersten Zeile der Einleitung die
Lebensdaten Foxes falsch angegeben sind, ist ein fataler Lapsus, der das generelle Vertrauen in die
Richtigkeit anderer mitgeteilter Einzelheiten, die schwerer nachzupriifen sind, bei manchen Lesern
erschiittern diirfte.

Hans Rudolf Guggisberg, Basel

Cécile Ernst, Teufelaustreibungen. Die Praxis der katholischen Kirche im 16. und 17. Jahrhundert.
Bern, Huber, 1972. 147 S. Fr. 29.—.

Die Verfasserin ist Geisteswissenschaftlerin und Arztin. Sie hat ihre Arbeit in drei Teile gegliedert.
— Im ersten Teil fihrt sie uns kurz in das soziale und psychologische Klima des 16. und
17. Jahrhunderts ein. Sie berichtet allgemein vom Exorzismus im N.T. und in der katholischen Kirche,
von den Verbindungen zwischen Exorzismus und Hexenverfolgungen sowie den Missbriuchen, die bei
Exorzismen auftreten konnen. — Der zweite Teil stellt dar, wie die katholische Kirche des 16. und 17.
Jahrhunderts gegen ‘“‘vom Teufel Besessene” — heute wiren es Fille fur den Psychiater — vorgegangen
ist. Die Darstellung bezieht sich vor allem auf die Verhiltnisse in Frankreich und beruht auf zehn
ausfiihrlichen Protokollen, die im 16. und 17. Jahrhundert aufgezeichnet und veréffentlicht wurden
und die Exorzismen von 13 Personen, vorwiegend Frauen, beschreiben. Wir ersehen daraus, dass die
Besessenen oft durch Folterungen oder die Verhiltnisse in den Gefiangnissen zu Gestindnissen
gezwungen, verbrannt oder vor zahlreichem Publikum und unter grossem Aufwand in den Kirchen



Rezensionen 183

behandelt wurden. Der erste hier geschilderte Exorzismus fillt in das Jahr 1565, der letzte in das Jahr
1613. Die von der Verfasserin vorgestellten Protokolle enthalten die ersten ausfiithrlichen psychiatri-
schen Krankengeschichten, die auf uns gekommen sind. Sie besitzen auch fiir den Theologen und
Historiker grossen Wert, da sie nicht nur die “Praxis’ schildern, sondern auch wichtige Einzelheiten
iiber die zeitgeschichtlichen und theologischen Hintergriinde der Exorzismen und die soziale Herkunft
der Besessenen berichten. — Im dritten Teil geht die Verfasserin auf einige medizinische Aspekte ihrer
Arbeit ein, indem sie eine psychiatrische Diagnose der Besessenheit gibt, die Funktion der Arzte bei
den Exorzismen sowie das Verhéltnis von Exorzismus und Psychotherapie untersucht,

FEin kurzes Verzeichnis der wichtigsten Literatur und das iibersichtliche Namens- und Sachregister
verstirken den positiven Eindruck, den man aufgrund der Lektiire dieses klar und lesbar geschriebenen
Buches erhilt.

Uwe Plath, Zirich

William B. Hunter, Constantinos A. Patrides & Jack Hall Adamson, Bright Essence. Studies in Milton’s
Theology. Salt Lake City, Univ. of Utah Press, 1971. 181 p. $ 7.95.

The book is comprised of fourteen studies in the theology of Milton, written by three outstanding
Milton scholars. Hunter, the editor, is a Professor of English at the University of New Hampshire,
Patrides a Reader in English and related Literature at the University of York, and Adamson a Professor
of English at the University of Utah.

When Milton’s De doctrina christiana was discovered in 1823, Milton’s orthodoxy was challenged,
and he was charged with heresy, specifically Arianism. Paradise Lost was re-studied in the light of the
newly discovered work, and for more than a century both works were believed to present the Arian
doctrine, Independently of one another the three writers came to the conclusion that this common
view needs to be revised. Their independent studies led to one and the same opinion, that Milton was
not an Arian. They came to this conclusion by studying Milton in the light of the Cambridge Platonists
in Milton’s own age, the Renaissance and the early Greek-based theology. It is the result of their very
thorough research that the authors are sharing with the readers. In this context Patrides deserves a
special mention. His work Milton and the Christian Tradition (1966) confirms the orthodoxy of
Milton within the broad spectrum of Christian theology. The studies of Patrides and his colleagues tell
us that Milton was not merely a Puritan partisan, and for him Reformation and Renaissance were not
contradictory terms. In his theological thinking Milton was not restricted to the narrow confines of
Puritan thought, but made use of all the philological, historical, theological and exegetical tools made
available by the Christian humanists more than a century earlier. Milton can with good reason be
considered the last great Protestant protagonist.

Professionally the authors work in the area of English literature, and therefore must be specially
complimented for their theological insight and historical grasp. The volume is not only of value for
students of English literature, but also for historians, theologians, and literary critics who will find it a
fine treatment of a difficult, significant topic.

Viggo Norskov Olsen, Loma Linda, California

Gotz Harbsmeier, Wer ist der Mensch? Grundtvigs Beitrag zur humanen EXxistenz. Alternativen zu
Kierkegaard. = Kontroverse um Kierkegaard und Grundtvig, 3. GoOttingen, Vandenhoeck, 1972.
245 S. DM 19.80 .

Kaj Thaning, Der Dine N. F. S. Grundtvig. Ubers. von E. Harbsmeier. Odense, Det danske Selskab,
1972. 187 S. Fr. 12.80.

Der Verlag belehrt in seiner Rezensionsinformation iiber Harbsmeiers Buch, was man aus
Nachschlagewerken schon genauer erfahren konnte: Grundtvig sei “Dichter, Denker, Politiker,
Bildungsreformer, Begriinder der dianischen Volkshochschulbewegung und damit der heutigen



184 Rezensionen

Erwachsenenbildung” gewesen. Und noch verwunderter nimmt man zur Kenntnis, dass Grundtvig im
Gegensatz zu Kierkegaard (oder nicht) ‘““theologisch” *‘als Vorlaufer und Wegbereiter einer Richtung
gelten” solle, ““die als Theologie der Menschlichkeit erst heute ihre volle Aktualitit™ entfaltete. Selbst
wenn es kaum maoglich sein sollte, sich im deutschsprachigen Raum iiberhaupt einer Nachpriifung aus
Grundtvigs eigenen Schriften zu widmen (der Rezensent hatte Miihe, iiber die Fernleihe in Berlin
wenigstens einiges Schrifttum, zumeist Rarititen, deutsch oder dinisch einsehen zu kénnen), bleibt
doch aus anderen theologiegeschichtlichen Quellen von Grundtvigschen Zeitgenossen, auch gerade der
aus Dinemark, eine solche Darlegung nach (oder trotz) einer “‘vierzigjihrigen Beschiftigung des
Verfassers” wohl zu bezweifeln. Schon die von Go6tz Harbsmeier seinem Buch beigegebenen
Grundtvig-Texte (ein nicht zu unterschitzendes Verdienst!) “in einer Reihe von erstmaligen
Ubersetzungen und Ubertragungen” mégen schon von selber in eine ganz andere Richtung verweisen.
Hier dennoch eine leicht eingingige theologische Griffigkeit zu behaupten wie: “‘Kierkegaards Problem
ist das Ritsel Gott. Grundtvigs Problem ist das Ritsel Mensch” (S. 39) entwinde uns aber erst recht
die religidse und menschliche Direktheit auch des Grundtvigschen Anliegens, die sich jenseits jeder
Verstehbarkeit auch gerade in dem Prediger und Kirchenliederdichter Grundtvig manifestierte. Dariiber
hinaus hatte sich aber nun Grundtvig auch ebensowenig sein “lutherisches” Erbe in Frage stellen lassen
wollen. Es ist darum umso uneinsichtiger, wie Harbsmeier zu jenen mannigfachen polemischen
Interpretationen kommt, die nur jene Christlichkeit mit ihrem damaligen romantischen Kulturpositi-
vismus treffen sollten, an der auch Kierkegaards Protest sich entziindet hatte. Welches “‘lutherische
Christentum™ wire so schon eigentlich auch gemeint, das unter Absehung des ‘‘simul justus et
peccator” von Grundtvig verneinend apostrophiert werden sollte; das also nach Harbsmeier auf Grund
der “Rechtfertigungslehre alles verteufelt, was Heiden und Gottlose sagen” (S. 50). Daher ist auch
Grundtvigs Formel “Mensch zuerst und Christ danach™ nur jenseits eines moralischen Affronts
menschlicher “Siindhaftigkeit™ erfassbar gewesen und nicht durch einen etwaigen Riickgriff auf die
Mythologie des Nordens bestimmt. Der Mensch (der Mensch Gottes) geht eben immer iiber das
“Christliche” hinaus, wird aber ohne die Predigt (das Wort) doch nicht zu der Tiefe seiner
Menschlichkeit gelangen, in der das Moralische eben nicht mehr, sondern stattdessen gerade das
unschuldige Erleiden eines Schicksales das Problem des Lebens war. So erfahrt man (nach Harbsmeier)
von den Grundtvigschen ‘“‘Heiden” Adam, Henoch, Abraham usw. nicht, dass sie auch schon (cf.
Luthers Genesiskommentar) ihre Kirche im Unterschied zu der falschen eines Kains besassen, und
nicht minder dagegen die Predigt Gottes zu iiben hatten. Deshalb verwundert es schliesslich auch nicht,
dass man iiber den interessantesten Teil der Grundtvigschen Theologie, iiber die konfessionsfreie
(evangelische!) Staatskirche (vielleicht wird die Preussische Unions- und Vermittlungstheologie von
daher die bisher fehlende letzte, auch politische Scharfe zur kiinftigen Gestaltung von “Kirche und
Gesellschaft” iiberhaupt erst in der Wiederentdeckung Grundtvigs finden kdnnen) als Voraussetzung
jeglicher ““humanen Existenz” (und nicht erst nach Grundtvig) nichts erfihrt.

Auch die andere Arbeit leidet dhnlich an dem Mangel kongenialer Ubersetzungsbemiihungen des
Wortes und der Sache. Die reiche Bildausstattung von iiberwiegend zeitgendssischen Reproduktionen
wiegt jedenfalls die ungelenke Wortgestaltung nicht auf. Die deutsche Textfassung von Harbsmeiers
Sohn wird sich deshalb nur schwerlich mit einer lexikalischen Richtigkeit entschuldigen diirfen; eine
nur wortliche Ubersetzung endete — wie nun auch hier — doch nur stets in den Banalititen (auch
geistesgeschichtlicher Zusammenhinge), aber nie bei einer sinngemissen Wiedergabe. Wie schade
darum, dass Grundtvig auch durch diese Veroffentlichung nicht bekannter, sondern nur zum gelehrten
Objekt wissenschaftlicher Abhandlungen wurde. Grundtvigs ‘‘Folkelighed” bedeutete eben nicht
“Gleichheit innerhalb des Volkes” oder gar “mit dem Volk™ (S. 104—5), sondern zunichst die
Gemissheit, mit den bekannten und iiberlieferten Kulturformen eines “Volkes”, seiner Sprache und
Sitten, zu einem der direktesten Ausdrucksmittel fiir die Worte im Wort des Evangeliums zu gelangen.
— Was man sich daher von der Art des Thaningschen Buches in Zukunft besonders wiinschte: Mehr
biographica und weniger, ohnehin nicht geniigend differenzierte Reflexionen iiber **Auffassungen” und
“Bedeutung” Grundtvigs, aber vor allem — nicht zuletzt — eine brauchbare Bibliographie.

Thomas Buske, Berlin



Rezensionen 185

Giuseppe Alberigo e.a., Legge e Vangelo. Discussione su una legge fondamentale per la Chiesa. = Testi
e ricerche, 8. Brescia, Paideia, 1972. 713 S. L. 7000.—.

Die Reform des kanonischen Rechts hat in der katholischen Kirche heftige Auseinandersetzungen
iiber die Struktur der Kirche ausgelost. Auf Einladung des “‘Instituts fiir religiose Wissenschaften™ in
Bologna dussern sich im vorliegenden Sammelband G. Alberigo, P. C. Bori, B. Calati, P. G. Camaiani,
M.-D. Chenu, F. Giusberti, A. Ippoliti, L. Martini, J. Neumann, O. Niccoli, V. Onida, R. Panikkar,
P. Prodi und B. Ulianich. Alle Autoren bemiihen sich, ein neues Grundrecht auf grundsitzliche
theologische Uberlegungen zum Verhiltnis von Gesetz und Evangelium zu stiitzen.

Felix Christ, Basel

Fritz Buri, Gott in Amerika, 2. Religion, Theologie und Philosophie seit 1969. Bern, P. Haupt, &
Tiibingen, Katzmann, 1972. 128 S. Fr. 21.80.

Buris erster Band ist 1969 unter dem recht anspruchsvollen Titel “Gott in Amerika” erschienen,
eine kritische Sichtung theologischer und philosophischer Erzeugnisse vor allem aus dem Bereich der
Gotteslehre, die im Laufe der 60-er Jahre in den USA erschienen sind. Wer das darin dargestellte,
geistige Leben und seine Tendenzen zur Kenntnis genommen hat, wird mit besonderem Interesse zum
zweiten Band, einer Fortsetzung, greifen; doch nicht nur er. Buris an sich alle paar Jahre wiederholbare
Literaturrevue erfiillt die wichtige Aufgabe, den theologisch gebildeten Europier darauf hinzuweisen,
dass nicht nur in Europa, sondern auch in USA ein reiches, sehr vielgestaltiges und durchaus
selbstindiges theologisches Denken am Werk ist. So findet sich auch im zweiten Band wieder ein
grosser Reichtum an verarbeiteten Biichern und Tendenzen, die Buri amerikanisch als show mit
verschiedenen Nummern dem Leser ausfithrlich prisentiert: die theologische Wiederentdeckung der
Sinnlichkeit in Feier und Spiel, die theologischen Stromungen der sogenannten “‘Gegenkultur’,
Schwarze und Politische Theologie, Peter L. Bergers neueste theologische und soziologische Ausflige
und nicht zuletzt die theologische Beschiftigung mit dem Problem der Okologie. Buri beweist nicht
nur Sachkenntnis, sondern gegeniiber dem ersten Band auch eine erstaunliche Verstindnisbereitschaft
und sogar Gutmiitigkeit, sogar gegeniiber ausgefallensten und unausgekochtesten Gedankenbliiten. Es
gelingt ihm zu zeigen, wic tief und — trotz haufigen intellektuellen Untiefen — wie echt das
gegenwirtige theologische und philosophische Ringen mit den Tagesproblemen der USA verflochten
ist. Und nicht ohne Freude entdeckt Buri auch sein eigenstes Anliegen in verschiedenen neueren
Veroffentlichungen jenseits des grossen Wassers wieder, das einer ““Theologie der Verantwortung”, auf
das sich sein personliches Bemithen immer mehr konzentriert und an dem er die Arbeiten der
amerikanischen Kollegen abschliessend kritisch misst. Das umfangreiche Literaturverzeichnis am Ende
macht das Buch zu einem hilfreichen Einstieg ins Studium amerikanischer Theologie.

Alfred Jiger, Wolfhalden, Kt. Appenzell AR

Gerhard Ebeling, Kritischer Rationalismus? Zu Hans Alberts “Traktat iiber kritische Vernunft'.
Tiibingen, Mohr, 1973. XIV + 118 S. DM 9.80.

Hans Albert, Theologische Holzwege. Gerhard Ebeling und der rechte Gebrauch der Vernunft.
Tibingen, Mohr, 1973. VIII + 107 S. DM 12.—.

Ebelings Veroffentlichung geht auf cin Gesprich des Herausgeberkreises der Zeitschrift fiir
Theologie und Kirche mit Hans Albert zuriick, das im Februar 1972 unter Beisein vom Verleger Dr.
Hans Georg Siebeck auf Schloss Sindlingen stattfand. Der Verfasser stellt zunichst 70 Thesen auf, die
er dann an Hand von Alberts Traktat erliutert. Er gliedert die Erlduterungen in drei Hauptteile:
Unsachliche Handhabung der Kritik, ungepriifte Voraussetzungen (Begriindung, Selbstabgrenzung und
Zuversicht des kritischen Rationalismus) und partielle Wirklichkeitsblindheit (monistisch verengtes
Wirklichkeitsverstindnis, Natur und Geschichte, Menschsein). Seine Auseinandersetzung mit Albert
entbehrt nicht einer gewissen Pointe, da Albert massivste Kritik am “hermeneutischen Irrationalismus”



186 Rezensionen

geiibt hat (H. Albert, Plidoyer fir den kritischen Rationalismus, 1971, S. 127), eine Kritik, die auch
von den konservativen, theologischen Gegnern Ebelings geteilt wiirde. Wie viele Atheisten ist Albert
konservativen Kreisen wesentlich gewogener, obwohl er auch ihre Position letztlich zugunsten eines
kritischen Rationalismus ablehnt, der, unter Unterschlagung von Kants Kritik der reinen Vernunft
(auch Alberts Vorwort zur zweiten Auflage seines Traktats hilft dariber nicht hinweg), ‘“‘im
wissenschaftlichen Denken nach Erkenntnis der Beschaffenheit der wirklichen Welt und damit nach
Theorien strebt, die moglichst grosse Erklirungskraft besitzen und moglichst tief in die Struktur der
Realitdt eindringen, Theorien, von denen wir vermuten diirfen, dass sie der Wahrheit moglichst nahe
kommen, obwohl wir niemals Gewissheit dariiber erreichen konnen” (Albert, ebd., S. 47). Ebeling
bemerkt zu Recht, dass so an Stelle einer Kritik der reinen Vernunft eine Vernunft der reinen Kritik
tritt, und fragt sich, ob damit nicht ‘““die Utopie einer reinen Vernunft inthronisiert> wird, die sich in
permanenter Ungewissheit auf nie zum Ziel kommender Wahrheitssuche befindet (Ebeling, S. 31).
Gerade im Blick auf die Theologie, mit der sich Hans Albert ausfiihrlich befasst, bemerkt Ebeling, dass
Albert die Theologie mit solcher Entschiedenheit als methodologisch wesenhaft unkritisch und in
hoffnungsloser Lage befindlich charakterisiert, dass man sich fragen muss, ob Albert damit nicht doch
einem von ihm sonst verurteilten Dogmatismus verfallt (S. 52). So schirft Ebeling der Theologie ein,
sich durch die Selbstgewissheit des kritischen Rationalismus nicht beirren zu lassen, ‘“‘diese Probleme
griindlicher zu bedenken und kritischer anzugehen als der Kritische Rationalismus selbst™ (S. 53). Am
gewichtigsten ist der letzte Teil der Ausfiihrungen Ebelings, in dem er zeigt, dass Albert, obwohl er
einen theoretischen Monismus zugunsten eines Pluralismus der Theorien ablehnt, dennoch im
Kritischen Rationalismus einen ontologischen und methodologischen Monismus etabliert (S. 56).
Damit kommt es nach Ebeling zu einer partiellen Wirklichkeitsblindheit. Hierin scheint auch seine
Auseinandersetzung mit Albert zu gipfeln, denn er siecht in Hans Alberts Ansatz nicht nur eine
bestimmte philosophische und gesellschaftswissenschaftliche Schulrichtung vertreten, sondern eine
geistige Grundstimmung unserer Zeit (S. V). Albert beruft sich selbst auf viele jingere Autoren im
Bereich der Philosophie und des wissenschaftlichen Denkens, die diesem neuen Kritizismus huldigen
(Albert, ebd., S. VII). Somit sprechen beide von einer geistigen Grundstromung unserer Zeit. Da sic
sich gegen alle und alles kritisch verhilt, ausser gegen sich selbst, scheint der Vorwurf einer partiellen
Wirklichkeitsblindheit gerechtfertigt. — Ebeling schneidet in seinem Buch eine Vielzahl von
Problemkreisen an, so dass der Dialog mit Albert oft fast zu gefichert wirkt. Vielleicht hitte seine
Veroffentlichung an Durchschlagskraft gewonnen, wenn er sein Schlussvotum als Ausgangspunkt
genommen hitte, in dem er feststellt, dass es zwischen der Theologie und rationaler Aufklirung nur
dann zu einer fruchtbaren Begegnung kommen kann, wenn sich beide gegenseitig befragen, was sie
unter Freiheit verstehen und wie sic sie gebrauchen (S. 114).

Was sich Ebeling wahrscheinlich nicht traumen liess, ist die {iberaus heftige Erwiderung Hans
Alberts in Theologische Holzwege. In sieben Kapiteln geht Albert auf die Thesen Ebelings ausfihrlich
ein und fasst seine gesamte Kritik in einem Schlussvotum noch einmal in uniiberbietbarer Schirfe
zusammen. Er fihlt sich wahrscheinlich zu dieser Schirfe berechtigt, da ihm nach seiner Auffassung
Ebeling u.a. Selbsttiuschung, Fehlorientierung, Mangel an Differenzicrung, Halbwahrheiten, unbefric-
digendes Niveau und simplifizierende Denkweise unterschiebt (Albert, S. 96). Vielleicht fiihlt er sich
auch durch Ebeling herausgefordert, da, abgesehen von These 65 (Gottesproblem), die gegen Albert
vorgebrachten Thesen im wesentlichen fir Ihn schon vor dem Gesprich auf Sindlingen feststanden,
welches sich damit als scheinbar vollig nutzlos erwies (S. 106). Albert mochte nun in seiner
Erwiderung iiberzeugend darlegen, dass die Ebelingsche Kritik teilweise davon lebt, ihm Anspriiche zu
unterstellen, die er ““nicht gemacht habe und auch nicht zu machen beabsichtige, und dass eine ihrer
wesentlichen Schwichen darin besteht, dass sie in hermeneutischer Bezichung ungemein fahrlissig
verfihrt” (S. 1). Albert stosst sich besonders daran, dass Ebeling aus Alberts Werken irgendwelche
Textstellen zitiert, ‘“‘ohne den Problemkontext deutlich zu machen, in den sie gehdren™ (S. 3). —
Obwohl sich in Alberts Erwiderung einiges anders liest, als man es von Ebeling erfuhr — so erwartet er
z.B. nicht, wie Ebeling meinte, von der Theologie Alternativiosungen zum christlichen Glauben
(Ebeling, S.57), sondern er wiinscht, “‘dass alternative Auffassungen in diesem Bereich als solche
verniinftig diskutiert werden” (Albert, S. 50) —, so fragt man sich doch, warum eine Auseinander-



Rezensionen 187

setzung in solch verletzendem Ton gefiihrt wird. Dies gilt, wenn auch in beschrinktem Mass, fiir
Ebeling. Nach der Erwiderung Alberts bleibt jedoch immer noch ungeklirt, wie die Hauptobjekte der
Auseinandersetzung, namlich Vernunft und kritischer Rationalismus, eigentlich zu verstehen sind,
bzw. von den beiden Kontrahenten verstanden werden. Auch Alberts Hinweis, dass seine Vernunftauf-
fassung nicht so eng ist, wie Ebeling immer wieder unterstellt (S. 79), bringt kein Licht in diese
Angelegenheit.

So liest man beide Veroffentlichungen zwar mit Interesse, denn sie widerspiegeln das Denken
reprisentativer Gruppen in Theologie und Humanwissenschaften, aber man hat dabei doch das Gefiihl,
dass beide Gesprichspartner noch sehr weit von gegenseitigem Verstehen entfernt sind. Scheint das
symptomatisch fur eine Zeit zu sein, in der man viel redet, aber dabei auch viel aneinander
vorbeiredet?

Hans Schwarz, Columbus, Ohio

Zeitschriftenschau

Schweiz. Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 20, 3 (1973): G. Baumbach. Die
Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit (285-305); R. Gradwohl, Das neue Jesus-Verstindnis bei
judischen Denkern der Gegenwart (306—23); H. Greive, Raimund Lull und die Kabbala (324-31);
I'. Morard, Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu’au 4e siecle (332-441); R. Reiffer, Das
religionsphilosophische Problem bei Karl Jaspers (412-40); D. Wiederkehr, Neue Interpretation des
Kreuzestodes Jesu. Zu J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott (441-63). Internationale kirchliche
Zeitschrift 64, 1 (1974): P. Amiet, Systematische Uberlegungen zur Amtsgnade, III (2—65).
Kirchenblart fiir die reformierte Schweiz 130, 5-6 (1974): H. Beintker, Glauben und Handeln, 1-1I
(66-70; 82—85). Reformatio 23, 3 (1974): J. M. Lochman, Spannungsfelder heutiger Theologie, II
(131-41); K. Biaumlin, Gemeinde als heilende Erfahrung. Die Integrierte Gemeinde in Miinchen
(159-68). Revue de théologie et de philosophie 24, 1 (1974): J. Rossel, Salut, identité et culture
(1-12); H.Dorrie, Le renouveau du platonisme a I’époque de Cicéron (13-29); L. Leloir, Les
orientations essentielles de la spiritualité des Peres du désert d’apres les “Paterica™ arméniens (30—47).

Belgien. Ephemerides theologicae lovanienses 50, 1 (1974): J. Vermeylen, La composition littéraire
de I'*Apocalypse d’Isaie” (5-38); G. B. Kelly, A Study of Bonhoeffer’s Theology of Revelation
(39-74); S. Grabska, La liberté chrétienne d’apres Karl Rahner (75 -91). Nouvelle revue théologique
96, 3 (1974): C. Dagens, L’Esprit Saint et I’Eglise dans la conjoncture actuelle (225-45); F. Russo, La
science et lincroyance (246-65); R. Vancourt, “Philosophie de I'avenir” ... selon Feuerbach, II
(266—81); P. Andriessen, Angoisse de la mort dans I’épitre aux Hébreux (282 92).

Deutschland. Biblische Zeitschrift 18, 1 (1974): K. Loning, Die Korneliustradition (1-19);
R. Pesch, Das Messiasbekenntnis des Petrus, IT (20-31); M. Mees, Erhohung und Verherrlichung Jesu
im Johannesevangelium nach dem Zeugnis neutestamentlicher Papyri (32—-44); J. Scharbert, Quellen
und Redaktion in Gen. 2, 4b—4, 16 (45-63); P. Weimar, Dic Toledot-Formel in der priesterschrift-
lichen Geschichtsdarstellung (64-93). Deutsches Pfarrerblatt 74, 6 (1974): W. Dantine, Was bewegt
die Kirche? (179-82). 7: A. Rossler, Paul Tillichs Bedeutung fiir den Gemeindepfarrer (218-22).
Evangelische Kommentare 7, 3 (1974): C. H. Ratschow, Drei Weisen von Gott zu reden. Grundlagen
der Debatte liber die Theologie (139-44); W. Pannenberg, Religionssoziologie zwischen Atheismus
und religioser Wirklichkeit (151-54). Lutherische Monatshefte 13, 3 (1974): U. Tworuschka, Zur
I'rage, ob es Religion ohne Transzendenz gibt (111-15); G. von Wahlert, Das rcligiose Element im
Denken von Konrad Lorenz (120-25). Kerygma und Dogma 20, 1 (1974): B. Lohse, Gewissen und
Autoritdt bei Luther (1-22); H.-J. Goertz, Die theologische Begriindung der Revolution bei Thomas
Miintzer (23-53); IF. Hahn, Der Apostolat im Urchristentum. Seine Eigenart und scine Voraussetzun-
gen (54 -77); F. Walz, Den Glauben bekennen oder Bekenntnisse glauben (78 -86). Neue Zeitschrift
fiir systematische Theologie 16, 1 (1974): G. Kecil, Kants “Kritik der reinen Vernunft” und der Gott
der theoretischen Metaphysik (1--16): W. Hiirle, Analytische und synthetische Urteile in der
Rechtfertigungslehre (17 -34); G. Theissen, Theoretische Probleme religionssoziologischer Forschung



	Rezensionen

