Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 3

Artikel: La situation actuelle de I'église vaudoise
Autor: Ricca, Paolo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878580

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

P. Ricca, La situation actuelle de l'église vaudoise 163

La situation actuelle de I’église vaudoise

Il est plus aisé de parler des vaudois des origines ou de ceux du siécle dernier que des
vaudois d’aujourd’hui. Il est plus facile de dépister, en rétrospective, le chemin de la
communauté vaudoise a travers les huits siécles de son histoire que de déchiffrer sa
situation actuelle ou de prévoir les étapes futures. A I’heure du huitiéme centenaire des
débuts du mouvement vaudois, 1’église qui en est issue passe, comme d’ailleurs plusieurs
autres églises chrétiennes, par une phase de réflexion critique et autocritique pas encore
terminée: elle essaye de définir a nouveau le sens de sa vocation et le but de sa mission.

1. Hier et aujourd ’hui

Il nous parait nécessaire de signaler, avant tout, la nouveauté de la situation présente
de I’église vaudoise par rapport a d’autres périodes de son histoire. Nous faisons ici
abstraction des vaudois du Moyen Age, dont la physionomie théologique et ecclésiolo-
gique est trop différente de 'actuelle qui, dans ses lignes de fond, reproduit le modele des
églises réformées issues de la réforme calviniste. En septembre 1532 la dissidence vaudoise
accepte la Réforme et devient une église réformée. Depuis lors son histoire s’articule, en
gros, en trois grandes périodes que nous tacherons de caractériser brievement, indiquant
pour chacune en quoi la situation actuelle s’en différencie.

1. La période longue et tourmentée qui commence au lendemain de 1’adhésion a la
Réforme et se termine par ’édit d’émancipation accordi malgré lui par le roi Charles
Albert (1848) peut étre décrite comme ‘“‘I’époque du ghetto”. 11 s’agit de plus de trois
siécles d’histoire trés mouvementée, au cours desquels la situation des vaudois a souvent
changé et méme trés nettement. En gros on peut dire que jusqu’a leur rentrée de I'exil
suisse (1689), les vaudois ont di subir de nombreuses et sanglantes guerres de religion,
dont le but déclaré était I’extermination violente de I’hérésie vaudoise, la destruction
physique de cet ilot protestant, minuscule et d’autant plus scandaleux, vraie “écharde
dans la chair” de I’église de la Contre-réforme. Ne parvenant pas a effacer la présence
vaudoise, on I’encercle dans son ghetto alpin. Dés 1690 les persécutions armées, les vraies
croisades contre les vaudois, sont remplacées par la persécution légale et personnelle: les
vaudois devront subir toute sorte d’abus, de restrictions de mesures répressives et de
violence aussi (on rappellera spécialement les enlévements d’enfants vaudois pour assurer
leur éducation catholique dans un des nombreux couvents de la région) jusqu’en 1789.
Aprés la période de Napoléon (qui était pour les vaudois la premiére période de liberté
dans leur histoire: 1789—1814), I’église vaudoise connut une phase d’oppression sociale et
spirituelle, qu’elle ne surmontera qu’apres 1848.

La situation a donc changé au cours de ces trois siécles, mais le probléme que les
vaudois ont posé et pour ainsi dire presque incarné est resté le méme, a savoir “un
probléme de liberté”!: liberté de culte et de conscience et, par 1a méme, de liberté tout
court. Dans le cadre de I'absolutisme catholique de I’époque cette exigence de liberté

L g Spini, Risorgimento ¢ protestanti (1956), p. 9.



164 P. Ricca, La situation actuelle de I’église vaudoise

religieuse signifiait concrétement: le droit de constituer, en terre catholique, une autre
église chrétienne. Les vaudois ont lutté pour leur survivance en Italie précisément pour
créer dans ce pays une alternative chrétienne au catholicisme romain.

Si ’on compare I’ “époque du ghetto” a la situation actuelle on doit constater que la
“réclusion” des vaudois dans leurs vallées alpines a sans doute empéché leur expansion
mais a affermi leur cohésion interne et la conscience de leur identité: religieuse avant
tout, mais en méme temps aussi géographique, ethnique, linguistique, culturelle. En ce
temps la “vaudois” était synonyme de protestant mais évoquait aussi un monde, un
milieu, une petite “république” évangélique avec son éthos, ses lois, son style de vie, ses
liens avec le protestantisme européen, ses structures civiques modelées sur celles
religieuses. ‘““Vaudois” indiquait alors une église mais aussi une société: une société
réformée en miniature dans le cadre de I’Etat de Savoie. La nouveauté de la situation
actuelle par rapport a celle du ghetto est qu’aujourd’hui I’identité vaudoise peut de moins
en moins compter sur des données d’ordre sociologique: les vallées dites vaudoises sont
aujourd’hui une région de plus en plus a religion mixte a cause des mouvements de
population; les différents patois vaudois sont de moins en moins connus et parlés; le
milieu vaudois, avec toutes ses caractéristiques mentionnées plus haut, disparait
lentement. Désormais I’identité vaudoise peut de moins en moins se définir en termes de
traditions culturelles. Aujourd’hui pour découvrir et vivre leur identité les vaudois n’ont
recours qu’a leur vocation.

2. La période 1848—1915 est celle de I'expansion missionnaire. Le 17 février 1848 les
vaudois sont admis, par décret royal, a “‘jouir de tous les droits civils et politiques” des
“sujets” du Royaume. D’autre part, le 4 mars 1848 le nouveau Statut déclare dans son
premier article: “La Religion Catholique, Apostolique, Romaine est 'unique religion de
I’Etat. Les autres cultes actuellement pratiqués sont tolérés en conformité des lois.”
Juridiquement seulement tolérés, les vaudois étaient en réalité libres, car la loi était
interprétée et appliquée dans un sens libéral. Les vaudois ont utilisé leur liberté pour
évangéliser I'Italie, s’efforcant de démentir, avec d’autres mouvements missionnaires
évangéliques qui avaient atteint I’Italie, le scepticisme de I’écrivain Massimo D’Azeglio qui,
en 1854, écrivit a un ami francais: “Je ne crois pas, moi, au protestantisme en Italie; on
décatholicisera, on ne luthéranisera, on ne calvinisera pas®.”

Par rapport a la phase de I’expansion missionnaire, la situation actuelle des vaudois
présente deux différences fondamentales. La premiére est que les vaudois de la deuxiéme
moitié du XIX® siécle étaient convaincus qu’il existait un lien étroit entre la réforme
religieuse d’Italie et sa renaissance nationale (‘“Risorgimento”): sans un profond
renouveau religieux et moral il n’y aurait pas eu de vraie résurrection politique et civique.
Aujourd’hui cette conviction a disparu; ’horizon s’est en un sens rétréci. Méme la ol on
maintient 'importance de la réforme religieuse, on n’établit plus un lien entre elle et la
renaissance politique: on peut préférer celle-ci ou bien celle-la, en tout cas on ne les
considére plus interdépendantes. Pourquoi? Pour deux raisons essentiellement. La
premiére, qui affecte spécialement les jeunes générations protestantes, est que le fait
politique devient de plus en plus totalisant et englobe, le subordonnant a lui-méme, le fait
religieux. La deuxiéme, affectant spécialement les vieilles générations de croyants
évangéliques, est I’éclipse de la “civilisation protestante”. Les vaudois du XIXE€ siécle
avaient conscience d’avoir derriére eux un protestantisme en progres et progressiste, dont

Cité par Spini (n. 1), p. 305.



P. Ricca, La situation actuelle de l’église vaudoise 165

ils se sentaient en quelque sorte l'avant-garde en Italie; ils pouvaient proposer les
démocraties protestantes bourgeoises comme des modéles de civilisation; le protestan-
tisme, c’était le futur; le catholicisme, le passé! Aujourd’hui tout cela est révolu. Paul
Tillich a di émettre ’hypothese de la fin de 1’ére protestante. La valeur religieuse du
“principe protestant” demeure, mais la civilisation qu’on a appelée protestante a montré
ses limites. Aujourd’hui il n’est plus possible d’associer la présentation de la foi
évangélique a celle de la “civilisation protestante”. Sur le plan de I’édification d’une
nouvelle société, il n’y a plus de ““modéle protestant™ a proposer.

La deuxiéme différence concerne les rapports avec le catholicisme romain. La
prédication vaudoise du XIXE€ siécle, inspirée par le Réveil genevois, était décidément
polémique et anticléricale: elle se confrontait en effet a un catholicisme réactionnaire,
soit au niveau théologique soit au niveau politique. Aujourd’hui, grice au mouvement
oecuménique et au dépassement, au moins partiel, des positions de la Contre-réforme de
la part du catholicisme a la suite de Vatican II, les rapports entre vaudois et catholiques se
posent des deux cotés de fagon nouvelle: on préfere I'autocritique a la critique, on passe
ici aussi de I’anathéme au dialogue, dans certains milieux catholiques, mémes de paroisses,
on remarque des exigences de réforme jusqu’ici inexistantes. Le catholicisme est
aujourd’hui bien plus articulé qu’auparavant et, surtout, il est en mouvement. Vatican Il a
démenti le dogme de I'immobilisme de 1’église catholique. La volonté de renouveau qui,
méme dans les limites de I'orthodoxie romaine, est présente dans certains secteurs du
catholicisme italien, constitue pour les protestants la condition et I'occasion d’un rapport
nouveau avec les catholiques. D’autre part la complexité méme du phénoméne catholique
et les différents degrés de maturité oecuménique aussi bien chez les catholiques que chez
les protestants expliquent pourquoi les positions de ceux-ci par rapport au catholicisme
romain sont passablement diversifiées entre-elles aussi.

3. La période 19151945 a été pour I’église vaudoise un temps de réorganisation et
de résistance®. La grande poussée missionnaire des décennies précédentes s’est épuisée
petit a petit. La crise politique du pays dans 'immédiat aprés-guerre a retenu I'attention
et paralysé ’action des églises. Elles ne sont pas préparées ni pour comprendre et soutenir
le mouvement socialiste et ouvrier ni pour déceler la nature du fascisme et le combattre.
Tout en étant un phénomene étranger a la sensibilité morale et politique des vaudois,
ceux-ci n’ont pas su le contrecarrer par une opposition militante: en général ils I’ont subi,
parfois aussi accepté. Au niveau théologique, une poignée d’intellectuels vaudois réunis
autour de la revue “Gioventu Cristiana” introduisent en Italie la pensée de Karl Barth et,
suivant I'exemple de D'église confessante en Allemagne, ils prennent ouvertement une
position de résistance antifasciste. La situation juridique du protestantisme italien est
réglée par la “Loi sur les cultes admis™ (1929) que le gouvernement fasciste impose aprés
la signature du Traité du Latran entre I’église catholique et I’état du Vatican. Il s’agit
d’une loi qui limitait la liberté d’action des églises évangéliques et permettait au
gouvernement d’exercer un controle sur la vie des paroisses et surtout sur les pasteurs.
Cette loi a sans doute contribué a bloquer définitivement la mission vaudoise jusqu’en
1945 quand, au lendemain de la libération, dans I’espoir qu’une Italie nouvelle surgirait
des ruines de la guerre et de la néfaste expérience fasciste, il y a eu une vague
d’évangélisation dans tout le pays, qui s’est affaiblie aprés la victoire de la Démocratie
Chrétienne aux élections de 1948 et I’avénement d’un régime politique axé sur le parti
catholique.

B Tourn, Una chiesa in analisi. I valdesi di fronte al domani (1973), p. 14.



166 P. Ricca, La situation actuelle de I’église vaudoise

Par rapport aux années 1915—1945 la situation actuelle des vaudois est caractérisée
par deux facteurs. Le premier est la disparition presque totale et en tout cas progressive
de la législation et de la mentalité répressives envers les vaudois et les autres protestants
italiens. Bien siir, ce que la Constitution de la République (18T janvier 1948) affirme a
plusieurs reprises, c’est-a-dire le droit a la liberté religieuses et a son exercice sans
restrictions, a dii étre conquis par une bataille juridique et politique longue et épuisante.
Mais elle a été, enfin, vaincue. Aujourd’hui, méme si I’église catholique jouit en Italie,
grice au Concordat de 1929, encore en vigueur, d’une situation de grand privilége par
rapport aux églises évangéliques, celles-ci sont néanmoins tout a fait libres dans leur vie
intérieure et dans leur action. On peut dire qu’aujourd’hui en Italie protestants et
catholiques, tout en n’étant pas du tout égaux devant la loi, sont toues également libres.

La deuxiéme différence entre la situation des vaudois, aujourd’hui et dans la premiére
moitié de notre siécle, est que le protestantisme italien s’est de plus en plus intégré a la vie
de notre pays et fait désormais partie de la société italienne, malgré ses proportions trés
réduites. Dans le passé, et spécialement a I’époque fasciste, le protestantisme a toujours
été considéré comme un “article d’importation” et les églises évangéliques comme un
corps étranger a ’histoire et a la réalité italienne. Aujourd’hui cette attitude a changé. Les
vaudois se sont italianisés*® et I'Italie, de son coté a dépassé la vieille identification entre
italien et catholique. Plusieurs facteurs concourent a créer ce changement important, qui
est lent mais irréversible: I’Italie aussi s’achemine vers une situation de pluralisme
religieux accepté et vécu. Aprés avoir été persécutés et refoulés dans un ghetto pendant
plusieurs siecles (jusqu’en 1848), ensuite folérés (jusqu’en 1929), ensuite admis (jusqu’en
1948), enfin libres (depuis 1948), les vaudois sont aujourd’hui acceptés en Italie comme
minorité protestante, avec les autres églises et mouvements évangéliques a I’oeuvre dans
notre pays.

2. Aujourd’hui et demain

Nous avons déja relevé plusieurs points concernant la situation actuelle des vaudois en
Italie, la comparant a différentes situations du passé. Nous devons a présent prolonger
quelque peu dans le futur les lignes de notre exposé. Nous le ferons par quelques
remarques supplémentaires sur les buts que I’église vaudoise (avec, bien sir, les autres
églises évangéliques) se propose d’atteindre en Italie, malgré son évidente faiblesse et les
nombreux problémes auxquels toute église aujourd’hui doit faire face.

Tout naturellement, les deux poles majeurs du témoignage vaudois (protestant) en
Italie sont I’église catholique et la société italienne.

1. Le pole catholique, avant tout. Nous avons déja signalé, ce qui est d’ailleurs bien
connu, a savoir le caractére complexe du catholicisme moderne. Cette complexité n’est
pas que religieuse. En Italie le poids politique du catholicisme est trés grand. Et quand on
parle du catholicisme italien, il n’est pas toujours facile d’isoler I'élément religieux de
I’élément politique. Or le jugement qu’il faut porter sur 'action du parti catholique qui
domine la politique italienne depuis 1948 jusqu’a nos jours est, somme toute, négatif:
non seulement parce que la Démocratie chrétienne a cléricalisé I’état italien au profit de
I'idéologie et des institutions catholiques mais plus encore parce que, en tant que parti de

Toumn (n. 3), pp. 32—-37.



P. Ricca, La situation actuelle de l’église vaudoise 167

classe, lié surtout aux intéréts de la bourgeoisie, elle a entravé et retardé le processus
d’émancipation des classes prolétariennes. Les protestants italiens ne peuvent s’empécher
de combattre le catholicisme de la Démocratie chrétienne non seulement au nom de choix
politiques différents mais surtout au nom d’une conception différente de la présence
chrétienne dans la société.

Sur le plan strictement religieux on peut rencontrer en Italie au moins trois différents
types de catholicisme: le catholicisme conservateur, voire réactionnaire, encore redevable
a la théologie, la piété et la mentalité de la Contre-réforme; le catholicisme progressiste,
orienté par le programme d’“‘aggiornamento’ lancé par Jean XXIII et mis en chantier par
Vatican II, mais dont le pape actuel ne semble vouloir autoriser qu’une version tres
modérée; le catholicisme contestataire, qui dépasse les positions trés balancées du Concile
et propose un programme ou un engagement politique révolutionnaire se méle avec des
exigences évangéliques radicales.

Quelle est la responsabilité et la tiche des vaudois et des protestants italiens face a un
catholicisme aussi complexe et différencié? On peut aisément comprendre que les
rapports avec le troisieme type de catholicisme décrit ci-dessus soient aujourd’hui
privilégiés par les églises évangéliques, sans devenir aucunement exclusifs. Le but
oecuménique que les protestants italiens se proposent est de contribuer au renouveau
évangélique du catholicisme, sachant bien que ce renouveau ne peut étre espéré chez les
autres qu’a condition de le vivre chez soi.

Quel est I'avenir religieux d’Italie? Quelles sont, tout spécialement, les chances d’une
réforme chrétienne dans ce pays? Le probleme est posé depuis longtemps et on ne peut
étre protestant et agir comme protestant en Italie sans prendre position par rapport a ce
probléme. Au cours des années 1949—1950 T’historien Giorgio Spini, méthodiste, et le
théologien Giovanni Miegge, vaudois, ont eu une discussion serrée sur ce théme. Voici la
thése de M. Spini: la réforme religieuse en Italie est essentielle a la renaissance du pays
mais elle n’est possible que si les italiens eux-mémes s’en chargent et la réalisent selon
leurs traditions culturelles et spirituelles, d’une fagon autonome et originale. Le role des
vaudois ne serait pas de protestantiser I’Italie (*‘si I’église vaudoise se présente au peuple
italien seulement pour lui dire qu’il devienne vaudois ... elle échouera™)®, mais bien
d’exhorter et pousser les Italiens, le peuple catholique (non pas la hiérarchie), a prendre
dans ses mains la cause de la réforme religieuse. Les Italiens ne doivent pas étre
“évangélisés” comme des paiens; ils doivent étre “réformés” comme des chrétiens égarés.
Le peuple italien n’est pas un peuple d’Athéniens mais de Galates®! Il s’agit de “lui
rappeler qu’il est un peuple chrétien”, que “le Christ est parmi eux — les Italiens — et
n’est pas enfermé dans quelque sacristie catholique, que *“‘ce sont eux — les Italiens —
I’église chrétienne en Italie” (et non pas le clergé): ce sont donc eux qui peuvent et
doivent réformer leur église’. Adresser cet appel au peuple catholique, le solliciter a
prendre toutes ses responsabilités chrétiennes, lui faire comprendre et accepter que la
réforme de I’église ne peut venir que de lui et de lui seul — telle est, selon M. Spini, la
tache essentielle du protestantisme en Italie.

Giovanni Miegge n’est pas tout a fait convaincu. Il écrit: *. . . je ne voudrais pas étre
trop pessimiste; mais je ne vois pas, moi, ni la matiére ni les cadres ni les conditions

5 G. Spini, Evangelizzazionc o Riforma? : Protestantesimo 4 (1949), p. 116.

® Ibid., p. 110.
7 Ibid., p. 113.



168 P. Ricca, La situation actuelle de 1’église vaudoise

psychologiques ou historiques pour une nouvelle Réforme, en tout cas pour le moment
... Le peuple italien et son élite intellectuelle manquent complétement de la volonté et
de la capacité de réformer; il s’agit la d’un fait ancien . . . Cela ne veut pas dire que nous
devons nous taire et croiser les bras, bien au contraire c’est I'inverse que nous devons
faire. Mais cela veut dire aussi que, quoique nous disions, nous devons étre préts a
accepter que notre voix soit (qui sait pendant combien de temps encore) la ‘vox clamantis
in deserto’. Et cela veut dire encore que, dans I'attente du grand jour qui viendra,
I’oeuvre la plus utile que nous pouvons accomplir est encore et toujours de créer des
noyaux vivants, des cellules spirituelles ol la nouvelle Réforme soit concrétement
accomplie et la flamme de I'attente et de la vigilance soit patiemment entretenue.
C’est-a-dire, si je ne me trompe, que nous devons précisément faire de I’ ‘évangélisation’,
la faire bien, la faire par tous les moyens, en les perfectionnant sans cesse: nous devons la
faire plus clairement qu’auparavant en vue de la Réforme, mais la faire sans complexes
d’infériorité, sans regrets stériles, sans éternelles autocritiques injustifiées®.”

L’histoire religieuse d’Italie depuis 1949 jusqu’a nos jours a évolué plutdt dans le sens
indiqué par Miegge que dans celui entrevu par Spini. D’autre part la vision de Spini ne
saurait étre jugée périmée, méme aujourd’hui. Dans les deux cas, la tiche actuelle de
’église vaudoise est la méme: vivre la réforme de I’église et la proposer a la chrétienneté
italienne dans le cadre du mouvement oecuménique interprété comme mouvement de
renouveau évangélique de I’église universelle.

2. Le deuxieme pole de I'action actuelle de I’église vaudoise est la société italienne. 11
s’agit d’une société traumatisée par le passage rapide a une économie industrielle accompli
par un capitalisme en partie avancé et en partie arriéré; une société marquée par la
présence d’un mouvement ouvrier important et conscient de son rdle décisif dans la
démocratie moderne; une société caractérisée par le contraste entre une situation
économique instable mais dynamique et une stagnation politique paralysante, a cause
aussi d’une structure administrative pléthorique et inefficace; une société dont les
problémes sont trés aigus, les contradictions patentes, la naissance permanente et, parfois,
dramatique de conflits.

Dans une telle société et par rapport a elle I’église vaudoise s’interroge et cherche
quelle doit étre non seulement sa mission mais avant tout sa position. Ou se placer dans
cette société? Un neutralisme équidistant satisfait de moins en moins les chrétiens qui se
posent la question. Ici peut-étre le VIII€ centenaire vaudois pourra offrir des suggestions
intéressantes. On sait que les premiers vaudois associaient a leur radicalisme évangélique
une attitude de réelle autonomie par rapport aux lois en vigueur et a I’ordre social établi:
ils n’étaient plus tout a fait intégrés au systéme, ci et l1a ils ont entravé son unité. Quelque
chose de semblable pourrait se produire chez les vaudois d’aujourd’hui. Comme les
premiers chrétiens au sein de I’empire romain, comme les premiers vaudois au sein de
'empire “chrétien” du Moyen Age, ainsi les chrétiens d’aujourd’hui dans les “‘empires”
modernes occidentaux et orientaux, deviennent de plus en plus un élément qu’il est
impossible d’intégrer, donc un élément de crise et de renouveau. L’église est en train de se
rendre compte a nouveau de 'ampleur de ses responsabilités envers la société ou elle vit,
et qui, pas moins que I’église, a besoin d’une réforme profonde. Celle du rapport avec la
société est sans doute une des frontieres décisives ou se joue I'authenticité chrétienne de

5 .G Miegge, Evangelizzazione o Riforma? : Protestantesimo 5 (1950), pp. 25-26.



P. Ricca, La situation actuelle de l’église vaudoise 169

I’église, méme d’une petite église — petite et minoritaire — comme I’église vaudoise. En ce
sens on ne saurait donner tort a un catholique contestataire qui a écrit récemment:
“L’avenir des vaudois sera I’avenir de beaucoup de chrétiens, de toutes les églises, engagés
non pas a fortifier les différents ‘ghettos’ confessionnels mais a évangéliser les gens, se
rendant 13 ol elles luttent, souffrent et construisent I’histoire®.”

Paolo Ricca, Turin

7 M. Vigli, Al di l1a dell’analisi: Nuovi Tempi, 14 oct. 1973, p. 5.



	La situation actuelle de l'église vaudoise

