Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 3

Artikel: Bekenntnis und Kirchenordnung bei den Waldenser Flichtlingen in
Hessen-Darmstadt 1688-1699

Autor: Vinay, Valdo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878579

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

152 V. Vinay, Bekenntnis und Kirchenordnung

Bekenntnis und Kirchenordnung
bei den Waldenser Fliichtlingen in Hessen-Darmstadt
1688—1699

Die ganze Leidensgeschichte der Waldenser begann in den letzten fiinfzehn Jahren des
17. Jahrhunderts mit dem Widerruf des Edikts von Nantes 1685 durch Ludwig XIV.

1.

Die Riickwirkung der Entscheidung des franzdsischen Konigs auf das Herzogtum
Viktor Amadeus’ I1. von Savoyen war die Vertreibung der waldensischen Bevolkerung aus
Piemont im Januar /1687. Die meisten Exulanten fliichteten in die Schweiz, ein Teil aber
auch nach Deutschland, vor allem nach Wiirttemberg und Hessen-Darmstadt. 1689 konnte
der Waldenser Pastor und Fithrer Henri Arnaud durch Unterstiitzung Wilhelm III. von
Oranien, der in jenem Jahr auch Konig von England war, mit einer 900 Mann starken
Truppe wieder in die sogenannten Waldenser Tiler eindringen und sich dort bis zum
Frithjahr 1690 behaupten. In dieser Zeit schloss sich der Herzog Viktor Amadeus den
verbiindeten Michten gegen Ludwig XIV. an und erlaubte den Waldensern, aus der
Verbannung in ihre Heimat zuriickzukehren. Ihre biirgerlichen Rechte wurden durch zwei
herzogliche Edikte 1692 und 1694 bestitigt. Aber schon zwei Jahre danach verliess der
Herzog die Verbiindeten und schloss wiederum Frieden mit dem franzosischen Herrscher.
Am 29. August 1696 kam es zwischen den beiden zu einem heimlichen Vertrag, nach
welchem die bestehenden Beziehungen zwischen piemontesischen und franzdsischen
Waldensern und die Einwanderung von Hugenotten in das Gebiet des Herzogtums
verboten werden sollten.

Nach dem Frieden von Ryswyck erliess Viktor Amadeus am 1.Juli /698 eine
Verordnung, wonach alle franzdsischen Protestanten und die Waldenser im Perosa-Tal, das
dem Herzog vom Konig zuriickgegeben wurde, bei Todesstrafe und Verlust ihrer Habe
binnen zwei Monaten das Land zu verlassen hatten. Dieses Los traf auch Henri Arnaud
sowie seinen Kollegen und Mitkdmpfer bei der Heimkehr im Jahre 1689, Jacob Moutoux,
der der erste Pastor der Gemeinde Rohrbach-Wembach-Hahn werden sollte. Die
Vertriebenen waren ungefihr 3000' mit sieben Pfarrern und zahlreichen Lehrern. Nach
einem langen Marsch durch Savoyen erreichten sie Genf, worauf sie sich dann auch Bern
und Zirich zuwandten. Es war Herbst, und es handelte sich vor allem darum, den
kommenden Winter irgendwie zu iiberstehen. Die briiderliche Solidaritit der schweize-
rischen Kirchen und staatlichen Behorden war den Exulanten in ihrer grossen Not
unentbehrlich.

Zahlreiche Dokumente zeugen von der Dankbarkeit der Waldenser fir diese ihnen in
der Schweiz bewiesene Solidaritit. Ein Schreiben Arnauds vom Jahre 1703 an den
Biirgermeister Escher in Ziirich kann sie alle irgendwie auf einen Nenner bringen: “lls (les
réfugiés) n’oublieront point qu’aprés les avoir tirés de la chaine, vous les avés receus dans

1 Nach Jean Jalla und anderen Historikern waren die Vertriebenen 2833; aber Alexandre Vinay

veroffentlichte ein Verzeichnis von 3358 Exulanten in Bulletin de la Société d’Histoire Vaudoise
(=BSSV) 10 (1893), S. 21-75.



V. Vinay, Bekenntnis und Kirchenordnung 153

votre ville, ou plutdt dans vos entrailles: que vous avés visité leurs malades, vestu ceux
d’entre eux qui étoient nus, consolés les affligés, supporté leurs défauts et fait précher la
parole de Dieu en frangais et en italien®.”

Wihrend die Schweizer sich der Exulanten annahmen, mussten sich die Vertreter der
letzteren im Winter 1698—1699 bemiihen, die protestantischen Michte: England, Holland
und die deutschen Fursten, zu bewegen, ihnen wieder einmal zu Hilfe zu kommen und die
Niederlassung der Waldenser in Deutschland zu ermdglichen. Herzog Eberhard Ludwig
von Wirttemberg, Landgraf Ernst Ludwig von Hessen-Darmstadt, Konig Friedrich I. von
Preussen, Landgraf Friedrich II. von Hessen-Homburg und die Fiirstin Elisabeth Charlotte
von Nassau-Schaumburg erklirten sich bereit, die Vertriebenen unter bestimmten
Bedingungen aufzunehmen. In manchen Fillen handelte es sich einfach darum,
Beziehungen wieder aufzunehmen, die bereits zehn Jahre vorher angekniipft worden
waren. Auch im Jahre 1688 wurden Pline fiir Waldenser Siedlungen in Wiirttemberg und
Hessen-Darmstadt entworfen, aber die meisten Waldenser waren 1690 nach dem
Einmarsch Arnauds in die Téler und mit dem Zugestindnis des Herzogs Viktor Amadeus
in ihre Heimat zuriickgekehrt.

Arnaud kam zuerst nach Stuttgart, um mit Herzog Eberhard Ludwig iiber die
Bedingungen der Aufnahme von Waldensern in seinem Staat zu verhandeln; danach zog er
nach Darmstadt und Holland. Er war u.A. von seinem Sohn Scipione und von Pastor
Jaques Papon begleitet. Letzterer stammte aus dem Tal Pragela und hatte sich nach dem
Widerruf des Ediktes von Nantes nach Holland gefliichtet. 1690 kehrte er mit den
verbannten Glaubensgenossen wieder heim und betreute verschiedene Gemeinden, zuletzt
Rocheplate und Prarustin, bis zur erneuten Verbannung®. Er sollte der erste Moderator
der Waldenser in Hessen-Darmstadt werden.

2.

Arnaud und Papon fanden in Wiirttemberg einen nicht geringen Widerstand von Seiten
der lutherischen Pfarrerschaft vor, der auf konfessionellen Griinden beruhte, wie wir noch
sehen werden. Eine freundlichere Aufnahme wurde ihnen bei dem Landgrafen Ernst
Ludwig von Hessen-Darmstadt zuteil. Dann reisten sie weiter nach Holland, worauf Papon
nach Wirttemberg zuriickkehrte, wihrend Arnaud London erreichte, wo er vier Mal von
Wilhelm I1I. wie auch von den Erzbischofen und Bischofen sehr herzlich empfangen
wurde®. Er blieb sechs Monate in England, befiirwortete und forderte die Sache der
vertriebenen Glaubensgenossen. Inzwischen zogen sich die Verhandlungen mit Wiirttem-
berg wegen verschiedenen Widerstinden so sehr in die Liange, dass viele Waldenser lieber
nach Hessen-Darmstadt und sogar nach Brandenburg weiter ziehen wollten.

In der ganzen Geschichte der Verhandlungen sowohl mit den Schweizer Stidten als
auch mit den deutschen Fiirsten spielte die unermiidliche diplomatische Tatigkeit des

? 14, Morikofer, Geschichte der evangelischen Flichtlinge in der Schweiz (1876); franz.

Ubersetzung von G. Roux: Histoire des réfugiés de la Réforme en Suisse (1878). Ich zitiere die franz.
Ubersetzung, S. 313.

Vgl. Actes des Synodes des Eglises Vaudoises 16921854, hrsg. von Th. J. Pons, = BSSV, 88
(Torre Pellice 1948).

D. Bonin (Hrsg.), Urkunden zur Geschichte der Waldenser Gemeinde Pragela (1914), S. 103.



154 V. Vinay, Bekenntnis und Kirchenordnung

hollindischen ausserordentlichen Gesandten Peter Valkenier eine entscheidende Rolle.
Pastor Papon schilderte ihn als “distingué par son caractére et par ses lumiéres, mais
surtout par zon zéle et sa pieté”®. Valkenier verwendete sich mit Erfolg fir den Unterhalt
und die Ansiedlung der Exulanten in den deutschen Lindern mit niederldndischer
finanzieller Unterstiitzung. Die Vertrige zwischen Holland und den betreffenden
deutschen Fiirsten wurden von diesen und Valkenier im Namen seiner Regierung
unterzeichnet.

Die Beziehungen der Waldenser zu dem Landgrafen Ernst Ludwig von Hessen-Darm-
stadt gingen auf die Zeit der ersten Vertreibung von 1686—87 zuriick, als sie sich an ihn
wandten, um eine Zufluchtsstitte in seinem Land zu finden®. Zehn Jahre spiter
berichtete Pastor Papon dem Landgrafen iiber die zunehmende religiose Intoleranz in
Piemont und &dusserte den Wunsch, nach Hessen-Darmstadt auszuwandern: “Chacun a son
intention; et je n’en ai point d’autre que de prendre quelques bonnes familles avec moi et
de me retirer das les Etats de Votre Altesse’.” Dieser Plan sollte im Jahre 1699
verwirklicht werden.

Manche Fragen wie diejenige des Glaubensbekenntnisses und der Kirchenordnung
waren, wie wir noch sehen werden, bereits 1688 befriedigend gelost worden. Im Winter
und Frithjahr 1698—99 kamen bedeutende Scharen von Exulanten in Hessen-Darmstadt
an, wahrend andere wie gesagt nach Brandenburg weiterzogen. Noch vor dem Sommer
1699 wurden auch in Wirttemberg Niederlassungen von Herzog Eberhard Ludwig
ermoglicht. Die Waldensergemeinden in Siiddeutschland organisierten sich in zwei
Kirchenkreisen: Wiirttemberg-Baden und Hessen-Darmstadt mit den umliegenden Staaten.
In Hessen-Darmstadt bildeten die Waldenser die Gemeinden Rohrbach, Wembach und
Hahn; einige Familien liessen sich hingegen in Merfelden (spiter Morfelden) — Gundhof
nieder, das seit 1715 Walldorf heisst. Diese letzte Gemeinde betreute Pastor Papon von
1699 bis 1714.

Die Waldenser waren, wie es in den Urkunden heisst, Ackerbauer, Weber und
Strumpfwirker. Den neuen Ansiedlern fehlte es aber an allem, auch am ndtigsten, um ihre
Betriebe aufzubauen. Ohne die Hilfe ihrer méchtigen Freunde konnten sie sich nur schwer
Saatgetreide, Pflanzen, Vieh und Werkzeuge verschaffen. Ein Brief vom 28. August 1699
Pastor Papons an Baron von Gemmingen, den ersten Minister des Landgrafen, ist ein
Zeugnis fur diese Lage: “J’esperois que nos Gens de Merfelden et d’ailleurs pourroyent
trouver ici par le moien de quelque ami le blé necessaire pour semer et pour manger. Mais
dans ce moment j’apren que je me suis trompé, et je me sens indispensablement obligé de
redoubler mes importunités a V.Ex. afin qu’elle ait la bonté de leur procurer ce blé prés
de la Cour ou dans tel autre endroit qu’elle jugera plus a propos. Ils ne prendront rien
qu’en payant, ayans recu aujourd’hui une distribution d’une remise d’Angleterre®.”

Landgraf Ernst Ludwig “besass den weitsichtigen Blick dafiir, dass die Aufnahme der

Waldenser in wirtschaftlicher Hinsicht nur einen Segen fiir sein Land bedeuten konne”?.

5 Ebd,S.5l.

A. Muston, L’Israél des Alpes. Histoire compléte des Vaudois du Piémont et de leurs colonies, 3
(1851), S. 293.
7 Ebd., S. 295.
8 Bonin (A. 4), S. 88.
W. Wittgen, Die Hugenotten- und Waldenser-Kolonien in der Grafschaft Nassau-Schaumburg,
=Gesch.bl. des Deutschen Hugenotten-Vereins, 13, 1-2 (1905), S. 26f,



V. Vinay, Bekenntnis und Kirchenordnung 155

Er hatte im Frihjahr 1699 zusammen mit dem Gesandten Valkenier die Aufnahmebe-
dingungen, die sogenannten hessischen “Waldenserprivilegien” ausgearbeitet. Sie wurden
dann ““bei allen weiteren Waldensereinwanderungen in Deutschland von den betreffenden
Fiirsten {ibernommen”'°.

Die “Déclaration en faveur des Vaudois” trdgt das Datum Darmstadt den 22. April—
2.Mai 1699 (die beiden verschiedenen Tage entsprechenden dem Julianischen bzw.
Gregorianischen Kalender). Sie ist vom Landgrafen Ernst Ludwig und dem Gesandten
Peter Valkenier unterzeichnet!' und besteht aus 33 Artikeln. Im Vorwort werden die
Empfehlungen zu Gunsten der Waldenser von Seiten Englands, Hollands und einiger
protestantischer Kurfiirsten und Firsten des Reiches erwihnt. Dann fihrt der Landgraf
fort: “Nous, estans touchés d’une vive Compassion, de voir ce peuple nouvellement
errant, depouillé de toutes choses et cherchant une retraite et un azile dans I’Alemagne,
avons resolu ... d’en retirer une partie dans nos Etats, de I’y éstablir et recevoir sous
ndtre protection, pour leur personnes et leurs biens . . .'>.”” In den folgenden 33 Artikeln
werden die Vorrechte und die Pflichten der eingewanderten Waldenser dargelegt. Da diese
um des reformierten Glaubens willen vertrieben waren, garantierten die ersten Artikel
gerade die rechtliche Anerkennung ihres Bekenntnisses und ihrer Kirchenordnung: “Eux
et leurs descendans nés et a naftre jouiront a perpétuité dans les lieux de leurs esta-
blissements du Libre Exercise de leur Religion; de sorte que sans qu’aucun les inquiete
et moleste, il pourront en faire librement toutes les fonctions publiques et particuliers
dans leurs Temples, et dans leurs maisons, en la langue Francoise, Italienne et Allemande,
s’ils le jugent a propos, préchans la parole de Dieu, administrans les Sacremens, bénissans
les mariages, se servans de leur liturgie Chrétienne et accoutumée, et suivans les Régles de
leur discipline” (Art. 1). Der 2. Artikel bezieht sich auf die freie Wahl der Pfarrer,
Schullehrer, Lektoren, Singer und anderer Kirchendiener: “Nous permettons
d’appeler d’ou il leur plaira et d’établir parmi eux les Lecteurs, Chantres, Maitres d’Ecole,
Regens, et autres personnes propres pour instruire et élever leur jeunesse en public et en
particulier dans la piété, et les saintes et bonnes lettres. Nous leur permettons de méme
d’appeller ... leurs Pasteurs ... qui sous ndtre autorité leur seront donnés a leurs
Colloques ou Synodes.” Das jus episcopale des Fiirsten soll aber beachtet werden:
“. .. les Pasteurs nouvellement admis au Saint Ministere seront présentés a leur troupeau
par les personnes choisies par les dits Colloques ou Synodes, mais a notre nom comme
Prince et Souverain, et en la presence des Commissaires, que nous y envoyerons.”

Weitere Artikel erkennen das Recht der Waldenser an, einen aus dem Pastor, den
Altesten und Diakonen bestehenden Gemeinderat (conventum ecclesiasticum, consi-
stoire) flr jede Gemeinde zu ernennen, um die kirchliche Disziplin auszuiiben (Art. 3),
und “Colloques ou assemblées Ecclesiastiques composées de Pasteurs et des Députés de
chaque Eglise” zu halten (Art. 4). Die Waldenser durften auch “Synodes ou Assemblées
Generales”, die aus Pastoren und Abgeordneten der Gemeinden von jedem Colloque
bestehen, einberufen. Es wird weiter in Aussicht gestellt, dass die Waldenser aller
Niederlassungen in den deutschen Lindern eine gemeinsame Synode entweder in
Hessen-Darmstadt oder anderswo abhalten konnen. Der Landgraf verspricht ihnen volle

10 ppd., s. 29.
' Bonin (A.4), S.30-43; P.G. Lantelme, Die Geschichte der drei Waldensergemeinden

Rohrbach, Wembach und Hahn (1950), S. 145-160 (deutsche Ausgabe); BSSV 12 (1895), S. 1-16.
Bonin (A. 4), S. 30f.



156 V. Vinay, Bekenntnis und Kirchenordnung

Freiheit zu gewihren, natiirlich unter der Aufsicht eines “Commissaire, qu’il nous plaira
d’y envoyer”. Alle Waldenser miissen sich den Synodalentscheidungen unterwerfen; gegen
die Widerspenstigen wird der kirchlichen Obrigkeit das “brachium saeculare angeboten:
“Avec promesse d’user de notre autorité contre les refractaires et contredisans comme
contre des opinidtres et des perturbateurs du repos public” (Art. 5).

Nicht nur die kirchliche Disziplin, sondern auch das Zivilrecht werden die Waldenser
selbst unter ihrem Volk walten lassen. Dafiir werden sie einen weltlichen Justizrat
ermnennen (Art. 9). Weiter werden sie alle offentlichen, d.h. zivilen, politischen, kirch-
lichen und militirischen Amter bekleiden konnen (Art. 12). Sie und ihre Nachkommen
werden von der Leibeigenschaft frei sein: . ..libres de toute sujettion tenant de
I’Esclavage de la servitude comme celuy de Leib-Eigenschaft. Et en consequence il sera
laissé a leur prudence et liberté Chrétienne de courir et ne courir pas au feu, hors de leurs
villages . . . pour s’aider a I’éteindre, et on ne pourra pas les forcer d’aller a la guerre en
Hongrie ou ailleurs . ..” (Art. 15). Wihrend der ersten 15 Jahre werden sie Zollfreiheit
geniessen (Art. 17) und Handel und jedes Gewerbe im ganzen Gebiet der Landgrafschaft
unbehindert entwickeln konnen, d.h. “‘sans étre obligés a demander permission . . . sous le
benefice de la franchise” (Art. 19 und 20). Auch im Falle einer Seuche werden ihnen
besondere Vorrechte garantiert: “Nous leur permettons . . . que quand il plaira a Dieu de
les visiter par la peste, il ne leur sera commandé de sortir de leurs villages . . .”” (Art. 22).
Sie und ihre Nachkommen werden den ihnen zugeteilten Boden als ihr Eigentum besitzen
(Art. 24).

Diese Artikel, die mit Recht ‘Privilegien” genannt wurden, konnten in einer
verhiltnismissig kurzen Zeit verfasst werden, weil die konfessionelle Frage mehr als zehn
Jahre vorher behandelt und gelost worden war. Zur Zeit der ersten Verbannung, am
4. April 1688, reichten die beiden Papon, Vater und Sohn'?, dem ersten Minister von
Gemmingen ein Gesuch um eine mogliche waldensische Niederlassung in Hessen-Darm-
stadt ein. “Diesem Gesuche liegt ein Glaubensbekenntnis bei, das aus 33 Artikeln besteht
und von den beiden Geistlichen und 61 Waldensern unterzeichnet ist4.”

Nach dem Gemetzel der sog. Piemontesischen Ostern 1655 hatte Jean oder Antoine
Léger'® dieses Glaubensbekenntnis verfasst. Es handelt sich um eine Zusammenfassung
der Confessio Gallicana, 1655 in franzosischer, 1662 in italienischer Sprache. Soweit wir
wissen, hat keine waldensische Synode des 17. Jahrhunderts dieses Bekenntnis offiziell
anerkannt. Frither, d.h. 1560, hatten die Waldenser einfach die Confessio Gallicana als ihr
eigenes Bekenntnis benutzt'®. Dass die beiden Papon das neue Bekenntnis ihrem Gesuch
beilegten, entspricht dem Versuch, den auch Arnaud unternahm, wovon noch die Rede
sein wird, die Waldenser von den Hugenotten so weit als moglich zu unterscheiden. Als
aber der Landgraf Ernst Ludwig von der Theologischen Fakultdt Giessen ein Gutachten

B wir sprechen vom jiingeren Jaques Papon. Sein Vater gleichen Namens war auch wie der Sohn
ein Waldenserpastor (vgl. Actes des Synodes, S. 315).
D. Bonin, Die Waldenser-Gemeinde Pragela auf ihrer Wanderung ins Hessenland (1901), S. 18.
Wer der beiden Léger der Verfasser des Waldenser-Bekenntnisses ist, bleibt eine umstrittene
Frage. Die Pastoren Papon haben wohl den franzdsischen Text vorgelegt. Er wurde von J. Léger
veroffentlicht, Histoire génerale des Eglises Evangéliques des Vallées de Piemont ou Vaudoises, 1
(Leyde 1669), S. 112-115.

9 Vgl. die italienische Ubersetzung der Confessio Gallicana von Scipione Lentolo, Historia delle
grandi e crudeli persecuzioni fatte ai nostri tempi in Provenza, Calabria e Piemonte contro il popolo
che chiamano valdese, hrsg. von T. Gay (Torre Pellice 1906), S. 137—145.

15



V. Vinay, Bekenntnis und Kirchenordnung 153

uber dieses Bekenntnis anforderte, erkannten die lutherischen Theologen dessen echten
calvinistischen Charakter. Dieses Gutachten ist vom 4. September 16887,

Die Giessener Theologen bemerkten darin: 1. ““... das hohe Jus Episcopale” (des
Fiirsten) muss in Acht genommen werden; 2. die Waldenser gehen “in ihren desiderijs zu
weit . . ., dass sie ohne Vorbewusst der Hohen Landesfiirstlichen Obrigkeit Pfarrer und
Schulmeister vociren und introduciren, auch absetzen wollen™; 3. das Fundament der
Kirchenordnung ist solid, “wird aber ausser der confession auf res politicas nicht gezogen
werden miissen”; 4. ““die puncta Religionis sind mehrenteils recht, teils zu toleriren, teils
falsch . ..” Die “Irrlehren” sind in einigen typisch calvinistischen Artikeln des Waldenser
Bekenntnisses, VII, XI, XII und XIV, enthalten, “wo das calvinische Irrthum in
discretione electionis et salvationis behauptet werden will”. “Und sind die fundamenta
absoluti decreti weiter zu finden art. XVIII, de ductu divino irresistibili art. XXV, de
fidelium congregatione eiusque indefectibilitate absoluta art. XXVI. Doch — sagen die
Giessener Theologen — wollen wir bis dato das beste von diesen leuthen hoffen und lassen
geschehen, dass diese unsere nota de absoluto decreto in ihrer meinung besser zu
verstehen sein mogen.” Auch die calvinische Lehre von der Taufe und dem Heiligen
Abendmahl ist unbefriedigend: “In tenui admodum explicatione Sacramentorum
art. XXVIII und XXIX als wann Baptismus nur testire von unserer Kindschaft und
art. XXX die perceptione Coenae in realitate Spiritus bestiinde ...” Auch das walden-
sische Verstdndnis des Apostolikums, des Vater Unser und der zehn Gebote “tanquam
species fundamentales fidei” wurde kritisiert. “Doch wollen wir hierin aus ihrer besseren
Erkldarung uns zu einer besseren Hoffnung von ihnen fiihren lassen.”

In Punkt 5 wird die entscheidende Frage gestellt: ““Ob diese confessores salva
conscientia von einem orthodoxo principe konnen mit ihrem Religionsexercitio aufge-
nommen werden.”” Die Theologen bejahen dies, aber unter gewissen Bedingungen: Die
Waldenser miissen versprechen, ‘““a) unsere Religion weder auf der Cantzel, noch in den
privatis conventibus zu widerlegen, b) sich in unseren Kirchen, auch auf occasion und
sonsten gern und willig einzufinden, c) bei kiinftiger Vermehrung ihrer Ort, wenn unsere
Glaubensgenossen sich bei ihnen einfinden wiirden, auch das Exercitium nostrae
Religionis zu dulden; d) Episcopus Serenissimus noster (soll), wie im gantzen Land, also
auch in diesem eingerdumten quartier seine hohe direction behalten...” In der
Hoffnung, dass diese Leute in der Zukunft besser unterrichtet werden kdnnen, muss man
“die reception nicht abschlagen ...” Wenn die Giessener Theologen sich in der Lehre
unnachgiebig zeigten, waren sie doch in menschlicher Beziehung zu den vertriebenen
Waldensern fiir ihre Zeit tolerant genug. In diesem Geist und in noch freigebigerer Art
konnte der Landgraf zehn Jahre spéter die “Waldenserprivilegien” verfassen.

3.

Welche Haltung nahmen nun die Waldenser ein? Seit der Mitte des 16. Jahrhunderts
hatten fast alle ihre Pfarrer in den reformierten Akademien der Schweiz (Genf, Lausanne
und Basel) Theologie studiert'®. Dies war auch bei sechs von den sieben vertriebenen

17 Vollstindiger Text in Bonin (A. 14), S. 18 -20; Wittgen (A. 9), S. 27-29; Lantelme (A. 11),
S. 15-16 (zusammengefasst).
i Vgl. V. Vinay, La Facolta valdese di teologia, 1855—1955 (Torre Pellice 1955).



158 V. Vinay, Bekenntnis und Kirchenordnung

Pastoren der Fall: vier hatten in Genf ihre Studien getrieben (Arnaud, Papon, Giraud und
Moutoux), einer in Lausanne (David Jordan) und einer in Basel (David Javel). Von dem
aus Orange eingewanderten Franzosen Jean Dumas wissen wir nicht, wo er ausgebildet
worden war. Papon Uiberbrachte, wie erwidhnt, dem Prisidenten von Gemmingen nicht die
Confessio Gallicana, sondern Légers Bearbeitung derselben. Aber die von den Theologen
in Giessen abgelehnten Artikel des waldensischen Bekenntnisses, namlich VII, XI, XII,
X1V, XVIII, XXV, XXVIII, XXIX und XXX, entsprechen ihrem Inhalt nach, wenn auch
in abgekiirzter Fassung, folgenden Artikeln der Confessio Gallicana: VII, XII, XIII, XVI,
XXI, XXVII, XXXIV, XXXV und XXXVI.

Der 1. Artikel der ‘“Waldenserprivilegien” erwihnte “leur liturgie Chrétienne et
accoutumée”!®. Es war allerdings keine besondere waldensische Liturgie, da die Waldenser
in jener Zeit die Agende der Kirche Genfs benutzten®®. Auch die in den Privilegien
anerkannte Kirchenordnung war mit ihrer Gemeindevertretung durch Geistliche und
Laien in den Conventa ecclesiastica, Colloques und Synoden eine typisch presbyterisch-
synodale Verfassung. Im 2. Artikel der Akten des “Colloque” von Frankfurt a.M.,
22.—24. November/2.—4. Dezember 1699, von dem noch die Rede sein wird, konnte man
lesen: “Comme aucune Eglise ne doit point avoir de domination ni méme de primauté sur
autre . . .2!.” Man wiederholte fast wortlich den letzten Satz des Art. XXX der Confessio
Gallicana.

Mit dem Anschluss an die schweizerische Reformation von 1532 sind die Waldenser
eine echte reformierte Kirche mit presbyterisch-synodaler Verfassung geworden®?. Doch
waren sie sich immer ihrer alten Herkunft bewusst und waren ausserdem der Meinung,
eine besondere Eigenart des evangelischen Glaubens und Lebens zu vertreten. Dieses
Bewusstsein kam in Henri Arnaud deutlicher zum Ausdruck als in Papon. Wir haben
bereits auf den konfessionellen Widerstand hingewiesen, den ihm die lutherischen
Theologen Wiirttembergs geleistet hatten. Im Oktober 1698 hatte Arnaud dem Herzog
Eberhard Ludwig ein “Mémorial” eingereicht, in dem Punkt [ lautete: “Les Vaudois sont
un peuple dont la religion est aussi ancienne que celle des apdtres, puisque nos ennemis
mémes n’ont jamais peu scavoir son origine?>.” Am 19. und 24. desselben Monats fanden
Zusammenkiinfte zwischen Arnaud und drei der franzosischen Sprache kundigen
geheimen Riten der Regierung statt. Arnaud erklarte, “in der Waldenser Religion sei
keine Verdnderung vorgegangen, sondern sie conserviren die Principia ihrer uralten
Religion und seien auch von den {brigen und insbesondere von den franzosischen

19 Bonin (A. 4), S. 31.

% Vgl. Léger (A. 15), S. 114f. Im Artikel XXX zitiert Léger einige Texte der Agende der Kirche
Genfs (Ausgabe 1658) fiir die Feier des heiligen Abendmahls mit den Ausdriicken: *“Voicy les termes
de ndtre Priére” und ‘Les termes de ndtre Liturgie sont. . . Vgl. V. Vinay, Die liturgische Tradition:
W. Erk (Hrsg.), Waldenser Geschichte und Gegenwart (1971), S. 72.

London, Lambeth Palace Library, MS 939. Ich habe vor Jahren dieses MS entdeckt. I's enthilt
die Akten des Colloque, die von Papon als Moderator mit einem Begleitbrief an den Erzbischof von
Canterbury gesandt wurden. Der Brief in franzosischer Sprache ist auch von D. Jordan, modérateur
adjoint, und J. Moutoux, secrétaire, unterzeichnet. Das Datum: Francfort sur le Mein, le 28 Novembre
1699 st(yle) vi(eux), d.h. den 8. Dezember.

Vgl. V. Vinay, Der Anschluss der romanischen Waldenser an dic Reformation und seine
theologische Bedeutung: Erk (A. 20), S. 48—67.

K. H. Klaiber, Henri Arnaud, Pfarrer und Kriegsoberster der Waldenser (1880), S. 167,
Urkunde I (Stuttgart, Staatsarchiv, Fascikel B. 1, Nr. 20).



V. Vinay, Bekenntnis und Kirchenordnung 159

Reformierten in vielen Stiicken verschieden”®*. Der Historiker Alexis Muston erzihlt
ausfiuhrlicher: “Il (Arnaud) exposa, en homme prudent et sage, que la doctrine des
Vaudois ne s’était point modifiée pour s’assimiler au calvinisme, et lors qu’on lui est
presenté la confession de foi des Freres de Bohéme, il dit qu’il ’admettait, ainsi que celle
de saint Cyrille; il ajouta que, par esprit de charité chrétienne, les Vaudois n’avaient
jamais refusé d’assister au culte des Eglises réformées, partout ou il était toléré, mais que
leur Eglise était antérieure a toutes celles produites par la réformation; qu’ils ne
reconnaissaient que la Bible pour base de leur foi...?*.” Muston weiss das alles von
Friedrich Moser®®. Der Inhalt des Gesprichs zwischen Barba (d.h. Prediger) Morel und
den Reformatoren Okolampad und Butzer im Jahre 1530 war Arnaud unbekannt. Das
sogenannte Bekenntnis, das 1618 von Jean Pierre Perrin verfasst worden war und
reformatorische Substanz enthielt, hatte Jean Léger auf 1120 zuriickdatiert?’. So konnte
Armaud ruhig annehmen, dass die Waldenser keine Reformation gebraucht hatten. Einer
mittelalterlichen Legende nach waren die Waldenser ein Uberrest der treuen apostolischen
Kirche, die zur Zeit des Papstes Sylvester die konstantinische Schenkung abgelehnt hatte.
Dies bot dem Waldenserfilhrer die Moglichkeit, sich auch des Alters seiner Kirche zu
riihmen. Wie getraute er sich aber zu behaupten, seine Glaubensgenossen hitten sich aus
christlicher Liebe nie geweigert, einem reformierten Gottesdienst beizuwohnen, da sie
doch selbst die Agende der Genfer Kirche benutzten?

Praktisch haben die konfessionellen Unterschiede die Beziehungen zwischen den
Waldensern und der deutschen Bevdlkerung nicht beeintrichtigt. Am 1. Dezember 1699
schrieb Amaud dem Biirgermeister Escher in Ziirich: “Nos ennemis ... tremblent par
tout que la réunion des Lutheriens avec nous ne se fasse.” Auf jeden Fall wird sie nicht
durch das Werk der Theologen verwirklicht werden. Diese sind “docteurs en disputes qui
ne font jamais un vrai chrétien. Je dis cecy a V. Ex.C€ parce que nous remarquons qu’on
commence a nous aimer par tout, soit a la cour; soit les ministres mémes; soit le peuple,
qui croioit que notre ancienne Religion avoit des differences infinies de la leur: Je les
trouve fort raisonnables sur les principes du christianisme, hormis le Sacré jour du
Seigneur, que le peuple n’observe pas si religieusement comme les premiers chrestiens et
les fidéles d’Angleterre®8.”

Die konfessionelle Lage war in Hessen-Darmstadt nicht viel anders, wenn auch die
Beziehungen zu der deutschen Bevolkerung aus anderen und zwar materiellen Griinden
nicht immer friedlich verlaufen konnten: “Les Paysans de Trebour, Nauhem et Merfelden
nous menacent de nous inquiéter de toutes parts pour les Paturages et pour les bois . . .”,
lesen wir in den “Griefs de la Colonie Vaudoise de Merfelden presentés 2 Valkenier”?? am
Ende des Jahres 1699.

Inzwischen gab das bereits erwihnte Colloque von Frankfurt a.M. der Waldenserkirche
in Hessen-Darmstadt und in den umliegenden Staaten eine gute Organisation. Aus seinen

2 Ebd., S.92.

A. Muston, Ismaél au Désert ou cruelle Expulsion (1850), S. 10f.

Fr. Moser, Actenmissige Geschichte der Waldenser, ihrer Schicksale und Verfolgungen in den
letzten Dritthalbhunderte Jahren iiberhaupt, und ihrer Aufnahme und Anbau in Herzogtum
Wiirttemberg insbesondere (Ziirich 1798).

&7 Léger (A.15), S.92; vgl. V. Vinay, Mémoires de George Morel (codice valdese C-5-18,
MS 259 del Trinity College di Dublino): BSSV 132 (1972), S. 35-48.
Bonin (A. 4), S. 103.
% Ibd., S. 114.



160 V. Vinay, Bekenntnis und Kirchenordnung

noch nicht verdffentlichten Akten erfahren wir die wichtigsten Entscheidungen®®. Das
Colloque fand im Hause von Valkenier statt, der den Sitzungen beiwohnte (Art. 19).
Papon wurde zum Moderator gewihlt, David Jordan zum Vize-Moderator (‘‘Modérateur
adjoint”), Jacob Moutoux zum Sekretir und der Arzt Claude Balcet zum Sekretir
“adjoint” (Art. 1). Anwesend waren die Pastoren und Delegierten der Gemeinden, nicht
nur von Hessen-Darmstadt, sondern auch von Hessen-Homburg und von Nassau-Schaum-
burg. Ein franzosischer Pastor, der Hugenotte Jean Archer, wurde auf seinen Wunsch in
die Waldenser Pfarrerschaft aufgenommen (Art. 5).

Es waren kaum finfzehn Monate vergangen seit der Auswanderung aus Piemont. Bis
zum Frithjahr hatten sich die Vertriebenen in der Schweiz aufgehalten, und im Herbst
zeigten sie sich in ihrem Colloque als eine organisierte Kirche und Biirgergemeinde mit
ihrem “Conseil Ecclésiastique” und “Conseil seculier” (Art. 7) nach den ihnen von den
“Privilegien” gewihrten Freiheiten. Unter den Delegierten der Gemeinden waren vier
waldensische Biirgermeister. Die “Consistoires” waren schon iiberall gebildet. Mehrere
Alteste nahmen als Delegierte ihrer Gemeinden am Colloque teil. Die Diakone sollten bald
ernannt werden. IThr Amt war in jener Notzeit sehr wichtig; es konnte aber auch
(besonders in der Austeilung der Kollekten! ) leicht missbraucht werden. Deshalb war
Aufsicht notwendig: ““. .. un diacre . . . ne distribuira aucun argent sans ’ordre expres du
Consistoire, et lui rendra comte de son administration de deux en deux mois...”
(Art. 10).

Grosse Bedeutung wurde der Katechese beigemessen: *...les Pasteurs redoubleront
leurs soins pour I'instruction de leurs troupeaux, par I’explication de I’Ecriture sainte, et
par des Catéchismes familiers et reiterés suivant les Anciennes coutumes visitant
reguliérement les Ecoles et les malades™ (Art. 12). Waren die Schulen schon eingerichtet?
Dies war allem Anschein nach bereits geschehen. Das Colloque sorgte mit Hilfe des
unermildlichen Valkenier fiir die notigen Mittel zum Unterhalt der Schulen: *“L’As-
semblée a resolu que dans les d. Eglises il y aye des Maitres d’Ecole pour I'instruction et
I’Education de la jeunesse, et que sa d. Ex.ce Monsieur I’Envoyé Extraordinaire de leurs
Hautes Puissances soit prié d’accorder son secours pour leur subsistance, ce qui ayant été
fait, il a eu la bonté de répondre, qu’il y donneroit ses soins” (Art. 18). Neben den
Schulen und der Katechese fiur die Jugend wurden die Kranken erwihnt, da die
eigentliche Seelsorge wohl die wesentliche Aufgabe der Pastoren war.

Die strenge reformierte Disziplin konnte auch in jener Leidenszeit weder in der Biirger-
noch in der Kirchgemeinde vernachlassigt werden: “Elle (I’Assemblée) a exhorté les
Pasteurs, Maires, Anciens et autres directeurs de veiller soigneusement sur ceux qui
profaneront le jour du repos, et sur ceux qui proferiront des paroles sales, des juremens,
des blasphemies, les censurant fortement pour la premiere fois, et s’ils ne se corrigent, les
privants de la distribution des Collectes, et leur infligeant mémes des peines plus
séveres ...” (Art. 14). Die grosste Schuld, derentwegen man aus der Biirger- und
Christengemeinde ausgeschlossen werden konnte, war das Verlassen der Gemeinde, d.h.
der Bruch mit der briiderlichen und biirgerlichen Gemeinschaft: “L’Assemblée a resolu
que ceux qui quitteront leurs Eglises et leurs Communes sans un passaport en forme, et
sans une expresse permission de leurs directeurs, seront arretés sans distinction de sexe,
seront dépouilles et remis entre les mains de la justice, afin qu’ils soient traités comme des
deserteurs et de personnes qui ont derobé les charités des Puissances sans qu’ils puissent

13

H Lambeth Palace Library, MS 939. Die 33 Akten des Colloque sind in 3 Seiten (40 Format)
geschrieben. Ich zitiere immer nur die Nummern der betreffenden Artikel.



V. Vinay, Bekenntnis und Kirchenordnung 161

jamais étre receus dans les d. Eglises et Communes” (Art. 17). Die Strafe war demnach
eine echte Exkommunikation.

Die Art. 24 bis 27 nehmen Bezug auf die Bitten einiger Gemeinden um einen Pastor,
da sie noch ohne Seelsorger waren. In Keltersbach lebten franzosische Fluchtlinge, die
dann von Papon betreut wurden. In Dietz waren es waldensische Familien, die sich an die
neu organisierte Kirche anschlossen und einen Pastor haben wollten. Eine positive
Antwort auf die zweite Frage musste das Colloque von einer finanziellen Unterstiitzung
der Prinzessin Elisabeth Charlotte von Nassau-Schaumburg abhingig machen.

Die grosse Not, in der sich die Exulanten befanden, bedingte viele Entscheidungen der
Versammlung. Sie machte den Gesandten Valkenier darauf aufmerksam, und ““son Ex.ce
lui a donné des paroles trés consolantes, en ’assurant qu’elles (les Eglises) continueront a
participer aux distributions des charitables Collectes jusqu’a ce quelles en ayent receu leur
entiére portion” (Art. 8). Tatsichlich hatten die protestantischen Machte sowohl das
leibliche wie das geistige und geistliche Leben der vertriebenen Waldenser gerettet. Das
Colloque vergass nicht, ihnen dafiir zu danken, und wollte, dass dies zusammen mit den
Briidern in Wirttemberg geschehe: “Elle (I’Assemblée) a chargé messieurs les Pasteurs
d’écrire des trées humbles lettres de remerciément et de priéres a Sa M. Br., a leurs Hautes
Puissances, aux Louables Cantons Evangeliques de la Suisse et a la République de Genéve,
de quoi ils donneront avis a messieurs les pasteurs vaudois qui sont dans le Virtemberg
affin d’agir de concert” (Art. 16).

Der Dankbrief an die evangelischen Kantone der Schweiz mit dem Datum ‘A
Francfort, le 28¢ November 1699 wurde von Bonin verdffentlicht®!; er war von Papon,
Jordan, Moutoux unterzeichnet. Den Dankbrief an den Erzbischof von Canterbury
entdeckte ich vor Jahren in London??; dieser Brief weist dasselbe Datum und dieselben
Unterschriften auf, aber sein Inhalt ist etwas verschieden. Er berichtet tiber die Verteilung
von Brot durch Valkenier, als die Fliichtlinge in Hessen-Darmstadt ankamen. Der
hollindische Gesandte musste wegen der grossen Teuerung eine hohe Summe dafiir
ausgeben. Etwas spiter liess er Bargeld verteilen, welches bis Ende August reichte. Anfang
September gab der englische Gesandte Philibert Hervard den Waldensern eine bedeutende
Summe, die der Erzbischof selber gesandt hatte. Damit konnten sie bis Ende Oktober
leben. Anfang November kam eine neuerliche finanzielle Hilfe aus England an, von der
Hervard jedoch zwei Drittel den Hugenotten gab. Das Moderamen bemerkte dazu nur,
dass “la misere, qui les (die Exulanten) travaille, est si extreme, qu’ils ne peuvent qu’y
succomber, ou par la maladie, ou par la desertion, ou par la mort, s’ils ne sont pas assistés
un peu plus largement a I’avenir et jusqu’a ce qu’ils puissent récueillir quelque fruit de
leur travail, et retirer de la terre quelque raport des grains qu’ils ont pi lui confier cette
autonne . ..”%. Eine Gefahr bestand auch darin, dass die Katholiken den Vertriebenen
Hilfe versprachen (“tibi dabo’”), unter der Bedingung, dass sie den evangelischen Glauben
ableugneten. Diese Versuchung war aus dem Grund umso stirker, “qu’ils sont nuds pour
la plupart, et qu’ils ne peuvent se couvrir contre les injures de I’hyver, qu’ils sont pressés
par la faim, et qu’ils ne sauroyent plus se soulager par les Choux, par les raves, et autre
choses semblables, qu’ils ne trouvent plus a la Campagne, et qu’ils ont fait cuire dans

Bonin (A. 4), S. 101f.

Siehe Anm. 20. Erzbischof von Canterbury war in jener Zeit Thomas Tenison (1694—1715).

Im Jahre 1701 war er einer der Griinder der Society for Propagation of the Gospel in Foreign Parts.
MS 939, Brief, S. 2.

32



162 V. Vinay, Bekenntnis und Kirchenordnung

P’eau, sans graisse et sans sel”**. Die Antwort auf diesen Brief ist uns nicht bekannt. Aber
die Antwort kam: von England und von der ganzen evangelischen Okumene, denn diese
Exulanten haben noch heute Nachkommen in Hessen-Darmstadt und in anderen

Gegenden.
Valdo Vinay, Rom

¥ Ebd., S. 3f.



	Bekenntnis und Kirchenordnung bei den Waldenser Flüchtlingen in Hessen-Darmstadt 1688-1699

