Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 3

Artikel: Il pensiero ussita nella teologia valdese del ‘400 : note per una
introduzione

Autor: Cegna, Romolo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878578

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

138 R. Cegna, 1l pensiero ussita

Il pensiero ussita nella teologia
valdese del ’400.
Note per una introduzione'

Nell’estate-autunno del 1518 I’Arcivescovo di Torino Claudio De Seyssel compiva il
suo viaggio missionario nelle tradizionali Valli Valdesi della sua Diocesi, dopo un anno di
intensa preparazione®. Egli voleva giungere a una conversione in massa di coloro che
considerava implicitamente cattolici, ostinati nei loro errori solo a causa di una lunga
esperienza di persecuzioni e soprattutto o per I'abbandono in cui la gerarchia cattolica li
aveva lasciati o per la troppo verbosa eloquenza dei santi dotti uomini che vi avevano
predicato, oggetto di facezie e di derisione de parte degli uditori®. Tra il 1470 e il 1480
aveva percorso la Val Chisone, la Val San Martino e la Val Pellice il Francescano minore
osservante Fra Samuele da Cassine, che ebbe modo piu tardi nel 1510 di ricordare le
dottrine di quei montanari e valligiani esposte in italiano e latino in opuscoli che
circolavano in Piemonte®. Le opere polemiche antivaldesi dell’Arcivescovo e del Frate
confermano e documentano una situazione dottrinale teologica abbastanza stabile e
coerente nelle Comunita Valdesi italiane del Nord-Ovest nei cinquant’anni immediata-
mente precedenti alla Riforma®.

Il noto Sinodo del Clero tenutosi a Bourges il 27 febbraio 1432° riconosceva
apertamente la dipendenza delle dottrine dei Valdesi del Delfinato (che erano parte

' | manuali bibliografici fondamentali sono: K. Bosl (ed.), Handbuch der Geschichte der

bohmischen Linder, 1. Die bohmischen Linder von der archaischen Zeit bis zum Ausgang der
hussitischen Revolution (1967), in particolare pp.494-561; H. Grundmann, Bibliographie zur
Ketzergeschichte des Mittelalters, 1900—-1966 (1967); F. Scibt, Bohemica und Literatur seit 1945:
Hist. Zs., Sonderheft 4 (1970). I manuali indicati completano in un certo modo I’ormai insufficiente
(ma sempre necessaria) opera sul Valdismo: A. Armand-Hugon e G. Gonnet, Bibliografia Valdese
(1953). Ormai un classico (ma sebbene da rivedere in alcuni punti) ¢ 'opera H. Kaminsky, A History of
the Hussite Revolution (1967; con la ricca e metodica bibliografia in appendice).

2 C.De Seyssel, Adversus errores et sectam valdensium disputationes perquam cruditac et piac
(Parigi 1520), ff. 4r, Sr.

Ibid., f. 4v.

Samuele de Cassine, Victoria triumphale contra li errori valdesi (Cuneo 1510), ff. a Iv. I titoli
delle operette valdesi sono: il Libro delle excusatione (con cinquantacinque excusatione), il trattatello
De corpore Christi, una Epistula mandata a un Re, il Libro expositivo (“composto per i suoi”), il
trattatello De sacramento eucharistie.

5 Del De Seyssel (n. 2) occorre anche ricordare il Tractatus de divina providentia (Parigi 1520), in
parte dedicato alla polemica contro i Valdesi. Di Fra Samule (n. 4) occorre ricordare anche il De statu
ecclesie; De purgatorio; De suffragiis defunctorum; De corpore Christi; Libellus contra valdenses qui
hec omnia negant (Cuneo 1510). Per I’esposizione ampia delle dottrine valdesi documentate dal de
Seyssel e da Fra Samuele, ved. mia tesi di specializzazione, Il Valdismo italiano nel 400 (inedita), ¢
L’ussitismo piemontese: Riv. di storia e lett. rel. 7 (1971), pp. 3 69.

“Item nonne in Delphinatu est quaedam portio inter montes inclusa, quae erroribus adhaerens
praedictis Bohemorum, iam tributum imposuit, levavit et misit eisdem Bohemis; in quibus fautoria
manifesta haeresis praedictae debet iudicari” (citato molte volte da vari studiosi e varie spesso edito:
ved. A. Molnar, L’internationale des Taborites, 1967, p. 6, n. 9).



R. Cegna, Il pensiero ussita 139

integrante delle Comunita Valdesi delle Valli) dalle dottrine ussite radicalizzate e
propagandate dal Taborismo militante. Lo stesso De Seyssel fa capire che I’alimento alla
polemica valdese é stata offerta da frammenti di scrittori condannati da Concili Universali
come eresiarchi’, con evidente riferimento a Wyclif e a Hus sotto i cui nomi a Costanza si
era condannata l'ecclesiologia del primo Ussitismo i cui seguaci, chiamati Valdesi,
Giovanni Gerson nelle sue Propositiones del marzo-giugno 1414 accusava della distruzione
dell’Universita di Praga®. Ma una dipendenza dei Testi Valdesi raccolti ora nei Centri di
Ginevra, Cambridge, Dublino da testi soprattutto del primo Ussitismo & chiaramente
provata dal confronto della letteratura valdese con quella ussita. Senza rendersene conto
lo stesso Fra Samuele da Cassine accenna a un riferimento diretto a Giovanni Hus negli
scritti valdesi, indicato semplicemente come un certo Maestro Giovanni di santa
memoria® .

Non ¢ possibile determinare il momento in cui i primi testi ussiti sono giunti nelle mani
dei Maestri Valdesi che li hanno utilizzati, a volte con trasposizioni e adattamenti nella
loro lingua di opere intere, secondo un indirizzo di avvicinamento alle dottrine cattoliche
chiaramente indicato da tutta una letteratura non ussita di evidente derivazione romana
che viene accolta nei Manoscritti adoperati dai Maestri Valdesi nella loro itinerante
predicazione.

Per quanto possiamo giudicare della letteratura valdese che ci é rimasta, che &
certamente poco, se consideriamo le informazioni lasciateci da Fra Samuele da Cassine, la
scelta dei Maestri Valdesi, profondamente sorpresi di trovarsi tra le mani testi su cui
potevano riproporre una loro teologia secondo gli schemi della tradizione della stessa
Chiesa Romana (e cid poteva avvenire in occasione degli incontri tra Valdesi e Ussiti a
Costanza al tempo del Concilio e sicuramente avvenne al tempo del Concilio di Basilea)
era ispirata dalla fedelta a un certo filone di dottrine comuni a tutto il Valdismo
nonostante le differenziazioni etiche e organizzative create dalla diaspora, quale poteva
essere la negazione del Purgatorio. Particolare attenzione viene data ai testi che illustrano
il principio fondamentale del primo Valdismo, il diritto alla predicazione libera della
Parola di Dio, della Legge di Cristo in cui ogni altra legge trova o la sua radice o il suo
annullamento, se ad essa contrasta.

Nel suo Sermone sulla parabola del seminatore (Luca VIII, 5 segg.)'® Wyclif aveva,
secondo la buona tradizione dei glossatori, insistito sulla parola di Dio che é la Fede
(“prima eius informacio debet esse in semine fidei quod est verbum Dei”), che ¢ lo stesso
Cristo (“Quoad quiditatem autem huius verbi patet quod ipsum est personaliter verbum
Dei”), sull’obbligo di predicare al popolo Gesu Cristo (“‘ideo apostolus elegit predicare in
populo Dominum Jesum Christum, non tragedias sive comedias, non lucrum temporalium
quesitum vel laudes hominum sed ipsum Dominum Jesum Christum”). Conclude infatti

7 De Seyssel (n. 2), f. 6v.
8 “Tales infecerunt Regnum Angliae, destruxerunt Studium Pragense . ..” in G. Gerson, Oeuvres
completes, 1 (1960), p. 127.
“Allegant Valdenses quemdam Magistrum Joannem quem dicunt sancte memorie”, De statu,
f.a 3v.
il | Wyclif, Sermones, 1 (1887), Sermo XVI, pp. 107114,



140 R. Cegna, Il pensiero ussita

che non vi ¢ opera piu perfetta nelle creature di questa “seminagione” della parola di Dio,
poiché questa Parola & cibo all’'uomo perché cresca in figlio di Dio (“‘nec est opus creature
perfeccius quam digna seminacio huius verbi; nam cum hoc verbum sit cibus quo homo
interior pascitur, ut crescat in filium Dei...”). E in questa evangelizzazione consiste il
ministero piu autentico (“Nec est eucaristie consecracio vel alicuius sacramenti
ministracio dignior quam talis ewangelisacio’”), compromesso dalla simonia, dato che
quasi tutti predicano per avere fama o vantaggi mondani (“patet quod nimis crebrescit
evangelizacionis infeccio ex pravitate symoniaca, cum vix unum invenies quin preponde-
ranter predicat propter laudem seculi vel lucrum commodi temporalis”). Il tema & ripreso
da Wyclif nei Sermoni XXX e XXXI della quarta Parte dedicati al versetto “Semen est
verbum Dei”''. Hus non poteva non dedicarsi nella sua attivita di predicatore al tema
suggerito dalla parabola del Seminatore del capitolo ottavo di Luca: ne abbiamo traccia
nel sermone XVIII dei Collecta’?: il seme & quello della dottrina e della grazia, perché
secondo Giovanni I, 17 grazia e verita si hanno per opera di Cristo (‘‘semen suum; scilicet
doctrine et gracie, quia gracia et veritas per Jesum Christum facta est’”). Ma nella
Postilla'® in parte segue la linea del Sermone di Wyclif e ci di un commosso commento a
Luca VIII, 4—15 proposto come Vangelo della Domenica Nona dopo la festa della
Nativita di Cristo: identificato il seme nella parola di Dio e in Dio stesso, ammonisce sul
dovere della predicazione di questa parola che fu tra I’altro 'impegno maggiore di Cristo
(“‘é assai utile predicare la parola di Dio ... poiché lo stesso Figlio di Dio la spiegod e
predico e tra le varie sue attivita si applico particolarmente alla predicazione; battezzo
poco, celebrd una sola volta la messa ... ma comincid a predicare a dodici anni ... A
partire poi dai trent’anni, predico fino alla morte per piu di tre anni e per la sua
predicazione fu crocifisso . . .”).

Occasione migliore per la presentazione della sua dottrina sul dovere primario della
predicazione della Parola di Dio fu offerta a Hus dalla Condanna dei 45 articoli di Wyclif
da parte dei rappresentanti del Clero, della Citta e dell’Universita di Praga il 16 luglio
1412, Nell’agosto successivo la parte dell’Universita che non aveva aderito alla condanna
si aduno al Collegio Carolino dove Hus apri la discussione pronunciando tre lezioni di cui
la prima molto significativamente Flacio aveva pubblicato sotto il titolo De predicatione
et auditione Verbi Dei'*. Hus inizia con I’ammonimento di Luca VI, 37: “Non
condannate e non sarete condannati’, poiché & pericoloso per I’anima condannare la
verita senza ampio e ragionato esame. Ogni condanna deve trarre la sua forza dalla
Scrittura, come suggeriscono tra gli altri Agostino e Gregorio. E cosi la condanna dei 45
articoli fatta dai Dottori nel Pretorio di Praga sara accettata come giusta e vera se sara
provata con la Scrittura o con qualificate ragioni. Ora Hus esamina il contenuto di quello
che dice il 14° articolo (13° nella enumerazione del Concilio di Costanza): “Illi qui
dimittunt predicare sive verbum Dei audire propter excommunicacionem hominum, sunt
excommunicati et in die iudicii traditores Christi habebuntur.” Hus sinteticamente, con
rapidi passaggi da un’autorita scritturale a un’altra, insegna che la predicazione della
Parola di Dio ¢ di precetto divino e che pertanto ometterla per qualsiasi motivo non
giusto (come la scomunica degli uomini) fa incorrere nella condanna (scomunica) di Dio.
Non si affronta la questione che I’articolo non & veramente in Wyclif, probabilmente solo

! Wyclif, Sermones, 4 (1890), Sermones pp. 256 -275.

123 Hus, Collecta (1959), p. 109.

3 J. Hus, Postilla (1952), p. 87.

il 4 Hus, Defensio articulorum Wyclif, I: Polemica (1966), pp. 143—-164.



R. Cegna, Il pensiero ussita 141

ispirato da un passo del De civili dominio'® in cui si avverte che nessuno deve tralasciare la
correzione fraterna per timore della pretesa scomunica o interdetto o censura, dato che
Cristo non smise di predicare la verita per la pretesa scomunica o per lo scandalo degli
ascoltatori. Scomunica e condanne non impediranno a Hus di predicare, anche se preferira
lasciare Praga per non essere occasione di contrasti civili. E fin d’ora afferma
solennemente che ogni sacerdote che ha il potere di predicare “per istinto divino” lo ha
ad edificazione e non a distruzione della Chiesa e pertanto non deve desistere dal
predicare a causa di una scomunica, per non essere scomunicato da Cristo. Hus precisa che
’ascolto della parola di Dio & di necessita per la salvezza eterna secondo Rom. X, 14, 17:
“Quomodo credent ei, quem non audierunt? Quomodo autem audient sine predi-
cante? . .. Ergo fides ex auditu, auditus autem per verbum Christi.” Di conseguenza
saranno considerati traditori di Cristo nel giorno del giudizio coloro che avranno omesso
la predicazione e I’ascolto della parola di Dio per paura della scomunica.

Si passa quindi all’esame del 15° articolo (14° nella condanna di Costanza): “Licet
alicui dyacono vel presbitero predicare verbum Dei absque auctoritate sedis apostolice
sive episcopi catholici.” Hus sottolinea ancora una volta il fatto che gli umili sacerdoti di
Cristo hanno per speciale dono di Dio “noticiam et animum ewangelizandi’.

Il discorso continua con una lunga digressione sul carattere della “missione” di cui il
libero predicatore & investito o che i non idonei (i preti corrotti) si arrogano.

2.

Nicola di Cerruc, operante a Praga nel gruppo dresdense del Collegio della Rosa Nera
(1412—1415), all’inizio del suo impegno missionario per la riforma del Clero di Praga
corrotto dalla simonia e da vizi vari nonostante ’opera dei Correttori diocesani, comprese
perfettamente che la linea tracciata da Hus doveva essere seguita fino all’ultimo: la
predicazione della Parola di Dio rappresentava il dovere primo del Sacerdote di Dio e tale
dovere doveva essere prudentemente liberato dal peso dei vincoli giurisdizionali,
soprattutto dalle ancora valide disposizioni di Arnosto di Pardubice, il grande Arcivescovo
di Carlo IV, che aveva potenziato I'istituto della Parrocchia, eliminando ogni possibilita di
libero esercizio del ministero al clero non parrocchiale, a volte cristianamente pit idoneo
del Parroco stesso. Nicola scrive quindi, uniformandosi allo spirito di Hus, il De
quadruplici missione (siamo nel 1412), opera a cui spesso rinvia negli scritti posteriori. Il
testo, con I'Incipit che leggiamo nel Ms. XXIII F 204 della Biblioteca Universitaria di
Praga, al f. 152r (in altri Codici 'Incipit & diverso), ha attirato I’attenzione dei Maestri
Valdesi che hanno ritenuto di vedervi l'esatta interpretazione della loro vocazione

.

originaria'®. La versione valdese ci & conservata unicamente nel Ms. Dd XV 29 di

15y Denzinger & A. Schénmetzer, Enchiridion symbolorum (1963), p. 317, J. Wyclif, De civili
dominio, 1 (1885), p. 275 (come fonte possibile).

16 Cfr. K. V. Selge, Die ersten Waldenser, 1 (1967), pp. 22 segg. e passim; A. Patschovsky &
K. V. Selge, Quellen zur Geschichte der Waldenser (1973), passim, ma soprattutto pp. 75-76, 80.
Secondo I’Anonimo di Passau (p. 80) i Valdesi ““ad hoc dicunt se mitti inspiracione divina”: la dottrina
sulla *‘Prima missio” contenuta nel De quadruplici missione di Nicola (tratta da Hus, Defensio
articulorum Wyclif) trova quindi nei Maestri Valdesi piena accettazione, secondo lo spirito stesso del
Valdismo dei primi decenni. La stessa doffrina possiamo ritrovare nel discorso tenuto al Concilio di
Basilea da Ulrice di Znojmo 1433, edito da I. M. Barto¥ (1935).



142 R. Cegna, Il pensiero ussita

Cambridge, ai ff. 136r—170r, con una conclusione che non si trova nel Manoscritto di
Praga citato, e si ha invece negli altri Codici tra cui il IV G 15 della stessa Biblioteca
Universitaria (al f. 96v), dal quale Jan Sedldk trascrisse il testo nicolaita per la sua
edizione in Studie a texty, 1 (1914). Utilissimo ¢ il porre a confronto i due testi: i Maestri
Valdesi sanno tradurre alla lettera dal latino, dimostrando scienza e dottrina, ma
presentano a volte accorti adattamenti per dare al testo ussita un perfetto spirito valdese.

Leggiamo ora frammenti della parte (che occupa quasi tutto il De quadruplici
missione) relativa allintroduzione sulle due leggi, 1a privata (legge dello Spirito, legge di
Cristo) e la pubblica (legge umana), e al tema della prima missione, quella autentica (che &
poi quella dei Valdesi), lasciando la seconda, terza e quarta missione degli indegni,

inidonei e usurpatori alle quali son dedicati solo gli ultimi fogli.

Nicola di Cerruc, ed. Sedlak dal Ms. IV G 15
collazionato con Vind. 4673

Quidam verbum Dei pro libito suo alligare volunt,
cum secundum Apostolum II Tym. II (I Tim. II,
9): verbum Dei non est alligatum. Pro quo nota
secundum Augustinum lib. LXV questionum ad
Orosium'’?, quod quadruplex est missio. Prima a
Deo tantum, de qua patet in Moyse et aliis a Deo
inspiratis, et ista solvit a lege statuti, ut dicit
Urbanus papa XIX q.II Due sunt'®: Due sunt
leges scilicet privata, que instinctu sancti spiritus
in corde scribitur, sicut de quibusdam dicit
Apostolus: Qui habent legem Dei scriptam in
cordibus suis.

Et sequitur: Qui a lege privata ducitur, nulla racio
exigit, ut a lege publica constringatur, id est a
lege canonum, que propter transgressores tradita
est. Dignior est enim lex privata quam publica.
Spiritus quidem Dei lex est et qui spiritu Dei
aguntur, lege Dei ducuntur. Et quis est, qui
spiritui sancto possit digne resistere? Quisquis
igitur hoc spiritu ducitur, eciam episcopo contra-
dicente, eat liber nostra auctoritate. Iusto enim
lex non est posita, sed ubi spiritus dei, ibi
libertas, et si spiritu dei ducimini, non estis sub
lege. Hec ibi.

Ms. Dd XV 29 di Cambridge

Alcuns volon ligar la parolla de Dio segont la lor
volunta. Cum segont lapostol: la parolla de Dio
non est liga. Thecalonica. Per la cal cosa segont
angustinus: La son quatre manieras de trameta-
ment. La premiera es solament de Dio. Del cal es
manifest en Moysens e ali autre spira de dio. E
aquest es libre de la ley de li statut. Coma di papa
urban: La son doas leys. Co es luna priva, lautra
publica. La priva es lacal es scripta al cor per lo
sant spirit. Enaysima di lapostol: dalcuns lical
han la ley dedio scripta en li lor cor.

E senec: Aquel quis mena dela ley priva non es
alcuna racon quel sia costreit de la ley publica.
Co es dela ley de li canon lacal es pausa per li
trapassador. Car la ley priva (f. 136v) es moot
plus degna que la ley publica. Car acer lespirit de
dio es en ley. E aquilh que fan perlespirit de dio
son mena dela ley de dio. E cal es aquel local
poysa degnament contrastar al sant spirit? Car
ley non es pausa aliiust mas aqui ont es lespirit de
dio aqui es liberta. E si vos se amena perlespirit
de dio vos non se sot ley.

Nicola di Cerruc, accentuando la libera utilizzazione gia fatta da Hus del frammento

attribuito a papa Urbano I nel Decretum (Ca. 19 q. 2 c. 2; Friedberg 1, 839-840), fa
cadere ogni riferimento al senso originale del Canone (“Qui monachorum propositum
appetit, etiam invito episcopo, recipiendus est”) e ne fa uso per confermare il diritto a un
libero ministero direttamente conferito per ispirazione di Dio. Nicola, colla sua abituale
sottile arte di adattamente e rielaborazione delle “‘autorita” fa del Canone (cercando

17 pseudo-Agostino, Patr, lat. XL, 752.
el ;) XIX, q.II, c.II, Friedberg 1, 839 -840; Hus, Defensio (n. 14) p. 157. Nicola di Cerruc
distribuisce il Canone (opportunamente ridotto) in due diverse parti (ed. Sedlik, pp. 96 ¢ 114 115).



R. Cegna, Il pensiero ussita 143

quindi da buon canonista la veritd nel Decretum stesso) una celebrazione del primato
della legge dello spirito tutta interiore, non discostandosi in questo dall’ indirizzo del
neogostinismo boemo del sec. XIV, dalla “Devotio moderna” dell’Imitazione di Cristo
maturata anche nell’ambiente riformatore della Praga di Mili¢ e di Mattia di Janov, dalle
dottrine di Giovanni di Marienwerder Maestro a Praga.

I1 Maestro Valdese utilizza a sua volta il testo di Nicola con una lieve correzione di cio
che non puo essere del tutto accettabile nel sistema teologico e organizzativo del
Valdismo italiano del tempo, chiaramente strutturato in comunita vivificate dal periodico
passaggio di Maestri educati in Scuole confessionalmente disciplinate in precise dottrine.
Cade quindi la frase: “Quisquis igitur hoc spiritu ducitur, eciam episcopo contradicente
eat liber nostra auctoritate”, che implicava il riconoscimento di una struttura ecclesiastica
diocesana di tipo cattolico. Cade pure il riferimento alla fonte della citazione di Papa
Urbano, vale a dire al Decretum, evidentemente per la poco familiarita con tale testo (e
nota é 'opposizione della tradizione valdese al diritto canonico e allo studio di esso).

Continua il De quadruplici missione (p. 96):

Et hec lex privata est caritas, de qua dicitur:
Habe caritatem et fac quidquid vis.

Hec Glosa ibidem et allegative de pe. dist. I
Radicata (De pen. di. II, c. 3; Friedberg I, 1190)
dicitur: ‘““Radicata est caritas? securus esto;
nichil mali procedere potest”, et cognoscitur ex
dileccione dei et proximi, quia secundum Ma-
gistrum in Sent. lib. III. di. XXVII Caritas est
dileccio, qua diligitur deus propter se et proximus
propter deum vel in deo.

Qui ergo vivit legi Christi conformiter et motus
affectu sincero caritatis intendit pure honorem
dei, salutem propriam et proximi et predicat, non
mendacia, non ludrica, vana, non apocrifa'®, sed
legem Christi et sanctorum doctorum sentencias,
ille sic predicans tempore necessitatis occurrente,
que legem non habet, ut quia sacerdotes curati
populum faciunt perire fame et siti audiendi
verbum dei vel predicans intendit obviare hereti-
corum predicacionibus, putancium questum pie-
tatem et populum seducencium: non est dubium,
quin taliter predicans a deo sit missus.

19

E aquesta ley priva es carita dela cal es dit: ayas
carita e fay calquequal cosa voles.

La glosa di sobre aquella parolla de p. Enraycae
fonga en carita. Si la carita sere enrayga, ista
segur. Car alcun mal non po issir de ley. La cal es
conegua per lamor de dio e del proyme. Car
carita es amor per la cal dio es ama per si e lo
proyme per dio o en dio.

Donc aquel que vio conformament en la ley de
dio (f. 137r) e lo mouament delaffection cum
pura carita quel entenda purament lonor de dio
ela propria salu e del proyme, predica non
mecongias non cosas vanas e iochosas non scrip-
turas non certas mas la ley de dio e las sentencias
de li sant doctor.

Aquest tal predicant enaysi encorrent la negesita
la cal non ha ley. Car li prever e li encura fan
perir lo poble de fam e de see de auuir la parolla
de dio. O predicant entendon de anar encontra li
predicador herege e fals predicadors lical pensan
lo gang esser piata e engana lo poble. La non es
dubi que alcuns predicant enaysi non sia derant
trames de dio.

La citazione del De pen. di. I, c. 3 con le osservazioni sulla “lex privata” intesa come “‘caritas”,

¢ tipica di Nicola (e non si trova nel corrispondente testo di Hus). Si ha inoltre un parallelo con Wyclif
(n. 11), Sermo XXX, “Semen est verbum Dei”: “Oportet secundo semen esse sanum, non verba falsa,
non ludicria, non fabulas vel apocrypha que sunt semen illusionis Antichristi, sed verbum Dei, quia
ipsum habet vim regenerativam ...” La corrispondenza, certamente non casuale, dipende probabil-
mente dall’uso fatto del passo di Wyclif da Hus da cui Nicola in genere trae quelle che potrebbero
essere considerate citazioni dirette di Wyclif (come ho avuto modo di indicare nei miei lavori, solo nel
De iuramento II Nicola fa una citazione diretta di Wyclif nominandolo come “Doctor Ewangelicus”,
ma si tratta chiaramente di una interpolazione, probabile opera di un discepolo wyclifita).



144 R. Cegna, 1l pensiero ussita

Le dottrine di Nicola di Cerruc hanno come uno dei loro centri d’interesse I'impegno
della confessione di Dio nella carita: il cristiano € quindi necessitato per legge interiore
alla predicazione (come un aspetto della confessione) della parola di Dio. Nel testo
valdese che raccoglie fedelmente ’'insegnamento di Nicola, la “lex Cristi”’ diventa ““lex
Dei”; una legge cristiana che completa e sostituisce la vecchia legge dell’Antico
Testamento. Le pagine che seguono sono tutte dedicate ad illustrare la necessita delle
“buone opere” (anche in un Nicola cosi tragicamente predestinazionista, escatologico,
apocalittico), con presentazione dei piu diversi testi della Scrittura (Gal. V, 22 segg.) che
parla con Paolo dei frutti dello Spirito®®, delle Decretali di Gregorio (Lib. V, Tit. VII De
haereticis, cap. XII Laici non predicent ... Quum ex iniuncto; Friedberg II, 786) in
polemica con papa Innocenzo I11*!, di Isidoro (De summo bono, lib. I, cap. XXIV: Patr.
lat. LXXXIII, 591 segg., citato anche in margine al De reliquiis, frammento De
imaginibus, ed. Nechutovd, pp.240—241), di Gregorio Magno (XX Mor.; Patr.
lat. LXXVI, 147), di Crisostomo (o Pseudo-Crisostomo) non ben identificato (ma citato,
come il passo di Gregorio sopra indicato, nel De reliquiis, frammento De imaginibus, alle
stesse pagine). I Maestri Valdesi si attengono a tutte queste autorita, e si pud in
particolare ricordare il passaggio:

Non ergo debet papa querere hodie talia signa  Donc lo papa non deo en cuey querere tals

tamquam generacio infidelis et incredula existens,  ensegnas enaysima si nos fossan generation non

sed fructus, id est bona opera. Unde Augustinus  fidella e non cresent, mas fruc, ¢o es bonas obras.

libro Conf.: Nichil mirabilius in rebus humanis Dont di Augustinus al libre de la confession.

quam diligere inimicos. Alcuna cosa non es plus mereuilhosa en las cosa
humanas coma amar li enemic (f. 139r).

C’¢ nel Maestro Valdese la gioia di trovare un testo che sembra quasi preparato per
esprimere tutta la tristezza causata a Valdo e ai suoi seguaci dal rifiuto dell’autorizzazione
a predicare da parte della gerarchia cattolica (primo e principale impegno della missione di
Valdo che con I’esempio dell’amore del prossimo e della poverta evangelica, consiglio
evangelico che si fa legge, attua il vero cristianesimo e rende credibile la sua missione di
predicatore).

E’ evidente che il testo valdese si lega a un ambiente ussita (quello di Nicola di Cerruc)
non ancora compromesso dal militarismo nazionalista del Taborismo. Alla violenza il
Valdese risponde con I'amore e la pazienza rifiutando I'appellativo di generazione
infedele: significativa & I’aggiunta di “nos fossan™ nella traduzione, o meglio riferire il
passo a “noi Valdesi”. Il concetto riprende appena dopo, dove il testo di Nicola ¢ solo
parzialmente tradotto in una piu stringata rielaborazione dal Maestro Valdese:

20 11 testo valdese non corrisponde letteralmente al testo paolino citato da Nicola: **mas lo fruc

delespirit son enaysima di lapostol: Carita, gioy, pag, paciencia, longa perseveranga, boynta, benignita,
soyuega, fe, Atemperanca, contenencga e castita; ley non es contra aquilh lical son daquesta maniera.
Daquisti fruc delespirit son conegu aquilh lical son trames del sant spirit o de dio” (Ms. Dd XV 29,
f. 138).
21 1 valdesi ora, per mezzo dei testi di Nicola, possono polemizzare con quel Papa che alla loro
origine era stato uno degli avversari piu intelligenti e preparati, papa Innocenzo III sul quale, nei suoi
rapporti con Deresia soprattutto valdese, vedasi Christine Thouzellier, Catharisme e Valdéisme en

Languedoc (1969), pp. 161-212.



R. Cegna, 1l pensiero ussita

145

Et idem (Chrysostomus) super I Mat. dicit: Tria
totus mundus mirabatur: Christum post mortem
surrexisse, carnem in celum ascendisse, per XII
apostolos totum mundum convertisse. Huius
autem quadruplex causa fuit, scilicet pecunie
contemptus, glorie despectus, secularium occu-
pacionum segregacio et terribilium perpessio. Hec
ille.

Et Ysidorus de summo bono ubi supra dicit:
Sicut in apostolis laudacior erat mirabilis virtus
operum quam virtus signorum, ita et nunc in
ecclesia plus est bene vivere quam signa facere.

Ex hiis quod quilibet confitens veritatem et
faciens iusticiam, contempnens pecuniam, et sic
de aliis ut supra per Crisostomum, talis habet
testimonium, quod ipse sit missus a Deo et quod
non oportet ipsum probare illam missionem per
operacionem miraculi preter operacionem iusti-
cie, que miracula ab ecclesia cessabunt, antequam
antichristus appareat (... omissis. . .). Et patet,
quod sicut non est causa sufficiens ad proban-
dum, quod non sit a deo ad predicandum missus,
quia non facit miracula. . .. Sed confiteri verita-
tem, facere iusticiam, mundum contempnere,
gloriam spernere, obprobria sustinere: huiusmodi
est testimonium sufficiens, ut habens legis Dei
noticiam predicet libere Jesu Christi ewangelium,
quia ut sic est a deo missus et illa est missio de
qua Rom. X. dicit apostolus: Quomodo predi-
cabunt, nisi mittantur . . .

Et sobre Mt. di: Tot lomont se mereuilhaua de
tres cosas, Christ esser rexucita enapres la mort,
montar la carn al cel, e tot lo mont esser converti
per 12 apostols. Ay¢o fo per quatre cosas: Per lo
despreciament de la pecunia. Refundament de la
vanagloria. Lo fugiment de locupacion de las
cosas seglares. (f. 140v) E la teribla perseguecion.
E ysidor di: Enaysima en li apostol era plus
laudabla la vertu de las obras que la vertu de li
segnal. Enaysi ara en la gleysa es plus ben viore
que far miracle.

Per aquestas cosa es manifest que tota persona
confessant la verita e facent iusticia e despregiant
la pecunia, etcetera. Aytal ha testimoni spacha
quel meseyme sia trames dedio. E que la non
besogna prouar aquel tramettament per miracle.
Li cal miracle cessaren dela gleysa derant que
I’antechrist appareysa. Enaysima la non es cosa
sufficient aprovar que aquel non sia trames de dio
... Enaysima non es cosa sufficient aprouar que
aquel non sia trames de dio a predicar local non
fay miracles . . . (f. 141r) Mas confessar la verita e
far iusticia e despreciar lo mont e refudar la gloria
e sostenir humilment 1i repropi es testimoni
sufficient. Avent la conoysenca de la ley de dio.
Predique librament levangeli de Christ. Car lo es
manifest quel es trames de dio. E aquella es la
tramessa delacal di lapostol en romana 10: En cal
maniera prediquerem ilh silh non seren
trames . . .

Tra le altre caratteristiche dei veri predicatori ¢ indicata da Nicola e ripresa dal Maestro

Valdese (ovviamente nella tradizione dell’originario Valdismo lugdunense) il rifiuto
dell’occupazione, del lavoro. Viene cosi chiarita I’esistenza di due specie di “dottori” (De
quadruplici missione, p. 105 segg.; Cambridge, f. 150r).

Non & questa la sede per presentare tutto il testo di Nicola attentamente tradotto dai
Valdesi: accenner0 ancora solo al motivo della corruzione in cui la Chiesa cadde con la
Donazione di Costantino, un motivo che I'Ussitismo ha tratto dalle Cronache Flores
Temporum e Polichronicon e da Wyclif*?>. Nicola indugia in un tema che tra I'altro
propone anche nella Tabule??:

2 R, Cegna, La ricerca della Ecclesia Spiritualis: Studia Zrod. (1974). Escludo una derivazione
valdese dell’anticostantinismo ussita, essendo sufficiente spiegazione di esso I'influsso wyclifita e la
storiografia del gruppo di Dresda. Sull’influsso valdese sull’anticostantinismo ussita ved. G. Gonnet, La
donazione di Costantino presso gli eretici medioevali: Bollettino della Societa di Studi Valdesi 132
(1972), pp. 17-29.

H. Kaminsky e. a., Master Nicholas of Dresden (1965), Tabula I, p. 39; Tabula VIII, p. 63.



146

R. Cegna, 1l pensiero ussita

Hec meretrix magna ... Babilon mater magna
fornicacionum . . . Quid sit Babilon, Petrus I Pet.
ult. (I Petr. V, 3), ubi ipse existens Rome, dicit:
Salutat vos ecclesia, que est in Babilone, Lira: i.
e. in Roma collecta. Ibi enim primo in ornatu
meretricio est Silvester vestitus per Costantinum,
ut XCVI. di. Constantinus (c. 14; Friedberg I,
342-345): Beato Silvestro et omnibus succes-
soribus eiusdem tradimus dyadema ... per illam
regulam Joh. XIX (Jo. XIX,2): Milites plectentes
coronam de spinis imposuerunt capiti eius ... O
Jo. An., facis tu ex doctoribus meretrices. Non
sunt tales de numero testium, qui interficient
antichristum . . . (pp. 107—-108).

Si ayco es la (f. 155r) grant meletrix, cercumda
de polpora ... grant babellonia mayre de forni-
gacion Apochalix 17 ... Peyre di qui sia babel-
lonia. Dont el meseyme istant a roma dis La
gleysa lacal es en babellonia saluta vos. Lira di:
Coes culhia en roma. E Silvester fo a qui
premierament horna de uestimenyas de meletrix.
Dont lo es script que Costantin dis a silvester e
atuit li sucessor de luy meseyme: Nos donen la
nostra corona ... per aquella veraya corona.
Johan 19. Li cavalier plegant corona despinas
pauseron sobre lo cap de luj ... O Johan Andrea
tu fa¢ de li doctor meletrix. Aytals doctors non
son de number de li testimoni li cal auciren
(f. 156r) lantichrist . . .

La tipica originaria contestazione valdese anticostantiniana trova in Nicola il proprio

linguaggio, I'esatta formulazione (che perd a Nicola viene dalla sua consuetudine col
Diritto canonico e con la piu ortodossa tradizione cattolica). E nel Valdismo Nicola fa
rientrare anche il principio che la donna non puo predicare. Il sacerdozio ministeriale
esclude infatti la donna; anche secondo il testo della XII “excusatione”, citate da Samuele

da Cassine?*: . . . concludono che layci di sua secta possino confessare excepto le femine
ale quali dicano non essere licito favellare nella Chiesa ma tacere.”
Nicola scrive nel De quadruplici missione (p. 113; 115):

Et licet mulieribus non permititur docere in
Ecclesia, ut dicit apostolus I Cor. XIV (I
Cor. X1V, 34) et I Tym.II (I Tim.II, 11) ...
Tamen bene Thomas II-II q. CLXXVII deter-
minat, quod mulieribus sit licitum via ammoni-
cionis et familiaris collacionis alios instruere,

E iasiago que alas feminas non sia auteia ensegnar
ni segnuorar al baron (=docere autem mulieri
non permitto neque dominari in virum, I Tim.)
niendement lo es determena que alas femenas es
licit per via damonstracion et per familiar conver-
sacion ensegnar (f. 166r) e amonestar ¢ scomore

ammonere seu exhortari ... Vel potest intelligi alben...

de lege publica, que a sanctis patribus scriptis est
confirmata. Et est lex canonum, que quidem
propter transgressores tradita est ... Sed non de
lege privata, de qua supra, quia prophecia quan-
tum ad illuminacionem mentis non repugnat
sexui muliebri.

I1 traduttore valdese omette la paginetta in cui ritornano i concetti di legge pubblica e
privata in nome della quale si spiega e si giustifica la capacita profetica, per illuminazione
divina, della donna. Rimane pur sempre la coincidenza dell'impegno per la predicazione: e
il sermone De la parolla de dio “Sobre a quella parolla: Aquel que semena ysic semenar
lo sio semenc” (Ms. Dd XV 29 di Cambridge, ff. 90—95v) elenca tutte le virtl insite nella
parola di Dio, secondo la buona tradizione di Padri e Dottori raccolta anche nei sermoni e
nei testi sulla Parola di Dio wyclifiti e ussiti. Ne segue la necessita della predicazione e il
Maestro Valdese esclama: ““O sancta parolla en predicacion plena de tota gracia e es

2 Samuele da Cassine, Victoria triumphale, f. ¢ IIr; L’Ussitismo piemontese, p. 31.



R. Cegna, Il pensiero ussita 147

mesconoysua de li non savi” (f. 94v). E sulla fine, seguendo Agostino la parola di Dio
viene considerata uguale al Corpo di Cristo (f. 95r—v).

La predicazione della parola di Dio che ¢ Legge di Cristo impone al Maestro Valdese un
chiarimento preciso sul valore di questa legge. Fra Samuele ha in mano il Libro expositivo
(corrispondente alla stesura del Ms. 208 di Ginevra) e osserva: “Nel prohemio . . . tu dici
non se debe adiungere alcuna cosa ad la lege di Christo, ed a questo alleghi la scrittura e
dottori?®*.” Nell’ultima ‘“‘excusatione” si legge poi testualmente: “Cum verita non se
provara né per auctoritd né per rasione né per sententia de sancto dottori fundandosse
veramente nella legge dil nostro Salvatore Jesu Christo che noi habiamo tenuta, né
vogliame tenere alcuna eresia” (con aggiunta degli accenti alla stampa del 1510 che ne é
sprovvista). E ancora i Maestri avvertono che “la lege divina contiene tute lege’ e che “ad
nissuno sia licito poter fare altra lege”?S.

Hus nel suo De sufficientia legis Christi aveva a lungo discusso sul principio che la legge
di Christo ¢ per se sufficiente per tutto cio che riguarda la regola di vita del cristiano e
I’organizzatione della Chiesa®’, fondandosi anche sul noto detto dello Pseudo-Crisostomo
dell’Opus imperfectum in Mattheum (dal tempo di Gerardo Groote in Praga accettato
come manifesto del nuovo indirizzo religioso dal Riformismo boemo): “Omnis doctor
servus est Legis” (dall’Omelia XX, Patr. gr. LVI, 747).

3.

Nicola di Cerruc aveva basato molto della sua polemica contro le consuetudini false su
questo principio e la citazione dello Pseudo-Crisostomo entra nei suoi scritti a partire
dalla Replica al Rettore di Corbach del 1409/1411 (con datazione probabile, escludendo
ad ogni modo una datazione posteriore) fino al Processus Consistorialis Martyrii Johannis
Hus.

Nella Confessio Taboritarum in cui Nicola di Pehltimov, vescovo Taborita, rielabora
motivi gia maturi negli anni Venti, ovviamente si ripropone il principio che basta la legge
di Cristo per tutto e ritornano con altre citazioni il passo dello Pseudo-Crisostomo (alla
fine del capitolo 34), I'avvertimento paolino (pure assai frequente in Wyclif, Hus, Nicola
di Cerruc e nei testi ussiti in genere) di Gal. I, 8 (“Sed licet nos, aut Angelus de caelo

%5 Victoria triumphale, f. d ITI1v.

% Ibid., f. d IIv.

L Hus, De sufficiencia Christi, ed. Flacius Illyricus: Historia et monumenta loannis Hus et
Hicronimi Pragensis, confessorum Christi (Norimberga 1558), ff. 44r—48r; ed. F.M. Dobia¥ e
A. Molnar (trad. in boemo): Husova vyzbroj do Kostnice (1965), pp. 85-108. Wyclif, (n. 15), p. 349,
aveva pure parlato (come poi Hus ¢ Nicola di Cerruc) della legge di Cristo: “In hac lege includitur
quelibet lex humana . . . Nec sequitur: Lex Christi per se sufficit ad regimen tocius mundi, ergo omnes
aliac leges superfluae.” Come ho avuto modi di illustrare alla nota 85 del articolo (n. 22) La ricerca
della Ecclesia Spiritualis nel medio evo cattolico, mentre Wyclif attribuisce una ben chiara funzione alla
legge umana (a p. 350 dell’opera citata, vol. cit. si legge: ““Et patet . . . quam periculosum est hereticare
legem humanam, nisi forte patenter posset doceri quod sit scripture sacre contraria’), Nicola di Cerruc
(¢ lo si vede chiaramente nel De usura, Ms. X D I° della Biblioteca Universitaria di Praga,
ff. 220v  228r) sulle orme di Hus ma dando alla dottrina un ampio sviluppo con conclusioni radicale
personalissime, ritiene la legge di Cristo autonoma e sufficiente nella vita dell’individuo ¢ della societa
(la quale ultimo non ¢ considerata come in Wyclif regolata dai reggitori del potere civile).



148 R. Cegna, Il pensiero ussita

evangelizet nos . ..”) verso la meta del capitolo 25. In particolare Nicola di Pehlfimov si
intrattiene sul tema nella introduzione alla Confessio, che in gran parte in diversa
elaborazione entra nel Manuale expositivo valdese come si deduce dalle informazioni di
Fra Samuele e dalla lettura del proemio al Manuale contenuto nel Ms. 208 di Ginevra
dove tra I'altro leggiamo testualmente:

“Premierament e principalment nos creen e confessen purament de cor tota la ley de christ istar
tant ferma en verita que una lettra o un point de ley meseyma non poissa mancar ni deffalhir.
Emperczo car ihesu christ es un optimo portador de la ley ... Donca nos attenden a luj meseyme
premier e maior, cum la soa ley sia plus complia e sufficient, auanczant la ley velha e las autras leis en
breveta e en paucheta destrument e plus legiera al modo de complir e per consequent ilh es regla
comuna e ley de perfecta liberta (f. 4v) aital qual era convenivol a luj dover donar a nos. E alcun autre
non era stier luj lo qual poguessa ordonar aital ley laqual sia universalment enaisi ordona convenivol en
toto luoc e en toto temp e deo esser garda sencza entrelaissament. E alcuna cosa de ben non es la qual
sufficientement non sia ensarra en ley. Car lo tot poissant e lo tot sapient non ordona alcuna cosa non
perfecta. Alaqual ley non besogna aiogner ni amermar alcuna cosa segond lo dit de Salomon
Ecclesiastes (Eccle. III, 14): Yo enpris que toas las obras laquals dio fey perseveran en eterna e non
poen aiogner a lor alcuna cosa ni diminuir daquellas que dio fey que el sia temu. E ancara di
(Prov. XXX, 6): Non aiognares alcuna cosa a las parollas de dio que tu non sies repres e troba
meczongier. E Christ dis Mat. 15 (Mat. XV, 13): Tota plantacion la qual lo meo paire celestial non
plante sere arancha. E sant paul di Galla. I (Gal. I, 8): O sia que nos o angel del cel predique a vos stier
czo que nos prediquen a vos sia excomuniga etcet. E crisostomo di: Tot doctor es serf de la ley. Car el
non po aiogner a la ley ni sostraire alcuna cosa segond lo propri entellect mas solament (f. 5r) predique
czo que se ha en la ley. Car salomon di: Non aiostar alla parolla de dio ni sostraire de ley alcuna cosa.
Car a quel que es ausa fai aiczo pensa si esser superior a dio. Item jerome di: que stier liapostol qualque
qual autra cosa es dicta enapres sia talha non hayan enapres auctorita etc. Per tot aiczo es manifest que
li dit de 1li doctor enapres liapostol non son de acceptar alauctorita de li ensegnamencz ecclesiastic.
Jasiaczo que las sentencias de lor sia desser receopuas e presas de quant las poiren esser verament e
dreitament fundas en la ley expressa del nostre segnor ihesu christ. E aquesta es la comuna sentencia
de li doctor li provament de li qual non son amena per causa de breveta . ..”

Nel pensiero valdese la giustificazione in Cristo implica I'inutilita di forme transitorie
di “purgazione”: I'antica negazione del purgatorio viene nel 400 ripresentata con dovizia
di appoggi ad “‘autorita” attingendo direttamente alle opere di Nicola di Pehlfimov e
indirettamente a Nicola di Cerruc che in una certa parte del suo De reliquiis aveva
indugiato a sostenere la dottrina del purgatorio come semplice opinione umana, non
accettabile quindi come articolo di fede®®.

I1 Ms. Dd XV 29 di Cambridge, ai ff. 203v—205v, conserva la trascrizione testuale di
un lungo frammento sul Purgatorio secondo la redazione di Nicola di Pehlfimov ispirata a
Nicola di Cerruc, reperibile nella Confessio Taboritarum in due distinti capitoli. Si tratta
soprattutto dei vari modi con cui si & purificati da colpa e pena, senza che occorra
“inventare” (sognare) un Purgatorio oltre la vita terrena. In traduzione valdese il
frammento si trova nel Purgatori somnia del Ms. 208 di Ginevra ai ff. 96v—98v. Senza
voler ora ripubblicare il frammento in latino e in valdese con opportuni confronti col
testo taborita di Nicola di Pehlfimov e col De purgatorio di Nicola di Cerruc (per questo
rinvio ai miei Appunti su Valdismo e Ussitismo editi nel Bollettino della Societa di Studi
Valdesi nel Dicembre 1971), penso necessario fermare I’attenzione sul punto in cui il
testo taborita (e di conseguenza il testo valdese) afferma esplicitamente che la sola fede &
sufficiente a “‘purgare”, con notevole differenza da Nicola di Cerruc che non ha mai
disgiunto la fede dalle buone opere, sempre nella prospettiva del piano predestinato di
Dio.

B Ved. mia edizione del De reliquiis de purgatorio di Nicola di Cerruc (in stampa).



R. Cegna, Il pensiero ussita

149

Ms. Dd XV 29 di Cambridge.

Petrus enim dicit actus 15 (Act. XV, 9): Nichil
decrevit inter nos et illos fidens purificans corda
eorum. Petrus inuit ibi fidem esse sufficientem ad
purgandum malos sine omnibus extrinsecis ad-
diumentis ut preostensum est in latrone destero
qui credens et recognoscens peccatum suum
statim dignus fuit paradiso (cfr. cap. 39 della

Ms. 208 di Ginevra.

Et sant Peire en li act de li apostol 15: E non
descernic alcuna cosa entra nos e lor, purificant
per se li cor de lor. Sant peire demostra aici la fe
essere sufficient a purgar 1i mal senza autre
aiostament de fora. Coma es manifest del leyron
istant de la dextra lo qual cresent e reconoissent
li seo pecca fo viaczament degne del paradis

Confessio Taboritarum). (f. 97v).

Samuele da Cassine nel suo De statu ecclesie edito a Cuneo nel 1510 ha avuto in mano
il Purgatori somnia valdese nell’ edizione italiana, e ne fa un breve riassunto. Il frammento
di Cambridge, che comprende il punto sulla fede per se purgante in assoluto, viene cosi
presentato:

“Multifariam multisque modis potest anima purgari in hoc seculo dum vivit, quibus modis potest
Deus tantam imprimere efficiaciam quod anima penitus absolvitur a debito omnis pene. Ergo non est
danda tanta pluralitas purgacionum. Antecedens patet discurrendo per singula: purgat enim auditio
verbi Dei, purgat misericordia exibita proximo, purgat elemosina, purgat adversitas patienter tolerata,
purgat ardor caritatis, purgat remissio iniuriarum, purgat inductio alterius ad conversionem dei, purgat
fletus pro peccatis. Et ultra omnia hec dicit Petrus Actuum 15: Purificans fide corda eorum. Et item:
Christus mortuus est pro peccatis hominum. Ergo sola fide iesu Christi passi pro hominibus ita
mundantur anime in hac vita ut non sit opus alia mundatione.”

Calati in un complesso di dottrine prevalentemente cattoliche (e i trattati valdesi sui
Sacramenti ne sono ampia dimostrazione) i due principi veramente rivoluzionari dovevano
attendere ancora qualche decennio prima di trasformare il Valdismo del ‘400 da un
movimento di contestazione riformatrice all’interno della Chiesa di Roma in una
comunita distaccata dalla Chiesa unica: e i due principi erano appunto quello indicato,
nella presentazione del Manuale espositivo sulla legge di Cristo intesa come legge di liberta
(contro il confessionalismo gerarchico), e questo ultimo della fede giustificante, secondo
'autorevole testimonianza dello stesso Claudio De Seyssel che notiva il rifiuto da parte
dei Valdesi di ogni forma di liturgia della preghiera d’intercessione con la loro credenza
“Christo omnibus ad omnia abunde sufficiente”?°.

Le radici di tali dottrine vanno cercate nello stesso Nicola di Cerruc, il “buon”
canonista tedesco tenacemente legato alla Chiesa di Roma in cui era stato allevato (come
egli dice), che tuttavia suggerisce la strada di quella che egli ritiene la vera interpretazione
del cristianesimo di Cristo. Nel De purgatorio (Ms. III G 8 della Biblioteca Universitaria di
Praga, f. 52r) egli dunque scrive: “‘Passio igitur Christi et suus sanguis pro nobis effusus et
suus sermo sanat omnes et defectus nostros et insufficiencias supplet, dum fuerimus bone
voluntatis: eciam in fine vite erit nobis pax et liberabimur ab omni malo culpe et
pene . ..” E prosegue attingendo a pensieri agostiniani: “Quomodo enim homini eciam in
fine vite proposse dolenti et desideranti remissionem misericors Deus divina virtute sua
infinita qua operatur in instanti ante mortem (f. 52v) non pararet perfectam sanitatem
quo ad remissionem culpe et pene...” “E prima aveva affrontato un’obiezione
dell’avversario dicendo”: “‘respondit tibi Paulus quia non solum insufficientes sumus
penitere ex nobis tamquam ex nobis, sed fiduciam talem habemus per Christum ad Deum,
non quia sufficientes simus aliquid cogittare ex nobis quasi ex nobis, sed sufficiencia
nostra ex Deo est. Secunda Corinthiorum III"” (II Cor. III, 5).

2 De Seyssel (n. 2), f. VIIv.



150 R. Cegna, Il pensiero ussita

L’edizione critica della Confessio Taboritarum di Nicola di Pehlfimov a cura di
Amedeo Molndr, che é in stampa a Roma, e la prevista edizione di Testi Valdesi a cura di
un gruppo di storici e ricercatori in una Collana della Libreria Editrice Claudiana in
Torino faciliteranno a un piu vasto pubblico la conoscenza della dipendenza dei principali
testi teologici ussiti dalla teologia taborita, con aderenza all’anima cattolica originaria del
Valdismo, con lo studio delle significative omissioni e variazioni operate dal Maestro
Valdese sul testo ussita-taborita.

Non sono da dimenticare altre dipendenze: i Maestri Valdesi traducono (con parziale
rielaborazione) il De mandatis Dei, il Glossa Pater e il De matrimonio composti in carcere
a Costanza da Hus. Anche il De ecclesia del Maestro di Praga trova parziale collocamento
nel Manuale espositivo dei Valdesi*°.

Non ci sono rimaste copie delle opere valdesi sull’Eucaristia segnalate da Fra Samuele,
il De corpore Christi e il De sacramento eucharistie, ma i frammenti citati dal Francescano
nel suo De statu ecclesie suggeriscono la probabilissima ipotesi che si tratti addirittura di
copie di qualcuno dei molti Trattati eucaristici circolanti in Boemia negli anni Venti senza
voler giungere a indicare come uno dei loro autori Giovanni Zatacense detto il Teutonico
(Jan Némec ze Zatce), remanentista secondo l'indirizzo di Wyclif e naturalmente
utraquista. Remanentismo e Utraquismo sono accettati del Valdismo del cui bagaglio
dottrinale fan parte le affermazioni:

“Christus in sacramento altaris existiti realiter presens, et illo gemio sacramento cibat et potat
fideles. Demonstrata hostia consecrata verum est dicere: hic est panis ille qui fuit ante. Christus est in
sacramento solum sacramentaliter, spiritualiter et vere3'.”

Anche se i Maestri delle Valli non sembrano accettare la transustanziazione,
discostandosi in questo da Nicola di Cerruc, tuttavia rimangono fedeli a una dottrina
eucaristica che rifiuta lo strisciante simbolismo di Nicola di Pehlfimov e dei Fratelli
dell’Unita, come pure la negazione della presenza di Cristo formulata nella frangia radicale
del Taborismo.

Ma il discorso dei rapporti tra Taboriti e Fratelli dell’Unita coi Valdesi appartiene a un
capitolo della storia religiosa boema in cui & ormai compromesso il principio stesso della

0 R, Cegna, L’ussitismo piemontese (n. 5). Appunti su Valdismo e Ussitismo, Boll. Soc. di studi
valdesi 130 (1971), pp. 3-34; 131 (1972), pp. 3-42. La Glossa Pater valdese a confronto della Glossa
Pater di Hus ¢ pubblicata nel mio L’ussitismo piemontese. Il De matrimonio di Hus a confronto col
testo valdese ¢ edito da A.Molnar: Communio viatorum 1 (1959), pp. 142 157. 11 cap. X del De
Ecclesia in traduzione italiana a confronto con la versione valdese ¢ edito da Molnar in Jan Hus (1973),
pp. 166—-183. Interessante ¢ osservare che il Maestro Valdese ha omesso la frase (tra le altrc non
tradotte): ““Et ad conformem sensum conceditur, quod naturalis potestas, que cst liberum arbitrium,
potest nunc laxari per graciam et nunc restringi”: De ecclesia, ed. S. H. Thomson (1950), p. 75.
E’evidente il temperamento valdese della dottrina cattolica della predestinazione, nello spirito
dell’antipredestinazionismo valdese delle origini nella lotta contro il predestinazionismo cataro. Il
Cap. X de De ecclesia di Hus costituisce nella versione valdese il capitolo del Manuale expositivo
(Ms. 208 di Ginevra) dedicato alle “‘potesta dona de Crist a li seo verais vicaris”.

Samuele da Cassine, De statu ecclesie, f. b Iv. Per un inizio di discussione, in attesa del mio
.nuovo lavoro sul Taborismo (in collaborazione con A. Molnar) ved. L’ussitismo Piemontese (n. 5).



R. Cegna, 1l pensiero ussita 151

Unicita e Universalita della Chiesa Cattolica e si sta uscendo dalla struttura mentale
dell’'uomo credente del Medio Evo. Federico Reiser, “episcopus fidelium in Romana
Ecclesia donationem Constantini spernentium’, animo le comunita valdesi tedesche
secondo lo spirito taborita per un trentennio fino al 1458 anno della condanna a morte da
parte dell’Inquisizione. Luca da Praga, rinnovatore dell’Unita dei Fratelli, fu in Italia negli
ultimi anni del ‘400, conobbe i Valdesi italiani e alcune sue opere vengono utilizzate per
la composizione del trattato “Ayczo es la causa del nostre departiment de la gleysa
romana”, e dei due catechismi Las interrogacions menors e Las interrogacions majors2, |
forti accenti riformisti che sono gia dell’eta moderna di Luca da Praga non smuovono i
Maestri dal loro religioso attaccamento alla tradizione cattolicizzante (ovviamente solo sul
piano dogmatico), confortati in tale atteggiamento dai testi del primo Ussitismo che aveva
ritonificato il Valdismo piemontese dopo le incertezze dogmatiche e le aberrazioni
catarizzanti del ‘300.

La Boemia diventava per molti come la terra felice da dove era giunto il grande
rinnovamento teologico del ‘400: questo spiega come, in cerca di un rimedio alle
dichiarazioni del Sinodo Valdese di Chanforans del 12 settembre 1532 due barbi, Daniele
di Valence e Giovanni di Molines, prendessero la strada di Praga, ma senza successo. Il
Valdismo del Medio Evo aveva ormai compiuto la sua missione di feconda opera di
contestazione all’interno della Chiesa di Roma e ora, secondo lo stesso spirito del
Taborismo e dell’'Unita dei Fratelli Boemi, attuava un’organizzazione comunitaria
secondo le formule della Riforma.

Restava solo la forza della leggenda a tenere vivo il ricordo dei giorni della grande
amicizia valdese-ussita: si parlo di Valdo pellegrino in Boemia dove sarebbe morto, e i
ribelli valdesi di Paesana in Piemonte nel 1510—1514 pensavano a un re liberatore da ogni
ingiustizia che giungeva dalla Boemia con un grande esercito. Ma non a questo aveva
esortato il primo Ussitismo che anche ai Valdesi italiani aveva insegnato quel cristianesimo
evangelico capace di riformare la societ solo con la violenza della non-violenza™.

Romolo Cegna, Warszawa

o Molnar (n. 30); idem, Bratr Luk4S Bohoslovec Jednoty (1948), passim; Luc de Prague:

Communio Viatorum 3 -5 (1961-1963); Muller—Bartos, Dé’jiny Jednoty Bratrske, 1 (1923), passim;
P. Broock, The Political and Social Doctrines of the Unity of Czech Brethren (1957), passim; Armand-
Hugon & Gonnet (n. 1), p. 100; G. Gonnet & A. Molnar, Histoire de Valdéisme (in stampa), con
bibliografia (anche per le notizie su Reiser, con particolare riferimento agli studi di D. V. Vinay).

Nicola di Cerruc, assolutamente lontano da ogni partecipazione a manifestazioni rivoluzionarie
o politiche, lascio un messaggio fondato sulla teologia del destino di sofferenza e di persecuzione che
egli raccoglic nella parte migliore della tradizione ascetica ed escatologica del Medio Evo per donarlo a
quella corrente ussita dell’evangelismo dell’amore cristiano che riesce a sopravvivere anche nei
momenti piu terrificanti del Taborismo rivoluzionario e giunge ai Fratelli dell’Unita. Nonostante alcuni
episodi di contestazione popolare nel Valdismo italiano, possiamo ben dire che esso € ’erede di questo
messaggio di Nicola di Cerruc.



	Il pensiero ussita nella teologia valdese del '400 : note per una introduzione

