Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 3

Artikel: Einige Aspekte des friilhen Waldensertums
Autor: Selge, Kurt-Victor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878577

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

K. V. Selge, Einige Aspekte des friihen Waldensertums 131

Einige Aspekte des friihen Waldensertums

Folgt man den brauchbaren Quellen, so kann man das Jahr 1173 nach der damaligen
franzosischen Jahreseinteilung — das entspricht nach unserer Rechnung dem Zeitraum
von Ostern 1173 bis Ostern 1174 — als das Jahr der personlichen Conversio des Lyoner
Grossbiirgers Valdez (in den lateinischen Dokumenten Valdesius) ansehen, das Jahr 1177
(bis Ostern 1178) als das Jahr, in dem er seine Gemeinschaft der die Bibel lernenden und
predigenden “Armen im Geist” begriindete. Folgt man den kritischen Bemerkungen der
Historiker, so ist nicht 1173, sondern 1176 das wahrscheinlichere Datum der persénlichen
Bekehrung zur Armut’ .

Aber das in jedem Fall nur annihernd gewisse Datum ist ganz unerheblich gegeniiber
dem, was in Wahrheit das Gedenken rechtfertigt, ja genau genommen notwendig macht.
Vor rund 800 Jahren wurden eine Gemeinschaft und eine Tradition begriindet, zu der
durch gewaltige historische Entwicklungen und Briiche hindurch fiir die gegenwirtige
Waldenserkirche noch ein Zusammenhang besteht. Wie alle Kirchen, und vielleicht mehr
als andere Kirchen, ist auch die Waldenserkirche heute offensichtlich uneins iber die
Traditionen, die es fortzusetzen und die es zu verindern oder abzubrechen gilt. Vor allem
Traditionen aus den vier Jahrhunderten, seit denen die Waldenser eine protestantische
Kirche sind, unterliegen der Kritik. Nichts liegt niher als die Riickfrage nach dem fernen
Mittelalter: Besassen die Waldenser damals vielleicht noch Krifte und Erkenntnisse, die
dem Anschluss an die Reformation zum Opfer fielen, die sich aber heute wieder mittelbar
oder unmittelbar als hilfreich erweisen konnten? Die signifikante Frage gilt nicht dem
Datum, sondern der Sache des friihen Waldensertums.

Es ist ein Zeichen fiir das lebendige Interesse an der Waldenserkirche, dass kiirzlich zwei schone
Broschiiren in deutscher Sprache erschienen sind, eine in Ost- und eine in Westdeutschland. Der
westdeutsche Band, herausgegeben von Wolfgang Erk, Waldenser. Geschichte und Gegenwart (1971),
enthilt vor allem eine Sammlung von Aufsitzen Valdo Vinays zur Waldensergeschichte vom
15. Jahrhundert bis zur Gegenwart, dazu cinen Beitrag Alberto Soggins zu dem durch Emigration im
19. Jahrhundert entstandenen Waldensertum in Uruguay und einen Beitrag Tullio Vinays iiber Agape
und Riesi. Das ist alles von recht hohem Interesse. Am kirglichsten kommt in diesem Band das frithe
Waldensertum weg; es wird nur in der Einleitung des Herausgebers kurz erwiihnt, auch nicht mit sehr
grosser Genauigkeit. Dic Liicke wird schon ausgefiillt von der ganz andersartigen Publikation des
emeritierten Greifswalder Pfarrers Konrad Kob, Kleines Waldenserbuch (1973). Auch hier liegt, sehr
geschickt und sachlich m.E. vollig gerechtfertigt, der Ansatz bei dem gegenwirtigen Interesse. Der
Verfasser beginnt in einem ersten Teil, “Die Waldenser heute”, mit einem anspruchslosen, schonen,
subjektiven, doch informativen Bericht von einer lingeren Reise durch Italien, von den Waldenser-
tilern bis nach Riesi und Palermo. Der zweite Teil, “Dic Waldenser gestern”, enthilt einen recht
zuverlidssigen Durchblick durch die Waldensergeschichte von den Anfingen bis zur Gegenwart.
Anhinge geben weitere Information zu den Werken von Agape und Riesi, und schliesslich folgt noch
eine schone tabellarische Ubersicht iiber die Waldensergeschichte von 1176 bis 1967. — Fiir die dltesten
Zeiten ist die beste kurze Darstellung, dic ich kenne, die Artikelserie, die Amedeo Molnar 1966 bis
1968 unter dem Titel “L’initiative de Valdeés et des Pauvres Lombards™ veroffentlicht hat®. In

Zuerst Heinrich Bochmer in seinem auch heute noch klassischen, fast alles damals Bekannte
sammelnden Lexikonartikel Waldenser: Realenzykl. fiir prot. Theol., 3. Aufl., 20 (1908), S. 806, 58ff.
Ich bin dem in meinem Buch Die ersten Waldenser, 1 (1967), S. 238f., gefolgt, und auch A. Molnar
hilt dies fiir plausibel.

2 A. Molnir: Communio viatorum (Prag) 9 (1966), S.155-164, 251-266; 10 (1967),
S.153-164; 11 (1968), S. 85-92.



132 K. V. Selge, Einige Aspekte des friihen Waldensertums

italienischer Sprache habe ich in einem 1972 in Rom gehaltenen Vortrag unter dem wenig schonen,
moglicherweise Publikum anziehenden Titel ““Il Valdismo medievale tra conservazione e rivoluzione”
meine heutige Sicht kurz dargelegt; dabei habe ich an einigen Punkten auch iiber mein Waldenserbuch
hinaus zu umfassenderem Verstindnis zu kommen versucht®. Und fiir den Wissenschaftler mag der
Hinweis dienlich sein, dass Alexander Patschovsky und ich in einem Heft in sozusagen noch
verschliisselter Form, nidmlich in zum Teil kritischen Editionen einiger wichtiger bekannter und
unbekannter Texte und in Anmerkungen hierzu, einiges Weiterfiihrende vorzulegen versucht haben®.
Es kommt uns hier darauf an, dass die ‘“‘Sektengeschichte™ aus ihrer Isolierung geldst und als Teil des
gesamten Volkslebens begriffen wird.

Die Waldenser des Mittelalters waren lehrmissig und anderweitig keine “Vorreforma-
toren”, oder sie waren dies nur in einem Sinne, der mit der protestantischen Reformation
so wenig zu tun hat, dass der Begriff die Sache mehr vernebelt als benennt. Sie waren
mittelalterliche Katholiken, die aus den verschiedensten aufzuhellenden, unter anderem
sicher auch sozialgeschichtlichen und bildungsmassigen Griinden, den Normen einer sich
immer mehr zentralisierenden und unter klerikaler Fiihrung konsolidierenden Kirchenan-
stalt nicht mehr gerecht wurden und die darum, teils willentlich, teils — zum grosseren
Teil — unwillentlich, ausgeschieden wurden. Was da im Laufe einer historischen
Entwicklung von Gesellschaft und Kircheninstitution von der letzteren “ausgeschieden”
wurde, bleibt ein Stiick christlicher Kirchenwirklichkeit des Mittelalters, ohne dass
irgendeine Idealisierung notig wire. Als Kirche kann nicht nur das genommen werden,
was sich dominant behauptet. Der Historiker kann nicht so weit gehen wie Luther, der
von seinen Gegnern, dem Vorwurf der Neuerung gegeniiber, sagte: “Wir gestehen’s ihnen
nicht zu, dass sie die alte Kirche seien.” Er muss schon die dominante Ausprigung der
lateinischen Kirche im Mittelalter als “Kirche, historisch” nehmen (um es im Stil des
Lexikonstichworts zu sagen). Aber er kann die Verketzerungen, mit denen diese
Ausprigung der Kirche sich selbst zunehmend definierte, nicht mitmachen. Die
Wirklichkeit Kirche umfasst fiir ihn alles, was sich als christliche Kirche oder ein Stiick
derselben ernsthaft verstand. Die dogmatische Tragheit des Historikers fillt der vielleicht
unausweichlichen, vielleicht aber auch zuweilen besinnungslosen dogmatischen Forschheit
der Kirchen in den Arm und hilt die Rechtglaubigkeitsfrage offen. Und nur so gewinnt
man ja auch die Moglichkeit, die Reformation trotz des gewaltigen Bruches, den sie
brachte, in nicht dogmatisch postulierter, sondern historisch realer Kontinuitdt mit der
mittelalterlichen Kirche zu sehen. “Kirchengeschichte II” (wie die Uberschrift des
Mittelalters im traditionellen Turnus der Vorlesungen an den Theologischen Fakultiten
lautete) ist nicht nur Papst- und Konzilsgeschichte, Papsttum und Kaisertum, Kreuzziige
und dussere Mission, Ordensgeschichte, Scholastik und dergleichen. So komplex, wie

Mit ein paar Druckfehlern und Wortauslassungen veroffentlicht im Bollettino della Societa di
Studi Valdesi 133 (1973), S. 3—16. Der handgeschriebene Vortrag landete im Mirz 1972 in den
Hinden eines unbekannten Zuhorers und kehrte cin Jahr spiter ganz unerwartet per Post in Rom
zuriick. Ich lehrte zu der Zeit in Westaustralien, und der Drucker musste sich in einem nicht fir die
Publikation gedachten Vortragsmanuskript zurechtfinden. Erstaunlicherweise ist das Ganze doch
iiberwiegend korrekt und verstandlich.

A. Patschovsky & K.-V. Selge, Quellen zur Geschichte der Waldenser, = Texte zur Kirchen- und
Theologiegesch., 18 (1973).



K. V. Selge, Einige Aspekte des frilhen Waldensertums 133

Europa im Lauf jener Jahrhunderte zunehmend wurde, politisch wie gesellschaftlich,
vertikal wie horizontal, so komplex ist die Kirchenwirklichkeit. In diesem Sinne gehdren
die dissidenten oder auch nur unterdriickten Christen zu den Katholiken des Mittelalters
hinzu, sozusagen an den Rand gekehrte Opfer grosser iiberpersonlicher Entwicklungen.
Und in diesem Sinne konnen auch die Reformatoren des 16. Jahrhunderts, trotz aller
grundlegenden Neuorientierung, beanspruchen, nicht vom Nullpunkt angefangen zu
haben, sondern zu einer ununterbrochenen Kirchenwirklichkeit in Kontinuitit zu stehen.

2.

In meinem Buch habe ich die Meinung vertreten — an der ich auch festhalte —, es
verdunkle die Sache, wenn man das Waldensertum als “Armutsbewegung” oder Teil einer
vom gregorianischen Reformzeitalter bis zu Franziskus durchgehenden und sich ent-
wickelnden solchen Armutsbewegung bezeichne. Es sei vielmehr eine Gemeinschaft von
Christen, die sich durch Familienverzicht, Armut, Unsesshaftigkeit zur allgemeinen
Predigt von Busse und guten Werken unter dem gesamten Christenvolk, namentlich auch
in seinen einfachen Schichten, freigemacht habe. Sie predigten nicht die Armut fiir
jedermann, sondern ihre Armut nach Jingerbeispiel diente ihnen dazu, ungehindert
jedermann die Pflicht zu christlichem Leben vorzutragen. Sie waren eine Bewegung, die
sich die Volksmission vorgenommen hatte (aber das klingt wieder schrecklich neu-
protestantisch, nach Zelt und grossen Worten, vergeblichem geistlichem Kraftakt).
Dennoch — wenn man sich um Einfilhlung in beschrinkte mittelalterliche Verhiltnisse
bemiiht, in das Leben in entlegenen Grundherrschaften, kleinen Doérfern und Land-
stidtchen im feudalen Siidfrankreich um 1200, in das viel weiter entwickelte, aber von
Renaissancestandards noch weit, weit entfernte Leben in den norditalienischen Handels-
und Gewerbestddten, die um ihre Biirgerfreiheit gegeniiber den grossen Institutionen
Kaisertum und Kirche kimpften: da wird durch das Wirken von Wanderaposteln der
verschiedensten Art, Evangelienworte vortragenden Laien wie den “Armen” aus Lyon,
aber auch vieler anderer, das Christentum doch in einer neuen Weise zugehoriger Teil des
Lebens von Bauern, Knechten, Kleinbiirgern und Grossbiirgern, auch Kleinstadligen. Die
Parochie und die bisherigen Orden reichten offenbar nicht aus. Es war Nachfrage
vorhanden fiir solche neue Wandermission. Die grossen Worte der Legitimation fiir das
Waldenserleben standen in den Evangelien. “Die Ernte ist gross, aber wenige sind der
Arbeiter . ..” (Matth. 9,37f.; dazu Matth. 10). “Selig sind, die da geistlich arm sind...
Sorget nicht fiir den morgigen Tag.”” Vor allem aber eben: “Gehet hin . . .” (Mark. 16,15).
Man soll nicht iiber Worte streiten. Gegen eine Bezeichnung des Waldensertums als
Armutsbewegung wire dann nichts einzuwenden, wenn Armut umfassend als evangelische
Sorgenfreiheit und vor allem als Freiheit zum Dienst der Evangelisation verstanden wiirde.
Schliesslich nannten sie sich ja in diesem Sinne “Pauperes”. Eine blosse Wiirdigung der
Waldenser als einer Predigergemeinschaft, die den wesentlichen Zug ihrer ganzen Hingabe
in der Armut in den Schatten treten liesse, wiirde dem ganzen sicher die hochmittelalter-
liche Farbe nehmen, wiirde sozusagen nach blutarmer neuprotestantischer (und neu-
katholischer) Wort- und Predigtemphase klingen. Das Bild wiirde ins Doktrindre verzerrt,
und man kénnte dann auch alsbald nicht umhin, bei jenen armen mittelalterlichen Laien
Mingel im “Materialprinzip” festzustellen, fehlendes Verstindnis fiir Paulus®. Wenn ihr

& Vgl. z.B. A. W. Dieckhoff, Waldenser im Mittelalter (1851), S. 267ff.; dazu Selge (A. 1), S. 317.



134 K. V. Selge, Einige Aspekte des friihen Waldensertums

Problem aber doch einmal nicht die Erstickung der evangelischen Freiheit unter
Gesetzeslasten war, sondern die Stumpfheit toten Glaubens und Namenschristentums, das
Nichtstun, das Abseitsstehen weiter Kreise des Laientums, verbunden mit dem recht
virulenten Antiklerikalismus, diesem triibben Ergebnis der Klerikalisierung der hochmittel-
alterlichen Kirche. “Um Gottes und eurer Seele willen, tut etwas, habt den Mut, selbst
Christen zu sein, haltet die Gebote” — so etwa, meine ich, liesse sich das Pathos dieser
Predigt wiedergeben. Das ‘“‘Evangelische”, der Glaube, die Freiheit, ist in einer solchen
Predigt sozusagen eingeschlossen. Und vor allem ist dies Grundlegende darin prisent, dass
die Waldenser iiberhaupt kommen, dass sie mit ihrem armen Wanderleben nach dem
Beispiel Jesu und der Jinger die Wirklichkeit der Evangelienberichte gewissermassen
anschaulich in die Gegenwart hineinstellen: die Wiedergegenwirtigsetzung der Heilszeit,
die Bernhard von Clairvaux vergeblich im Kreuzzug im Heiligen Lande erwartete®. Dies
verbindet die Waldenser auch mit dem hierin so gleichgerichteten Leben des Franziskus,
des Zeitgenossen ihrer zweiten Generation.

Zwischen den Waldensern und ihren Horern gab es keine Distanz wie zwischen Klerus
und Laien;, das Evangelium kam sozusagen aufs Dorf, besonders schon sichtbar fiir
Siidfrankreich in den Anhidngeraussagen, die die Inquisitoren eine Generation spiter, ab
1230/40, zu Protokoll nahmen. Gastfreundschaft, Herberge, Gaben von Brot, Wein,
Nissen, Fisch, dafiir: Lernen und Erkliren der Evangelienworte in den Hausern der Horer,
auch Dispute mit den hier seit einigen Jahrzehnten wirkenden Katharern, ob deren
schopfungsfeindlicher Dualismus und ihre extreme Kritik an der romischen Kirche
christlich seien oder nicht”. Besonders die Frauen — aber nicht nur sie! — holten die
Waldenser ins Haus, versorgten sie und hielten ihnen lange die Treue. Die evangelische
Sorgenfreiheit der Waldenser war nicht Postulat; sie bewihrte sich. Thre Horer waren
begierig, ihr Wort zu horen; dass sie um dieses Auftrags willen alles hinter sich gelassen
hatten, war unzweideutig sichtbar, und die Verheissung bewihrte sich— das andere “fiel
ihnen alles zu”. Dies ist ganz unzweideutig bezeugt; selbstverstindlich darf man daraus
keine Idylle machen. Spiter gab es auch wohl Ansitze begrenzter Eigentumsbildung und
Geldverwaltung® .

Klerikerkirche und Laienbewegung — das Klischee stimmt, obwohl natiirlich Nuancen
anzubringen sind. Die Waldenser hatten unter sich eine Zeitlang eine Reihe von Klerikern,
die sich ihr Leben sehr ernsthaft zueigen machten und an ihrer Tétigkeit Anteil nahmen.
Sie hatten auch Pfarrer, die sie in ihren Gemeinden willkommen hiessen, wenigstens bis
um 1200°. Das inderte nichts daran, dass aufs ganze gesehen der Antagonismus der
sozialen Krifte die Richtung des Geschehens bestimmte. Wir fiihren zwei Zeugnisse, ein
bekanntes, aber nicht geniigend zur Geltung gebrachtes, und ein kaum bekanntes, dafir
an, dass Kleriker sich als privilegierte Klasse verstanden.

Der englische Kleriker Walter Map, der am englischen Konigshof lebte und als Mitglied
der englischen Delegation am dritten Laterankonzil 1179 teilnahm, erhielt dort den

. Vel. W. von den Steinen, Der Kosmos des Mittelalters (1959), S. 338ff.

7 Vgl. die Zeugnisse aus der Inquisition des Petrus Cellani im Quercy um 1240, bei H. Ch. Lea,
Geschichte der Inquisition im Mittelalter, deutsche Ausgabe, 2 (1909), S. 659ff.
Vgl. das Zeugnis iiber ein Geldvermichtnis fiir die Societas pauperum de Lugduno, Quellen
(A. 4), S. 69, und den bekannten Text tiber dic zentrale Verteilung der Geldgaben aus der ganzen
waldensischen Diaspora, bei J. Doéllinger, Beitrige zur Sektengeschichte des Mittelalters, 2 (1890),
S. 96 oben.
? Selge (A. 1), S. 201f., 270.



K. V. Selge, Einige Aspekte des frithen Waldensertums 135

Auftrag, die Abgesandten der Armen von Lyon, die um die Predigterlaubnis baten, einer
Glaubenspriifung zu unterzichen. Einige Jahre spater kommentierte er in einem Buch iiber
seine Erlebnisse in seinem Hoflingsleben'®: ““Sie fangen jetzt, da sie den Fuss noch nicht
in der Tiir haben, auf die demiitigste Weise an; aber wenn wir sie hereinlassen, werden sie
uns hinauswerfen.” Sie respektieren ihre soziale Position nicht, nach der sie als
ungebildete Laien sich die Erkldarung der Schrift — die ja viel zu schwierig ist, als dass man
sie anderen als den Sachverstindigen iberlassen diirfte — nicht anmassen diirfen. Der
spatere Inquisitor, der einige gute Informationen iiber die Anfinge der Waldenser
tiberliefert, sieht hierin auch das Auffillige: dass hier gewisse Grenzen der Sozialordnung
nicht mehr respektiert wurden. Valdez sandte Menschen “‘aller, auch der niedrigsten
Berufe”, zur Predigt in die Dorfer um Lyon. Das Ergebnis waren Manner und Frauen wie
jener junge Ochsenhirt, der — Schande iiber die nachldssigen Katholiken, die kaum ihr
Vaterunser und ihr Credo kennen! — alle Sonntagsevangelien und viele andere Bibeltexte
auswendig hersagen konnte''.

Das zweite Zeugnis zeigt uns einen Bischof aus Ritteradel, der drei in seiner Di6zese
gefasste Waldenserprediger als Ketzer verurteilt (mit der Folge der Auslieferung an den
weltlichen Arm zur Verbrennung). Nicht das Faktum ist hier von Interesse, sondern die
Formulierung. Bischof Wilhelm Beroardi von Carpentras, aus einer in der Kirche dieser
Ditzese filhrenden Familie, Empfinger auch der scharfen, die Verbrennungsstrafe
vorsehenden Ketzererlasse Kaiser Friedrichs I1., macht bekannt: “Jedermann sei kund-
getan, dass Uns Wilhelm, durch Gottes Gnade Bischof von Carpentras, am . . . (um 1240)
von dem edlen Manne ... drei Midnner vorgefiihrt wurden, Pontius Lombardi, Johannes
von Marseille und Guiraud von Cahors, die, wie es hiess, 6ffentlich die Waldenserirrlehre
vertraten. Darauf sind Wir den Spuren dessen gefolgt, der den Schalksknecht mit eigenem
Munde uberfithrt hat (Matth. 18,32f.), und haben sie einzeln befragt, ob sie sich zu dem
Weg der sogenannten Waldenser oder Armen von Lyon bekennten . . .”” Der adlige Bischof
in der Rolle des richtenden Herrn des Gleichnisses, hier natiirlich als Christus verstanden,
steht auf der einen Seite, mit ihm der adlige Herr vom Lande, dessen Leute diese drei
sozial statuslosen Minner aufgegriffen haben: Gefangene nun, der personlichen Freiheit
beraubt, die das unsesshafte Leben gewihrte, in der Rolle des Schalksknechts (servus
nequam). Ein ganz gewohnliches Beispiel dekorativen Bibelgebrauchs; dass das Gleichnis
von der Strafe fiir den Knecht handelt, der Schulderlass empfingt, aber selbst nicht
gewihrt, ist dabei gar nicht im Bewusstsein: auf das Gegeniiber von richtendem Herrn und
gerichtetem Knecht kommt es an. Diese Situation wird durch das Gegeniiber des (adligen)
Bischofs und der (unfreien) Wanderirrlehrer reprisentiert. Als formales Kriterium des
Vergehens, dessen die Waldenser schuldig sind, erscheint im folgenden “was die Romische
Kirche lehrt”; inhaltlich werden charakteristische Irrlehren herausgefragt, die die beiden
Pfeiler zeitgenossischer Herrschaft bedrohen, die priesterliche Heilsanstalt (alleiniges
Recht des Priesters, zu konsekrieren; Fegfeuerstrafen und ihre Minderung durch
Totenfirbitten) und die weltliche Rechts- und Strafordnung (Erlaubtheit des von Christus
verbotenen Eides zur Schaffung zuverldssiger Rechtsverhiltnisse; Erlaubtheit der gericht-
lichen Todesstrafe). Als die viterliche Bussmahnung in einer gebithrenden Besinnungszeit
nichts fruchtet, waltet der Bischof seines Amtes (seine Diozese von Ketzern zu sdubern):

10 3y Map, De nugis curialium, ed. M. R. James (1914), S. 61; auch bei G. Gonnet, Enchiridion
Fontium Valdensium (Torre Pellice 1958), S. 123; Selge (A. 1), S. 25, Anm. 20.
Homines et mulieres “‘per villas circumiacentes mittebat ad predicandum, (sc. homines)
vilissimorum quorumcunque officiorum™: Quellen (A. 4), S. 16 mit Anm. 4, und cbd. S. 48.



136 K. V. Selge, Einige Aspekte des frilhen Waldensertums

“weil die genannten S6hne der Finsternis gegen das wahre Licht rebellieren, nicht mit
sanfter Mahnung anzulocken noch mit gerechtem Schrecken zu brechen sind und, in
ihrem Irrtum verstockt, weder dem Rat der Sachkundigen glauben noch den Zeugnissen
der Schrift glauben wollen”. Die Christuswirklichkeit, das “wahre Licht”, ist mit der
Lehre der Romischen Kirche hinsichtlich priesterlicher Kirchenordnung und weltlicher
Rechtsordnung ja greifbar genug als eine existierende umfassende Herrschafts- und
Sozialordnung bezeichnet und von dem adligen Bischof in der Rolle des richtenden
Christus sozusagen in leuchtender Anschaulichkeit sichtbar gemacht worden, und es ist
dem nur gemiss, dass hartnickiger Irrtum, Irrlehre, dem gegeniiber rechtlich zugleich als
“Rebellion” qualifiziert werden muss'?. Die bona fides irgendeines Vertreters dieser
Institution darf man nicht einen Augenblick in Zweifel ziehen: all dies war subjektiv und
weithin auch objektiv umfassend begriindet; Theologie und Kanonistik zementierten es
weiter. Sie haben aber nie gerechtfertigt, was hier als zeitbedingte und nicht unwesent-
liche Farbung mitschwingt: dass das Gegeniiber Christus, vertreten durch die Hierarchie,
auf der einen, Gldaubiger auf der anderen Seite, mit einem Gegeniiber Adelsherr und
unfreier Gemeiner zusammenfiel. Selbst der Bischof hitte sicher, befragt, nicht gezogert,
seinen Bischofstitel und nicht seine soziale Herkunft als das anzugeben, was ihn
berechtigte, hier die Rolle des “Herrn” zu spielen. Aber eine solche Befragung war
ausserhalb des Horizonts. Sicher muss man sagen, dass die Waldenser am Standesvorrecht
des Klerus gescheitert sind und nicht daran, dass sich dies Vorrecht auf der hoheren
Ebene der Hierarchie weitgehend mit adligem Stand verband. Aber der soziale
Unterschied milderte den Gegensatz gewiss nicht.

3.

Die dogmatische, kirchenrechtliche, liturgische und subjektive Steigerung der Bedeu-
tung der Eucharistie im Hochmittelalter, eng verbunden mit der weiteren Erhohung der
Rolle des priesterlichen Mittlers, ist eine bekannte Erscheinung. Man braucht nur an die
Stichworte Transsubstantiation und Fronleichnam und an die Sakramentsverehrung und
Priestertreue des Franziskus zu erinnern. Die Integration der waldensischen Laienbewe-
gung ist auch hieran gescheitert. Sie nahmen zunichst, wo maglich, an der Messe teil;
einige aber verweigerten das und forderten den wiirdigen Priester. Alle aber entwickelten
eine eucharistieartige Mahlfeier, “Brotbrechung”, und das Verhiltnis dieser internen Feier
zum Messopfer war ein ernstes, lange unklar bleibendes Problem. Die Anfange dieser Feier
— meist am Griindonnerstag — liegen in der Zeit um 1190/1200, und der Sinn scheint in
einer Vergegenwirtigung der Jingergemeinschaft Jesu nach Evangelienbeispiel auch in
diesem Punkt, daneben aber auch in der Absicht gelegen zu haben, hiermit in die durch
gingige Priesterverachtung — vor allem von den Katharern geschiirt — entstandene Liicke
zu treten, gewissermassen subsididr zum vielfach missachteten Sakramentsangebot der
romischen Kirche. 1235 wird zum erstenmal bezeugt, dass hier — nach dem Beispiel des
evangelischen Speisungswunders — wenigstens zum Teil nicht Brot und Wein, sondern
Brot und Fisch, vielleicht aber auch immer beides zusammen, Brot, Wein und Fisch
gebraucht wurden'>.

12° Quellen (A. 4), S. 65ff.
13 Quellen (A. 4), S. 52 mit Anm. 14.



K. V. Selge, Einige Aspekte des friihen Waldensertums 137

Die genaueste, in wesentlichen Ziigen vermutlich bis in die Zeit um 1200 zuriick-
reichende Nachricht iiber Art und Sinn dieser Feier erhalten wir in der Prozessaussage
eines 1320 in Pamiers verbrannten Waldensers. Spuren eines liturgischen Mahlgebetes aus
einem waldensischen Buch werden in diesem Text sichtbar, freilich von unklaren
Reflexionen iiber die Frage durchsetzt, ob es nun ein Opfer sei oder nicht; das wird auf
die Situation des Prozessverhors zuriickgehen. Es ist aber kaum ganze Klarheit dariiber zu
gewinnen. Schon sichtbar wird in diesem Text die evangelische Grundlage dieser
liturgischen Spontanbildung: die johanneischen Texte von der Fusswaschung, vom
Weinwunder zu Kana und von der — bei Johannes ja kurz vor dem Passafest erfolgenden
— Vermehrung der Gerstenbrote und Fische (Joh. 6,1ff.) werden angefiihrt. Ich will den
Text, ein lebendiges, dazu wenig bekanntes Zeugnis waldensischer Frommigkeit, zum

. Abschluss hier anfiihren.

“Auf die Frage, ob der Alteste bei ihnen, da er ja den Leib Christi (angeblich) nicht bereiten kénne
und dies auch nicht tue, dafiir Brot und Wein segnen kdnne, nicht als Opfergabe, sondern zum
Gedachtnis jener Segnung von Brot und Wein, die Christus beim Abendmahl vollzog, als er Brot und
Wein in seinen Leib und Blut verwandelte, sagte er, das tue der Alteste nicht. Sondern ihr Vorsteher
wasche am Griindonnerstag nach der neunten Stunde, nachdem das Mahl schon bereitet sei, seinen
Genossen die Fiisse und trockne sie mit dem Schurz ab, mit dem er umgiirtet sei. Danach setze er sich
mit ihnen zu Tisch und segne Brot, Fisch und Wein — nicht als Opfer, sondern zum Gedichtnis des
Herrnmahls — mit dem folgenden Gebet:

Herr Gott Abrahams, Got‘t Isaaks und Gott Jakobs, Gott unserer Viter und Vater unseres Herrn
Jesus Christus (der du geboten hast, dass dir durch die Hinde der Bischofe und Priester vielfiltige
Opfer und Gaben dargebracht werden sollen); Herr Jesus Christus, der du finf Gerstenbrote und zwei
Fische in der Wiiste gesegnet hast, und der du das Wasser gesegnet hast, und es wurde zu Wein: segne
— im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes — dies Brot, diesen Fisch und diesen
Wein . .. Und die Gemeinschaft dieses Brotes gefalle dir als eine einfache Gabe (hostia), ewiger Vater,
und ich bitte dich, leite meine Seele, meinen Leib und alle meine Sinne so, und ordne in deiner
Barmherzigkeit meine Handlungen so, dass ich wiirdig sei, dir jenen allerheiligsten Leib darzubringen,
den die Engel im Himmel verehren. Der du lebst und regierst, Gott, von Ewigkeit zu Ewigkeit.

Nach dieser Segnung isst er selbst und trinkt von diesem Brot, Fisch und Wein, und danach gibt er
allen Genossen davon . . .'*”

Kurt-Victor Selge, Heidelberg

1 Quellen (A. 4), S. 104ff. Es war doch nicht richtig, wenn Karl Miiller sagte, die Innenseite der

waldensischen Frommigkeit sei unwiederbringlich verloren, da wir nur gegnerische Berichte hdtten:
Die Waldenser und ihre einzelnen Gruppen bis zum Anfang des 14. Jahrhunderts (1886), S. 133. Der
angefiihrte Text freilich wurde erst 1890 von Déllinger (A. 8), S. 102f., bekanntgemacht.



	Einige Aspekte des frühen Waldensertums

