Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 2

Artikel: Die eschatologische Dimension der Okologie
Autor: Schwarz, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878576

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Okologie 95

Die eschatologische Dimension der Okologie

Seit Darwin ist das Entwicklungs- und Wachstumsdenken immer mehr konstitutiv fiir
unser Verhalten geworden' .

Wohl ist der Expansionsdrang der Nationalstaaten durch den Expansionsdrang von Wirtschafts-
blocken, Industriezweigen und Konzernen weitgehend abgelést worden, doch hat sich an der
Uberzeugung von der Richtigkeit, Moglichkeit und Notwendigkeit, nach Hoherem, Grésserem und
Schnellerem zu streben, kaum etwas geidndert. Dennoch zeigt die Hiufung von Berichten iiber
Fischsterben in Fliissen, Smog in den Grossstidten und steigenden Rohstoffpreisen immer deutlicher,
dass das allgemeine Wachstums- und Fortschrittsdenken uniibersehbare Schattenseiten hat. Selbst so
junge Linder wie die USA und die UdSSR beginnen langsam zu begreifen, dass sie nicht nur
weltpolitisch an die Grenzen ihrer Expansionsfihigkeit stossen. Auch erscheinen jetzt immer mehr
Biicher, wie etwa der Bericht des Club of Rome zur Lage der Menschheit, die uns einschirfen wollen,
dass ein stindiges Wachstum ein utopischer Traum ist?. Immer mehr Menschen sprechen von
drastischen Schritten, die unternommen werden miissen, nicht um den Fortschritt zu sichern, sondern
einfach um unser Uberleben und das von nachfolgenden Generationen zu erméglichen. In diesem
Zusammenhang darf die Eschatologie, die sich naturgemiss mit den zukunftsbestimmenden Miachten
beschiiftigt, nicht vergessen werden?.

Wir wollen in dieser Untersuchung zeigen, dass die eschatologische Dimension der
Okologie unbedingt beachtet werden muss, wenn man der Zukunft gerecht werden will.
Wir werden zunichst uns fragen, ob wir in einer reifenden oder in einer alternden Welt
leben. Dann werden wir uns der apokalyptischen Dimension der Zukunft zuwenden, und
schliesslich miissen wir uns mit dem 6kologischen Planen befassen, wie es im Kontext der
Eschatologie gesehen wird.

Eine reifende oder eine alternde Welt? Mit der schnellen technischen Expansion haben
die Moglichkeiten zum Guten und zum Schlechten solch prometheische Ausmasse
angenommen, dass sich niemand mehr den Konsequenzen des mit dem technischen
Fortschritt verbundenen Entscheidungsprozesses entziehen kann. Dabei wird der Mythos
vom miindigen Menschen, der seine Probleme ohne Bezug auf Gott losen kann,
weitgehend vorausgesetzt.

Auch die meisten Technokraten sind davon iiberzeugt, dass die Bedeutung der religiosen Werte
weiterhin abnehmen wird*. Einige Technokraten gestehen zwar, dass die selbstsiichtigen Werte, wie
eigenes Gliicksgefiihl, physisches Wohlbefinden, Bequemlichkeit, Freizeit und wirtschaftliche Sicher-

Die nachfolgenden Ausfihrungen wurden zuerst auf der Jahrestagung der American Academy of
Religion im Oktober 1971 in Atlanta, Georgia, vorgetragen und sind fiir den Druck leicht iiberarbeitet
worden.

2 D. Meadows u.a., Die Grenzen des Wachstums. Bericht des Club of Rome zur Lage der
Menschheit (1972).

Vgl. H. Schwarz, On the Way to the Future (1972).

Zum Folgenden vgl. N. Rescher, A Questionaire Study of American Values by 2000 A.D.:
K. Baier & N. Rescher (ed.), Values and the Future. The Impact of Technological Change on American
Values (1969), S. 135f.



96 H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Okologie

heit, immer mehr an Bedeutung gewinnen. Doch nehmen auch sie an, dass die mitmenschlich
orientierten Werte, wie etwa soziale Gerechtigkeit, Friede und internationale Zusammenarbeit, ebenso
an Bedeutung gewinnen. Zu solchen Prognosen muss man jedoch bemerken, dass es sehr schwierig ist,
seinen eigenen Gliicksgefiihlen nachzugehen und gleichzeitig soziale Gerechtigkeit zu verwirklichen
versuchen. Ausserdem werden oft die bedeutendsten technischen Phidnomene unserer Zeit, wie
Automation oder die Revolutionen im Transport-, Kommunikations- und Raumfahrtswesen, bei der
Suche nach den Griinden fiir unsere radikale Wertumstrukturierung vernachlissigt.

Doch wire es falsch, den Technokraten und Naturwissenschaftlern einfach einen Mangel an
kritischer Fiahigkeit vorzuwerfen. Bei ihnen zeigt es sich nur besser als bei irgendeiner anderen Gruppe,
dass der Mythos ‘“‘vom Menschen, der durch Wissenszunahme miindig geworden ist, nicht nur
theologisch ein ungenauer Mythos ist. Er ist sogar ein gefdhrlicher Mythos in den angewandten
Naturwissenschaften®.

Wo der Mensch letztlich zu seinem eigenen Massstab im Entscheidungsprozess wird,
sind die Entwicklung und Anwendung der Technik nicht wahre Helfer des Menschen,
sondern tragen zu seiner Knechtschaft bei. Wihrend in sozialistischen Lindern die
Technik oft benutzt wird, um technokratische Tyrannei aufzurichten, dient sie in
kapitalistischen Lindern oft zur Forderung siindiger und habgieriger Impulse, wie etwa
des Gewinnmotivs, des nationalen Stolzes und des Klassenwahns®. Daher ist die
Behauptung sehr gefdhrlich, dass der Mensch sich auf seine Miindigkeit hinentwickelt oder
sie schon erreicht hat. Obwohl seine technischen Fortschritte beispiellos sind, lassen sie
nicht erkennen, dass damit ein Zeitalter anbricht, das ohne Probleme und schwere Krisen
sein wird.

Wir haben gesehen, dass die Autonomie des Menschen mehr zum Alterungsprozess der
Welt beitrigt, als sie anzeigt, dass der Mensch miindig geworden ist. Sie fihrt zu einer
fortschreitenden Ausbeutung des Menschen und seiner Umwelt und zu einer Erschopfung
der natiirlichen Rohstoffquellen.

Wir wollen dies an einigen Beispielen aus den USA verdeutlichen, die sich beliebig vermehren und
in ahnlicher Weise auch fiir jedes andere Land unschwer finden liessen. Durch unsachgemisse
Abwissereinleitung in den Erie-See zum Beispiel ist dieser See in den letzten 50 Jahren ebenso stark
gealtert wie in den 15000 vorhergehenden Jahren. Wihrend noch vor einigen Jahren ein
Energieiiberfluss herrschte und die Energieerzeuger zum erhéhten Verbrauch aufforderten, hat sich
heute das Bild total gewandelt’. Die Energiequeilen lassen an Ergiebigkeit nach, und die
Energicerzeuger rufen zu erhohten Sparmassnahmen auf. Das Angebot an Erdgas zum Beispiel wird bis
weit iiber 1975 hinaus knapp bleiben. Wie sehr die Eigenerzeugung an Rohol zuriickgeht, kann man
daraus ersehen, dass ungeachtet dkologischer Bedenken, besonders beziiglich der Kiistenverschmutzun-
gen, die Erdolbohrungen in den Kiistengewissern weiter vorangetricben werden und dass jetzt auch die
Trans-Alaska-Pipeline gebaut wird. Durch den immer stirkeren Verbrauch an elektrischer Energie
kommt es manchmal zu Netzzusammenbriichen und, besonders in den heissen Sommermonaten,
wegen der vielen Klimaanlagen zu Spannungsverminderungen. Trotz dieser sich immer mehr
abzeichnenden Energieverknappung, handelt die Industrie noch weitgehend so, als ob die Vorrite
unerschopflich wiren,

Doch Verschwendung von Energievorriten und natiirlichen Rohstoffen und Misshand-
lung der Umwelt sind nicht auf eine Nation beschriankt. Sie sind global, denn sie sind eine
mit dem Menschen verbundene Erscheinung, und kommen im Osten genauso vor wie im
Westen und in der dritten Welt. Durch unsere gigantischen technischen Fortschritte haben

% 51 Gilkey in seiner anregenden Studie, Religion and the Scientific Future. Reflections on

Myth, Science, and Theology (1970), S. 95.
So Gilkey (A. 5), S. 94.
Zum Folgenden vgl. D. Imsland, Celebrate the Earth (1971), S. 17.



H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Okologie 97

sie so ungeheuere Dimensionen angenommen, dass wir fast den Gedanken nicht loswerden
konnen, dass wir in vorhersehbarer Zukunft unfreiwillig das Weltende fiir uns und unsere
Umwelt herbeifiihren.

2.

Unsere gegenwirtige Umweltkrise hat apokalyptische Formen angenommen, und viele
Fachleute warnen, dass in unmittelbarer Zukunft der “Jiingste Tag” fiir die Menschheit
hereinbrechen wird. Angesichts einer apokalyptischen Zukunft zeichnen sich drei
drohende Phinomene ab® .

1. Treibhauseffekt. Durch den schnellen Verbrauchszuwachs an herkdmmlichen Brennstoffen
(Kohle, Ol, Gas) wird ein solch hoher Betrag an Kohlendioxyd (CO,) frei, dass ihn die Natur nicht
mehr linger ausgleichen kann, indem CO, im Meerwasser gelost oder von Pflanzen absorbiert wird, die
dann einen entsprechenden Betrag von Sauerstoff freisetzen. So bleibt von dem durch Menschenhand
entstehenden CO, ein Drittel in der Atmosphiire. Wenn die gegenwiirtige Zuwachsrate von CO, anhilt,
dann wiirde sich der CO,-gehalt in der Atmosphire alle 23 Jahre verdoppeln. Das wiirde alle zehn
Jahre zu einem Anwachsen des atmosphirischen CO, von 10 % fithren. Da CO, verhiltnismissig
schwer ist, konnte es einen dhnlichen Effekt in unserer Atmosphire hervorrufen wie die Glasdicher in
einem Treibhaus, die die Sonnenstrahlen durchlassen, wihrend sie die Hitze einschliessen. Fiir die
mittleren Breiten wiirde das Ansteigen des CO, -gehaltes in der Atmosphire bedeuten, dass sich dort in
den niichsten 50 Jahren das Klima um 0,2° C erwirmen wiirde® . Obwohl dies allein zu keinen grossen
klimatischen Verinderungen fiihren wiirde, miissen wir, um ein vollstindiges Bild zu bekommen, auch
die zunehmende Wirmeverschmutzung beriicksichtigen. Wenn der Energieverbrauch weiterhin um 4 %
im Jahr wichst, muss die Energieerzeugung wahrend der niachsten 80 Jahre um das 25-fache gesteigert
werden. Die dadurch anfallende Wirme wiirde geniigen, um die Polkappen zum Schmelzen zu bringen.
Die Folge wire, dass der Meeresspiegel um 100 bis 130 m steigen wiirde. Man braucht nicht viel
Phantasie, um sich die nachfolgende weltweite Flut vorzustellen, wenn man bedenkt, dass weite Teile
der USA, einschliesslich Florida, unter dieser 130 m Marke liegen und dass jetzt schon der grésste Teil
der Niederlande nur durch Deiche vor Uberflutung geschiitzt werden kann, da er unter dem
Meeresspiegel liegt. Jedoch behaupten andere Experten, um bei der Analogie mit dem Glasdach zu
bleiben, dass die industrielle und landwirtschaftliche Verschmutzung der Atmosphire durch Staub,
Sulfate, Nitrate und Kohlenwasserstoffverbindungen die Temperatur der Erdoberfliche erniedrigt,
indem sie einen “Schutzmantel” bildet. Schon jetzt sind im Durchschnitt 31 % der Erdoberfliche

8 Zu den folgenden Beispielen vgl. den instruktiven Aufsatz von B. Wrightsman, Man, Manager or

Manipulator of the Earth: Dialog 9 (1970), S. 213f. Vgl. auch das Quellenmaterial, das T. R. Detwyler
zusammengestellt hat als Man’s Impact on Environment (1971), und ebenso das von W. W. Murdoch
(ed.), Environment. Resources, Pollution & Society (1971). Jedoch halten wir die gelegentlichen
Abschreckungstaktiken von Theologen und Nichttheologen fiir sehr gefihrlich. Zum Beispiel versucht
H. Lindsey in seinem Bestseller, The Late Great Planet Earth (1970), die gegenwirtigen politischen,
Okologischen und soziologischen Gegebenheiten mit den biblischen ‘“Prophezeihungen” gleichzu-
setzen. Dadurch scheint er einen Terminplan fiir das herannahende Ende aufstellen zu wollen. Jeder
rechte Theologe weiss, dass solche Versuche schon in der synoptischen Tradition des N.T. abgelehnt
wurden. Wir sind auch erstaunt, was J. B. Cobb Jr. in seinem sonst so ausgewogenen Buch, Der Preis
des Fortschritts (1972), S. 20, zu der Bemerkung veranlasste: ‘“‘Im Erie-See zum Beispiel gibt es keine
Lebewesen mehr.” Jeder, der nahe am FErie-See lebt, weiss, dass es dort trotz der starken
Verschmutzung noch immer viele wohlschmeckende Fische gibt. Halbwahrheiten gefahrden nur die
Glaubwiirdigkeit unserer gerechtfertigten Sorge um unsere Umwelt.
G. J. F. MacDonald, Pollution, Weather and Climate: Murdoch (A. 8), S. 330f.



98 H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Okologie

durch eine niedrige Wolkendecke von der Sonneneinstrahlung abgeschirmt. Wenn man diese Wolken-
decke nur um 5 % vergrossert, wird das zu einem Temperaturriickgang um etwa 4° C fiihren. Diese
wiirde fast ausreichen, um eine neue Eiszeit herbeizufiihren'.

Man konnte sich satirisch fragen, welcher Verschmutzung wir am Ende die Oberhand iiberlassen
wollen. Wollen wir ertrinken oder erfrieren? Oder sollen wir versuchen, den Himmel unsichtbar zu
machen, um ein Gleichgewicht der Verschmutzungsarten herbeizufihren?

2. Pleonexia. Das nichste Phinomen, das wir betrachten wollen, ist Pleonexia oder die
naturalistische Einstellung, ein stindig grosseres und wechselndes Angebot veraltender materieller
Giiter zu schaffen''. Abgesehen von den sich daraus ergebenden Identititsproblemen bedeutet das
einen stindig grosseren Aderlass fiir unsere Rohstoffquellen. Nach Schitzungen wird die USA,
abgesehen von Alaska, in den nichsten 30 bis 40 Jahren etwa 80 % ihrer Erdol- und Erdgasvorkommen
ausbeuten'?, wihrend die Weltvorkommen an Erd6l und Erdgas nur 10 bis 20 Jahre Linger reichen, bis
sie zu 80 % ausgebeutet sind. Natiirlich konnte man die Atomenergiegewinnung entsprechend
ausbauen, um einer drohenden Energiekrise zu entgehen. Aber innerhalb der nichsten 25 Jahre wird es
auch zu einer Verknappung von Uran 235 kommen, mit dem die meisten Reaktoren betrieben werden.
Die vorteilhafteren Briiterreaktoren hingegen, die auch Uran 238 und Thorium 232 benutzen'?, sind
nach dem gegenwirtigen Forschungsstand noch nicht vor 1985 in grosserem Ausmass einsatzbereit.
Noch weiter in der Zukunft liegen die Mdglichkeiten einer Energieerzeugung durch gesteuerte
Kernfusion. Etwa 20 Jahre intensiver Forschung auf diesem Gebiet haben stetige Fortschritte gezeitigt,
so dass es moglich scheint, in ein oder zwei Jahrzehnten Reaktionen nachahmen zu kdnnen, die
normalerweise nur in Sternen oder der Sonne vor sich gehen, naimlich die Fusion von Wasserstoff oder,
noch versprechender, von Deuterium zu Helium. Doch diirfen wir dabei nicht vergessen, dass vom
wirmetechnischen Gesichtspunkt die Atomreaktoren noch weniger wirksam sind als die Dampfkraft-
werke, da sie nahezu 75 % ihrer Energie als Abfallhitze abgeben'®. Damit tragen sie sehr zur
Wirmeverschmutzung bei.

Beziiglich unserer Energiequellen scheinen wir in der nahen Zukunft bei Erschdpfungszustinden
einer Energiequelle auf eine andere umschalten zu kénnen. Bei anderen Rohstoffquellen ist jedoch die
Lage bedenklicher. Wenn wir die augenscheinliche Lebensdauer der bekannten Vorrite von 18
wichtigen Rohstoffen, wie Kohle, Eisen, Kupfer und Bauxit, bei gegenwirtig abbaufihigen
Konzentrationen und heutigen Verbrauchsquoten schitzen, dann bemerken wir, dass nur 8 davon das
Jahr 2000 iiberdauern'®. Dabei liessen wir einen Verbrauchsanstieg einerseits und die Entdeckung
neuer Vorkommen und die Einfiihrung von Riickgewinnungsmassnahmen andererseits unberiick-
sichtigt, in der Annahme, dass sie sich gegenseitig ausgleichen werden. Damit deutet sich eine schnelle

0" MacDonald, ebd., S. 333f. .

' In diesem Zusammenhang scheint der Begriff Pleonexia zuerst von V. A. Demant, The Idea of a
Natural Order. With an Essay on Modern Asceticism (1966), S. 39, eingefliihrt worden zu sein. Demant
befiirwortet dabei eine praktische Askese, die die Wahrheit der Maxime bezeugt, dass die Produktion
fiir den Menschen da ist und nicht der Mensch fiir die Produktion. Nach Demant wiirde solche Askese
ein Beweis fiir die Wahrheit der alten Lehre sein, “‘dass ein wirklich zufriedenes Leben nicht von der
Anzahl der Giiter abhidngt, die man erwerben kann, sondern von einer fruchtbaren Ausiibung unserer
inneren Krifte” (S. 39).

2 MK Hubbert, Energy Resources: Murdoch (A. 8), S. 102ff.

B Hubbert, ebd., S. 110ff. Vgl. auch den interessanten Aufsatz von A.S. Gibson, Ecological
Considerations and the Fast Breeder Reactor: General Electric Publication (1971), in der er die
schnellen Briiter stark befirwortet. Er zeigt auch, dass im Gegensatz zu den konventionellen
Wasserreaktoren die mit fliissigem Metall gekiihiten schnellen Briiter nur den gleichen Betrag an
thermischer Energie an das Kiihlwasser abgeben wie die mit Kohle befeuerten Kraftwerke (S. 6f.).
Doch deutet Gibson auch an, dass keine der schnellen Briiter, die gegenwirtig gebaut werden,
kommerziell genutzt werden kdnnen.

F. MacIntyre & R. W. Holmes, Ocean Pollution: Murdoch (A. 8), S. 250.
So P. Cloud in seinem erniichternden Bericht, Mineral Resources in Fact and Fancy: Murdoch
(A. 8),S. 73.

15



H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Okologie 99

Erschopfung vieler Erzvorkommen an. Die Suche nach Erzen auf dem Meeresboden, wie zum Beispiel
nach Manganerz, zeigt uns nur die drohende Nihe einer Krise und konnte uns nur zeitweilige
Erleichterung bringen, denn ein Fillhorn von Rohstoffen in den Weltmeeren existiert nur in der
Ubertreibung'®. Die Meeresbecken jenseits der Schelfregionen sind kein ergiebiger Ort, nach
Rohstoffen zu suchen.

3. Uberbevolkerung'”. Durch medizinischen Fortschritt, der das Leben verlingert und bei fast allen
Menschen, die im fortpflanzungsfihigen Alter stehen, Erzeugung von Nachkommen erméglicht, wurde
das natiirliche Gleichgewicht zwischen Geburt und Tod verschoben. Jedoch kann unsere Erde nur eine
begrenzte Anzahl von Lebewesen ertragen. Ungeachtet neuer landwirtschaftlicher und industrieller
Produktionsmethoden, kann unsere Erde nur etwa 6 bis 8 Milliarden Menschen ertragen. Jenseits
dieser Zahl vergrossern sich die Verschmutzungs- und Erndhrungsprobleme so sehr und werden die
Rohstoffquellen so stark ausgebeutet, dass es zu Katastrophen kommen muss. Nimmt man jedoch die
gegenwirtige Altersstruktur und Lebenserwartung der Menschheit zum Massstab, dann ist um die
Jahrtausendwende diese Grenze mit Sicherheit erreicht, ganz gleich, wie strikt Familienplanung
akzeptiert und durchgefiihrt wird'®. Von da an liegt in einem Bevdlkerungsstillstand unsere einzige
Uberlebenschance. Es wire jedoch kurzsichtig, nur die unterentwickelten Ldnder, in denen die
Bevolkerungszahlen wirklich explodieren, fiir diese gefdhrliche Lage verantwortlich zu machen. Um die
Auswirkungen des Bevolkerungszuwachses auf die Umwelt zu beurteilen, muss man auch den
entsprechenden Lebensstandard beriicksichtigen. Von daher gesehen, ist ein Kind aus den USA 50-mal
so gefihrlich fiir die Umwelt wie ein Kind aus Indien'®. Das heisst, dass ein wahrscheinlicher
Bevolkerungszuwachs von 100 Millionen Amerikanern bis zum Jahr 2000 sich auf die Umwelt genauso
auswirken wiirde wie 5 Milliarden zusétzliche Inder. Dies zeigt, welche ungeheuere Verpflichtungen ein
hoherer Lebensstandard mit sich bringt.

Es ist schon jetzt unmoglich, den Rest der Welt auf einen amerikanischen Lebensstandard zu
bringen. Wenn zum Beispiel die Weltnahrungsmittelerzeugnisse nach den gegenwirtigen amerika-
nischen Lebensgewohnheiten verteilt wiirden, konnte nur ein Drittel der Menschheit damit erndhrt
werden. Wihrend fiir iiber zwei Milliarden der 3,5 Milliarden der Weltbevélkerung Nahrungsmittel- und
Wasserknappheit herrschen, gibt es einen exklusiven Luxusklub von nahezu 400 Millionen Menschen,
davon die Hilfte Amerikaner und der Rest meist Europier, die sich eines reichhaltigen und immer
abwechslungsreicheren Meniis und eines hohen Lebensstandards erfreuen®’. Nicht die Kinder der
Armen sind die schlimmsten Verschmutzer und stellen die hochsten Anforderungen an die
Rohstoffreserven, sondern die derer, die im Uberfluss leben. Alleingelassen wiirde sich die Zahl der
Armen selbst durch Hungersnote, Krankheiten und andere Faktoren, die ihre Lebenserwartung
verkiirzen, in Grenzen halten. Wiirde man aber die Entwicklungshilfe fiir unterentwickelte Linder
drastisch kiirzen, so wire das nicht nur unmenschlich, sondern wiirde auch zu keiner Problemldsung
beitragen, denn es sind gerade die reichen Nationen, die sich in ihrem Reichtum nicht mehr linger
selbst ernahren konnen. Fiir hochentwickelte Industrienationen reichen die eigenen Vorkommen an
Erdgas, Ol und Erzen nicht mehr aus, so dass sie von anderen Lindern importiert werden miissen.
Gleichsam wie Parasiten essen die Reichen die Mittel der anderen Nationen weg. Somit liegt das
Problem nicht in der Kontrolle der Armen, sondern der Reichen. Im Vergleich mit dem Rest der
Erdbevélkerung gehoren die meisten Amerikaner und viele Europier, sogar viele von denen, die von
Firsorgeunterstiitzungen leben, zu den Reichen. Wenn jedoch unsere gegenwirtige Zuwachsrate an

" Cloud, ebd., S. 85ff.

Die meisten aufgeschlossenen Menschen sind iiberzeugt, dass Uberbevdlkerung eine Wurzel
unserer gegenwiartigen dkologischen Krise ist. Vgl. etwa F. Elder, Crisis in Eden. A Religious Study of
Man and Environment (1970), S. 108f.; und W. E. Martin, Simple Concepts of Complex Ecological
Problems: Zygon 5 (1970), S. 305, der iiberzeugend darlegt, dass die wirklichen Probleme im
Bevolkerungswachstum und im wirtschaftlichen Wachstum liegen.

So Cloud (A. 15), S. 82.
Vgl. dazu Imsland (A. 7), S. 74.
Zum Folgenden vgl. Imsland (A. 7), S. 75ff.

19



100 H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Okologie

“Fortschritt” und Fortpflanzung anhilt, haben wir innerhalb von 45 Jahren die Grenze dessen
erreicht, was unsere Erde ertragen kann.

Viele verantwortungsbewusste Menschen fragen sich heute, was man angesichts dieser
Lage tun kann. Um eine Antwort darauf zu finden, muss man zuerst nach den Ursachen
des gegenwirtigen Dilemmas suchen.

Ritchie P. Lowry zum Beispiel nimmt an, dass unsere 6kologische Krise auf die Anwendung dreier
im Westen vorherrschenden Ethiken zuriickzufiihren ist, namlich “der protestantischen Ethik, den
Geist des Kapitalismus und der Idee des Fortschritts”?'. Wihrend die ethischen Verhaltensweisen das
Wesen unserer gegenwartigen religidsen, dkonomischen und politischen Systeme bestimmen, haben sie
auch ein soziales und kulturelles Milieu ermoglicht, in dem die Zerstérung unserer Umwelt
unvermeidlich ist. Lowry behauptet, dass nach einer Art von neodarwinistischer Ideologie alle
menschlichen Beziehungen generell im Zeichen des Wettbewerbs stechen. Mensch wendet sich gegen
Mensch oder gegen die Natur, die Krifte Gottes. Infolgedessen werden Mensch und Natur zu Waren,
die man herstellen und mit denen man handeln kann, und nur der Tiichtigste wird als Person
iberleben. Da die Anhiufung von Giitern das Hauptziel dieses Lebens ist, spielt der Begriff des
Privatbesitzes eine wichtige Rolle. Dabei wird das Recht, Gebrauch und Anwendung des eigenen
Besitzes zu bestimmen, besonders betont, und der Erfolg des einzelnen wird an Grosse, Wachstum und
Zahl der Besitztimer gemessen. Obwohl diese Denkungsart eine wichtige Rolle in unserer Geschichte
gespielt hat und fiir unsere vorherrschenden 6konomischen, politischen und religiosen Institutionen
wichtig ist, tragt sie auch dazu bei, uns und unsere Umwelt zu zerstoren. Leider bietet uns Lowry nur
eine radikale Sicht der Probleme, aber er gibt uns absichtlich keinen Hinweis, wie wir sie 19sen
kodnnten.

Obwohl wir Lowrys Analyse zustimmen, méchten wir doch statt von drei Ethiken nur von einer
sprechen, namlich von einer missverstandenen calvinistischen Lehre der doppelten Pridestination. Max
Weber und andere haben schon vor langem aufgezeigt, dass sie mehr als alles andere zum Aufschwung
des westlichen Kapitalismus beitrug. Mit seiner radikalen Jenseitsorientierung hat auch der Pietismus
eine dhnliche Rolle wie der Calvinismus gespielt. Der Vater, der den Vorsitz iiber die Stunden fiihrte,
war zugleich der Griinder vieler Industrieunternehmen. Die religiosen Uberzeugungen der calvi-
nistischen und pietistischen Vorfahren trugen damit zu einem grandiosen industriellen Erfolg der
Nachkommen bei, und zugleich zu den meisten unserer dkologischen Probleme. Aber was sollen wir
tun, wenn die meisten Nachkommen schon lingst die religidsen Voraussetzungen ihrer Vorviter
abgelegt haben? Sollten wir ihnen etwa sagen, dass gewisse religiose Uberzeugungen ihrer Vorfahren,
die sie selbst nicht mehr teilen, sie auf einen ausbeuterischen und selbstzerstorerischen Kurs gelenkt
haben?

Hier scheint uns die durchdringende Analyse von Lynn White, Jr., weiterzuhelfen®?. White zeigt
iiberzeugend auf, dass unsere industrielle Technik ein westliches Phinomen ist und dass sogar in
unserem nachchristlichen Zeitalter unser Leben immer noch vom Glauben an ewigen Fortschritt
bestimmt wird, der in der Antike unbekannt war und im Orient heute noch unbekannt ist. Dieser
Glaube wurzelt wesenhaft in der jiidisch-christlichen Teleologie?®. White behauptet, dass sich sogar der
Marxismus nicht ohne christliche Voraussetzungen entwickeln konnte. Wenn White jedoch den
christlichen Glauben als die anthropozentrischste Religion abstempelt, die die Welt je gesehen hat,
miissen wir Bedenken anmelden?®. Mit Recht sicht White den Grund unserer 6kologischen Krise in
unserer gegenwirtigen anthropozentrischen Einstellung, dass die Natur keinen Existenzgrund hat,
ausser um uns zu dienen. Aber diese Anthropozentritit ist kein christliches Axiom, wie White
annimmt. Obwohl sie sich nur im jiidisch-christlichen Raum entfalten konnte, da nur dort ein radikaler

21

S. 355.
2

R. P. Lowry, Toward a Radical View of the Ecological Crisis: Environmental Affairs, 1 (1971),

L. White Jr., The Historical Roots of Our Ecological Crisis: Science 155 (1967), S. 1203-1207,
abgedruckt in Detwyler (A. 8), S. 27—35, und in vielen anderen Verdffentlichungen.

B 5o White (A. 22), S. 31.
Vgl. White, ebd., S. 32.



H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Okologie 101

Monotheismus vorherrschte, der alles Gottliche in einem Gott zentrierte und demgemass alle anderen
Objekte, Sphiaren und Michte sidkularisierte, widerspricht sie den grundlegenden jiidisch-christlichen
Glaubensaussagen. Sie ist das Ergebnis eines Prozesses, durch den die theozentrische Weltanschauung
des jiidisch-christlichen Glaubens in die anthropozentrische Weltanschauung unseres sikularen
Zeitalters verkehrt wurde. Gott wurde durch den Menschen ersetzt, und so wurde nicht nur Grund und
Richtung der Geschichte verdunkelt, sondern das “‘zur Ehre Gottes” wurde durch die Glorifizierung
und Vergottlichung des Menschen ersetzt. Wenn White schliesslich Franziskus von Assisi als
Schutzpatron der Okologen vorschligt, miissen wir uns fragen, ob White damit nicht die -
vorherrschende siakulare Schau von Natur und Fortschritt in den Kontext der allgemeinen Religiositit
(eines mystischen Typus) einzugliedern versucht, statt sie notwendigerweise in den jiidisch-christlichen
Kontext zu reintegrieren, der die Entgdttlichung der Natur und die Verfolgung des Fortschritts
moglich und bedeutungsvoll gemacht hat.

Ahnlich wie White unterscheidet Frederick Elder in seinem anregenden Buch *“Crisis in Eden”
zwischen einer einschliessenden und einer ausschliessenden Bestimmung des Menschen, von denen jede
tiefgreifende ethische Konsequenzen hat®®. Die einschliessende Bestimmung versteht den Menschen im
Kontext der Natur lebend und ist damit viel offener fiir den grundlegenden Theozentrismus, der
allmihlich die ausbeuterische Mentalitit des Menschen dndern konnte, als die ausschliessende, die den
Menschen der Natur gegeniiberstellt?®. Wir konnen nicht umhin, Elders Beobachtung zuzustimmen,
dass auf lange Sicht eine ausschliessende und damit anthropozentrische Schau der Natur keine
verheissende Wahl ist. Sie muss notwendigerweise zur Ausbeutung und schliesslich zur Zerstérung von
Mensch und Natur fiihren.

Aber kann man den Menschen, ausser aus strikt biologischen Griinden, wirklich ganz in
den Kontext der Natur eingliedern? Kann man nicht gerade deswegen von einer
Gottesrelation des Menschen sprechen, weil er nicht nur ein Teil der Natur ist? Wir haben
gesehen, dass der Hauptgrund fiir die ausbeuterischen Unternehmen des Menschen seine
anthropozentrische Schau der Natur und seines eigenen Lebens ist. Im wesentlichen liegt
diese Anthropozentritdt schon der missverstandenen Form des Calvinismus zugrunde, bei
der der Mensch durch seine Betriebsamkeit herauszufinden versucht, ob er erwihlt ist.
Aber welche Schritte kann man unternehmen, um diese Situation zu verbessern?

Weil wir in einem apokalyptischen Zeitalter leben, miissen wir rasche und drastische
Schritte unternehmen, um eine globale Katastrophe zu vermeiden, und die meisten
verantwortungsbewussten Menschen stimmen wohl dieser Primisse zu. Doch wenn es zu
Richtlinien, Zielen und Beschrinkungen solcher Massnahmen kommt, gibt es betricht-
liche Meinungsverschiedenheiten. Es wire verlockend, alle Entscheidungen Technokraten
zu iiberlassen, da sie am besten wissen miissten, welche Schritte unternommen werden
sollten. Dabei vergessen wir aber zwei wichtige Faktoren. Erstens glauben viele, nicht
ohne Grund, dass die Vorherrschaft der Technokraten zum Teil unser gegenwirtiges
Dilemma mitverursacht hat?’. Zweitens haben die Technokraten nicht vollige Bewegungs-
freiheit. Sie sind meist bei der Industrie beschiftigt, die immer noch auf Gewinn und
Fortschritt hin ausgerichtet ist. Eine andere Moglichkeit wire, ein diktatorisches Regime
anzustreben, da es die zu einer Anderung notwendigen Massnahmen am leichtesten
durchsetzen konnte. Aber einige vermerken zu Recht, dass eine Diktatur nicht immer nur
gute Seiten hat?®. Sie raubt dem einzelnen seine Wiirde und Freiheit und sorgt sich meist
mehr um das Wohl einer fiihrenden Minderheit, als um das Wohl aller Menschen.

25 S0 Elder (A. 17), 8. 19.

% S0 Elder, ebd., S. 160f.

27 Die Macht der Technokraten und der Grossindustrie wurde zuerst als Ursache unserer
Umweltkrise von Rachel Carson in Silent Spring (1962) klar herausgestellt.

o8 Vegl. H. Schwarz, Theological Implications of Modern Biogenetics: Zygon 5 (1970), S. 260.



102 H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Okologie

Schliesslich konnte man auch an die Privatinitiative appellieren. Aber hiergegen wenden
einige zu Recht ein, dass unser gegenwartiges Dilemma zu komplex fiir eine individuali-
stische Losung ist. Zudem hat die Betonung der Privatinitiative in der Vergangenheit zu
Riicksichtslosigkeit und Ausbeutung gefiihrt, also genau zu den Symptomen, die wir
ausmerzen wollen.

Wenn wir nach der Richtung schauen, in die hin Schritte unternommen werden
miissen, sind wir wiederum mit sich gegenseitig ausschliessenden Moglichkeiten konfron-
tiert?. Da gibt es die dsthetische Methode, die danach fragt, wie am besten die Schonheit
und Wiirde der Natur bewahrt werden kann. Dann gibt es die Methode der Niitzlichkeit,
die darauf abzielt, die vorhandenen Schitze am besten zu nutzen. Schliesslich gibt es auch
die Methode des Konservierens, der die Bewahrung der Natiirlichkeit unserer Umwelt
angelegen ist. Obwohl man jeden dieser Aspekte beachten muss, ist alleingenommen jeder
von ihnen unbefriedigend. Doch wenn man sie zusammen anwendet, kommt man zu sich
widerstreitenden Motiven. Die grundsitzliche Frage beziiglich dieser Motive ist es jedoch,
wie wir einen speziellen Begriff des Guten rechtfertigen konnen, ohne zu einer
gesetzlichen Autoritdt Zuflucht zu nehmen, mit der er in die Tat umgesetzt werden kann.
Wenn wir zu der Begrenzung der Schritte kommen, die unternommen werden sollen,
haben wir auch wieder das Dilemma von verschiedenen Moglichkeiten. Es erhebt sich
etwa die Frage, ob wir die Menschen zu Robotern machen wollen, die genau das tun, was
das Beste ist, oder ob wir, innerhalb gewisser Grenzen, eine Methode der Eigeninitiative
entwickeln wollen, die dann die Moglichkeiten des Misserfolgs und des Ungehorsams in
sich schliesst.

3;

Bei der Konfrontation mit diesen verschiedenen Moglichkeiten wire es gut, wenn wir
uns daran erinnerten, dass wir in einem apokalyptischen Zeitalter leben. Da ein
apokalyptisches Zeitalter ein Zeitalter ist, in dem sich der Mensch fiir fihig hilt, die
Weltgeschichte in Perioden einzuteilen, aus denen er zu folgern versucht, dass das Ende
der Geschichte unmittelbar bevorsteht, kann man Hoffnung in einem apokalyptischen
Zeitalter nur von einem Verstehen des apokalyptischen Denkens im weiteren Kontext der
Eschatologie gewinnen. Dies wiirde bedeuten, dass wir in der Konfrontation mit unserem
moglichen Ende und mit einer Vielzahl von Wahlmoglichkeiten, diesem Ende zu
entkommen, einen hilfreichen Aufweis auf das, was wir tun sollten, nur aus der
jidisch-christlichen Uberlieferung gewinnen koénnen, aus der sich diese apokalyptische
Schau entwickelte.

Das christliche Verstindnis der antizipierenden Macht der Eschatologie kann das
sikulare Fortschrittsstreben in seinen urspriinglichen jiidisch-christlichen Kontext reinte-
grieren und damit dem Menschen Ansporn und Mdéglichkeit verschaffen, die Ausbeutung
seiner Umwelt aufzuhalten und seine eigene Selbstzerstorung zu verhindern.

Der Mensch ist wesenhaft vorwidrtsstrebend. Er zeigt eine eigentiimliche Weltoffen-
heit®® und versucht stindig, die gegenwirtigen Existenzbedingungen zu iiberschreiten.

2 ygl. Wrightsman (A. 8), S. 211.
W. Pannenberg, Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegenwart im Lichte der
Theologie (1962), S. 5—22; ders., Gottesgedanke und menschliche Freiheit (1972), S. 9-28.



H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Okologie 103

Seine technische Vernunft ist nicht mit der Verwaltung des Vorgegebenen zufrieden,
sondern strebt nach einer Expansion ihres Wissens und ihrer eigenen Mdoglichkeiten.
Jedoch hat schon Paul Tillich darauf hingewiesen, dass die technische Vernunft den
Menschen entmenschlicht, wenn sie sich allein iiberlassen ist®!'. Die technische Vernunft
hat sich von der ontologischen, oder besser metaphysischen Vernunft weitgehend
emanzipiert und bestimmt die Mittel und Ziele ihres eigenen Fortschritts. Aber es wird
immer klarer, dass wir der Technik keinen Freifahrtsschein geben konnen, denn solange
die industrielle Technik ein menschliches Unterfangen ist, muss sie der Menschheit
dienen. Das bedeutet, dass die, die firr die Technik wegweisend sind, wie z.B. Aktionire,
Firmenleitungen und Technokraten, den wesenhaften Bediirfnissen des Menschen dienen
miissen, einschliesslich seines Bediirfnisses nach einer Qualititsumwelt®?. Unter Mensch
darf man dabei nicht eine privilegierte Minderheit verstehen, sondern den hochst-
moglichen Prozentsatz von Menschen in der jeweils gegebenen Gesellschaft. Die Okologie
hat uns gezeigt, dass keine lebende Einheit fiir sich selbst existiert, da alle Lebewesen
wesenhaft miteinander verstrickt in einem grossen Daseinsgefiige leben. Deshalb diirfen
wir uns nicht mehr linger durch Landes-, Staats- oder Kontinentalgrenzen voneinander
isolieren. “Die Verschmutzung, die von einer Stadt hervorgeht, wird die gemeinsame
Verschmutzung aller Stidte, wenn sie sich mit den Abgasen vermischt, die in die
Atmosphire abgegeben werden. Das Einleiten von chemischen Abfallprodukten in ein
Flussystem bewirkt die Verschmutzung der gesamten Qualitit des Wassers. Die Umwelt
eines jeden vermischt sich mit der Umwelt aller anderen. Wir konnen die Probleme der
Umwelt nicht mehr linger unabhingig voneinander bewiltigen; unsere Anstrengungen
miissen zwischenkommunal, zwischenstaatlich und international in ihrer Reichweite

sein3.”
Wenn wir uns wirksam mit der ékologischen Grundlage unserer delikaten Daseinsstruktur befassen
wollen, miissen wir uns zunichst gegen zwei Missverstindnisse abgrenzen: — 1. Wir benehmen uns

unverantwortlich, wenn wir der Umweltkrise nur mit einer Verschénerungstaktik begegnen3*., Wir
konnten etwa das Problem der Verschmutzung durch Auspuffgase dadurch zu l6sen versuchen, dass
wir die Automobilabgase reinigten. Aber das langfristige Problem der Erschopfung der natiirlichen
Rohstoffquellen wiirde dadurch nicht gelost werden. In dhnlicher Weise konnen wir dem Problem der
Verodung unserer Stidte und der damit verbundenen Kriminalitdt nicht durch besseren Polizeischutz
und ein besseres 6ffentliches Verkehrssystem wirksam begegnen. Wir miissen die Grundstruktur der
Innenstidte verdndern und sie nicht nur als einen Ort der Produktion und des Konsums ansehen,
sondern vor allem als einen Platz zum Leben. Damit ist nicht nur ein grundlegendes Rehabilitierungs-
programm flir die Stddte erforderlich, sondern auch fiir ihre zukiinftigen und ehemaligen Bewohner. —
2. Wenn wir uns die Zukunft als ein “‘grossartiges Verlangsamen” ausmalen, werden wir weder dem
Menschen gerecht, noch den Problemen, mit denen er sich konfrontiert sicht®*. Da der Mensch ein in
die Zukunft schauendes Wesen ist, der sich iiber das Vorfindliche hinausbewegt, wiirde seine
Beschrinkung auf eine statische Existenz einer Einkerkerung seines unternehmenden Geistes
gleichkommen. Wenn wir unserer Okologischen Krise realistisch begegnen wollen, scheinen wir
zumindest genau soviel Fortschritt ndtig zu haben als jetzt, wenn auch auf einer ganz verschiedenen

3l 50 P. Tillich, Systematische Theologie, 1 (1955), S. 89.

3 Imsland (A. 7), S. 69.

24 Imsland, ebd., S. 68.

A Vel Lowry (A. 21), S. 356.

35 Wir stimmen hier F. Elder, A Different 2001: Lutheran Forum 4 (1970), S. 10, und anderen
zu, dass die Zukunft ein ‘“grand slowing down” bringen muss, gemessen an dem Ansteigen der
materiellen Produktivitit. Aber diese Produktivitit ist sicher nicht der einzige Massstab, mit dem der
Fortschritt gemessen werden kann.



104 H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Okologie

Ebene. Aber gibt es eigentlich Hoffnung fiir die Zukunft, oder sollten wir uns einfach mit unserem
Schicksal abfinden?

Die antizipierende Macht der Eschatologie wirkt als Ansporn und Begrenzung. Die
christliche Botschaft sagt uns, dass wir schon jetzt in proleptischer Weise an der neuen
Schopfung partizipieren, die sich in und mit der Auferstehung Jesu Christi anbahnte. Die
Verheissung unserer proleptischen Partizipation an der neuen Schopfung ermoglicht uns
zunichst, eine positive Bewertung der menschlichen Vernunft zu erreichen. Es ist
unbiblisch und unrealistisch, alle menschlichen Unternehmen als zutiefst egozentrisch
anzusehen und sie deshalb als verfehlt zu beurteilen. Der Mensch kann Werkzeuge
schaffen und sich Kenntnisse aneignen, durch die er eine bessere Welt erreichen kann. So
kann er Agrarreformen und soziale und wirtschaftliche Gesetzgebungen entwerfen und
einfilhren und sein Verstandnis der grundlegenden Familienstrukturen verandern. Sogar
eine notwendige Reorientierung des menschlichen Fortschritts, weg von der Bereitstellung
von immer mehr materiellen Giitern zu einem immer schnelleren Tempo, und hin zum
Verstindnis des Fortschritts als Erfiilllung menschlicher Fihigkeiten, liegt innerhalb der
Moglichkeiten der menschlichen Vernunft. Der Mensch ist mit dem Privileg ausgestattet,
iiber die Welt zu herrschen, und er kann durch seine Bemiihungen proleptisch die
zukiinftige neue Welt antizipieren. So muss man den Versuch des Social Gospel
Movements als positiv und negativ zugleich beurteilen, das Reich Gottes auf Erden zu
errichten. Es war im Recht, wenn es die menschlichen Moglichkeiten in positiver Weise
bewertete. Es war jedoch im Unrecht, als es die sikulare Verwirklichung einer besseren
Zukunft gleichsam als Ersatz fir die von Gott verheissene eschatologische Erfiillung
beanspruchte.

Die Erfillung der eschatologischen Verheissung, die in der jiidisch-christlichen
Uberlieferung in den Blick kommt, ermdoglicht es uns ausserdem, die Ziele und
Beschrinkungen alles menschlichen Bemiihens in den Blickpunkt zu bringen, einschliess-
lich unserer Beteiligung an der 6kologischen Krise*®. Die Tatsache, dass Eschatologie
wesenhaft auf ein von Gott verheissenes Eschaton gerichtet ist, zeigt uns die Grenzen
unserer Moglichkeiten, denn ungeachtet der Techniken, die wir entwerfen, oder unserer
ibrigen Anstrengungen, hat unsere Erde keinen bleibenden Wert, sondern ist der
Verginglichkeit unterworfen. Doch hat der sich daraus ergebende Interimscharakter
unserer gegenwartigen Lage nicht notwendigerweise einen Verfall unserer gegenwirtigen
Daseinsbedingungen zur Folge, der zu einer resignierenden Haltung fiihren muss®?. Da wir
wissen, dass die neue Schopfung schon mit Jesus Christus angefangen hat, sind wir im
Gegenteil eingeladen, an dieser neuen Schopfung schon jetzt in proleptischer Weise zu
partizipieren. So kann die Verginglichkeit unserer gegenwirtigen Lebensbedingungen
auch einen Ubergang zum Besseren und nicht zum Schlechteren bedeuten. Es ist
realistisch und verantwortbar, einen Zustand anzuvisieren, der sich der Vollendung

Die eschatologische Dimension der Okologie wird von H. P. Santmire, Brother Earth. Nature,
God, and Ecology in Time of Crisis (1970), sehr stark betont, wenn er von ‘“‘dem Vorgeschmack der
neuen Schopfung” spricht (S. 174ff.). Er behauptet, dass die umfassende Matrix des Reiches Gottes
und seiner Gerechtigkeit uns erlaubt, Herrschaft ohne Ausbeutung auszuiiben (S. 191). Natur oder
Zivilisation werden nicht mehr die letzten Normen fiir das menschliche Leben abgeben, weder explizit
noch implizit, denn beide werden dem Reiche Gottes subordiniert (S. 182). Aber wir wundern uns,
was er beabsichtigt, wenn er Natur und Zivilisation Mitbiirger des Reiches Gottes nennt, Will er damit,
dhnlich wie Elder, eine einschliessende Bestimmung des Menschen befiirworten?

7 Vgl Elder (A. 35), S. 10.



H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Okologie 105

nihert. Da jedoch unsere gegenwirtige Situation klar als Interim markiert ist, wire es
vergebens, eine Vollendung unserer Anstrengungen zu erwarten. Solches Hoffen wiirde
zudem einer Verneinung Gottes gleichkommen, denn wir wiirden dann versuchen, das
durch Gott verheissene Eschaton durch ein vom Menschen geschaffenes zu ersetzen. Statt
eine bessere Welt herbeizufilhren, wiirden unsere Okologischen Probleme sich nur
vervielfiltigen, denn, wie wir gesehen haben, erwuchs unser gegenwirtiges okologisches
Dilemma aus der Vernachlissigung des theozentrischen Aspektes der jiidisch-christlichen
Eschatologie. Statt Gottes Stellvertreter in der Welt zu sein, sind wir unsere eigenen
Stellvertreter geworden, und statt die Welt zur Ehre Gottes zu verwalten, haben wir sie
letztlich zu unseren eigenen kurzfristigen Vorteilen missbraucht.

Neben dem Aufweis der Beschrinkungen der menschlichen Moglichkeiten kann die
Eschatologie auch unsere Aufmerksamkeit auf die Ziele unserer 6kologischen Bemiihun-
gen lenken. Eugen Rosenstock-Huessy sagte dazu einmal sehr treffend: “Das Christentum
ist der Begriinder und Gewihrsmann der Zukunft, ist der Prozess selber, sie zu finden und
zu sichern, und ohne den christlichen Geist gibt es keine wirkliche Zukunft fiir die
Menschen®®.” Indem er auf der jiidischen Uberlieferung aufbaut, sie aber gleichzeitig
bedeutsam #dndert, weiss der christliche Glaube vom ersten vollkommenen Menschen, der
den Ubergang von der Fragmenthaftigkeit zur Vollkommenheit vollzog®. Deswegen fiihlt
sich der christliche Glaube genétigt, diesen Schritt als eine Moglichkeit fiir uns alle zu
verkiindigen. Um eine angemessene Haltung in der gegenwirtigen Interimsphase zu
gewinnen, miissen wir auf Jesus von Nazareth weisen, der diese Phase vollendet hat. Von
der Weise, wie er lebte, konnen wir lernen, als Gott verantwortliche und Gott
antwortende Wesen innerhalb der Matrix unserer Umwelt zu leben. Dies wiirde ein
Verstindnis des Fortschritts als Anhdufung materieller Giiter und als Betonung der
Quantitidt des Lebens ausschliessen. Es wire auch unvereinbar mit einem technokratischen
Verzicht auf die menschliche Antwortbarkeit und Verantwortlichkeit oder mit einem
Vernachldssigen beider durch ein sorgenfreies In-den-Tag-hinein-leben. Man wiirde
vielmehr auf die losgeloste Haltung einer Zivilisationsaskese abzielen miissen, die die
Qualitdt des Lebens betont und die Erreichung menschlicher Erfiillung in einem Ausgleich
zwischen Bereitung von Freude fiir andere und eigener Freude sucht*°.

Es ist eine Folge der menschlichen Anthropozentritidt, dass man den Fortschritt am
Anstieg des Nationaleinkommens misst und am Bereitstellen des Grosseren, Schnelleren
und Hiufigeren. Da wir gesehen haben, wie sehr ein stindiger Anstieg des Lebensstand-
ards die Lebensqualitit beeintrichtigt, wundern wir uns, ob solcher “Fortschritt” seinen
Namen zu Recht verdient. Der Begriff Fortschritt sollte eher auf die Errungenschaften
beschrinkt werden, von der die Menschheit als Ganze profitiert, nimlich ein tieferes
Erfassen der eigenen Person, eine Vertiefung der zwischenmenschlichen Beziehungen, ein
Anstieg der Wohlfahrt aller, einschliesslich zukiinftiger Generationen, und ein gesteigertes

38
39
40

E. Rosenstock-Huessy, Des Christen Zukunft oder Wir iiberholen die Moderne (1955), S. 99.
Ahnlich Rosenstock-Huessy, ebd., S. 106f,

Elder (A. 17), S. 145, hat diese neue Askese sehr beredt befiirwortet. Doch warnt er uns, dass
im Gegensatz zur mittelalterlichen Askese dies keinen Riickzug von der Welt bedeuten wiirde, sondern
nur eine neue Art, in und mit der Welt zu handeln. Die Grundelemente dieser neuen Askese sind
Zuriickhaltung, Betonung der Lebensqualitdt und Ehrfurcht vor dem Leben. Im Gegensatz zu Albert
Schweitzer versteht Elder diese Ehrfurcht vor dem Leben nicht als mystische und religiose Hingabe an
das Leben, sondern als *“‘eine Wertschdtzung jeden Ausdrucks des Lebens, eine Wertschitzung, die sich
auf wissenschaftliche, dsthetische und religidse Uberlegungen griindet” (S. 152).



106 H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Okologie

Gewahrwerden der Schonheit, die uns umgibt. Strebten wir nach dieser Art von
Fortschritt, konnte unsere Umwelt wesentlich entlastet werden, denn es wiirde sich das
frivole Tempo verlangsamen, in dem wir uns und unsere Umwelt ausbeuten. Die
Verwirklichung einer solchen Zukunft wiirde auch bedeuten, dass die Antwortbarkeit und
Verantwortlichkeit zu Gott in unserer umweltlichen Matrix vergrossert wird. Wihrend die
Dimension Gottes fiir Nichtchristen nur indirekt in den Blickpunkt kdme, wenn sie die
technische Vernunft in die allumfassende ontologische Vernunft reintegrieren, indem sie
ihre Verantwortlichkeit fiir die gesamte Lebensstruktur entdecken, ist die Dimension
Gottes fir den Christen offenbar. Er wiirde in einzigartiger Weise sehen, dass die
Verwirklichung wahren Fortschritts im wesentlichen der Nachahmung Jesu von Nazareth
gleichkommt.

Jedoch miissen wir auch die Beschrinkungen bedenken, die jeder Zukunft auferlegt
sind, die durch unsere eigenen Bemiihungen verwirklicht werden soll. Aber vor allem
miissen wir uns daran erinnern, dass der Ansporn, nach einer besseren Zukunft zu streben,
aus der Hoffnung auf endgiiltige Verwirklichung dieser Zukunft im Eschaton entspringt.
Das bedeutet, dass die Ziele unseres dkologischen Bemiihens von der Nachahmung Jesu
von Nazareth abgeleitet werden konnen, wihrend Ansporn und Begrenzung unseres
Bemiihens sachgemiss nur von der Erwartung Jesu Christi her zu verstehen ist. Das
richtige Verstindnis der wechselseitigen Abhingigkeit zwischen der Nachahmung Jesu
und der Erwartung Jesu Christi konnte uns damit zu einer sachgemissen Bewertung und
rechten Haltung in unserer gegenwirtigen Okologischen Krise fiihren. Es konnte uns
zeigen, dass wir gegenwirtig in einem apokalyptischen Zeitalter leben und Grund zum
Hoffen und nicht zur Verzweiflung haben.

Hans Schwarz, Columbus, Ohio



	Die eschatologische Dimension der Ökologie

