
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 2

Artikel: Die eschatologische Dimension der Ökologie

Autor: Schwarz, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Ökologie 95

Die eschatologische Dimension der Ökologie

Seit Darwin ist das Entwicklungs- und Wachstumsdenken immer mehr konstitutiv für
unser Verhalten geworden1.

Wohl ist der Expansionsdrang der Nationalstaaten durch den Expansionsdrang von Wirtschaftsblöcken,

Industriezweigen und Konzernen weitgehend abgelöst worden, doch hat sich an der
Überzeugung von der Richtigkeit, Möglichkeit und Notwendigkeit, nach Höherem, Grösserem und
Schnellerem zu streben, kaum etwas geändert. Dennoch zeigt die Häufung von Berichten über
Fischsterben in Flüssen, Smog in den Grossstädten und steigenden Rohstoffpreisen immer deutlicher,
dass das allgemeine Wachstums- und Fortschrittsdenken unübersehbare Schattenseiten hat. Selbst so

junge Länder wie die USA und die UdSSR beginnen langsam zu begreifen, dass sie nicht nur
weltpolitisch an die Grenzen ihrer Expansionsfähigkeit stossen. Auch erscheinen jetzt immer mehr
Bücher, wie etwa der Bericht des Club of Rome zur Lage der Menschheit, die uns einschärfen wollen,
dass ein ständiges Wachstum ein utopischer Traum ist2. Immer mehr Menschen sprechen von
drastischen Schritten, die unternommen werden müssen, nicht um den Fortschritt zu sichern, sondern
einfach um unser Überleben und das von nachfolgenden Generationen zu ermöglichen. In diesem

Zusammenhang darf die Eschatologie, die sich naturgemäss mit den zukunftsbestimmenden Mächten
beschäftigt, nicht vergessen werden3.

Wir wollen in dieser Untersuchung zeigen, dass die eschatologische Dimension der
Ökologie unbedingt beachtet werden muss, wenn man der Zukunft gerecht werden will.
Wir werden zunächst uns fragen, ob wir in einer reifenden oder in einer alternden Welt
leben. Dann werden wir uns der apokalyptischen Dimension der Zukunft zuwenden, und
schliesslich müssen wir uns mit dem ökologischen Planen befassen, wie es im Kontext der

Eschatologie gesehen wird.

1.

Eine reifende oder eine alternde Welt? Mit der schnellen technischen Expansion haben
die Möglichkeiten zum Guten und zum Schlechten solch prometheische Ausmasse

angenommen, dass sich niemand mehr den Konsequenzen des mit dem technischen
Fortschritt verbundenen Entscheidungsprozesses entziehen kann. Dabei wird der Mythos
vom mündigen Menschen, der seine Probleme ohne Bezug auf Gott lösen kann,
weitgehend vorausgesetzt.

Auch die meisten Technokraten sind davon überzeugt, dass die Bedeutung der religiösen Werte
weiterhin abnehmen wird4. Einige Technokraten gestehen zwar, dass die selbstsüchtigen Werte, wie
eigenes Glücksgefühl, physisches Wohlbefinden, Bequemlichkeit, Freizeit und wirtschaftliche Sicher-

Die nachfolgenden Ausführungen wurden zuerst auf der Jahrestagung der American Academy of
Religion im Oktober 1971 in Atlanta, Georgia, vorgetragen und sind für den Druck leicht überarbeitet
worden.

2 D. Meadows u.a., Die Grenzen des Wachstums. Bericht des Club of Rome zur Lage der
Menschheit (1972).

3
Vgl. H. Schwarz, On the Way to the Future (1972).

4 Zum Folgenden vgl. N. Rescher, A Questionaire Study of American Values by 2000 A.D.:
K. Baier & N. Rescher (ed.), Values and the Future. The Impact of Technological Change on American
Values (1969), S. 135f.



96 H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Ökologie

heit, immer mehr an Bedeutung gewinnen. Doch nehmen auch sie an, dass die mitmenschlich
orientierten Werte, wie etwa soziale Gerechtigkeit, Friede und internationale Zusammenarbeit, ebenso

an Bedeutung gewinnen. Zu solchen Prognosen muss man jedoch bemerken, dass es sehr schwierig ist,
seinen eigenen Glücksgefühlen nachzugehen und gleichzeitig soziale Gerechtigkeit zu verwirklichen
versuchen. Ausserdem werden oft die bedeutendsten technischen Phänomene unserer Zeit, wie
Automation oder die Revolutionen im Transport-, Kommunikations- und Raumfahrtswesen, bei der
Suche nach den Gründen für unsere radikale Wertumstrukturierung vernachlässigt.

Doch wäre es falsch, den Technokraten und Naturwissenschaftlern einfach einen Mangel an
kritischer Fähigkeit vorzuwerfen. Bei ihnen zeigt es sich nur besser als bei irgendeiner anderen Gruppe,
dass der Mythos "vom Menschen, der durch Wissenszunahme mündig geworden ist, nicht nur
theologisch ein ungenauer Mythos ist. Er ist sogar ein gefährlicher Mythos in den angewandten
Naturwissenschaften"5.

Wo der Mensch letztlich zu seinem eigenen Massstab im Entscheidungsprozess wird,
sind die Entwicklung und Anwendung der Technik nicht wahre Helfer des Menschen,
sondern tragen zu seiner Knechtschaft bei. Während in sozialistischen Ländern die
Technik oft benutzt wird, um technokratische Tyrannei aufzurichten, dient sie in
kapitalistischen Ländern oft zur Förderung sündiger und habgieriger Impulse, wie etwa
des Gewinnmotivs, des nationalen Stolzes und des Klassenwahns6. Daher ist die

Behauptung sehr gefährlich, dass der Mensch sich auf seine Mündigkeit hinentwickelt oder
sie schon erreicht hat. Obwohl seine technischen Fortschritte beispiellos sind, lassen sie

nicht erkennen, dass damit ein Zeitalter anbricht, das ohne Probleme und schwere Krisen
sein wird.

Wir haben gesehen, dass die Autonomie des Menschen mehr zum Alternngsprozess der
Welt beiträgt, als sie anzeigt, dass der Mensch mündig geworden ist. Sie führt zu einer
fortschreitenden Ausbeutung des Menschen und seiner Umwelt und zu einer Erschöpfung
der natürlichen Rohstoffquellen.

Wir wollen dies an einigen Beispielen aus den USA verdeutlichen, die sich beliebig vermehren und
in ähnlicher Weise auch für jedes andere Land unschwer finden Hessen. Durch unsachgemässe

Abwässereinleitung in den Erie-See zum Beispiel ist dieser See in den letzten 50 Jahren ebenso stark
gealtert wie in den 15 000 vorhergehenden Jahren.' Während noch vor einigen Jahren ein
Energieüberfluss herrschte und die Energieerzeuger zum erhöhten Verbrauch aufforderten, hat sich
heute das Bild total gewandelt7. Die Energiequellen lassen an Ergiebigkeit nach, und die
Energieerzeuger rufen zu erhöhten Sparmassnahmen auf. Das Angebot an Erdgas zum Beispiel wird bis
weit über 1975 hinaus knapp bleiben. Wie sehr die Eigenerzeugung an Rohöl zurückgeht, kann man
daraus ersehen, dass ungeachtet ökologischer Bedenken, besonders bezüglich der Küstenverschmutzungen,

die Erdölbohrungen in den Küstengewässern weiter vorangetrieben werden und dass jetzt auch die
Trans-Alaska-Pipeline gebaut wird. Durch den immer stärkeren Verbrauch an elektrischer Energie
kommt es manchmal zu Netzzusammenbrüchen und, besonders in den heissen Sommermonaten,
wegen der vielen Klimaanlagen zu Spannungsverminderungen. Trotz dieser sich immer mehr
abzeichnenden Energieverknappung, handelt die Industrie noch weitgehend so, als ob die Vorräte
unerschöpflich wären.

Doch Verschwendung von Energievorräten und natürlichen Rohstoffen und Misshandlung

der Umwelt sind nicht auf eine Nation beschränkt. Sie sind global, denn sie sind eine
mit dem Menschen verbundene Erscheinung, und kommen im Osten genauso vor wie im
Westen und in der dritten Welt. Durch unsere gigantischen technischen Fortschritte haben

5
S. L. Gilkey in seiner anregenden Studie, Religion and the Scientific Future. Reflections on

Myth, Science, and Theology (1970), S. 95.
6 So Gilkey (A. 5), S. 94.
7 Zum Folgenden vgl. D. Imsland, Celebrate the Earth (1971), S. 17.



H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Ökologie 97

sie so ungeheuere Dimensionen angenommen, dass wir fast den Gedanken nicht loswerden
können, dass wir in vorhersehbarer Zukunft unfreiwillig das Weltende für uns und unsere
Umwelt herbeiführen.

2.

Unsere gegenwärtige Umweltkrise hat apokalyptische Formen angenommen, und viele
Fachleute warnen, dass in unmittelbarer Zukunft der "Jüngste Tag" für die Menschheit
hereinbrechen wird. Angesichts einer apokalyptischen Zukunft zeichnen sich drei
drohende Phänomene ab8.

1. Treibhauseffekt. Durch den schnellen Verbrauchszuwachs an herkömmlichen Brennstoffen
(Kohle, Öl, Gas) wird ein solch hoher Betrag an Kohlendioxyd (C02 frei, dass ihn die Natur nicht
mehr länger ausgleichen kann, indem C02 im Meerwasser gelöst oder von Pflanzen absorbiert wird, die
dann einen entsprechenden Betrag von Sauerstoff freisetzen. So bleibt von dem durch Menschenhand
entstehenden C02 ein Drittel in der Atmosphäre. Wenn die gegenwärtige Zuwachsrate von C02 anhält,
dann würde sich der C02-gehalt in der Atmosphäre alle 23 Jahre verdoppeln. Das würde alle zehn
Jahre zu einem Anwachsen des atmosphärischen C02 von 10 % führen. Da C02 verhältnismässig
schwer ist, könnte es einen ähnlichen Effekt in unserer Atmosphäre hervorrufen wie die Glasdächer in
einem Treibhaus, die die Sonnenstrahlen durchlassen, während sie die Hitze einschliessen. Für die
mittleren Breiten würde das Ansteigen des C02-gehaltes in der Atmosphäre bedeuten, dass sich dort in
den nächsten 50 Jahren das Klima um 0,2° C erwärmen würde9. Obwohl dies allein zu keinen grossen
klimatischen Veränderungen führen würde, müssen wir, um ein vollständiges Bild zu bekommen, auch
die zunehmende Wärmeverschmutzung berücksichtigen. Wenn der Energieverbrauch weiterhin um 4 %

im Jahr wächst, muss die Energieerzeugung während der nächsten 80 Jahre um das 25-fache gesteigert
werden. Die dadurch anfallende Wärme würde genügen, um die Polkappen zum Schmelzen zu bringen.
Die Folge wäre, dass der Meeresspiegel um 100 bis 130 m steigen würde. Man braucht nicht viel
Phantasie, um sich die nachfolgende weltweite Flut vorzustellen, wenn man bedenkt, dass weite Teile
der USA, einschliesslich Florida, unter dieser 130 m Marke liegen und dass jetzt schon der grösste Teil
der Niederlande nur durch Deiche vor Überflutung geschützt werden kann, da er unter dem
Meeresspiegel liegt. Jedoch behaupten andere Experten, um bei der Analogie mit dem Glasdach zu
bleiben, dass die industrielle und landwirtschaftliche Verschmutzung der Atmosphäre durch Staub,
Sulfate, Nitrate und Kohlenwasserstoffverbindungen die Temperatur der Erdoberfläche erniedrigt,
indem sie einen "Schutzmantel" bildet. Schon jetzt sind im Durchschnitt 31 % der Erdoberfläche

8 Zu den folgenden Beispielen vgl. den instruktiven Aufsatz von B. Wrightsman, Man, Manager or
Manipulator of the Earth: Dialog 9 (1970), S. 213f. Vgl. auch das Quellenmaterial, das T. R. Detwyler
zusammengestellt hat als Man's Impact on Environment (1971), und ebenso das von W. W. Murdoch
(ed.), Environment. Resources, Pollution & Society (1971). Jedoch halten wir die gelegentlichen
Abschreckungstaktiken von Theologen und Nichttheologen Tür sehr gefährlich. Zum Beispiel versucht
H. Lindsey in seinem Bestseller, The Late Great Planet Earth (1970), die gegenwärtigen politischen,
ökologischen und soziologischen Gegebenheiten mit den biblischen "Prophezeihungen" gleichzusetzen.

Dadurch scheint er einen Terminplan für das herannahende Ende aufstellen zu wollen. Jeder
rechte Theologe weiss, dass solche Versuche schon in der synoptischen Tradition des N.T. abgelehnt
wurden. Wh sind auch erstaunt, was J. B. Cobb Jr. in seinem sonst so ausgewogenen Buch, Der Preis
des Fortschritts (1972), S. 20, zu der Bemerkung veranlasste: "Im Erie-See zum Beispiel gibt es keine
Lebewesen mehr." Jeder, der nahe am Erie-See lebt, weiss, dass es dort trotz der starken
Verschmutzung noch immer viele wohlschmeckende Fische gibt. Halbwahrheiten gefährden nur die

Glaubwürdigkeit unserer gerechtfertigten Sorge um unsere Umwelt.
9

G. J. F. MacDonald, Pollution, Weather and Climate: Murdoch (A. 8), S. 330f.



98 H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Ökologie

durch eine niedrige Wolkendecke von der Sonneneinstrahlung abgeschirmt. Wenn man diese Wolkendecke

nur um 5 % vergrössert, wird das zu einem Temperaturrückgang um etwa 4° C führen. Diese

würde fast ausreichen, um eine neue Eiszeit herbeizuführen10.
Man könnte sich satirisch fragen, welcher Verschmutzung wir am Ende die Oberhand überlassen

wollen. Wollen wir ertrinken oder erfrieren? Oder sollen wir versuchen, den Himmel unsichtbar zu
machen, um ein Gleichgewicht der Verschmutzungsarten herbeizuführen?

2. Pleonexia. Das nächste Phänomen, das wir betrachten wollen, ist Pleonexia oder die
naturalistische Einstellung, ein ständig grösseres und wechselndes Angebot veraltender materieller
Güter zu schaffen11. Abgesehen von den sich daraus ergebenden Identitätsproblemen bedeutet das

einen ständig grösseren Aderlass für unsere Rohstoffquellen. Nach Schätzungen wird die USA,
abgesehen von Alaska, in den nächsten 30 bis 40 Jahren etwa 80 % ihrer Erdöl- und Erdgasvorkommen
ausbeuten12, während die Weltvorkommen an Erdöl und Erdgas nur 10 bis 20 Jahre länger reichen, bis
sie zu 80 % ausgebeutet sind. Natürlich könnte man die Atomenergiegewinnung entsprechend
ausbauen, um einer drohenden Energiekrise zu entgehen. Aber innerhalb der nächsten 25 Jahre wird es

auch zu einer Verknappung von Uran 235 kommen, mit dem die meisten Reaktoren betrieben werden.
Die vorteilhafteren Brüterreaktoren hingegen, die auch Uran 238 und Thorium 232 benutzen13, sind
nach dem gegenwärtigen Forschungsstand noch nicht vor 1985 in grösserem Ausmass einsatzbereit.
Noch weiter in der Zukunft liegen die Möglichkeiten einer Energieerzeugung durch gesteuerte
Kernfusion. Etwa 20 Jahre intensiver Forschung auf diesem Gebiet haben stetige Fortschritte gezeitigt,
so dass es möglich scheint, in ein oder zwei Jahrzehnten Reaktionen nachahmen zu können, die
normalerweise nur in Sternen oder der Sonne vor sich gehen, nämlich die Fusion von Wasserstoff oder,
noch versprechender, von Deuterium zu Helium. Doch dürfen wir dabei nicht vergessen, dass vom
wärmetechnischen Gesichtspunkt die Atomreaktoren noch weniger wirksam sind als die Dampfkraftwerke,

da sie nahezu 75 % ihrer Energie als Abfallhitze abgeben14. Damit tragen sie sehr zur
Wärmeverschmutzung bei.

Bezüglich unserer Energiequellen scheinen wir in der nahen Zukunft bei Erschöpfungszuständen
einer Energiequelle auf eine andere umschalten zu können. Bei anderen Rohstoffquellen ist jedoch die

Lage bedenklicher. Wenn wir die augenscheinliche Lebensdauer der bekannten Vorräte von 18

wichtigen Rohstoffen, wie Kohle, Eisen, Kupfer und Bauxit, bei gegenwärtig abbaufähigen
Konzentrationen und heutigen Verbrauchsquoten schätzen, dann bemerken wir, dass nur 8 davon das

Jahr 2000 überdauern15. Dabei liessen wir einen Verbrauchsanstieg einerseits und die Entdeckung
neuer Vorkommen und die Einführung von Rückgewinnungsmassnahmen andererseits unberücksichtigt,

in der Annahme, dass sie sich gegenseitig ausgleichen werden. Damit deutet sich eine schnelle

10
MacDonald, ebd., S. 333f.

11 In diesem Zusammenhang scheint der Begriff Pleonexia zuerst von V. A. Demant, The Idea of a

Natural Order. With an Essay on Modern Asceticism (1966), S. 39, eingeführt worden zu sein. Demant
befürwortet dabei eine praktische Askese, die die Wahrheit der Maxime bezeugt, dass die Produktion
für den Menschen da ist und nicht der Mensch für die Produktion. Nach Demant würde solche Askese
ein Beweis für die Wahrheit der alten Lehre sein, "dass ein wirklich zufriedenes Leben nicht von der
Anzahl der Güter abhängt, die man erwerben kann, sondern von einer fruchtbaren Ausübung unserer
inneren Kräfte" (S. 39).

12
M. K. Hubbert, Energy Resources: Murdoch (A. 8), S. 102ff.

13
Hubbert, ebd., S. llOff. Vgl. auch den interessanten Aufsatz von A.S.Gibson, Ecological

Considerations and the Fast Breeder Reactor: General Electric Publication (1971), in der er die
schnellen Brüter stark befürwortet. Er zeigt auch, dass im Gegensatz zu den konventionellen
Wasserreaktoren die mit flüssigem Metall gekühlten schnellen Brüter nur den gleichen Betrag an
thermischer Energie an das Kühlwasser abgeben wie die mit Kohle befeuerten Kraftwerke (S. 6f.).
Doch deutet Gibson auch an, dass keine der schnellen Brüter, die gegenwärtig gebaut werden,
kommerziell genutzt werden können.

14 F. Maclntyre & R. W. Holmes, Ocean Pollution: Murdoch (A. 8), S. 250.
15 So P. Cloud in seinem ernüchternden Bericht, Mineral Resources in Fact and Fancy: Murdoch

(A. 8), S. 73.



H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Ökologie 99

Erschöpfung vieler Erzvorkommen an. Die Suche nach Erzen auf dem Meeresboden, wie zum Beispiel
nach Manganerz, zeigt uns nur die drohende Nähe einer Krise und könnte uns nur zeitweilige
Erleichterung bringen, denn ein Füllhorn von Rohstoffen in den Weltmeeren existiert nur in der
Übertreibung16. Die Meeresbecken jenseits der Schelfregionen sind kein ergiebiger Ort, nach

Rohstoffen zu suchen.
3. Überbevölkerung11. Durch medizinischen Fortschritt, der das Leben verlängert und bei fast allen

Menschen, die im fortpflanzungsfähigen Alter stehen, Erzeugung von Nachkommen ermöglicht, wurde
das natürliche Gleichgewicht zwischen Geburt und Tod verschoben. Jedoch kann unsere Erde nur eine

begrenzte Anzahl von Lebewesen ertragen. Ungeachtet neuer landwirtschaftlicher und industrieller
Produktionsmethoden, kann unsere Erde nur etwa 6 bis 8 Milliarden Menschen ertragen. Jenseits

dieser Zahl vergrössern sich die Verschmutzungs- und Ernährungsprobleme so sehr und werden die

Rohstoffquellen so stark ausgebeutet, dass es zu Katastrophen kommen muss. Nimmt man jedoch die

gegenwärtige Altersstruktur und Lebenserwartung der Menschheit zum Massstab, dann ist um die
Jahrtausendwende diese Grenze mit Sicherheit erreicht, ganz gleich, wie strikt Familienplanung
akzeptiert und durchgeführt wird18. Von da an liegt in einem Bevölkerungsstillstand unsere einzige
Überlebenschance. Es wäre jedoch kurzsichtig, nur die unterentwickelten Länder, in denen die

Bevölkerungszahlen wirklich explodieren, für diese gefährliche Lage verantwortlich zu machen. Um die

Auswirkungen des Bevölkerungszuwachses auf die Umwelt zu beurteilen, muss man auch den

entsprechenden Lebensstandard berücksichtigen. Von daher gesehen, ist ein Kind aus den USA 50-mal
so gefährlich für die Umwelt wie ein Kind aus Indien19. Das heisst, dass ein wahrscheinlicher
Bevölkerungszuwachs von 100 Millionen Amerikanern bis zum Jahr 2000 sich auf die Umwelt genauso
auswirken würde wie 5 Milliarden zusätzliche Inder. Dies zeigt, welche ungeheuere Verpflichtungen ein
höherer Lebensstandard mit sich bringt.

Es ist schon jetzt unmöglich, den Rest der Welt auf einen amerikanischen Lebensstandard zu
bringen. Wenn zum Beispiel die Weltnahrungsmittelerzeugnisse nach den gegenwärtigen amerikanischen

Lebensgewohnheiten verteilt würden, könnte nur ein Drittel der Menschheit damit ernährt
werden. Während für über zwei Milliarden der 3,5 Milliarden der Weltbevölkerung Nahrungsmittel- und
Wasserknappheit herrschen, gibt es einen exklusiven Luxusklub von nahezu 400 Millionen Menschen,
davon die Hälfte Amerikaner und der Rest meist Europäer, die sich eines reichhaltigen und immer
abwechslungsreicheren Menüs und eines hohen Lebensstandards erfreuen20. Nicht die Kinder der
Armen sind die schlimmsten Verschmutzer und stellen die höchsten Anforderungen an die
Rohstoffreserven, sondern die derer, die im Überfluss leben. Alleingelassen würde sich die Zahl der
Armen selbst durch Hungersnöte, Krankheiten und andere Faktoren, die ihre Lebenserwartung
verkürzen, in Grenzen halten. Würde man aber die Entwicklungshilfe für unterentwickelte Länder
drastisch kürzen, so wäre das nicht nur unmenschlich, sondern würde auch zu keiner Problemlösung
beitragen, denn es sind gerade die reichen Nationen, die sich in ihrem Reichtum nicht mehr länger
selbst ernähren können. Für hochentwickelte Industrienationen reichen die eigenen Vorkommen an

Erdgas, Öl und Erzen nicht mehr aus, so dass sie von anderen Ländern importiert werden müssen.

Gleichsam wie Parasiten essen die Reichen die Mittel der anderen Nationen weg. Somit liegt das

Problem nicht in der Kontrolle der Armen, sondern der Reichen. Im Vergleich mit dem Rest der

Erdbevölkerung gehören die meisten Amerikaner und viele Europäer, sogar viele von denen, die von
Fürsorgeunterstützungen leben, zu den Reichen. Wenn jedoch unsere gegenwärtige Zuwachsrate an

16
Cloud, ebd., S. 85ff.

17 Die meisten aufgeschlossenen Menschen sind überzeugt, dass Überbevölkerung eine Wurzel
unserer gegenwärtigen ökologischen Krise ist. Vgl. etwa F. Elder, Crisis in Eden. A Religious Study of
Man and Environment (1970), S. 108f. ; und W. E. Martin, Simple Concepts of Complex Ecological
Problems: Zygon 5 (1970), S. 305, der überzeugend darlegt, dass die wirklichen Probleme im
Bevölkerungswachstum und im wirtschaftlichen Wachstum liegen.

18 So Cloud (A. 15), S. 82.
19

Vgl. dazu Imsland (A. 7), S. 74.
20 Zum Folgenden vgl. Imsland (A. 7), S. 75ff.



100 H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Ökologie

"Fortschritt" und Fortpflanzung anhält, haben wir innerhalb von 45 Jahren die Grenze dessen

erreicht, was unsere Erde ertragen kann.
Viele verantwortungsbewusste Menschen fragen sich heute, was man angesichts dieser

Lage tun kann. Um eine Antwort darauf zu finden, muss man zuerst nach den Ursachen
des gegenwärtigen Dilemmas suchen.

Ritchie P. Lowry zum Beispiel nimmt an, dass unsere ökologische Krise auf die Anwendung dreier
im Westen vorherrschenden Ethiken zurückzuführen ist, nämlich "der protestantischen Ethik, den
Geist des Kapitalismus und der Idee des Fortschritts"21. Während die ethischen Verhaltensweisen das
Wesen unserer gegenwärtigen religiösen, ökonomischen und politischen Systeme bestimmen, haben sie

auch ein soziales und kulturelles Milieu ermöglicht, in dem die Zerstörung unserer Umwelt
unvermeidlich ist. Lowry behauptet, dass nach einer Art von neodarwinistischer Ideologie alle
menschlichen Beziehungen generell im Zeichen des Wettbewerbs stehen. Mensch wendet sich gegen
Mensch oder gegen die Natur, die Kräfte Gottes. Infolgedessen werden Mensch und Natur zu Waren,
die man herstellen und mit denen man handeln kann, und nur der Tüchtigste wird als Person
überleben. Da die Anhäufung von Gütern das Hauptziel dieses Lebens ist, spielt der Begriff des

Privatbesitzes eine wichtige Rolle. Dabei wird das Recht, Gebrauch und Anwendung des eigenen
Besitzes zu bestimmen, besonders betont, und der Erfolg des einzelnen wird an Grösse, Wachstum und
Zahl der Besitztümer gemessen. Obwohl diese Denkungsart eine wichtige Rolle in unserer Geschichte
gespielt hat und für unsere vorherrschenden ökonomischen, politischen und religiösen Institutionen
wichtig ist, trägt sie auch dazu bei, uns und unsere Umwelt zu zerstören. Leider bietet uns Lowry nur
eine radikale Sicht der Probleme, aber er gibt uns absichtlich keinen Hinweis, wie wir sie lösen
könnten.

Obwohl wir Lowrys Analyse zustimmen, möchten wir doch statt von drei Ethiken nur von einer
sprechen, nämlich von einer missverstandenen calvinistischen Lehre der doppelten Prädestination. Max
Weber und andere haben schon vor langem aufgezeigt, dass sie mehr als alles andere zum Aufschwung
des westlichen Kapitalismus beitrug. Mit seiner radikalen Jenseitsorienticrung hat auch der Pietismus
eine ähnliche Rolle wie der Calvinismus gespielt. Der Vater, der den Vorsitz über die Stunden führte,
war zugleich der Gründer vieler Industrieunternehmen. Die religiösen Überzeugungen der
calvinistischen und pietistischen Vorfahren trugen damit zu einem grandiosen industriellen Erfolg der
Nachkommen bei, und zugleich zu den meisten unserer ökologischen Probleme. Aber was sollen wir
tun, wenn die meisten Nachkommen schon längst die religiösen Voraussetzungen ihrer Vorväter
abgelegt haben? Sollten wir ihnen etwa sagen, dass gewisse religiöse Überzeugungen ihrer Vorfahren,
die sie selbst nicht mehr teilen, sie auf einen ausbeuterischen und selbstzerstörerischen Kurs gelenkt
haben?

Hier scheint uns die durchdringende Analyse von Lynn White, Jr., weiterzuhelfen22. White zeigt
überzeugend auf, dass unsere industrielle Technik ein westliches Phänomen ist und dass sogar in
unserem nachchristlichen Zeitalter unser Leben immer noch vom Glauben an ewigen Fortschritt
bestimmt wird, der in der Antike unbekannt war und im Orient heute noch unbekannt ist. Dieser
Glaube wurzelt wesenhaft in der jüdisch-christlichen Teleologie23. White behauptet, dass sich sogar der
Marxismus nicht ohne christliche Voraussetzungen entwickeln konnte. Wenn White jedoch den
christlichen Glauben als die anthropozentrischste Religion abstempelt, die die Welt je gesehen hat,
müssen wir Bedenken anmelden24. Mit Recht sieht White den Grund unserer ökologischen Krise in
unserer gegenwärtigen anthropozentrischen Einstellung, dass die Natur keinen Existenzgrund hat,
ausser um uns zu dienen. Aber diese Anthropozentrität ist kein christliches Axiom, wie White
annimmt. Obwohl sie sich nur im jüdisch-christlichen Raum entfalten konnte, da nur dort ein radikaler

21 R. P. Lowry, Toward a Radical View of the Ecological Crisis: Environmental Affairs, 1 (1971),
S. 355.

22 L. White Jr., The Historical Roots of Our Ecological Crisis: Science 155 (1967), S. 1203-1207,
abgedruckt in Detwyler (A. 8), S. 27-35, und in vielen anderen Veröffentlichungen.

23
So White (A. 22), S. 31.

24
Vgl. White, ebd., S. 32.



H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Ökologie 101

Monotheismus vorherrschte, der alles Göttliche in einem Gott zentrierte und demgemäss alle anderen
Objekte, Sphären und Mächte säkularisierte, widerspricht sie den grundlegenden jüdisch-christlichen
Glaubensaussagen. Sie ist das Ergebnis eines Prozesses, durch den die theozentrische Weltanschauung
des jüdisch-christlichen Glaubens in die anthropozentrische Weltanschauung unseres säkularen
Zeitalters verkehrt wurde. Gott wurde durch den Menschen ersetzt, und so wurde nicht nur Grund und
Richtung der Geschichte verdunkelt, sondern das "zur Ehre Gottes" wurde durch die Glorifizierung
und Vergöttlichung des Menschen ersetzt. Wenn White schliesslich Franziskus yon Assisi als

Schutzpatron der Ökologen vorschlägt, müssen wir uns fragen, ob White damit nicht die
vorherrschende säkulare Schau von Natur und Fortschritt in den Kontext der allgemeinen Religiosität
(eines mystischen Typus) einzugliedern versucht, statt sie notwendigerweise in den jüdisch-christlichen
Kontext zu reintegrieren, der die Entgöttlichung der Natur und die Verfolgung des Fortschritts
möglich und bedeutungsvoll gemacht hat.

Ähnlich wie White unterscheidet Frederick Eider in seinem anregenden Buch "Crisis in Eden"
zwischen einer einschliessenden und einer ausschliessenden Bestimmung des Menschen, von denen jede
tiefgreifende ethische Konsequenzen hat25. Die einschliessende Bestimmung versteht den Menschen im
Kontext der Natur lebend und ist damit viel offener für den grundlegenden Theozentrismus, der
allmählich die ausbeuterische Mentalität des Menschen ändern könnte, als die ausschliessende, die den
Menschen der Natur gegenüberstellt26. Wir können nicht umhin, Eiders Beobachtung zuzustimmen,
dass auf lange Sicht eine ausschliessende und damit anthropozentrische Schau der Natur keine
verheissende Wahl ist. Sie muss notwendigerweise zur Ausbeutung und schliesslich zur Zerstörung von
Mensch und Natur führen.

Aber kann man den Menschen, ausser aus strikt biologischen Gründen, wirklich ganz in
den Kontext der Natur eingliedern? Kann man nicht gerade deswegen von einer
Gottesrelation des Menschen sprechen, weil er nicht nur ein Teil der Natur ist? Wir haben
gesehen, dass der Hauptgrund für die ausbeuterischen Unternehmen des Menschen seine

anthropozentrische Schau der Natur und seines eigenen Lebens ist. Im wesentlichen liegt
diese Anthropozentrität schon der missverstandenen Form des Calvinismus zugrunde, bei
der der Mensch durch seine Betriebsamkeit herauszufinden versucht, ob er erwählt ist.
Aber welche Schritte kann man unternehmen, um diese Situation zu verbessern?

Weil wir in einem apokalyptischen Zeitalter leben, müssen wir rasche und drastische
Schritte unternehmen, um eine globale Katastrophe zu vermeiden, und die meisten
verantwortungsbewussten Menschen stimmen wohl dieser Prämisse zu. Doch wenn es zu
Richtlinien, Zielen und Beschränkungen solcher Massnahmen kommt, gibt es beträchtliche

Meinungsverschiedenheiten. Es wäre verlockend, alle Entscheidungen Technokraten
zu überlassen, da sie am besten wissen müssten, welche Schritte unternommen werden
sollten. Dabei vergessen wir aber zwei wichtige Faktoren. Erstens glauben viele, nicht
ohne Grund, dass die Vorherrschaft der Technokraten zum Teil unser gegenwärtiges
Dilemma mitverursacht hat27. Zweitens haben die Technokraten nicht völlige Bewegungsfreiheit.

Sie sind meist bei der Industrie beschäftigt, die immer noch auf Gewinn und
Fortschritt hin ausgerichtet ist. Eine andere Möglichkeit wäre, ein diktatorisches Regime
anzustreben, da es die zu einer Änderung notwendigen Massnahmen am leichtesten
durchsetzen könnte. Aber einige vermerken zu Recht, dass eine Diktatur nicht immer nur
gute Seiten hat28. Sie raubt dem einzelnen seine Würde und Freiheit und sorgt sich meist
mehr um das Wohl einer führenden Minderheit, als um das Wohl aller Menschen.

25 So Elder (A. 17), S. 19.
26 So Eider, ebd., S. 160f.
27 Die Macht der Technokraten und der Grossindustrie wurde zuerst als Ursache unserer

Umweltkrise von Rachel Carson in Silent Spring (1962) klar herausgestellt.
28

Vgl. H. Schwarz, Theological Implications of Modern Biogenetics: Zygon 5 (1970), S. 260.



102 II. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Ökologie

Schliesslich könnte man auch an die Privatinitiative appellieren. Aber hiergegen wenden
einige zu Recht ein, dass unser gegenwärtiges Dilemma zu komplex für eine individualistische

Lösung ist. Zudem hat die Betonung der Privatinitiative in der Vergangenheit zu
Rücksichtslosigkeit und Ausbeutung geführt, also genau zu den Symptomen, die wir
ausmerzen wollen.

Wenn wir nach der Richtung schauen, in die hin Schritte unternommen werden
müssen, sind wir wiederum mit sich gegenseitig ausschliessenden Möglichkeiten konfrontiert29.

Da gibt es die ästhetische Methode, die danach fragt, wie am besten die Schönheit
und Würde der Natur bewahrt werden kann. Dann gibt es die Methode der Nützlichkeit,
die darauf abzielt, die vorhandenen Schätze am besten zu nutzen. Schliesslich gibt es auch
die Methode des Konservierens, der die Bewahrung der Natürlichkeit unserer Umwelt
angelegen ist. Obwohl man jeden dieser Aspekte beachten muss, ist alleingenommen jeder
von ihnen unbefriedigend. Doch wenn man sie zusammen anwendet, kommt man zu sich
widerstreitenden Motiven. Die grundsätzliche Frage bezüglich dieser Motive ist es jedoch,
wie wir einen speziellen Begriff des Guten rechtfertigen können, ohne zu einer
gesetzlichen Autorität Zuflucht zu nehmen, mit der er in die Tat umgesetzt werden kann.
Wenn wir zu der Begrenzung der Schritte kommen, die unternommen werden sollen,
haben wir auch wieder das Dilemma von verschiedenen Möglichkeiten. Es erhebt sich
etwa die Frage, ob wir die Menschen zu Robotern machen wollen, die genau das tun, was
das Beste ist, oder ob wir, innerhalb gewisser Grenzen, eine Methode der Eigeninitiative
entwickeln wollen, die dann die Möglichkeiten des Misserfolgs und des Ungehorsams in
sich schliesst.

3.

Bei der Konfrontation mit diesen verschiedenen Möglichkeiten wäre es gut, wenn wir
uns daran erinnerten, dass wir in einem apokalyptischen Zeitalter leben. Da ein

apokalyptisches Zeitalter ein Zeitalter ist, in dem sich der Mensch für fähig hält, die

Weltgeschichte in Perioden einzuteilen, aus denen er zu folgern versucht, dass das Ende
der Geschichte unmittelbar bevorsteht, kann man Hoffnung in einem apokalyptischen
Zeitalter nur von einem Verstehen des apokalyptischen Denkens im weiteren Kontext der
Eschatologie gewinnen. Dies würde bedeuten, dass wir in der Konfrontation mit unserem
möglichen Ende und mit einer Vielzahl von Wahlmöglichkeiten, diesem Ende zu
entkommen, einen hilfreichen Aufweis auf das, was wir tun sollten, nur aus der
jüdisch-christlichen Überlieferung gewinnen können, aus der sich diese apokalyptische
Schau entwickelte.

Das christliche Verständnis der antizipierenden Macht der Eschatologie kann das

säkulare Fortschrittsstreben in seinen ursprünglichen jüdisch-christlichen Kontext
reintegrieren und damit dem Menschen Ansporn und Möglichkeit verschaffen, die Ausbeutung
seiner Umwelt aufzuhalten und seine eigene Selbstzerstörung zu verhindern.

Der Mensch ist wesenhaft vorwärtsstrebend. Er zeigt eine eigentümliche Weltoffenheit30

und versucht ständig, die gegenwärtigen Existenzbedingungen zu überschreiten.

Vgl. Wrightsman (A. 8), S. 211.
30 W. Pannenberg, Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegenwart im Lichte der

Theologie (1962), S. 5-22; ders., Gottesgedanke und menschliche Freiheit (1972), S. 9-28.



H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Ökologie 103

Seine technische Vernunft ist nicht mit der Verwaltung des Vorgegebenen zufrieden,
sondern strebt nach einer Expansion ihres Wissens und ihrer eigenen Möglichkeiten.
Jedoch hat schon Paul Tillich darauf hingewiesen, dass die technische Vernunft den
Menschen entmenschlicht, wenn sie sich allein überlassen ist31. Die technische Vernunft
hat sich von der ontologischen, oder besser metaphysischen Vernunft weitgehend
emanzipiert und bestimmt die Mittel und Ziele ihres eigenen Fortschritts. Aber es wird
immer klarer, dass wir der Technik keinen Freifahrtsschein geben können, denn solange
die industrielle Technik ein menschliches Unterfangen ist, muss sie der Menschheit
dienen. Das bedeutet, dass die, die für die Technik wegweisend sind, wie z.B. Aktionäre,
Firmenleitungen und Technokraten, den wesenhaften Bedürfnissen des Menschen dienen
müssen, einschliesslich seines Bedürfnisses nach einer Qualitätsumwelt32. Unter Mensch
darf man dabei nicht eine privilegierte Minderheit verstehen, sondern den
höchstmöglichen Prozentsatz von Menschen in der jeweils gegebenen Gesellschaft. Die Ökologie
hat uns gezeigt, dass keine lebende Einheit für sich selbst existiert, da alle Lebewesen
wesenhaft miteinander verstrickt in einem grossen Daseinsgefüge leben. Deshalb dürfen
wir uns nicht mehr länger durch Landes-, Staats- oder Kontinentalgrenzen voneinander
isolieren. "Die Verschmutzung, die von einer Stadt hervorgeht, wird die gemeinsame
Verschmutzung aller Städte, wenn sie sich mit den Abgasen vermischt, die in die

Atmosphäre abgegeben werden. Das Einleiten von chemischen Abfallprodukten in ein
Flussystem bewirkt die Verschmutzung der gesamten Qualität des Wassers. Die Umwelt
eines jeden vermischt sich mit der Umwelt aller anderen. Wir können die Probleme der
Umwelt nicht mehr länger unabhängig voneinander bewältigen; unsere Anstrengungen
müssen zwischenkommunal, zwischenstaatlich und international in ihrer Reichweite
sein33."

Wenn wir uns wirksam mit der ökologischen Grundlage unserer delikaten Daseinsstruktur befassen

wollen, müssen wir uns zunächst gegen zwei Missverständnisse abgrenzen: - 1. Wir benehmen uns
unverantwortlich, wenn wir der Umweltkrise nur mit einer Verschönerungstaktik begegnen34. Wir
könnten etwa das Problem der Verschmutzung durch Auspuffgase dadurch zu lösen versuchen, dass

wir die Automobilabgase reinigten. Aber das langfristige Problem der Erschöpfung der natürlichen
Rohstoffquellen würde dadurch nicht gelöst werden. In ähnlicher Weise können wir dem Problem der
Verödung unserer Städte und der damit verbundenen Kriminalität nicht durch besseren Polizeischutz
und ein besseres öffentliches Verkehrssystem wirksam begegnen. Wir müssen die Grundstruktur der
Innenstädte verändern und sie nicht nur als einen Ort der Produktion und des Konsums ansehen,
sondern vor allem als einen Platz zum Leben. Damit ist nicht nur ein grundlegendes Rehabilitierungsprogramm

für die Städte erforderlich, sondern auch für ihre zukünftigen und ehemaligen Bewohner. -
2. Wenn wir uns die Zukunft als ein "grossartiges Verlangsamen" ausmalen, werden wir weder dem
Menschen gerecht, noch den Problemen, mit denen er sich konfrontiert sieht35. Da der Mensch ein in
die Zukunft schauendes Wesen ist, der sich über das Vorfindliche hinausbewegt, würde seine

Beschränkung auf eine statische Existenz einer Einkerkerung seines unternehmenden Geistes

gleichkommen. Wenn wir unserer ökologischen Krise realistisch begegnen wollen, scheinen wir
zumindest genau soviel Fortschritt nötig zu haben als jetzt, wenn auch auf einer ganz verschiedenen

31
So P. Tillich, Systematische Theologie, 1 (1955), S. 89.

32 Imsland (A. 7), S. 69.
33 Imsland, ebd., S. 68.
34

Vgl. Lowry (A. 21), S. 356.
35 Wir stimmen hier F. Elder, A Different 2001: Lutheran Forum 4 (1970), S. 10, und anderen

zu, dass die Zukunft ein "grand slowing down" bringen muss, gemessen an dem Ansteigen der
materiellen Produktivität. Aber diese Produktivität ist sicher nicht der einzige Massstab, mit dem der
Fortschritt gemessen werden kann.



104 H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Ökologie

Ebene. Aber gibt es eigentlich Hoffnung für die Zukunft, oder sollten wir uns einfach mit unserem
Schicksal abfinden?

Die antizipierende Macht der Eschatologie wirkt als Ansporn und Begrenzung. Die
christliche Botschaft sagt uns, dass wir schon jetzt in proleptischer Weise an der neuen
Schöpfung partizipieren, die sich in und mit der Auferstehung Jesu Christi anbahnte. Die
Verheissung unserer proleptischen Partizipation an der neuen Schöpfung ermöglicht uns
zunächst, eine positive Bewertung der menschlichen Vernunft zu erreichen. Es ist
unbiblisch und unrealistisch, alle menschlichen Unternehmen als zutiefst egozentrisch
anzusehen und sie deshalb als verfehlt zu beurteilen. Der Mensch kann Werkzeuge
schaffen und sich Kenntnisse aneignen, durch die er eine bessere Welt erreichen kann. So
kann er Agrarreformen und soziale und wirtschaftliche Gesetzgebungen entwerfen und
einführen und sein Verständnis der grundlegenden Familienstrukturen verändern. Sogar
eine notwendige Reorientierung des menschlichen Fortschritts, weg von der Bereitstellung
von immer mehr materiellen Gütern zu einem immer schnelleren Tempo, und hin zum
Verständnis des Fortschritts als Erfüllung menschlicher Fähigkeiten, liegt innerhalb der
Möglichkeiten der menschlichen Vernunft. Der Mensch ist mit dem Privileg ausgestattet,
über die Welt zu herrschen, und er kann durch seine Bemühungen proleptisch die

zukünftige neue Welt antizipieren. So muss man den Versuch des Social Gospel
Movements als positiv und negativ zugleich beurteilen, das Reich Gottes auf Erden zu
errichten. Es war im Recht, wenn es die menschlichen Möglichkeiten in positiver Weise

bewertete. Es war jedoch im Unrecht, als es die säkulare Verwirklichung einer besseren
Zukunft gleichsam als Ersatz für die von Gott verheissene eschatologische Erfüllung
beanspruchte.

Die Erfüllung der eschatologischen Verheissung, die in der jüdisch-christlichen
Überlieferung in den Blick kommt, ermöglicht es uns ausserdem, die Ziele und
Beschränkungen alles menschlichen Bemühens in den Blickpunkt zu bringen, einschliesslich

unserer Beteiligung an der ökologischen Krise36. Die Tatsache, dass Eschatologie
wesenhaft auf ein von Gott verheissenes Eschaton gerichtet ist, zeigt uns die Grenzen
unserer Möglichkeiten, denn ungeachtet der Techniken, die wir entwerfen, oder unserer
übrigen Anstrengungen, hat unsere Erde keinen bleibenden Wert, sondern ist der
Vergänglichkeit unterworfen. Doch hat der sich daraus ergebende Interimscharakter
unserer gegenwärtigen Lage nicht notwendigerweise einen Verfall unserer gegenwärtigen
Daseinsbedingungen zur Folge, der zu einer resignierenden Haltung führen muss37. Da wir
wissen, dass die neue Schöpfung schon mit Jesus Christus angefangen hat, sind wir im
Gegenteil eingeladen, an dieser neuen Schöpfung schon jetzt in proleptischer Weise zu
partizipieren. So kann die Vergänglichkeit unserer gegenwärtigen Lebensbedingungen
auch einen Übergang zum Besseren und nicht zum Schlechteren bedeuten. Es ist
realistisch und verantwortbar, einen Zustand anzuvisieren, der sich der Vollendung

36 Die eschatologische Dimension der Ökologie wird von H. P. Santmire, Brother Earth. Nature,
God, and Ecology in Time of Crisis (1970), sehr stark betont, wenn er von "dem Vorgeschmack der
neuen Schöpfung" spricht (S. 174ff. Er behauptet, dass die umfassende Matrix des Reiches Gottes
und seiner Gerechtigkeit uns erlaubt, Herrschaft ohne Ausbeutung auszuüben (S. 191). Natur oder
Zivilisation werden nicht mehr die letzten Normen für das menschliche Leben abgeben, weder explizit
noch implizit, denn beide werden dem Reiche Gottes subordiniert (S. 182). Aber wir wundern uns,
was er beabsichtigt, wenn er Natur und Zivilisation Mitbürger des Reiches Gottes nennt. Will er damit,
ähnlich wie Eider, eine einschliessende Bestimmung des Menschen befürworten?

37 Vgl. Elder (A. 35), S. 10.



H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Ökologie 105

nähert. Da jedoch unsere gegenwärtige Situation klar als Interim markiert ist, wäre es

vergebens, eine Vollendung unserer Anstrengungen zu erwarten. Solches Hoffen würde
zudem einer Verneinung Gottes gleichkommen, denn wir würden dann versuchen, das

durch Gott verheissene Eschaton durch ein vom Menschen geschaffenes zu ersetzen. Statt
eine bessere Welt herbeizuführen, würden unsere ökologischen Probleme sich nur
vervielfältigen, denn, wie wir gesehen haben, erwuchs unser gegenwärtiges ökologisches
Dilemma aus der Vernachlässigung des theozentrischen Aspektes der jüdisch-christlichen
Eschatologie. Statt Gottes Stellvertreter in der Welt zu sein, sind wir unsere eigenen
Stellvertreter geworden, und statt die Welt zur Ehre Gottes zu verwalten, haben wir sie

letztlich zu unseren eigenen kurzfristigen Vorteilen missbraucht.
Neben dem Aufweis der Beschränkungen der menschlichen Möglichkeiten kann die

Eschatologie auch unsere Aufmerksamkeit auf die Ziele unserer ökologischen Bemühungen

lenken. Eugen Rosenstock-Huessy sagte dazu einmal sehr treffend: "Das Christentum
ist der Begründer und Gewährsmann der Zukunft, ist der Prozess selber, sie zu finden und
zu sichern, und ohne den christlichen Geist gibt es keine wirkliche Zukunft für die
Menschen38." Indem er auf der jüdischen Überlieferung aufbaut, sie aber gleichzeitig
bedeutsam ändert, weiss der christliche Glaube vom ersten vollkommenen Menschen, der
den Übergang von der Fragmenthaftigkeit zur Vollkommenheit vollzog39. Deswegen fühlt
sich der christliche Glaube genötigt, diesen Schritt als eine Möglichkeit für uns alle zu
verkündigen. Um eine angemessene Haltung in der gegenwärtigen Interimsphase zu
gewinnen, müssen wir auf Jesus von Nazareth weisen, der diese Phase vollendet hat. Von
der Weise, wie er lebte, können wir lernen, als Gott verantwortliche und Gott
antwortende Wesen innerhalb der Matrix unserer Umwelt zu leben. Dies würde ein
Verständnis des Fortschritts als Anhäufung materieller Güter und als Betonung der
Quantität des Lebens ausschliessen. Es wäre auch unvereinbar mit einem technokratischen
Verzicht auf die menschliche Antwortbarkeit und Verantwortlichkeit oder mit einem
Vernachlässigen beider durch ein sorgenfreies In-den-Tag-hinein-leben. Man würde
vielmehr auf die losgelöste Haltung einer Zivilisationsaskese abzielen müssen, die die
Qualität des Lebens betont und die Erreichung menschlicher Erfüllung in einem Ausgleich
zwischen Bereitung von Freude für andere und eigener Freude sucht40.

Es ist eine Folge der menschlichen Anthropozentrität, dass man den Fortschritt am
Anstieg des Nationaleinkommens misst und am Bereitstellen des Grösseren, Schnelleren
und Häufigeren. Da wir gesehen haben, wie sehr ein ständiger Anstieg des Lebensstandards

die Lebensqualität beeinträchtigt, wundern wir uns, ob solcher "Fortschritt" seinen
Namen zu Recht verdient. Der Begriff Fortschritt sollte eher auf die Errungenschaften
beschränkt werden, von der die Menschheit als Ganze profitiert, nämlich ein tieferes
Erfassen der eigenen Person, eine Vertiefung der zwischenmenschlichen Beziehungen, ein
Anstieg der Wohlfahrt aller, einschliesslich zukünftiger Generationen, und ein gesteigertes

38 E. Rosenstock-Huessy, Des Christen Zukunft oder Wir überholen die Moderne (1955), S. 99.
39 Ähnlich Rosenstock-Huessy, ebd., S. 106f.
40 Elder (A. 17), S. 145, hat diese neue Askese sehr beredt befürwortet. Doch warnt er uns, dass

im Gegensatz zur mittelalterlichen Askese dies keinen Rückzug von der Welt bedeuten würde, sondern
nur eine neue Art, in und mit der Welt zu handeln. Die Grundelemente dieser neuen Askese sind

Zurückhaltung, Betonung der Lebensqualität und Ehrfurcht vor dem Leben. Im Gegensatz zu Albert
Schweitzer versteht Eider diese Ehrfurcht vor dem Leben nicht als mystische und religiöse Hingabe an
das Leben, sondern als "eine Wertschätzung jeden Ausdrucks des Lebens, eine Wertschätzung, die sich
auf wissenschaftliche, ästhetische und religiöse Überlegungen gründet" (S. 152).



106 H. Schwarz, Die eschatologische Dimension der Ökologie

Gewahrwerden der Schönheit, die uns umgibt. Strebten wir nach dieser Art von
Fortschritt, könnte unsere Umwelt wesentlich entlastet werden, denn es würde sich das

frivole Tempo verlangsamen, in dem wir uns und unsere Umwelt ausbeuten. Die
Verwirklichung einer solchen Zukunft würde auch bedeuten, dass die Antwortbarkeit und
Verantwortlichkeit zu Gott in unserer umweltlichen Matrix vergrössert wird. Während die
Dimension Gottes für NichtChristen nur indirekt in den Blickpunkt käme, wenn sie die
technische Vernunft in die allumfassende ontologische Vernunft reintegrieren, indem sie

ihre Verantwortlichkeit für die gesamte Lebensstruktur entdecken, ist die Dimension
Gottes für den Christen offenbar. Er würde in einzigartiger Weise sehen, dass die

Verwirklichung wahren Fortschritts im wesentlichen der Nachahmung Jesu von Nazareth
gleichkommt.

Jedoch müssen wir auch die Beschränkungen bedenken, die jeder Zukunft auferlegt
sind, die durch unsere eigenen Bemühungen verwirklicht werden soll. Aber vor allem
müssen wir uns daran erinnern, dass der Ansporn, nach einer besseren Zukunft zu streben,
aus der Hoffnung auf endgültige Verwirklichung dieser Zukunft im Eschaton entspringt.
Das bedeutet, dass die Ziele unseres ökologischen Bemühens von der Nachahmung Jesu

von Nazareth abgeleitet werden können, während Ansporn und Begrenzung unseres
Bemühens sachgemäss nur von der Erwartung Jesu Christi her zu verstehen ist. Das

richtige Verständnis der wechselseitigen Abhängigkeit zwischen der Nachahmung Jesu

und der Erwartung Jesu Christi könnte uns damit zu einer sachgemässen Bewertung und
rechten Haltung in unserer gegenwärtigen ökologischen Krise führen. Es könnte uns
zeigen, dass wir gegenwärtig in einem apokalyptischen Zeitalter leben und Grund zum
Hoffen und nicht zur Verzweiflung haben.

Hans Schwarz, Columbus, Ohio


	Die eschatologische Dimension der Ökologie

