Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 2

Artikel: Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des
Paulus

Autor: Wiefel, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878573

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 30 Heft 2 Mirz/April 1974

Die Hauptrichtung des Wandels
im eschatologischen Denken des Paulus

In den letzten Jahren sind Probleme der Eschatologie erneut in das Zentrum der
Diskussion geriickt" . -

Dabei fiel auf, dass bei den in diesem Zusammenhang veréffentlichten Beitrigen noch stirker als
bei den Publikationen friitherer Jahre fast ausschliesslich der universal-kosmologische Aspekt und seine
theologische Interpretation im Blickfeld der Aufmerksamkeit stand®. Die Frage nach dem Schicksal
der Toten® blieb ganz im Hintergrund®. Indem sie den Blick ausschliesslich auf die endzeitliche
Zukunft des Gottesvolks lenkt und das individuelle Heilsziel nicht einmal als vermitteltes gelten ldsst,
bleibt die neue, im Zeichen einer Theologie der Hoffnung stehende Eschatologie einer schon seit
Jahrzehnten unser theologisches Denken bestimmenden Grundlinie verhaftet, die sich allein dem
Objektiven und dem Uberindividuellen verpflichtet sah. Eine kritische Reflexion, die den oft
beschworenen Ideologieverdacht gegen die eigenen aussertheologischen Voraussetzungen kehrt, wire
ebenso an der Zeit wie die Besinnung auf die biblischen Grundlagen. Ist es neutestamentlich legitim,
wenn die Frage nach dem Geschick, das den Einzelnen nach dem Tode erwartet, ausschliesslich mit
kollektiven Hoffnungsinhalten wie der Vollendung der Geschichte in der Parusie Christi und der
Vollendung der Menschheit in der Auferstehung der Toten beantwortet wird? Ein Verzicht auf die
individuelle Eschatologie hat nicht nur schwerwiegende anthropologische® und seelsorgerliche®

1" Sie wurde erdffnet durch J. Moltmann, Theologie der Hoffnung. Untersuchung zur Begriindung

und zu den Konsequenzen einer christlichen Eschatologie (1964), und G. Sauter, Zukunft und
Verheissung. Das Problem der Zukunft in der gegenwirtigen theologischen und philosophischen
Diskussion (1965).

2 Dadurch unterscheidet sich die neuere Diskussion von der ausgewogeneren, auch die Probleme
der individuellen Eschatologie einbeziehenden Behandlung des Themenkreises bei Paul Althaus, Die
letzten Dinge (1933*; 1968'%), bes. S. 80— 164.

Neue Aspekte ergeben sich in den freilich eher meditativen als biblisch orientierten Reflexionen
von K. Rahner, Zur Theologie des Todes, = Questiones disputatae, 2 (1958); vgl. E. Jingel, Tod, =
Perspektiven der Theologie, 5 (1970).

Selbst in der fiir diese Fragen am ehesten offenen Studie von W. Kreck, Die Zukunft des
Gekommenen (1968*), kommt sie nur als Nebenlinie zur Geltung, vor allem in dem Abschnitt, Der
Gekreuzigte als Sieger iber den Tod, S. 150-179.

5 In scharfer Abgrenzung gegen Platonismus und Dualismus bedacht von C. Stange, Die
Unsterblichkeit der Seele, = Studien des apologetischen Seminars, 12 (1925), und O. Cullmann,
Unsterblichkeit der Seele oder Auferstechung der Toten? (1962).

Sie stehen im Hintergrund der knappen Studie von C. H. Hunzinger, Die Hoffnung angesichts
des Todes im Wandel der paulinischen Aussagen: Leben und Tod. Festschrift fiir H. Thielicke (1968),
S. 69-88.



66 W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

Konsequenzen, er bedeutet auch einen einschneidenden Bruch mit einer Tradition des Lehrens und
Betens in der Kirche, die bis in deren Anfangszeit zuriickreicht”, Ehe man sich dazu entschliesst, soll
der Versuch einer erneuten Vergewisserung der neutestamentlichen Grundlagen gewagt werden. Seine
Problematik liegt darin, dass von einer neutestamentlichen oder urchristlichen Eschatologie als einem
geschlossenen Ganzen keineswegs die Rede sein kann. Wer es unternimmt, allein die Aussagen des
Paulus iiber die letzten Dinge auf ihren individual-eschatologischen Aspekt hin zu befragen, sicht sich
an eine Reihe von Abschnitten gewiesen, die sich iiber die verschiedenen Briefe verteilen.

Grenzen wir unsere Betrachtung auf die unzweifelhaft echten Paulinen ein und halten
wir uns auch hier an die grosseren Komplexe, so haben wir uns zu beschiftigen mit
1. Thess. 4,13—18; 1. Kor. 15,50—57; 2. Kor. 5,1—10 sowie mit einigen Stellen aus dem
Phil. Der darin bezeichnete Weg der paulinischen Eschatologie nimmt auf der Ebene der
Reflexion jene Entwicklung vorweg, die fiir die Theologie und Frommigkeit der Folgezeit
bestimmend sein sollte.

| 1

Wir beginnen mit den Aussagen des I. Thess.®, der von den meisten Forschern als der
friheste unter den erhaltenen Paulusbriefen angesehen wird®. Hier zeigt sich, dass die
Frage nach dem Geschick der Toten, der bereits verstorbenen Gemeindeglieder, den
Ausgangspunkt der zusammenhingenden eschatologischen Darlegung bildet'®. Sie setzt
mit 4,13 ein.

Das in Thessalonich offenbar nicht erwartete Sterben einiger Christen'', wohl schon mehrere
Monate nach dem Fortgang des Paulus'?, hat zu einer Ratlosigkeit gefiihrt, der der Apostel mit einer
formlichen Belehrung entgegentritt. Die hier vorliegende Wendung “‘wir wollen euch nicht in
Unkenntnis lassen” kann bei Paulus bislang unbekannte personliche Dinge (R6m. 1,13; 2. Kor. 1,8),
lehrhafte Darlegungen (1. Kor. 10,1; 12,1), aber auch apokalyptisches Geheimwissen (Rom. 11,25)
einfuhren. Wie der nachfolgende Inhalt ausweist, handelt es sich hier um eine Belehrung iiber noch
verborgenes kiinftiges Geschehen, in den Umkreis geheimen Wissens gehorig, einen Bereich, bei dem
auch im Judentum das Zukunftswissen an erster Stelle steht (Dan. 2,28f.; Apoc. 1,1;22,6). Dass die
mit den Mitteln der Apokalyptik gegebene Auskunft im Dienste des individuell-seelsorgerlichen
Problems des Schicksals der Verstorbenen steht, machen Einsatz und Durchfiihrung deutlich.

7 Dazu E. Fleischhack, Fegfeuer. Die christlichen Vorstellungen vom Geschick der Verstorbenen,
geschichtlich dargestellt (1969).

Dazu die Kommentare von E. v. Dobschiitz (1909), S. 163—-202 (dort dltere Literatur und ein
Abriss der Auslegungsgeschichte); G. Wohlenberg (1909), S. 98—107; M. Dibelius (1937); B. Rigaux
(1957), S. 539ff. Weiterhin E. Haack, Eine exegetisch-dogmatische Studie zur Eschatologie iiber
1. Thess. 4,13—-18: Zs. syst. Theol. 15 (1938), S. 544-569; P. Nepper-Christensen, Das verborgene
Herrenwort: Stud. theol. 19 (1965), S. 136—151; W. Marxsen, Auslegung von 1. Thess. 4,13—16: Zs.
Theol. Ki. 66 (1969), S. 22—-37.

Die wichtigste Ausnahme stellt W. Michaelis, Die Gefangenschaft des Paulus in Ephesus und das
Itinerar des Paulus (1925), sowie Einleitung in das Neue Testament (1961%), S. 222225, dar.

Als euphemistischer Ausdruck fiir das Sterben begegnet das Wort entschlafen noch 12mal im
N.T. Auch das A.T. kennt ihn (2. Sam. 7,12; Jes. 57,2; Dan. 12,2).

' pDass Paulus von Entschlafenen redet, spricht gegen die von Nepper-Christensen (A. 8), S. 138,
vertretene Ansicht, es handele sich um die ersten Martyrer. — Zum Bildwort vom Todesschlaf
P. Hoffmann, Die Toten in Christus (1966), S. 186—202.

12 Die Bezugnahme auf die ersten Todesfdlle spricht nicht gegen die Abfassung des Briefes bald
nach dem Weggang des Paulus (so Michaelis, A. 9, S. 66), sondern macht das seelsorgerliche Problem
erst deutlich.



W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus 67

Angesichts einer solchen Einfihrung dirfen wir mit Inhalten rechnen, die noch nicht Gegenstand
der in Thessalonich ausgerichteten missionarischen Verkiindigung waren. In jiingster Zeit ist von
W. Marxsen unter Verweis auf 1. Thess. 1,9f. und 3,13 scharf herausgestellt worden, dass die
Verkiindigung des Paulus in Thessalonich ganz im Zeichen der Parusicerwartung stand'®. Das mag fiir
die eschatologische Thematik zutreffen, jedoch nicht das Ganze seiner Missionspredigt kennzeichnen.
Was jene Missionsverkiindigung angeht, so bezieht sich Paulus auf sie zurick mit dem wohl in
Anlehnung an die Tradition formulierten Satz: “Wir glauben, dass Jesus starb und auferweckt wurde”
(1. Thess. 4,14)'*, Die Verkiindigung des Paulus ist nur dann zureichend erfasst, wenn man die beiden
damit bezeichneten Brennpunkte — Tod und Auferstehung Christi einerseits und die Parusie
andererseits — im Auge behilt. Dabei ist freilich aufschlussreich, dass die Folgerung, dass Gott die
Entschlafenen dia Iésott'® zusammen mit ihm, Jesus, herauffihren wird'®, nicht an eine Parusieaussage,
sondern an die iiber Tod und Auferstehung Christi angeschlossen wird. Nicht minder auffillig ist, dass
hier nicht von der Auferweckung der Christen die Rede ist, sondern von einem anderen, erst im
folgenden zu bestimmenden Vorgang'”.

An dieser Stelle setzt die eigentliche apokalyptische Belehrung ein. Sie beruft sich auf
einen Logos des Kyrios'®. Aus welcher Quelle ist er Paulus zugekommen? Als Agraphon,
das letztlich auf vordsterliche Uberlieferungen zuriickgeht'®? Als urchristlicher Prophe-
tenspruch, der zum Herrenwort wurde®®? Aus der Gemeindetradition*'? Handelt es sich
um eine verkleidete theologische Konklusion??? Oder darf man an eine Privatoffenbarung
denken, die Paulus ganz personlich zuteil wurde?*? Angesichts des ganz auf die Probleme

13" Marxsen (A. 8), S. 20: “Am Anfang steht die Parusieerwartung, und in der Verkiindigung an die
Thessalonicher liegt dort zumindest noch das Schwergewicht.”

19 . Kramer, Christus, Kyrios, Gottessohn (1963), S. 28, sieht in dieser Wendung die
Abwandlung der Pistisformel, deren Inhalt Aussagen iiber das Sterben und Auferwecktwerden Christi
bildet.

1S Auch da, wo man mit Dibelius, v. Dobschiitz, Rigaux (A. 8; letzterer mit ausfihrlicher
Begriindung S. 320ff.) die pripositionale Wendung auf die Entschlafenen bezieht — gegen Hoffmann
(A. 11), S. 213f., der sie zur folgenden Aussage gezogen sehen mdchte —, besteht die Notwendigkeit
einer Pridzisierung. Der mehr subjektiven Fassung bei Dobschiitz, S. 191: “‘Sie sind gestorben, indem
ein Verhiltnis mit Jesus dabei war”, steht die objektive von F. Neugebauer gegeniiber, In Christus
(1961), S.111. Er sieht darin den Heilsgrund bezeichnet, auf den die Thessalonicher verwiesen
werden, eine Deutung, der sich Marxsen (A. 8), S. 35, weitgehend anschliesst.

Die verwendeten Termini machen deutlich, dass Paulus vor allem ein Moment der Bewegung
ausdriicken will, eine Bewegung, die durch die Parusie ausgelost ist. Der Gedanke der Christusgemein-
schaft spielt dabei keine Rolle: gegen Hoffmann (A. 11), S. 216f.

So mit Recht Marxsen (A. 8), S. 33, 35; auch Dibelius (A. 8), S. 25.

18 Die Verwendung des Kyriosnamens lidsst noch keine Entscheidung zu, ob hier ein Wort des
Irdischen (1. Kor. 7,10) oder des Erhohten ecingefithrt werden soll. Sie unterstreicht vielmehr, wie
Kramer (A. 14), S. 157, ausfithrt, “Autoritit und Giiltigkeit der betreffenden Aussage in einer
bestimmten Sache”.

12 Wohlenberg (A. 8), S. 102; J. Jeremias, Unbekannte Jesusworte (1962%), S.77—79; etwas
modifiziert auch Nepper-Christensen (A. 8), S. 151ff.; zuriickhaltender H. W. Kuhn, Der irdische Jesus
bei Paulus: Zs. Theol. Ki. 67 (1970), S. 296—-300.

il Bornkamm, Die Verzogerung der Parusie: In memoriam Ernst Lohmeyer (1951), S. 119f.

2y Koster, Die ausserkanonischen Herrenworte als Produkte der christlichen Gemeinde: Zs. nt.
Wiss. 48 (1957), S. 223f.; W. Schmithals, Die historische Situation der Thessalonicherbriefe: Paulus
und die Gnostiker (1964), S. 117; dhnlich Hoffmann (A. 11), S. 219, der an ein Zitat aus jiidischer
Apokalyptik denkt.

Rigaux (A. 8), z. St.

v. Dobschiitz (A. 8), z. St. Auf die Schwierigkeit, dass Paulus nie eine personliche Offenbarung
als Herrenwort kennzeichnet, weist Hoffmann (A. 11), S. 219, hin.



68 W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

der Thessalonicher gerichteten Inhalts wird man eher an subjektive als an objektive
Quellen zu denken haben. Die innere Geschlossenheit des Stiickes scheint auch gross
genug, dass eine iberlieferungsgeschichtliche Scheidung zwischen traditionellen und
aktuellen Elementen?® nicht notwendig, ja kaum durchfiihrbar ist. Wenig hilfreich ist es,
das Logion nur auf V. 15 zu beziehen?®, also auf die Auskunft, dass die bei der Parusie
noch Lebenden, Ubriggebliebenen den Entschlafenen nichts voraus haben?®. Warum dies
so ist, wird ja erst aus der weiteren Schilderung deutlich. So gehért zum Inhalt der
Glaubensbelehrung, die sich auf den erhohten Herrn beruft, ausser dem Weisungswort
jene dramatische, farbige Schilderung der Abfolge der entscheidenden apokalyptischen
Ereignisse, durch die jenes erst seine Begriindung erfahrt.

Die Antwort auf das aus der Situation in Thessalonich erwachsene Problem der
individuellen Eschatologie wird durch eine “kleine Apokalypse” gegeben, die in ihrem
Gehalt ganz auf diese Fragestellung zugeschnitten ist. Sie stellt ein Geschehen in vier
Akten dar.

1. Der Kyrios wird vom Himmel herabsteigen, beim Schall des Signals, beim Ruf der Erzengels und
dem Klang der Gerichtsposaune?”’. — 2. Die Toten in Christus, die verstorbenen Gliubigen®®, werden
. auferstehen. — 3. Die zu diesem Zeitpunkt noch Lebenden — Paulus rechnet damit, dass er selbst und
die angeredeten Thessalonicher sich noch darunter befinden®** — werden mit ihnen (den Auferweck-
ten) zusammen entriickt werden®® in den Wolken®', zur Begegnung mit dem Kyrios in der Luft. Der
Kyrios steigt also nicht bis zur Erde herab, sondern trifft sich mit den Auferstandenen und den noch
lebenden Entriickten gleichsam auf halber Strecke®?. — 4. Es folgt das verheissene stindig Bei dem

% Eine solche Scheidung versucht Marxsen (A. 8), S. 29f.; in etwas anderer Form Hoffmann
(A. 11),S. 219.

v. Dobschiitz (A. 8), S. 194; anders Jeremias (A. 19), S. 78, Anm. 106.

% Im Gleichwerden der Verstorbenen mit den Lebenden liegt das eigentliche Problem des
Abschnitts, vgl. Marxsen (A. 8), S. 31.

27 Dubei diirfte es sich kaum um drei verschiedene Akte des Parusiedramas handeln, sondern um
die dreifache Beschreibung desselben Vorgangs. Der Engel mit der Gerichtsposaune begegnet in Apoc.
8,2, 10,7; vgl. auch Matth. 24,31.

Dass es nur um diese geht, wird durch Zielrichtung und Inhalt des Offenbarungsspruchs
eindeutig erkennbar. Jeremias (A. 19), der in der 2. Aufl., S. 63 das en Christd auf das Folgende
beziehen wollte, hat unter Aufnahme der Kritik von Rigaux (A. 8), z. St. sich jetzt der gegenteiligen
Deutung angeschlossen, 3. Aufl., S. 77, Anm. 105.

Er schliesst die Thessalonicher und sich selbst zur 1. Pers. PL. zusammen und ldsst so eine den
Apostel und die Gemeinde gleichermassen bestimmende Naherwartung deutlich werden.

Zur Vorstellung der Entriickung bietet wichtiges Material: A. Strobel, In dieser Nacht (Lk.
17,34). Zu einer dlteren Form der Erwartung in Lk. 17,20-37: Zs. Theol. Ki. 58 (1961), S. 16-29;
weiterfiihrende Beobachtungen in Verborum Veritas. Festschrift fir G. Stahlin (1970), S. 142f., wo er
in der vorliegenden Stelle eine Entsprechung zur Parusicerwartung auf dem Berge sieht. — In der
Entriickung liegt das Moment des Plotzlichen (Luk. 17,24; Act. 8,39), das, wo vom blossen
Wegnehmen (Gen. 5,24) oder Aufnehmen (2. Kon. 2,11; Act. 1,11; Mark. 16,19) die Rede ist, nicht
betont erscheint.

31 Die Wolke als Vehikel der Fortbewegung im iiberirdischen Raum in Act. 1,9—11; Dan. 7,13.

32 E. Peterson hat in seinem Aufsatz Die Einholung des Kyrios: Zs. syst. Theol. 7 (1930),
S. 682-702, an das Zeremoniell bei der Begriissung hochgestellter Personlichkeiten erinnert, das fiir
den hellenistischen Osten bezeugt ist: ““Die Christen verlassen die Tore der Welt und ziehen ihrem
Kyrios bei seiner Parusie auf der Wolke entgegen” (S. 698).



W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus 69

Herrn-Sein (syn Kyrioj??, das Leben in seiner Gegenwart und Gemeinschaft, auf das alle diese
Ereignisse zulaufen.

Mit diesen vier Stufen ist das Geschick beschrieben, das nach Paulus auf die
Entschlafenen wartet: sie vernehmen das Signal, sie erstehen auf, sie vereinigen sich mit
den noch Lebenden zur Begegnung mit dem Herrn, sie gelangen mit ihnen in die vollige
und dauernde Gemeinschaft mit ihm.

Eine polemische Abgrenzung gegen die Heiden, die keine Hoffnung haben®*, macht deutlich, dass
es fiir den Paulus des 1. Thess. Hoffnung nur in dem Rahmen gibt, den ein apokalyptisch bestimmtes
Judentum bereitstellt. So kann es nicht iiberraschen, dass das in der thessalonischen Situation
aufgebrochene Problem sich schon im jiidisch-apokalyptischen Bereich ankiindigt. Dort wird freilich
das Geschick der lebenden Zeugen der eschatologischen Geschehnisse unterschiedlich beurteilt. Es
begegnen Aussagen, nach denen es als ein Vorzug zu erachten ist, bei den Endereignissen dabei zu sein
(Ps.Sal. 18,6; 4. Esr. 13,17f. 24), wihrend andere angesichts der hereinbrechenden Katastrophen die
Verstorbenen gliicklich preisen (2. Bar. 11,6; 48,41)%°. Wenn sich an unserer Stelle nur die erste
Wertung findet, so deutet dies darauf, dass dem Vorstellungskreis der messianischen Wehen hier keine
grosse Bedeutung zukommt (anders Mark. 13,8; Matth. 24,8)3¢,

Auch die im Rahmen jener kleinen Apokalypse in V. 16—17 gegebene Schilderung zeigt in den
Einzelziigen den engen Zusammenhang mit der spitjiidischen Enderwartung. Der transzendente Gott
bewirkt die Totenauferstehung nicht unmittelbar, sondern durch ein Signal (4. Esr. 13,33), das von
Posaunenschall begleitet wird (Ps. 47,6), wodurch die zerstreute Gemeinde des Volkes gesammelt?’
oder das Gericht angekiindigt wird (Ps.Sal. 11,1; 4. Esr. 6,23). Die Mitwirkung des Erzengels
(Michael? ) konnte in der typologischen Entsprechung begriindet sein, in der das letzte Gericht zum
ersten, dem Gottesgericht iiber Adam steht, an dem nach jidischer Tradition Michael beteiligt ist
(Apoc. Mos. 22)%.

Es kann nicht verwundern, dass zwei der tragenden Vorstellungen unseres kleinen Abschnitts
bereits in den frithesten apokalyptischen Stiicken auftauchen: die Auferstehung der Gliubigen (Dan.
12,2) und die Herabkunft der eschatologischen Heilsgestalt vom Himmel her (Dan. 7,13.14; auch in
Joh. 3,13 vorausgesetzt). Das aufgenommene Material weist eine solche Koharenz auf, dass es nicht
moglich ist, zwischen traditionell mitgefihrten und aktuell bedeutsamen Vorstellungen zu unterschei-
den und die Auferstehung der ersteren, die Entrickung jedoch der letzteren Gruppe zuzuordnen®,
Wenn man davon ausgeht, dass es Paulus um die Gleichwertigkeit des Geschicks der Lebenden und der
bereits Gestorbenen zu tun ist, wird man kaum sagen konnen, dass die Auferstehung in diesem

3 Die bei Paulus nur an dieser Stelle begegnende Wendung — dazu Kramer (A. 14), S. 145 —

verheisst nicht ein ‘“mit Gott sein”, sondern ein “mit dem (erhéhten) Herrn’ sein. Man beachte die
Umkehrung: Die Apokalyptik erwartet ein Sein mit Gott auf der (verwandelten) Erde (vgl. Apoc.
21,3). Hier wird ein Sein mit dem Kyrios in einem nichtirdischen Bereich angekiindigt. Es bleibt
beachtenswert, dass die Gemeinschaft mit dem Erhohten im Zustand der Vollendung hier unter
Verwendung des Kyriostitels, in Phil. 1,23 jedoch mit dem Christusnamen ausgesagt wird,

Das ist ein Topos missionarischer Polemik, wie das “Gott nicht kennen” in Gal. 4,8; 1. Thess.
4,5; 2. Thess. 1,8. Es trifft nicht ganz die religiose Situation der damaligen hellenistischen Welt, die
infolge der Mysterienfrommigkeit manche Hoffnung kennt.

Abgeschwiicht, in einem gegenldufigen Gedankengang interpretiert, 4. Esr. 13,19.

“Der Ausdruck wird schon von R. Eliezer (um 90 p.) vorausgesetzt, kann also in Jesu Zeit
wohlbekannt gewesen sein”: P. Billerbeck, Kommentar, 1 (1922), S. 950, unter Bezugnahme auf Mekh.
Ex. 16,29, 59a. Die iibrigen rabbinischen Belege sind jinger: b. Pes. 118a. b. Schabb, 118a. b. Ketub.
111a.

37 In der 10. Bitte des Achtzehngebets (pal. Fassung) heisst es: ““Stosse in die grosse Posaune zu
unserer Befreiung”, W. Staerk, Altjiudische liturgische Gebete (19307%), S. 13.

<8 Weiter das jiidische Gebet bei W. Lueken, Michael (1898), S. 50.

¥ Marxsen (A. 8), S. 29f.



70 W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

Zusammenhang keine Bedeutung habe®. Die Frage, wie die Verstorbenen zu dem Heil kommen, das
den zur Zeit der Parusie noch lebenden Gliaubigen gewiss ist, kann ja nur mit dem Hinweis auf die
Auferstehung beantwortet werden. Es ist schwer einzusehen, wie das Herbeifiihren der Verstorbenen
(V. 14) denn sonst konkret zu denken ist.

Dennoch bleibt beachtenswert, welche Fragen Paulus nicht beriicksichtigt. Er geht
nicht auf das Schicksal jener Toten ein, die nicht zu den Entschlafenen in Christus
gehoren*' . Es fehlt auch die Erwihnung des Endgerichts in diesem Zusammenhang*?,
obwohl gerade der Gerichtsgedanke in der urchristlichen Verkiindigung (Act. 17,31;
24,35; 2. Tim. 4,5; 1. Petr. 1,17; 4,5; Hebr. 9,27) und in der eigenen Missionspredigt des
Paulus (Rém. 2,5ff.16; 3,6; 5,19f.; 1. Kor. 3,5f.15; 2. Thess. 1,5)* eine bedeutsame
Rolle gespielt hat. Daran wird deutlich, dass es ihm nicht um eine vollzihlige Auffithrung
der Endereignisse oder gar um eine systematische Eschatologie geht, sondern um die
Beantwortung der Frage, was die bereits Verstorbenen und die noch Lebenden beim
Zeitpunkt der Parusie erwartet. Die Antwort ist eindeutig; ihrer wartet dasselbe Geschick,
die Begegnung und das dauernde Zusammensein mit dem herabkommenden Kyrios*.
Wenn wir diesen Abschnitt von der individuell-eschatologischen Problemstellung be-
stimmt sehen, dann gewinnt eine Beobachtung entscheidende Bedeutung: Paulus sieht
hier (zur Zeit des 1.Thess.) noch keine Schwierigkeit in der verschiedenartigen
Leiblichkeit der Auferweckten und der noch Lebenden*®. Die einen stehen auf, die
anderen werden entriickt, und beide sind ohne weiteres zum Sein beim Kyrios, zu einer
ausserirdischen Daseinsweise befdhigt. Das lasst sich wohl nur so erkldren, dass Paulus die
zeitliche Spanne zwischen den ersten Todesfillen in der Gemeinde und der Parusie fiir so
kurz hilt, dass sich fiir ihn nicht einmal die Frage der Dekomposition des Leibes durch die
Verwesung stellt.

2.

Dieses Problem bietet sich erneut im Blick auf 1. Kor. 15* dar, wo Paulus sich der
Frage nach der Moglichkeit des Auferstehungsleibes zuwendet und diese in einem rational

4 Marxsen (A. 8), S. 31, kommt sogar zu der These, dass “‘der ganze Abschnitt nicht von der

Auferstehung der Toten redet”.

' Dass diese Liicke schon frither gefunden wurde, zeigt der D-Text. Hier konnte die aus der
rabbinischen Eschatologie iilbernommene Scheidung der Auferstehung der Gerechten und der
Ungerechten eingewirkt haben.

Manche konservativen Ausleger tragen sie einfach ein, z.B. Haack (A. 8), S. 548.

ol ¥ Mattern, Das Verstindnis des Gerichts bei Paulus (1966), S. 82 —86.

% Dass Paulus mit den Aussagen in V. 14 nicht nur die Vorstellung eines zeitlichen Vorsprungs,
sondern auch die eines Vorteils vor anderen abweisen will, wird mit Recht in so unterschiedlichen
Deutungen wie denen von Marxsen (A. 8), S. 36, und von Hoffmann (A. 11), S. 238, betont.

4 Haack (A. 8), S.567, der das Problem erkennt, iberspielt es sogleich wieder, wenn er
behauptet: ““dass zum Zweck der Entriickung die Leiber erst verwandelt werden miissen, wie der
Apostel 1. Kor. 15,5557 ausfiihrt”, verstehe sich von selbst.

J. Schniewind, Die Leugner der Auferstehung in Korinth: Nachgelassene Reden und Aufsitze
(1951), S.110-139); J. Jeremias, Flesh and Blood Cannot Inherit the Kingdom of God (I. Cor.



W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus 71

erscheinenden Gedankengang zu begriinden sucht*’. Dass verschiedene Arten von Leibemn
vorkommen, dass dem Samenkorn der ganz anders geartete “Leib” der Pflanze folgt, ist
ihm ein Beweis dafiir, dass substantiell verschiedene Somata wie der irdische Leib und der
Auferstehungsleib aufeinander folgen kénnen®®. Die Substantialitit des irdischen Leibes
und damit die Kontinuitdit menschlicher Existenz angesichts der ganz anders gearteten
Wirklichkeit des Eschaton ist Paulus zum Problem geworden, denn “Fleisch und Blut
konnen die Konigsherrschaft Gottes nicht erben” (V. 50)*°. IThrem Gehalt nach ist diese
Fragestellung durchaus individual orientiert. Wie kann die Kontinuitdt der menschlichen
Person, die an einer Art Leiblichkeit hingt, gesichert werden? Gibt es individuelles
Menschsein, das die eschatologische Grenze transzendiert?

Welche Konsequenzen das hat, zeigt sich dort, wo Paulus von der Darlegung der
Moglichkeit zur Bestimmung des geschichtlichen Ortes iibergeht, von der sich rational
darbietenden Beweisfiihrung zum Offenbarungswort, also mit V. 51°°. Wiederum markiert
eine einleitende Formel die Qualitdt der nachfolgenden Aussage: “Seht, ich sage euch ein
mystérion®!.” Durch den hier verwendeten Begriff ist stirker noch als in 1. Thess. 4,13
auch terminologisch zum Ausdruck gebracht, dass wir es mit apokalyptischer Belehrung
zu tun haben®?. Paulus verwendet hier das gleiche, vielleicht schon vorchristliche

XV,50): New Test. Stud. 2 (1955/56), S. 151—-159, = Abba. Studien zur neutestamentlichen Theolo-
gie und Zeitgeschichte (1966), S. 298—307; J. C. K. Freeborn, The Eschatology of 1 Corinthians 15:
Texte und Unters. 87 (1964), S. 557-568; F. Mussner, “Schichten” in der paulinischen Theologie
dargetan an 1. Kor. 15: Bibl. Zs. 9 (1965), S. 59—70, = Praesentia salutis. Gesammelte Studien zu
Fragen und Themen des Neuen Testamentes (1967), S. 178—188.

7 R Bultmann, Auferstehung der Toten: Theol. Bl. 5 (1926), S. 1—14, = Glaube und Verstehen,
1 (1933), S. 38-54. Der rationale Charakter der Beweisfiihrung wird auch von A. Schlatter
eingeraumt, wenn er Paulus hier iiber die Vorstellbarkeit und Begreiflichkeit der Auferstehung reden
lasst: Paulus, der Bote Jesu (1934), S. 431.

*® Weil es auf die Vorstellung der substanziellen Verschiedenheit ankommt, zahlt er eine Reihe
von Leibern auf, die in seiner Sicht je verschiedene Substanzen haben (V. 39-41). Ginge es im Blick
auf die Auferstehung nicht um eine andere Substanz, sondern nur um eine andere Art der Leiblichkeit,
so wire diese Beweisfihrung unverstindlich: gegen H. Lietzmann & W. G. Kimmel, Kommentar
(1950), S. 194f. .

Eine andere Deutung der Stelle hat Jeremias (A. 46) vorgeschlagen. Fiir ihn geht die erste
Hilfte der Aussage (V. 50a) auf die Verwandlung der Lebenden, wihrend sich die zweite Hilfte
(V. 50b) auf die bereits Verstorbenen bezieht. Vermag die Beobachtung eines Ungleichgewichts der
Satzhilften die Annahme eines so weitreichenden gedanklichen Schrittes zu tragen?

Strukturell ergibt sich insofern eine Parallele zu dem oben behandelten Abschnitt 1. Thess.
4,13-18, dass auch dort auf eine Glaubensaussage (V. 14) eine mit autoritativem Anspruch
vorgetragene apokalyptische Belehrung folgt (V. 15-17). Der Unterschied liegt darin, dass die
Grundaussage dort aus dem Bekenntnissatz entfaltet wird, wihrend sie hier die Folgerung einer
theologisch-rationalen Beweisfiihrung ist.

In dem prizisen, hier vorliegenden Sinn (spezielle Offenbarungswahrheit) redet Paulus von
Mysterium nur noch an einer Stelle, Rom. 11,25, von der endgiiltigen Rettung Israels. Die iibrigen
Stellen in den paulinischen Homologumena sind pluralisch und im weiteren (unprizisen) Sinn zu
interpretieren.

52 Anders Mussner (A. 46), S. 185, der in 1. Kor. 15,51 ein Beispiel ‘‘offenbarter Reflexion”
siecht, womit eine Aussage von grosserer Verbindlichkeit bezeichnet ist als die einer einfachen
theologischen Reflexion.



72 W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

Material®®. Dennoch liegt eine Akzentverschiebung vor. Neu ist die letzte Aussage: “Nicht
alle werden entschlafen, aber alle werden verwandelt werden®*.”

Dieser Satz nimmt die gleiche Stelle im vorliegenden Zusammenhang ein wie 1. Thess. 4,15 im
anderen Komplex. Dort hiess es: keiner wird dem anderen etwas voraus haben, denn sie werden alle
zusammen entriickt. Hier geht es um die neue Leiblichkeit. Die Frage lautet: Was wird mit denen, die
bei der Parusie noch leben, d.h. noch im irdischen, aus Fleisch und Blut bestehendem Leib existieren?
Hing nicht die ganze vorausgehende Beweisfithrung daran, dass das Sterben des irdischen Leibes
Voraussetzung fiir das Erstehen des pneumatischen ist? Was bedeutet die Aussage, dass Fleisch und
Blut nicht in die kiinftige Welt eingehen kdnnen, wenn man wie Paulus damit rechnet, dass ein grosser
Teil der jetzigen Generation der Christen die Parusie zu ihren Lebzeiten erleben wird? Das Igsende
Wort lautet: Wir werden verwandelt werden. Eine vollstindige Verwandlung steht zu erwarten, die
Substanz der Leiblichkeit dndert sich. Da das eschatologische Ziel das gleiche ist, muss diese
Verwandlung von beiden Gruppen, den Lebenden und den Verstorbenen ausgesagt werden konnen. Sie
gilt fiir die Verstorbenen, die den Auferstehungsleib erhalten, ebenso wie fiir die zum Zeitpunkt der
Parusie noch Lebenden, die durch sie hindurch miissen®®.

Es ist aufschlussreich, wie Paulus an dieser Stelle den apokalyptischen Satz, dass Fleisch und Blut
die Gottesherrschaft nicht erben, in der zweiten Hilfte in hellenistische Begrifflichkeit transformiert,
in dem er fortfihrt, “‘und das Vergiangliche nicht die Unverweslichkeit” (1. Kor. 15,50b). Schon auf
dieser Stufe der Reflexion scheinen ihm die apokalyptischen Kategorien nicht auszureichen. Um den
sachlichen Kontext der Verwandlungsvorstellung zu erfassen, ist es von Interesse, die beiden
apokalyptischen Schilderungen bei Paulus miteinander zu vergleichen. In 1. Kor. 15,52 steht en atdmo
(im Nu), en ripé ophthalmou (in einem Augenblick), eine im wesentlichen gleichbedeutende doppelte
Zeitangabe, wo es 1. Thess. 4,16 en keletismati (beim Signalruf) heisst. Wie in 1. Thess. die Stimme des
Erzengels und die Posaune Gottes ist es auch hier in 1. Kor. 15,52 ein Posaunensignal, das den ersten
Akt des Geschehens einleitet. Eine gewisse Differenz ergibt sich insofern, als es dort dem
Herabkommen des Kyrios zugeordnet ist, wihrend es hier heisst: ““Er wird blasen und die Toten
werden auferstehen als Unverwesliche.” Das Interesse des Paulus hat sich auf dieser zweiten Stufe der
Reflexion deutlich von der Parusie auf die Totenauferstehung verlagert. An die Stelle christologisch
zentrierter Apokalyptik, die im Herabkommen des Herrn und der Begegnung mit ihm ihre Mitte hat,
ist eine anthropologisch zentrierte getreten, die um die Vorstellung der Verwandlung kreist. Dies wird
verdeutlicht durch die an dieser Stelle angefiigte Wiederholung des “und wir werden verwandelt
werden” (1. Kor. 15,52).

Vergleichen wir die Abfolge der eschatologischen Ereignisse in beiden Komplexen, so stellen wir
fest, dass dort, wo in der élteren Schilderung die Entriickung dem Herrn entgegen in die Luft steht, in
der jingeren die Verwandlung ihren Platz hat. Beiden folgt jeweils die Auferweckung der
Entschlafenen. Jene Vorstellung, die uns ihrer massiven Anschaulichkeit wegen problematisch
erscheint, wird von Paulus offenbar fallengelassen und durch die der Verwandlung ersetzt. Beide sind
der gleichen Intention untergeordnet: die Gleichheit der Lebenden und der schon Verstorbenen soll

53 Frecborn (A. 46), S. 562ff., verweist auf 2. Bar.; vgl. auch W. Grundmann, Uberlieferung und
Eigenaussage im eschatologischen Denken des Paulus: New Test. Stud. 8 (1961/62), S. 12-26.

Paulus geht es an dieser Stelle vor allem um den Wechsel, das Anderswerden der Gestalt,
wihrend das Ziel des Verwandlungsvorgangs, das Gleichgestaltetwerden mit Christus erst in 2. Kor.
3,18 und Phil. 3,21 in den Vordergrund tritt.

Die Gleichartigkeit des Verwandlungsprozesses wird zu Recht betont von K. H. Rengstorf,
Auferstehung Jesu (1967°), S.94, der das Ziel, den Empfang des pneumatischen Leibes, zum
Bezugspunkt nimmt und ausfithrt: “Er begriff ihn als eine Verwandlung und fasst darin sowohl das,
was mit den Entschlafenen geschieht, zusammen als auch das, was die Lebenden an sich erfahren, wenn
die letzte Posaune ertont.” An einen dem Moment der Auferstehung vorausgehenden Verwandlungs-
prozess im Grabe, den J. Weiss, Kommentar (1925), S. 379, postuliert, ist nicht zu denken, dagegen
mit Recht Hoffmann (A.11), S.249, der durch den Kontext die fiir menschliches Vermégen
unfassbare Schnelligkeit des Geschehens zum Ausdruck gebracht sieht.



W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus 73

gewihrleistet werden. Doch wird nun jene Gleichheit der bereits Verstorbenen und Auferweckten
einerseits und der zur Zeit der Auferweckung noch Lebenden andererseits nicht erreicht durch die
gemeinsam erfahrene Entriickung, sondern dadurch, dass die noch Lebenden anstelle des irdischen
Leibes einen pneumatischen erhalten, also einen Leib von jener Substanz, wie er fir die Leiblichkeit
der Auferstandenen charakteristisch ist®¢.

Wie Paulus sich diesen Verwandlungsprozess vorstellt, offenbart der der Schilderung
folgende Vers 1. Kor. 15,53: “Es muss dieses Vergingliche anziehen Unverginglichkeit
und dieses Sterbliche anziehen Unsterblichkeit.” Formal gesehen handelt es sich um einen
Parallelismus membrorum. Beachtenswert dabei ist, dass wiederum genuin griechische
Begriffe als sinntragend erscheinen: Unverginglichkeit und Unsterblichkeit. Man konnte
vermuten, dass Paulus hier hellenistischen Bedenken Rechnung trigt, fiir die der Eingang
des Sterblichen und Verginglichen in die gottliche Welt eine nicht nachvollziehbare
Vorstellung war®’. Der Modus des Verwandelns ist das Anziehen. Man kann die Frage, ob
die in den antiken Religionen so wirksame Gewandmystik dabei eine Rolle spielte, wohl
beiseite lassen. Hier ist offenbar daran gedacht, dass der pneumatische Leib dem psy-
chischen iibergezogen wird. Da eine Fortexistenz des alten Leibes neben dem neuen
nicht denkbar ist, diirfte die Vorstellung die sein, dass der pneumatische Leib gleichsam
wie ein Nessushemd den darunter befindlichen irdischen Leib aufzehrt.

Charakteristisch flr die hier vorliegende Phase der Reflexion ist die Zuspitzung der
Frage nach dem endzeitlichen Geschick des Menschen auf die eschatologische Leiblichkeit
und ihr Verhiltnis zur irdischen, letztlich auf die Kontinuitit des Menschen als Person
angesichts des Bruches zwischen irdischer und eschatologischer Wirklichkeit. Das schliesst
eine gewisse Distanzierung vom Judentum ein, fir das dieses Problem kaum sichtbar
wurde. So wie die Erweckung Wiederherstellung des irdischen Leibes ist (Dan. 12,2;
2. Bar. 50,2ff.; Joh. 5,28f.), siecht man auch keine Bedenken, diesen Leib in den
himmlischen Bereich eingehen zu lassen (2. Hen. 62,14f.; Jub. 23,27-29)%. Man hat im
Blick auf diesen Abschnitt von einer Vermittlung oder Zwischenstufe zwischen jidischer
und hellenistischer Denkweise gesprochen®®. Obwohl sich noch Beispiele fiir solche

% Obwohl man nicht sagen kann, dass Paulus ‘“‘hinsichtlich der Vollendungshoffnung keinen
Unterschied zwischen Auferstehung und Verwandlung macht”, so Hoffmann (A. 11), S. 247, tritt fir
ihn die Frage nach der Leiblichkeit der Auferstandenen so sehr zuriick, dass man sie nur
rickschliessend behandeln kann. Aus der schroffen Entgegensetzung von pneumatischer und sarkischer
Leiblichkeit in der Auferstechung der Toten, darf man Entsprechendes von der Auferstehung Christi
sagen. Die in der spaten Osteriiberlieferung von Joh. 20,27; Luk. 24,39f. vorliegende Vorstellung liegt
ihm noch fern.

M Prigend ist jene orphisch-pythagoreisch-platonische Traditionslinie, die zuerst bei Plato
(Phaidon 67C/E) zum Durchbruch kommt und eine Losung von den Banden des Leibes als
Voraussetzung flir die Kommunikation mit dem Gd&ttlichen ansieht. Fiir die neutestamentliche Zeit gilt
die Charakteristik von M. P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion, 2 (19612), S. 692: “Dem
Heiden ist die Auferstehung des Fleisches unverstindlich, ihm ist gewiss, dass der Leib der Auflésung,
der Verwesung anheimfillt. Fir ihn ist die Unsterblichkeit die Unsterblichkeit der Seele, mag auch die
Seele reichlich mit materiellen Ziigen ausgestattet sein, sei es nun, dass die Unsterblichkeit das durch
die Mysterienweihe zugesicherte hdchste Gliick im weiteren Leben, sei es, dass sie die unio mystica mit
dem hdchsten Wesen der Hermetiker und Neuplatoniker ist.”

Es finden sich aber auch kritische Aussagen, und zwar sowohl im neutestamentlichen (Mark.
12,25; Rom. 14,15) als auch im jidischen Bereich (b. Ber. 17a).
7 w. Bousset, Kommentar (1920), S. 164.



74 W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

Mittelposition aufweisen liessen®®, ist das nur bedingt richtig. Die Heranfiihrung neuer
Vorstellungen griindet nicht in einem Wahlakt, durch den sich Paulus jetzt einer anderen
Weltanschauung zuwendet, sondern in der Konzentration der Fragestellung. Es ist die
immanente Dialektik der Gedanken, die Paulus vorantreibt. Sie wird daran sichtbar, wie
die gewagteste Vorstellung dieser Stufe der Reflexion, die des Uberkleidetwerdens, zum
entscheidenden Motiv auf der nichsten wird.

8

Der Vorgang des Bekleidetwerdens gehort zu den zentralen Inhalten der Schilderung in
2. Kor. 5,1-10. Diese Gemeinsamkeit eines entscheidenden Motivs zeigt an, dass wir es
auch im eschatologischen Themenkreis mit einer kontinuierlichen Entwicklung der
Gedanken des Paulus zu tun haben, der Abschnitt also keineswegs isoliert innerhalb des
paulinischen Schrifttums dasteht®. Zu achten ist auf die Stellung, die jenes Motiv im
Kontext der Darlegungen einnimmt. Schon die erste Uberschau lisst erkennen, dass sich
die Thematik noch einmal verlagert hat. Hatte Paulus 1. Kor. 15 den Schritt von der
mythologisch ausgemalten Parusieschilderung zur reflektierten Auferstehungsdogmatik
getan, so wendet er sich hier von der bislang kollektiv begriffenen zu einer individuellen
Eschatologie.

Diesmal triagt er nicht wie in den beiden zuvor behandelten Abschnitten eine Geheimbelehrung vor,
sondern bezieht sich auf ein Wissen, das auch seinen Lesern zuginglich isté?. Die Darlegung setzt mit
einem Bild ein und redet von unserem irdischen Haus des Zeltes, nach dessen Auflésung ein Haus von
Gott her, das nicht mit Hinden gemacht ist, in den Himmeln bereitsteht. Der anthropologische Sinn
des Bildes vom Leibe als einem Zelt, mithin als voribergehender Wohnstitte eines vom Leibe
unterschiedenen Selbst, lag dem griechisch-hellenistischen Denken seit Plato®® niher als dem
israelitisch-jiidischen (im A.T. nur Jes. 38,12)%*. Erst unter hellenistischem Einfluss bedient man sich
auch dort seiner in stirkerem Masse (Sap. 9,15)¢%, wihrend es im Neuen Testament nur ganz am

% Man hat an 2. Bar. 49-51 gedacht, besonders an 51,10; doch finden sich hier in unmittelbarer
Nachbarschaft auch ganz andere Aussagen, etwa 50,2.

Dazu ausser den Kommentaren von H. Windisch (1924); H. Lietzmann & W. G. Kiimmel
(1949); H. D. Wendland (1968) noch: E. Kiihl, Uber 2. Kor. 5,1—10 (1904); W. Mundle, Das Problem
des Zwischenzustands in dem Abschnitt 2. Kor. §,1-10: Festgabe fiir A. Jilicher (1927), S. 93-106;
R. Bultmann, Exegetische Probleme des zweiten Korintherbriefs, 1. 2. Kor. 5,1-5 (1947), S. 3-13, =
Exegetica (1967), S. 298—312; J. F. Sevenster, Einige Bemerkungen iiber den “Zwischenzustand” bei
Paulus: New Test. Stud. 1 (1954/55), S. 291-296; E. Ellis, II Cor. V,1-10 in Pauline Eschatology:
ebd. 6 (1959/60), S. 211-224; Chr. Demke, Zur Auslegung von 2. Kor. 5,1-10: Ev. Theol. 29 (1969),
S. 589-602. Die Behandlung von 2. Kor. 5,1-10 bildet auch das Kernstick der Arbeit von
K. Deissner, Auferstehungshoffnungen und Pneumagedanke bei Paulus (1912), S.54-92. Bei
Hoffmann (A. 11) findet sich eine ausfiihrliche Behandlung S. 251-285.

Man vergleiche die Verwendung des “wir wissen” in Rom. 8,22. 28; 1. Kor. 8,1. 4. In allen
diesen Fillen handelt es sich nicht um Offenbarungswissen, sondern um Inhalte gemeinchristlicher
Erwartung und religiose Erkenntnisse. Zu weit geht Bultmann (A. 61), S. 302, wenn er von der
Entfaltung eines Dogmas, einer gemeinchristlichen Lehre, spricht.

63 Plato, Phaidon 29 (81C); vgl. Ph. Vielhauer, Oikodome (1940), S. 37—39. 106—-110.

L. Wichter, Der Tod im Alten Testament (1967), S. 185—-188.

5 Neben unserer Stelle das einzige Vorkommen in der biblischen Grazitat. Die Verwandtschaft
zwischen Sap. und 2. Kor. 5§ wurde schon erkannt von E. Grafe, Das Verhiltnis der paulinischen
Schriften zur Sapientia Salomonis: Theologische Abhandlungen fir C. v. Weizsicker (1892),
S.251-286.



W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus 75

Rande begegnet (2. Petr. 1,13f.) und erst im spiteren christlichen Sprachgebrauch an Bedeutung
gewinnt®®. Dass auf dem transitorischen Charakter des Zeltes — also auf dem zum Dualismus
hiniiberschwingenden Sinn des Bildes — der Nachdruck liegt, zeigt sich auch darin, dass als Bau und
damit als festes Haus hier nicht wie sonst geliufig der irdische Leib®’, sondern allein sein himmlisches
Gegenstiick bezeichnet wird. Das Gegeniiber von irdischem und himmlischem Leib hatte schon in den
Darlegungen in 1. Kor. 15 eine Rolle gespielt, war dort jedoch von der Vorstellung des bei der Parusie
verlichenen Auferstehungsleibes bestimmt gewesen. Die hier angesprochene Auflosung des Zelthauses
kann nur das individuelle Sterben meinen®®. Paulus mag sich einer gebriuchlichen hellenistischen
Redeweise bedienen, die vom Tod als Losung vom Leibe®® bzw. Auflosung des Leibes’ spricht. Ein
einschneidender Unterschied zu den frither behandelten Stellen liegt vor, wenn Paulus jetzt mit der
Moglichkeit des Sterbens vor der Parusie fiir sich und einer grosseren Zahl von Christen rechnet”.
Diese neue Situation ist unabhingig von ihrer biographischen Zuordnung” als Hintergrund fiir die in
2. Kor. 5 vorliegende Stufe der Reflexion der eschatologischen Frage stets mitzubedenken.

Fiir Paulus ist auch die anthropologische Seite des Problems nicht einfach zu bewiltigen. Das zeigt
der folgende Gedankengang: Der Apostel gibt der Sehnsucht Ausdruck’?, vom himmlischen Haus, dem
Himmelsleib, iiberkleidet zu werden, sorgt sich aber, bei diesem Vorgang nackt dazustehen. Das Bild
vom (Himmels-)Leib als Haus geht iiber in das andere von Leib als Gewand, das auch der spatjidischen
Apokalyptik vertraut war (2. Hen. 62,15f.; AscJes. 9,2.9-11; Od.Sal. 25,8), im hellenistisch-
gnostischen Bereich eine bedeutende Rolle spielte’™ und in Terminologie und Vorstellungswelt der
Mysterien eingegangen war’®. Das Ende der irdischen Existenz kann gemiss dieser Bildlichkeit auf
zweierlei Weise geschehen. Es ereignet sich entweder ein Entkleidetwerden (ohne anschliessendes
Uberkleidetwerden) oder ein Uberkleidetwerden. Verstehen wir den Leib als Gewand, so stehen sich
die Trennung vom irdischen Leibe (ein zeitweiliger leibloser Zustand) und die Verleihung einer neuen
(von der irdischen verschiedenen) Leiblichkeit gegeniiber. Dass im Augenblick der Trennung von Leib
und Seele ein Zustand der Nacktheit eintritt, liegt in der Konsequenz des Bildes und wird deshalb in
der Nachfolge Platos?® nicht selten zum Ausdruck gebracht, etwa bei Philo””. Der entscheidende
Unterschied zu jener platonisch-dualistischen Linie liegt jedoch darin, dass dort die Entkleidung als

Beispiele aus dem 2. Jahrhundert: Ep. ad Diognet 6,8; Tat. Apol. 15,3; Klem. Alex. Strom. V,
15,94.

67 Vgl. Vielhauer (A. 63).

%8 Mundle (A. 61), S. 28, hilt diese Beziehung fiir eine Einschrinkung, vermag aber fiir einen
erweiterten Sinn, der auch die Verwandlung einschliesst, keine Belege beizubringen. Ebensowenig
iiberzeugend ist die Haltung Lyder Bruns, Zs. nt. Wiss. 28 (1929), S. 207—229, der nicht an den Tod
denkt, sondern an einen Sterbensprozess, der im Wirken des Apostels erfolge; dazu Bultmann (A. 61),
S. 302f. Ganz anders Hoffmann (A. 11), S. 262—265, fiir den Paulus den Tod vor der Parusie nicht als
Normalfall ansieht (S. 276).

J. Kroll, Die Himmelfahrt der Seele in der Antike (1931).

™ Philo, De virtutibus 76.

Gegen Hoffmann (A. 11), der von 4,7—7-12 aus interpretiert und die Eigenaussagen unseres
Abschnittes unterbewertet (S. 271ff.).

7 Windisch (A. 61), 8. 174, verweist auf die in 2. Kor. 1,8ff. geschilderte Situation; vgl. auch
U. Borse, die Wundmale und der Todesbescheid: Bibl. Zs, 14 (1970), S. 88—111.

In Rém. 8,22f. gilt das Sehnen der Parusie, wodurch Gemeinsamkeit und Unterschiedenheit
deutlich werden.

“Der anthropologische Gebrauch der Termini ‘Haus’ und ‘Gewand’, und zwar gerade auch der
abgeschliffene Gebrauch, der beide Bilder vermischt, ist typisch gnostisch”, konstatiert Bultmann
(A. 61), S. 301.

Apul., Metamorph. XI, 23f.; Plut., De Isid. et Osir. 77 (382D).

b Plato, Gorgias 80 (524D).

m Philo, Quaest. in Gen. II, 46.



76 W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

Befreiung” empfunden wird, wihrend Paulus sie fiirchtet?. Er sorgt sich, nackt dazustehen, und
mochte deshalb, dass ihm das Ausgekleidetwerden erspart werde und ihm allein das Uberkleidetwerden
bleibe®’.

Woran Paulus dabei denkt, zeigt der Nachsatz, ‘““damit verschlungen werde das Sterbliche vom
Leben”. Hier liegt eine Formulierung vor, die sich an 1. Kor. 15,53 anlehnt und wiederum die
Kontinuitdt der paulinischen Gedankenentwicklung anzeigt. Gemeint ist der Vorgang, bei dem der zur
Zeit der Parusie im Leibe Befindliche den pneumatischen Leib erhdlt. Die Akzentuierung an dieser
Stelle ist bedeutsam. Paulus dussert das Verlangen, diesen Vorgang zu erleben, er redet hier nicht
unmittelbar von seiner Sehnsucht nach der Parusie. Andererseits reflektiert er auch die Moglichkeit des
eigenen Todes, bevor dieses Geschehen eintritt (2. Kor. 5,8)%'. In Analogie zu der fiir die friiheren
eschatologischen Erwigungen bedeutsamen Frage nach dem Verhiltnis der Lebenden zu den bereits
Verstorbenen stellt sich fiir ihn individuell das Problem der Gleichwertigkeit der persdnlichen
Vollendung bei vorzeitigem Tod und bei unmittelbarer Teilhabe am Endgeschehen. Man gewinnt den
Eindruck, dass ihm dabei die Vorstellung vom Geist als Angeld wichtig ist (2. Kor. 5,5; vorher 1,22)%2.
Wenn wir an dieser Stelle mit einem individuellen Verstindnis des Pneuma rechnen diirfen (R6m. 5,5;
1. Kor. 6,11; 2. Kor. 1,22; Gal. 3,2ff.; 1. Thess. 4,8 u.a.), so ist Paulus hier in dem Sinn zu
interpretieren, dass fiir ihn das Pneuma die durchhaltende Identitit sichert®3. Man kénnte folgende
Hilfsvorstellung annehmen: Das Pneuma bleibt bei der Auskleidung und im Falle der Nacktheit (d.h.
beim individuellen Sterben) erhalten und verschmilzt bei der Uberkleidung mit dem Himmelsleibe. Das
durch die Auflésung des Leibes gleichsam freigewordene individuelle Pneuma erhilt bei der
Uberkleidung den ihm gemissen pneumatischen Leib®*. Fiir diejenigen, die den Zeitpunkt der
Endvollendung in irdischer Existenz erleben, gibt es weder Entkleidung noch Nacktheit, ihnen wird
der pneumatische Leib iibergezogen.

In der an diese Darlegungen anschliessenden Pariinese®® tritt zu den Bildern von Zelt und Kleid ein
drittes, das durch die Begriffspaare Auswandern und Einwandern, Fremde und Heimat gekennzeichnet
ist. Wer im Leibe zu Hause ist, wohnt fern vom Herrn (2. Kor. 5,6). Der Wunsch des Paulus — dessen
Gedanken jetzt ganz um das individuelle Heilsziel kreisen — ist es, aus dem Leibe auszuwandern und
beim Kyrios sein Heimatrecht zu haben (2. Kor. 5,8)%¢. Wie bei den vorangegangenen Bildern kann

& Seneca, Consol. ad Marc. 25,1.

™ Bultmann (A. 61) sieht den ganzen Abschnitt von einer antignostischen Tendenz bestimmt,
S. 299.

8 Dass auch Paulus die Furcht vor der Nacktheit teilt, wird von Hoffmann (A. 11), S. 275f., der
die Annahme eines Zwischenzustandes vermeiden mochte, in Zweifel gezogen. Die oft erdrterte Frage,
ob die Bekleidung unmittelbar nach dem Tode erfolgt oder erst zu einem spiteren Zeitpunkt, ist in
ersterem Sinne zu entscheiden.

So ausser Deissner (A. 61) auch R, Reitzenstein, Hellenistische Mysterienreligionen (1920?),
S. 206f.

8 Die Aussage iiber den Geist ist nicht nur Abrundung der Erwartung, bei der Parusie einen neuen
Leib zu erhalten, sondern Aufweis eines einigenden Prinzips, die Gewissheit der Gemeinschaft mit
Christus in beiden in V. 1-4 erwogenen Fillen. Diese Gewissheit bestimmt die folgenden
Ausfiihrungen in V. 6—8.

Im Sinne der durchhaltenden Identitit, wenn auch im Rahmen einer eher apokalyptischen
lntegié"pretation, erscheint der Geistbesitz in Rom. 8,11.

Man wird, da fiir Paulus Individualitat an irgendeine Form von Leiblichkeit gebunden ist, hier
an eine Weiterentwicklung der Vorstellungen von 1. Kor. 15,53f. denken, nur dass es hier nicht um
einen verwandelten Leib geht, sondern um einen neuen, ‘“‘spirituellen”.

85 Der Versuch einer einheitlichen eschatologischen Interpretation des ganzen Abschnittes, wie
ihn Hoffmann (A. 11) unternimmt, steht hier vor besonderen Schwierigkeiten, wie die von ihm
vorgelegte Exegese S. 279284 zeigt.

Deissner (A. 61), S. 72, ist sich der Bedeutung dieser Wendung bewusst und betont mit Recht:
“Damit hat also Paulus von dem sehnenden Verlangen noch zu seinen Lebzeiten die Parusie . .. zu



W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus 77

Paulus sich hier an verbreitete Vorstellungen anlehnen, fiir die die eigentliche Heimat der Seele im
Jenseits liegt®?, das Dasein im Leibe als Dasein in der Fremde erscheint®® und von der Auswanderung
der Seele gesprochen werden kann®. Paulus freilich redet nicht von der Seele, er stellt die beiden
Seinsweisen als einen Wandel dia pisteds und dia eidous einander gegeniiber, womit nicht nur das
Verschiedene, sondern auch das Gemeinsame zum Ausdruck gebracht wird®®. Die Mahnung (und damit
die Mdoglichkeit), dem Herrn wohlgefillig zu sein, gilt fir die Existenz in der Heimat und die Existenz
in der Fremde®'. .

Die Vorstellung eines allgemeinen Gerichtes rundet die Parinese ab (2. Kor. 5,10). Damit ist der bei ~
Paulus von Anfang an begegnende®®, aber in den fritheren eschatologischen Abschnitten ausgeklam-
merte Gerichtsgedanke in die Perspektive dieser Darlegungen einbezogen. Mit der betont individuellen
Ausrichtung der Eschatologie nimmt der Stellenwert des Gerichtsgedankens als Bestandteil des
eschatologischen Vorstellungskreises nicht ab, sondern zu.

Neben der Individualisierung macht die verstirkte Neigung zum Dualismus das
beondere Profil dieses Stiickes aus. Sie tritt nicht nur in den gewihlten Bildern vom Leib
als Zelt bzw. Haus oder Kleid in Erscheinung, sondern wird durch eine Vorliebe fiir
bestimmte Gegensatzpaare verstiarkt. Dass die Behausung in den Himmeln im Unterschied
zu der irdischen® ausdriicklich als von Gott her” bezeichnet wird und im Gegensatz zu
jener als nicht mit den Hinden gemachtes®® Haus gilt, steht streng genommen zum
Schopfungsglauben in Spannung”®. Die Vorstellung, dass das im Leibe Heimat haben
zugleich in der Fremde (fern) vom Herrn sein ist®’, schliesslich auch der Wunsch, aus dem
Leibe auszuwandern, um beim Herrn Heimat zu gewinnen (2. Kor. 5,8), dies alles zeigt
eine Bewertung des Leiblichen, die bei Paulus sonst nicht zu finden ist”®.

Beide Tendenzen, Individualisierung und Dualismus, ergeben sich aus der mit 2. Kor.
5,1—-10 bezeichneten Stufe der Reflexion. Sie gewinnen Raum, weil Paulus erst jetzt die
Moglichkeit des Sterbens vor der Parusie fiir sich und die Mehrzahl der Christen ins Auge
fasst. Der Tod der Gldubigen ist hinfort nicht mehr Ausnahmefall. Das damit sich

erleben Abstand genommen und sich fiir die andere Eventualitdt entschieden ... bringt ihn doch der
Tod in eine nicht mehr, wie in diesem Leben, riumlich getrennte Gemeinschaft mit seinem Herrn.”

87 Die schénsten Beispiele finden sich bei Seneca, Epist. XVII, 102, 24. Consol. ad Marc. 23,2.

53 Plato, Phaid. 12 (67C/D), in seiner Nachfolge Philo, Quis rer. div. haeres sit 82.

& Plato, Apologie 32 (40C); Cic., De senect. 23, 84; Cic., Tusc. Disp. I, 52, 27.

Hoffmann (A. 11), S. 282, spricht von einem eschatologischen Dualismus im Unterschied zum
kosmischen und betont: “Die Fremdheit in der Welt und die Heimat bei Gott treffen immer den
ganzen Menschen mit Leib und Seele.”

1. Kor. 13,12; Kol. 3,2; Hebr. 10,1; 1. Joh. 3,2 bringen auf verschiedene Weise die Spannung
zwischen irdischer und vollendeter Daseinsweise zum Ausdruck.

%2 Mattern (A. 43), S. S9ff.

B Der Gegensatz von irdischen und himmlischen Wohnungen wird auch vorausgesetzt in Luk.
16,19 und Joh. 14,2.

Das Gegensatzpaar irdisch — von Gott her begegnet verbal im N.T. nicht, am nidchsten kommen
1. Kor. 15,47; Joh. 3,31, wenn Himmel als Umschreibung des Gottesnamens gelten darf.

% Dass diese Bezeichnung bleibender unirdischer Wirklichkeit auch sonst in urchristlicher
Literatur vorkommt, zeigt Hebr. 9,11. 24, wo vom himmlischen Zelt, dem Gegenstiick der irdischen
Stiftshiitte die Rede ist.

% Auf Gott als Schopfer des Leibes wird bei Paulus nicht direkt reflektiert. Die Mehrzahl der
theologisch bedeutsamen Aussagen stehen im Spannungsfeld Beherrschtsein durch die Siinde —
Indienstnahme durch den Kyrios. Jedoch steht er auch hier in alttestamentlich-jiidischer Tradition.

97 Paulus nimmt dem Gedanken die extrem dualistische (auf Leiblosigkeit zielende) Spitze, indem
er das Leben im Leibe als Wandel im Glauben und nicht im Schauen bestimmt.

i Késemann, Paulinische Perspektiven (1969), S. 9—60.



78 W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

stellende Problem ist die Konsequenz des Ausbleibens der als ganz nahe erwarteten
Parusie. In dem Masse, in dem.fiir Paulus die unmittelbare Parusieerwartung zuricktritt,
geniigt ihm das apokalyptische Auferstehungsdogma als Antwort auf die Frage nach der
Zukunft des Menschen nicht mehr. Thre Beantwortung verlangt die Geltendmachung des
individuellen Aspekts in der Eschatologie. Fiir sie ist bereits auf der fritheren Stufe eine
entscheidende Voraussetzung geschaffen durch die in 1. Kor. 15 einsetzende Spirituali-
sierung der postmortalen Existenz mit Hilfe der Vorstellung vom Himmelsleib.

Die an diesen Abschnitt nicht selten herangetragene Lehre vom Zwischenzustand®®, die Frage, ob
die hier genannte Trennung vom Leibe eine Zwischenphase ist, auf die mit der Auferstehung des
Leibes eine Neuvereinigung folgt, ist nicht ganz sachgemiss'®®. Im Unterschied zu den friiheren
Schilderungen erwihnt Paulus die Auferstehung in dem ganzen Abschnitt iiberhaupt nicht. Das mag
um so mehr auffallen, als sich am Schluss ein von allem apokalyptischen Beiwerk entkleideter Hinweis
auf das Gericht findet'®!. Das in der kirchlichen Lehre vom Zwischenzustand reflektierte Problem von
anfanghafter und dauernder individueller Vollendung findet bei Paulus seine Antwort in den Bildern
vom Wechsel der Behausung, der Um-Kleidung, des Auswanderns aus dem Leibe und des
Heimatgewinnens beim Herrn. Alle diese Bilder stehen in einer gewissen Spannung zu der an einem
linearen Zeitschema orientierten Vorstellung einer fiir das Individuum noch ausstehenden allgemeinen
Auferstehung, der noch ein Wartezustand vorangehen miisste. Sie zielen auf eine unmittelbare Abfolge.
Auf den Abbruch des irdischen Hauses folgt die Verleihung des himmlischen (2. Kor. §,1f.), auf die
Entkleidung die Bekleidung (5,2—4), auf die Auswanderung aus dem Leibe die Einwanderung beim
Herrn (5,6). Wovor dem Apostel graut, angesichts des Gedankens an den eigenen Tod, ist der
Augenblick der Nacktheit (5,3), nicht etwa ein als Schlaf vorgestellter Zwischenzustand'®%. Aus
alledem wird deutlich: Die Aufmerksamkeit gilt jetzt dem Einzelnen, seinem Geschick und seiner
Vollendung.

Hat Paulus damit den Gedanken an eine allgemeine Auferstehung bereits fallenge-
lassen? Wenn man darunter eine bewusste Entscheidung versteht, wird man das nicht
sagen konnen. Ebenso bleibt die Frage nach dem apokalyptischen Horizont des in 5,4
geschilderten Uberkleidetwerdens offen. Wenn es sich bei der Parusie ereignet, miisste die
Uberkleidung der noch Lebenden mit der Auferstehung der schon Verstorbenen
zusammenfallen. Wer so zuordnet, trigt jedoch die fritheren apokalyptischen Schilderun-
gen mit ihrer ganz anders gearteten Motivik in 2. Kor. 5,1—10 ein. Paulus geht jedoch auf
diese Frage nicht ein. Ihn interessiert hier nur der individuelle Aspekt, nicht die
Einordnung in eine vorgegebene apokalyptische Ereignisfolge. Die Frage nach dem
Stellenwert der 2.Kor. 5,1-10 voll zum Durchbruch gekommenen individuellen
Eschatologie im paulinischen Denken wird man abschliessend nicht ohne Beriicksichti-
gung des grosseren Zusammenhangs beantworten konnen. Kann man den Brief, in dem
dieser Abschnitt enthalten ist, als Zeugnis fiir eine neue Entwicklungsstufe ansehen? Im
vorangehenden Kapitel, das auch bei literarkritischer Zerlegung des Briefes!®® dem

Eine lehrgeschichtliche Ubersicht bei Haack (A. 8), S. 550-575.
Auch der Arbeit von Hoffmann (A. 11) geht es in erster Linie um die Kritik der Lehre vom
Zwischenzustand, vgl. die Zusammenfassung S. 321-347.

101 pavon geht Mattern (A. 43), S. 151—155 aus, die V. 10 eng an die vorhergehenden Verse
heranriicken will und zu dem Ergebnis kommt: “Nicht die Zukunft des Menschen, sondern das
Verhiltnis des Christen zu Christus und die Verantwortung des Dieners vor dem Herrn fiir sein ganzes
Tun ist sein Thema™ (S. 158).

Zu dem hier angesprochenen Themenkreis J. Leipoldt, Der Tod bei Griechen und Juden
(1941), bes. S. 89f., 93-96.

i Zu den Zerlegungshypothesen vgl. ausser den Einleitungen noch W. Schmithals, Die Gnosis in
Korinth (1956), S. 18—22; G. Bornkamm, Die Vorgeschichte des sog. Zweiten Korintherbriefes
(1961). Kurz zusammengefasst: G. Bornkamm, Paulus (1969), S. 247f.



W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus 79

gleichen Komplex zugewiesen wird, findet sich der die Auferstehungsdogmatik repro-
duzierende Satz: “Wir wissen, dass der den Herrn Jesus erweckt hat, auch uns mit Jesus
erwecken und mit ihm uns vorstellen wird” (2.Kor. 4,14). Man mag auf den
traditionellen Charakter der Formulierung rekurrieren'®, unbestreitbar ist, dass Paulus
hier noch mit einer Auferstehung der Glaubigen nach dem Vorbild der Auferstehung Jesu
rechnet. Insofern bleibt die auf das individuelle Schicksal ausgerichtete Losung im
Zusammenhang des Briefes noch isoliert und fiihrt zu keinem konsequenten Umbau der
Eschatologie.

4.

Wenn wir abschliessend auf den Phil. blicken!®® der nach vérbreiteter Auffassung in
die spiteste Zeit des Paulus gehort'® so iiberrascht nicht, dass sich dort die
individuell-eschatologische Linie fortsetzt. Deutlicher als in den vorangegangenen Briefen
erkennen wir auch die der eschatologischen Reflexion zugrunde liegende Lebenssituation
des Apostels. Er ist gefangen (Phil. 1,13f.16), das Todesschicksal, das Sterben als Martyrer
steht ihm vor Augen (1,20; 2,17). Noch immer rechnet er zwar damit, dass die Parusie
dazwischen treten konnte: der Herr ist nahe (4,4). Aber es ist aufschlussreich, worauf er
angesichts der Parusie Gewicht legt. Er spricht von der Biirgerschaft der Himmel, der er
zugehort, deren irdischer Paroike er ist (3,20f.), und nimmt damit ein Bild auf, das dem
antiken Menschen geldufig ist'®” und das der Anwendung nach demjenigen verwandt ist,
das uns in 2. Kor. 5,8 begegnete. Nach dieser Gegeniiberstellung gegenwirtig-irdischer und
kiinftig-himmlischer Existenz beschreibt Paulus den Inhalt der Hoffnung mit Worten von
nahezu hymnischem Klang: “Wir erwarten als Retter den Herrn Jesus Christus, der den
Leib unserer Niedrigkeit verwandeln wird, dass er gleichgestaltet sei seinem Herrlichkeits-
leibe'®®.” Zentrale Aussage ist die Verwandlung dessen, was er den Leib unserer
Niedrigkeit nennt'%, in den Herrlichkeitsleib, der dem Christusleib gleichgestaltet wird!!°.

104 Kramer (A. 14), S. 21.
Ausser den Kommentaren von M. Dibelius (1937); E. Lohmeyer & W. Schmauch (1964);
G. Friedrich (1962), S. 92—-129; J. Gnilka (1968) noch: O. Schmitz, Zum Verstandnis von Phil. 1,21:
Neutestamentliche Studien fiir G. Heinrici (1914), S. 155—166; P. Bonnard, Mourir et vivre avec Jésus
Christ selon S. Paul: Rev. hist. phil. rel. 36 (1956), S. 105—-112.
Dazu die Einleitungen von H.J. Holtzmann (18923), S.282 (“Testament des Paulus”);
A. Jiillicher & E. Fascher (19317), S. 121ff. (61—63 n.Chr.); und W. G. Kiimmel (1963'?), S. 239
(57—59 n.Chr. oder 59—-61 n.Chr.).
107 Philo, De conf. ling. 78.
18 74 dem auch sonst beobachteten “liturgischen Klang” der Stelle vgl. Gnilka (A. 105), S. 208,
der an ein unter Verwendung formelhaften Gutes von Paulus geschaffenes kleines Gedicht denkt.
Vom verginglichen Leibe spricht Paulus auch in Rom. 6,12, 8,11, vom Todesleibe in Rém.
7,24. Zu der hier vorliegenden Verwendung vgl. Lohmeyer (A. 105), S. 160: ‘“‘Diese Niedrigkeit ist
kein ethischer oder naturhafter, sondern ein metaphysischer Begriff. Er erklirt sich aus dem
Gegensatz, in dem das Reich der Glorie seiner Substantialitit nach zum Reich der Erde, d.i. dem der
Niedrigkeit steht.”
10" pey Hoffnung auf einen Leib, der vom irdischen verschieden ist, gibt Paulus in unterschied-
lichen Zusammenhingen in 1. Kor. 15,44 und 2. Kor. 5,1 Ausdruck.



80 W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

Der Vorgang dieser Verwandlung''' tritt als unmittelbare Folge der Parusie fiir die zu diesem
Zeitpunkt noch Lebenden ein. Die fiir die Vollendung erwartete Daseinsweise ist keine leiblose
Existenz — eine solche ist fiir Paulus im Unterschied zum Griechentum nicht vorstellbar — sondern
eine verwandelte, wohl ganz in Pneuma transformierte Leiblichkeit''? Bedeutsam bleibt, dass hier die
Parusie, die zunichst zu den kollektiven Hoffnungsinhalten gehort (zusammen mit der Vollendung der
Gemeinde und dem allgemeinen Gericht), der individuellen Vollendung zugeordnet ist, wihrend der
universale und ekklesiologische Aspekt vollig zuriicktritt. Die Parusie erscheint als auslosendes Moment
fiir die Verwandlung der Lebenden, wihrend von der Auferstehung der Toten nicht mehr die Rede ist.
Man darf daraus folgern, dass deren eschatologische Zukunft im Schema der individuellen Eschatologie
gedacht wird. So behilt auf dieser vierten Reflexionsstufe von den traditionellen apokalyptischen
Inhalten Parusie, Auferstehung, Gericht, nur die erstere ihre Bedeutung, jedoch auch sie in der
Heraushebung des individuell-eschatologischen Aspekts.

Diese individuell-eschatologische Linie muss dort noch deutlicher ins Bild treten, wo Paulus die
Moglichkeit des eigenen Todes vor dem Eintritt der Parusie reflektiert. Hier zeigt sich, wie die in
2. Kor. 5,1-10 entwickelten Gedanken die Eschatologie des Paulus auch in der Folgezeit bestimmt
haben. Die Stelle Phil. 1,21: ““Ist Christus mir das Leben, (dann) ist mir Sterben Gewinn”, ist von den
Auslegern auch syntaktisch verschieden gedeutet worden''®. Der sentenzenartige Charakter des Satzes
ist oft betont worden''®. Zahlreich sind auch die antiken Parallelen, die in dhnlich formulierten
Aussagen den relativen Wert des Lebens zum Ausdruck bringen''®. Dass Paulus eine Formulierung
wihlt, die in die Nachbarschaft des Platonismus weist, kann nach dem bisher Ausgefiihrten nicht
iiberraschen. Uniibersehbar ist auch hier die Trennungslinie, die Paulus vom antiken anthropologischen
Dualismus scheidet. Zwei Wiinsche widerstreiten in ihm: die Sehnsucht, aufzubrechen und bei Christus
zu sein, und der Wunsch, (bis zur Parusie) im Fleische zu bleiben um der Gemeinde willen. Die
naheliegende Interpretation der Stelle ist die, dass das Bei-Christus-Sein erst mit dem Tode beginnt''®,
Eine neuere Auslegung versteht die Aussage von V. 21 a: “Christus ist mir das Leben”, als
iibergreifende Feststellung und sieht in den V. 21b—24 cine Folge von Sitzen, die je das Leben und
den Tod im Auge haben''”. Ist diese Deutung richtig, dann wire in der ersten Vershilfte vom Leben in
einer Weise die Rede, die eine das irdische Dasein iiberdauernde Existenz meint''®, Freilich fihrt diese
zunichst einleuchtend erscheinende Interpretation in neue Schwierigkeiten, weil das Sein mit Christus
nach V. 23 ganz jenseitig zu verstehen ist''?. Seine Voraussetzung aber ist das Sterben. Der Zeitpunkt,

1L von einer Verwandlung im positiven Sinn spricht Paulus nur hier, wihrend an anderen Stellen

(1. Kor. 4,6; 2. Kor. 11,13—15) von einer Pseudomorphose die Rede ist.

12 pazu das oben bei und mit Anm. 84 zu 2. Kor. 5,5 Gesagte.

113 Griindlich untersucht von Schmitz (A. 105), S. 154, der das Problem auf die Frage nach dem
Subjekt von Phil. 1,21a zuspitzt. Im Ergebnis kommt er zu einer Gleichsetzung von Christus und
“Leben”, die ihm allein dem “schopferischen Charakter der Formulierung” angemessen erscheint.

14 7uletzt Hoffmann (A. 11), S.291-296, der unterstreicht, dass Christus formal gesehen das
Pradikatsnomen, sachlich Subjekt der Aussage ist (S. 294).

15 Hoffmann (A. 11), S. 294, unterstreicht dem gegeniiber das spezifisch Paulinische in der
Verbindung von Vordersatz und Nachsatz, dass der Tod nicht an sich Gewinn ist, “sondern nur auf
Grund der Voraussetzung, dass Christus das Leben schlechthin ist™.

116 g, Dibelius (A. 105), S. 8, der paraphrasiert: **Denn was heisst Leben? Leben nenne ich nur,
wo Christus ist, dann ist der Tod, das, was mir Gewinn bringt.”

U7 Aus dieser Sicht, die im Prinzip schon Schmitz (A. 105) vertrat, ergibt sich bei Gnilka
(A. 105), S. 70, folgende Gliederung: V. 21a iibergreifende Feststellung; 21b Tod; 22 Leben; 23 Tod;
24 Leben. — Hoffmann (A. 11), S. 293, der V. 21 als Einheit versteht, denkt an einen chiastischen
Aufbau des Stiicks (V. 20=a:b, V.21 =0, V. 22 =2a).

Als Parallelaussagen bieten sich an: Rom. 14,7-9; 2. Kor. 5,15; Gal. 2,20.
Die Bedenken werden von Gnilka (A. 105) zwar genannt, S. 73f., aber nicht ausreichend
beriicksichtigt.

119



W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus 81

an dem diese unmittelbare Christusgemeinschaft eintritt, ist hier nicht die Parusie, sondern der Tod.
Paulus verwendet fiir den Vorgang des Sterbens ein Wort, das im Sprachgebrauch der Seefahrt das
Lichten der Anker bezeichnet'?, sonst fir das Aufbrechen und Weggehen verwendet wird (Luk.
12,36). Da es sich nicht um einen Aufbruch ins Unbekannte hinein, sondern um den Weg zu voélliger
Vereinigung mit Christus handelt, liegt die in gemeinantiker und jiidisch-hellenistischer Gedankenwelt
verbreitete Vorstellung von der Heimat der Seele bei Gott nicht fern'?!.

Paulus konnte sich solcher Vorstellungen, die den sofortigen Ubergang in die himmlische Welt
einschliessen, bedienen, weil ihm hier ebenso wie zur Zeit von 2. Kor. 5,1-10 der Gedanke an einen
Zwischenzustand fern lag'*?. Die dem Tod folgende Vollendung ist freilich keine leiblose “seelische”
Existenz, Man wird an einen Doxa-Leib, der nach Phil. 3,21 an die Stelle des Niedrigkeitsleibes tritt, zu
denken haben. So erweisen sich die eschatologischen Ausfihrungen des Phil. als Fortsetzung der
Gedanken von 2.Kor. 5,1-10'*%. Die Kontinuitit der beiden letzten Stufen eschatologischer
Reflexion bei Paulus wird deutlich.

Betrachten wir die ndhere Bezeichnung des eschatologischen Zieles, so spannt sich der
Bogen noch weiter. In Phil. 1,23, in einem Zusammenhang, in dem die individuell-
eschatologische Linie ganz im Vordergrund steht, wird der Zustand der Vollendung als ein
Mit-Christus-Sein bestimmt. In dem noch rein apokalyptischen Stiick 1. Thess. 4,17 gilt
als Ziel des eschatologischen Geschehens, “bei dem Herrn zu sein allezeit”. In dieser
Zielbestimmung liegt die sich durchhaltende Kontinuitit der paulinischen Eschatologie'?*.
Der unterschiedliche Kontext, in dem sie jeweils begegnet, dort als Schlussakt des
apokalyptischen Dramas, hier als Ausdruck der Sehnsucht nach der Christusgemeinschaft
unmittelbar nach dem.Tode, verdeutlicht die Hauptrichtung des Wandels, der sich im

eschatologischen Denken des Paulus vollzogen hat.
Wolfgang Wiefel Halle

120 Dazu G. Osnes, Tidskr. f. teol. og kirke 11 (1940), S. 141—-159.

= Plato, Phaid. 12 (67C); Cic., Tusc. Disp. 1, 30, 74; Tob. 3,6; Philo, In Flacc. 187. — Hoffmann
(A. 11), S. 289, verweist auf ein griechisches Grabepigramm bei Kaibel, Epigrammata 340,7 als nichste
Parallele.

12 Hoffmann (A. 11), S. 289, weist mit Recht darauf hin, dass allein die Erwartung, mit dem
Sterben des Mit-Christus-Seins teilhaftig zu werden, verstindlich macht, warum der Tod dem Apostel
jetzt eine begehrenswerte Wirklichkeit darstellt.

An beiden Stellen wird auf die Auferstehung nicht Bezug genommen. Als Endgestalt der
paulinischen Reflexion ist folgende Gedankenverbindung wahrscheinlich: Beim Tode werden die
Gldubigen unmittelbar mit Christus vereinigt. Die zum Zeitpunkt der Parusie noch Lebenden werden
verwandelt. — Die Kraft der Auferstehung in Phil. 3,11 besteht in dem gegenwirtig wirkenden
Pneuma.

Zu stark harmonisierend, weil einem Denken auf der Zeitlinie verhaftet, ist die Interpretation
von Hoffmann (A. 11), S. 301-320, der Phil. 1,23 von 1. Thess. 4,17, aber auch von 2. Kor. 4,14;
Rom. 8,17. 23 unterscheiden will, weil weder die Auferstehung der Toten noch der endgiltige
Anbruch der Parusie vorausgesetzt werden. Das Mit-Christus-Sein driicke aus, dass trotzdem keine
geringere Form der Christusgemeinschaft — nach Art des Zwischenzustands — gegeben ist (S. 313f.).



	Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

