
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 2

Artikel: Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des
Paulus

Autor: Wiefel, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878573

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 30 Heft 2 März/April 1974

Die Hauptrichtung des Wandels
im eschatologischen Denken des Paulus

In den letzten Jahren sind Probleme der Eschatologie erneut in das Zentrum der
Diskussion gerückt1.

Dabei fiel auf, dass bei den in diesem Zusammenhang veröffentlichten Beiträgen noch stärker als

bei den Publikationen früherer Jahre fast ausschliesslich der universal-kosmologische Aspekt und seine

theologische Interpretation im Blickfeld der Aufmerksamkeit stand2. Die Frage nach dem Schicksal
der Toten3 blieb ganz im Hintergrund4. Indem sie den Blick ausschliesslich auf die endzeitliche
Zukunft des Gottesvolks lenkt und das individuelle Heilsziel nicht einmal als vermitteltes gelten lässt,

bleibt die neue, im Zeichen einer Theologie der Hoffnung stehende Eschatologie einer schon seit

Jahrzehnten unser theologisches Denken bestimmenden Grundlinie verhaftet, die sich allein dem

Objektiven und dem Überindividuellen verpflichtet sah. Eine kritische Reflexion, die den oft
beschworenen Ideologieverdacht gegen die eigenen aussertheologischen Voraussetzungen kehrt, wäre
ebenso an der Zeit wie die Besinnung auf die biblischen Grundlagen. Ist es neutestamentlich legitim,
wenn die Frage nach dem Geschick, das den Einzelnen nach dem Tode erwartet, ausschliesslich mit
kollektiven Hoffnungsinhalten wie der Vollendung der Geschichte in der Parusie Christi und der

Vollendung der Menschheit in der Auferstehung der Toten beantwortet wird? Ein Verzicht auf die
individuelle Eschatologie hat nicht nur schwerwiegende anthropologische5 und seelsorgerliche6

1
Sie wurde eröffnet durch J. Moltmann, Theologie der Hoffnung. Untersuchung zur Begründung

und zu den Konsequenzen einer christlichen Eschatologie (1964), und G. Sauter, Zukunft und
Verheissung. Das Problem der Zukunft in der gegenwärtigen theologischen und philosophischen
Diskussion (1965).

2 Dadurch unterscheidet sich die neuere Diskussion von der ausgewogeneren, auch die Probleme
der individuellen Eschatologie einbeziehenden Behandlung des Themenkreises bei Paul Althaus, Die
letzten Dinge (19334 ; 1968'2), bes. S. 80-164.

3 Neue Aspekte ergeben sich in den freilich eher meditativen als biblisch orientierten Reflexionen
von K. Rahner, Zur Theologie des Todes, Questiones disputatae, 2 (1958); vgl. E. Jüngel, Tod,
Perspektiven der Theologie, 5 (1970).

4 Selbst in der für diese Fragen am ehesten offenen Studie von W. Kreck, Die Zukunft des

Gekommenen (19683), kommt sie nur als Nebenlinie zur Geltung, vor allem in dem Abschnitt, Der

Gekreuzigte als Sieger über den Tod, S. 150-179.
5 In scharfer Abgrenzung gegen Piatonismus und Dualismus bedacht von C. Stange, Die

Unsterblichkeit der Seele, Studien des apologetischen Seminars, 12 (1925), und O. Cullmann,
Unsterblichkeit der Seele oder Auferstehung der Toten? (1962).

6 Sie stehen im Hintergrund der knappen Studie von C. H. Hunzinger, Die Hoffnung angesichts
des Todes im Wandel der paulinischen Aussagen: Leben und Tod. Festschrift für H. Thielicke (1968),
S. 69-88.



66 W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

Konsequenzen, er bedeutet auch einen einschneidenden Bruch mit einer Tradition des Lehrens und
Betens in der Kirche, die bis in deren Anfangszeit zurückreicht7. Ehe man sich dazu entschliesst, soll
der Versuch einer erneuten Vergewisserung der neutestamentlichen Grundlagen gewagt werden. Seine
Problematik liegt darin, dass von einer neutestamentlichen oder urchristlichen Eschatologie als einem
geschlossenen Ganzen keineswegs die Rede sein kann. Wer es unternimmt, allein die Aussagen des

Paulus über die letzten Dinge auf ihren individual-eschatologischen Aspekt hin zu befragen, sieht sich

an eine Reihe von Abschnitten gewiesen, die sich über die verschiedenen Briefe verteilen.
Grenzen wir unsere Betrachtung auf die unzweifelhaft echten Paulinen ein und halten

wir uns auch hier an die grösseren Komplexe, so haben wir uns zu beschäftigen mit
1. Thess. 4,13—18; 1. Kor. 15,50—57; 2. Kor. 5,1 — 10 sowie mit einigen Stellen aus dem
Phil. Der darin bezeichnete Weg der paulinischen Eschatologie nimmt auf der Ebene der
Reflexion jene Entwicklung vorweg, die für die Theologie und Frömmigkeit der Folgezeit
bestimmend sein sollte.

1.

Wir beginnen mit den Aussagen des 1. Thess.8, der von den meisten Forschern als der
früheste unter den erhaltenen Paulusbriefen angesehen wird9. Hier zeigt sich, dass die
Frage nach dem Geschick der Toten, der bereits verstorbenen Gemeindeglieder, den

Ausgangspunkt der zusammenhängenden eschatologischen Darlegung bildet10. Sie setzt
mit 4,13 ein.

Das in Thessalonich offenbar nicht erwartete Sterben einiger Christen", wohl schon mehrere
Monate nach dem Fortgang des Paulus12, hat zu einer Ratlosigkeit geführt, der der Apostel mit einer
förmlichen Belehrung entgegentritt. Die hier vorliegende Wendung "wir wollen euch nicht in
Unkenntnis lassen" kann bei Paulus bislang unbekannte persönliche Dinge (Rom. 1,13; 2. Kor. 1,8),
lehrhafte Darlegungen (1. Kor. 10,1; 12,1), aber auch apokalyptisches Geheimwissen (Rom. 11,25)
einführen. Wie der nachfolgende Inhalt ausweist, handelt es sich hier um eine Belehrung über noch
verborgenes künftiges Geschehen, in den Umkreis geheimen Wissens gehörig, einen Bereich, bei dem
auch im Judentum das Zukunftswissen an erster Stelle steht (Dan. 2,28f. ; Apoc. 1,1; 22,6). Dass die
mit den Mitteln der Apokalyptik gegebene Auskunft im Dienste des individuell-seelsorgerlichen
Problems des Schicksals der Verstorbenen steht, machen Einsatz und Durchführung deutlich.

7 Dazu E. Fleischhack, Fegfeuer. Die christlichen Vorstellungen vom Geschick der Verstorbenen,
geschichtlich dargestellt (1969).

8 Dazu die Kommentare von E. v. Dobschütz (1909), S. 163-202 (dort ältere Literatur und ein

Abriss der Auslegungsgeschichte); G. Wohlenberg (1909), S. 98-107; M. Dibelius (1937); B. Rigaux
(1957), S. 539ff. Weiterhin E. Haack, Eine exegetisch-dogmatische Studie zur Eschatologie über
1. Thess. 4,13-18: Zs. syst. Theol. 15 (1938), S. 544-569; P. Nepper-Christensen, Das verborgene
Herrenwort: Stud, theol. 19 (1965), S. 136-151; W. Marxsen, Auslegung von 1. Thess. 4,13-16: Zs.

Theol. Ki. 66 (1969), S. 22-37.
9 Die wichtigste Ausnahme stellt W. Michaelis, Die Gefangenschaft des Paulus in Ephesus und das

Itinerar des Paulus (1925), sowie Einleitung in das Neue Testament (19613 S. 222-225, dar.
10 Als euphemistischer Ausdruck für das Sterben begegnet das Wort entschlafen noch 12mal im

N.T. Auch das A.T. kennt ihn (2. Sam. 7,12; Jes. 57,2; Dan. 12,2).
11 Dass Paulus von Entschlafenen redet, spricht gegen die von Nepper-Christensen (A. 8), S. 138,

vertretene Ansicht, es handele sich um die ersten Märtyrer. - Zum Bildwort vom Todesschlaf
P. Hoffmann, Die Toten in Christus (1966), S. 186-202.

12 Die Bezugnahme auf die ersten Todesfälle spricht nicht gegen die Abfassung des Briefes bald
nach dem Weggang des Paulus (so Michaelis, A. 9, S. 66), sondern macht das seelsorgerliche Problem
erst deutlich.



W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus 67

Angesichts einer solchen Einführung dürfen wir mit Inhalten rechnen, die noch nicht Gegenstand
der in Thessalonich ausgerichteten missionarischen Verkündigung waren. In jüngster Zeit ist von
W. Marxsen unter Verweis auf 1. Thess. l,9f. und 3,13 scharf herausgestellt worden, dass die

Verkündigung des Paulus in Thessalonich ganz im Zeichen der Parusieerwartung stand13. Das mag für
die eschatologische Thematik zutreffen, jedoch nicht das Ganze seiner Missionspredigt kennzeichnen.
Was jene Missionsverkündigung angeht, so bezieht sich Paulus auf sie zurück mit dem wohl in
Anlehnung an die Tradition formulierten Satz: "Wir glauben, dass Jesus starb und auferweckt wurde"
(1. Thess. 4,14)14. Die Verkündigung des Paulus ist nur dann zureichend erfasst, wenn man die beiden
damit bezeichneten Brennpunkte - Tod und Auferstehung Christi einerseits und die Parusie
andererseits - im Auge behält. Dabei ist freilich aufschlussreich, dass die Folgerung, dass Gott die
Entschlafenen dià Iësoû15 zusammen mit ihm, Jesus, heraufführen wird16, nicht an eine Parusieaussage,
sondern an die über Tod und Auferstehung Christi angeschlossen wird. Nicht minder auffällig ist, dass

hier nicht von der Auferweckung der Christen die Rede ist, sondern von einem anderen, erst im
folgenden zu bestimmenden Vorgang".

An dieser Stelle setzt die eigentliche apokalyptische Belehrung ein. Sie beruft sich auf
einen Logos des Kyrios18. Aus welcher Quelle ist er Paulus zugekommen? Als Agraphon,
das letztlich auf vorösterliche Überlieferungen zurückgeht19? Als urchristlicher
Prophetenspruch, der zum Herrenwort wurde20? Aus der Gemeindetradition21? Handelt es sich
um eine verkleidete theologische Konklusion22? Oder darf man an eine Privatoffenbarung
denken, die Paulus ganz persönlich zuteil wurde23? Angesichts des ganz auf die Probleme

13 Marxsen (A. 8), S. 20: "Am Anfang steht die Parusieerwartung, und in der Verkündigung an die
Thessalonicher liegt dort zumindest noch das Schwergewicht."

14 W. Kramer, Christus, Kyrios, Gottessohn (1963), S. 28, sieht in dieser Wendung die

Abwandlung der Pistisformel, deren Inhalt Aussagen über das Sterben und Auferwecktwerden Christi
bildet.

15 Auch da, wo man mit Dibelius, v. Dobschütz, Rigaux (A. 8; letzterer mit ausführlicher
Begründung S. 320ff.) die präpositionale Wendung auf die Entschlafenen bezieht - gegen Hoffmann
(A. 11), S. 213f., der sie zur folgenden Aussage gezogen sehen möchte -, besteht die Notwendigkeit
einer Präzisierung. Der mehr subjektiven Fassung bei Dobschütz, S. 191: "Sie sind gestorben, indem
ein Verhältnis mit Jesus dabei war", steht die objektive von F. Neugebauer gegenüber, In Christus
(1961), S. 111. Er sieht darin den Heilsgrund bezeichnet, auf den die Thessalonicher verwiesen
werden, eine Deutung, der sich Marxsen (A. 8), S. 35, weitgehend anschliesst.

16 Die verwendeten Termini machen deutlich, dass Paulus vor allem ein Moment der Bewegung
ausdrücken will, eine Bewegung, die durch die Parusie ausgelöst ist. Der Gedanke der Christusgemeinschaft

spielt dabei keine Rolle: gegen Hoffmann (A. 11), S. 216f.
17 So mit Recht Marxsen (A. 8), S. 33, 35; auch Dibelius (A. 8), S. 25.
18 Die Verwendung des Kyriosnamens lässt noch keine Entscheidung zu, ob hier ein Wort des

Irdischen (1. Kor. 7,10) oder des Erhöhten eingeführt werden soll. Sie unterstreicht vielmehr, wie
Kramer (A. 14), S. 157, ausführt, "Autorität und Gültigkeit der betreffenden Aussage in einer
bestimmten Sache".

19
Wohlenberg (A. 8), S. 102; J.Jeremias, Unbekannte Jesusworte (19623), S. 77-79; etwas

modifiziert auch Nepper-Christensen (A. 8), S. 15Iff.; zurückhaltender H. W. Kuhn, Der irdische Jesus

bei Paulus: Zs. Theol. Ki. 67 (1970), S. 296-300.
20 G. Bornkamm, Die Verzögerung der Parusie: In memoriam Ernst Lohmeyer (1951), S. 119f.
21 H. Köster, Die ausserkanonischen Herrenworte als Produkte der christlichen Gemeinde: Zs. nt.

Wiss. 48 (1957), S. 223f.; W. Schmithals, Die historische Situation der Thessalonicherbriefe: Paulus
und die Gnostiker (1964), S. 117; ähnlich Hoffmann (A. 11), S. 219, der an ein Zitat aus jüdischer
Apokalyptik denkt.

22
Rigaux (A. 8), z. St.

23
v. Dobschütz (A. 8), z. St. Auf die Schwierigkeit, dass Paulus nie eine persönliche Offenbarung

als Herrenwort kennzeichnet, weist Hoffmann (A. 11), S. 219, hin.



68 W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

der Thessalonicher gerichteten Inhalts wird man eher an subjektive als an objektive
Quellen zu denken haben. Die innere Geschlossenheit des Stückes scheint auch gross
genug, dass eine überlieferungsgeschichtliche Scheidung zwischen traditionellen und
aktuellen Elementen24 nicht notwendig, ja kaum durchführbar ist. Wenig hilfreich ist es,
das Logion nur auf V. 15 zu beziehen25, also auf die Auskunft, dass die bei der Parusie
noch Lebenden, Übriggebliebenen den Entschlafenen nichts voraus haben26. Warum dies
so ist, wird ja erst aus der weiteren Schilderung deutlich. So gehört zum Inhalt der
Glaubensbelehrung, die sich auf den erhöhten Herrn beruft, ausser dem Weisungswort
jene dramatische, farbige Schilderung der Abfolge der entscheidenden apokalyptischen
Ereignisse, durch die jenes erst seine Begründung erfährt.

Die Antwort auf das aus der Situation in Thessalonich erwachsene Problem der
individuellen Eschatologie wird durch eine "kleine Apokalypse" gegeben, die in ihrem
Gehalt ganz auf diese Fragestellung zugeschnitten ist. Sie stellt ein Geschehen in vier
Akten dar.

1. Der Kyrios wird vom Himmel herabsteigen, beim Schall des Signals, beim Ruf der Erzengels und
dem Klang der Gerichtsposaune27. - 2. Die Toten in Christus, die verstorbenen Gläubigen28, werden
auferstehen. — 3. Die zu diesem Zeitpunkt noch Lebenden — Paulus rechnet damit, dass er selbst und
die angeredeten Thessalonicher sich noch darunter befinden2' - werden mit ihnen (den Aufcrweck-
ten) zusammen entrückt werden30 in den Wolken31, zur Begegnung mit dem Kyrios in der Luft. Der

Kyrios steigt also nicht bis zur Erde herab, sondern trifft sich mit den Auferstandenen und den noch
lebenden Entrückten gleichsam auf halber Strecke32. - 4. Es folgt das verheissene ständig Bei dem

24 Eine solche Scheidung versucht Marxsen (A. 8), S. 29f. ; in etwas anderer Form Hoffmann
(A. 11), S. 219.

25
v. Dobschütz (A. 8), S. 194; anders Jeremias (A. 19), S. 78, Anm. 106.

26 Im Gleichwerden der Verstorbenen mit den Lebenden liegt das eigentliche Problem des

Abschnitts, vgl. Marxsen (A. 8), S. 31.
27 Dabei dürfte es sich kaum um drei verschiedene Akte des Parusiedramas handeln, sondern um

die dreifache Beschreibung desselben Vorgangs. Der Engel mit der Gerichtsposaune begegnet in Apoc.
8,2, 10,7; vgl. auch Matth. 24,31.

28 Dass es nur um diese geht, wird durch Zielrichtung und Inhalt des Offenbarungsspruchs
eindeutig erkennbar. Jeremias (A. 19), der in der 2. Aufl., S. 63 das en Christo auf das Folgende
beziehen wollte, hat unter Aufnahme der Kritik von Rigaux (A. 8), z. St. sich jetzt der gegenteiligen
Deutung angeschlossen, 3. Aufl., S. 77, Anm. 105.

29 Er schliesst die Thessalonicher und sich selbst zur 1. Pers. PI. zusammen und lässt so eine den

Apostel und die Gemeinde gleichermassen bestimmende Naherwartung deutlich werden.
30 Zur Vorstellung der Entrückung bietet wichtiges Material: A. Strobel, In dieser Nacht (Lk.

17,34). Zu einer älteren Form der Erwartung in Lk. 17,20-37: Zs. Theol. Ki. 58 (1961), S. 16-29;
weiterführende Beobachtungen in Verborum Veritas. Festschrift für G. Stählin (1970), S. 142f., wo er
in der vorliegenden Stelle eine Entsprechung zur Parusieerwartung auf dem Berge sieht. - In der

Entrückung liegt das Moment des Plötzlichen (Luk. 17,24; Act. 8,39), das, wo vom blossen

Wegnehmen (Gen. 5,24) oder Aufnehmen (2. Kön. 2,11; Act. 1,11; Mark. 16,19) die Rede ist, nicht
betont erscheint.

31 Die Wolke als Vehikel der Fortbewegung im überirdischen Raum in Act. 1,9-11; Dan. 7,13.
32 E. Peterson hat in seinem Aufsatz Die Einholung des Kyrios: Zs. syst. Theol. 7 (1930),

S. 682-702, an das Zeremoniell bei der Begrüssung hochgestellter Persönlichkeiten erinnert, das für
den hellenistischen Osten bezeugt ist: "Die Christen verlassen die Tore der Welt und ziehen ihrem

Kyrios bei seiner Parusie auf der Wolke entgegen" (S. 698).



W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus 69

Herrn-Sein (syn Kyrioj33, das Leben in seiner Gegenwart und Gemeinschaft, auf das alle diese

Ereignisse zulaufen.

Mit diesen vier Stufen ist das Geschick beschrieben, das nach Paulus auf die
Entschlafenen wartet: sie vernehmen das Signal, sie erstehen auf, sie vereinigen sich mit
den noch Lebenden zur Begegnung mit dem Herrn, sie gelangen mit ihnen in die völlige
und dauernde Gemeinschaft mit ihm.

Eine polemische Abgrenzung gegen die Heiden, die keine Hoffnung haben34, macht deutlich, dass

es für den Paulus des 1. Thess. Hoffnung nur in dem Rahmen gibt, den ein apokalyptisch bestimmtes
Judentum bereitstellt. So kann es nicht überraschen, dass das in der thessalonischen Situation
aufgebrochene Problem sich schon im jüdisch-apokalyptischen Bereich ankündigt. Dort wird freilich
das Geschick der lebenden Zeugen der eschatologischen Geschehnisse unterschiedlich beurteilt. Es

begegnen Aussagen, nach denen es als ein Vorzug zu erachten ist, bei den Endereignissen dabei zu sein

(Ps.Sal. 18,6; 4. Esr. 13,17f. 24), während andere angesichts der hereinbrechenden Katastrophen die
Verstorbenen glücklich preisen (2. Bar. 11,6; 48,41 )35. Wenn sich an unserer Stelle nur die erste

Wertung findet, so deutet dies darauf, dass dem Vorstellungskreis der messianischen Wehen hier keine

grosse Bedeutung zukommt (anders Mark. 13,8; Matth. 24,8)".
Auch die im Rahmen jener kleinen Apokalypse in V. 16-17 gegebene Schilderung zeigt in den

Einzelzügen den engen Zusammenhang mit der spätjüdischen Enderwartung. Der transzendente Gott
bewirkt die Totenauferstehung nicht unmittelbar, sondern durch ein Signal (4. Esr. 13,33), das von
Posaunenschall begleitet wird (Ps. 47,6), wodurch die zerstreute Gemeinde des Volkes gesammelt37
oder das Gericht angekündigt wird (Ps.Sal. 11,1; 4. Esr. 6,23). Die Mitwirkung des Erzengels
(Michael? könnte in der typologischen Entsprechung begründet sein, in der das letzte Gericht zum
ersten, dem Gottesgericht über Adam steht, an dem nach jüdischer Tradition Michael beteiligt ist
(Apoc. Mos. 22)38.

Es kann nicht verwundern, dass zwei der tragenden Vorstellungen unseres kleinen Abschnitts
bereits in den frühesten apokalyptischen Stücken auftauchen: die Auferstehung der Gläubigen (Dan.
12,2) und die Herabkunft der eschatologischen Heilsgestalt vom Himmel her (Dan. 7,13.14; auch in
Joh. 3,13 vorausgesetzt). Das aufgenommene Material weist eine solche Kohärenz auf, dass es nicht
möglich ist, zwischen traditionell mitgeführten und aktuell bedeutsamen Vorstellungen zu unterscheiden

und die Auferstehung der ersteren, die Entrückung jedoch der letzteren Gruppe zuzuordnen39.
Wenn man davon ausgeht, dass es Paulus um die Gleichwertigkeit des Geschicks der Lebenden und der
bereits Gestorbenen zu tun ist, wird man kaum sagen können, dass die Auferstehung in diesem

33 Die bei Paulus nur an dieser Stelle begegnende Wendung - dazu Kramer (A. 14), S. 145 -
verheisst nicht ein "mit Gott sein", sondern ein "mit dem (erhöhten) Herrn" sein. Man beachte die
Umkehrung: Die Apokalyptik erwartet ein Sein mit Gott auf der (verwandelten) Erde (vgl. Apoc.
21,3). Hier wird ein Sein mit dem Kyrios in einem nichtirdischen Bereich angekündigt. Es bleibt
beachtenswert, dass die Gemeinschaft mit dem Erhöhten im Zustand der Vollendung hier unter
Verwendung des Kyriostitels, in Phil. 1,23 jedoch mit dem Christusnamen ausgesagt wird.

34
Das ist ein Topos missionarischer Polemik, wie das "Gott nicht kennen" in Gal. 4,8; 1. Thess.

4,5; 2. Thess. 1,8. Es trifft nicht ganz die religiöse Situation der damaligen hellenistischen Welt, die
infolge der Mysterienfrömmigkeit manche Hoffnung kennt.

35
Abgeschwächt, in einem gegenläufigen Gedankengang interpretiert, 4. Esr. 13,19.

36 "Der Ausdruck wird schon von R. Eliezer (um 90 p.) vorausgesetzt, kann also in Jesu Zeit
wohlbekannt gewesen sein": P. Billerbeck, Kommentar, 1 (1922), S. 950, unter Bezugnahme auf Mekh.
Ex. 16,29, 59a. Die übrigen rabbinischen Belege sind jünger: b. Pes. 118a. b. Schabb. 118a. b. Ketub.
lila.

37 In der 10. Bitte des Achtzehngebets (pal. Fassung) heisst es: "Stosse in die grosse Posaune zu
unserer Befreiung", W. Staerk, Altjüdische liturgische Gebete (19302 S. 1 3.

38 Weiter das jüdische Gebet bei W. Lueken, Michael (1898), S. 50.
39 Marxsen (A. 8), S. 29f.



70 W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

Zusammenhang keine Bedeutung habe40. Die Frage, wie die Verstorbenen zu dem Heil kommen, das

den zur Zeit der Parusie noch lebenden Gläubigen gewiss ist, kann ja nur mit dem Hinweis auf die

Auferstehung beantwortet werden. Es ist schwer einzusehen, wie das Herbeiführen der Verstorbenen
(V. 14) denn sonst konkret zu denken ist.

Dennoch bleibt beachtenswert, welche Fragen Paulus nicht berücksichtigt. Er geht
nicht auf das Schicksal jener Toten ein, die nicht zu den Entschlafenen in Christus
gehören41. Es fehlt auch die Erwähnung des Endgerichts in diesem Zusammenhang42,
obwohl gerade der Gerichtsgedanke in der urchristlichen Verkündigung (Act. 17,31;
24,35; 2. Tim. 4,5; 1. Petr. 1,17; 4,5; Hebr. 9,27) und in der eigenen Missionspredigt des

Paulus (Rom. 2,5ff.l6; 3,6; 5,19f.; l.Kor. 3,5ff. 15; 2. Thess. 1,5)43 eine bedeutsame
Rolle gespielt hat. Daran wird deutlich, dass es ihm nicht um eine vollzählige Auffühmng
der Endereignisse oder gar um eine systematische Eschatologie geht, sondern um die

Beantwortung der Frage, was die bereits Verstorbenen und die noch Lebenden beim
Zeitpunkt der Parusie erwartet. Die Antwort ist eindeutig; ihrer wartet dasselbe Geschick,
die Begegnung und das dauernde Zusammensein mit dem herabkommenden Kyrios44.
Wenn wir diesen Abschnitt von der individuell-eschatologischen Problemstellung
bestimmt sehen, dann gewinnt eine Beobachtung entscheidende Bedeutung: Paulus sieht
hier (zur Zeit des 1. Thess.) noch keine Schwierigkeit in der verschiedenartigen
Leiblichkeit der Auferweckten und der noch Lebenden45. Die einen stehen auf, die
anderen werden entrückt, und beide sind ohne weiteres zum Sein beim Kyrios, zu einer
ausserirdischen Daseinsweise befähigt. Das lässt sich wohl nur so erklären, dass Paulus die
zeitliche Spanne zwischen den ersten Todesfällen in der Gemeinde und derPamsie für so
kurz hält, dass sich für ihn nicht einmal die Frage der Dekomposition des Leibes durch die

Verwesung stellt.

2.

Dieses Problem bietet sich erneut im Blick auf 1. Kor. 1546 dar, wo Paulus sich der
Frage nach der Möglichkeit des Auferstehungsleibes zuwendet und diese in einem rational

40 Marxsen (A. 8), S. 31, kommt sogar zu der These, dass "der ganze Abschnitt nicht von der
Auferstehung der Toten redet".

41
Dass diese Lücke schon früher gefunden wurde, zeigt der D-Text. Hier könnte die aus der

rabbinischen Eschatologie übernommene Scheidung der Auferstehung der Gerechten und der
Ungerechten eingewirkt haben.

42 Manche konservativen Ausleger tragen sie einfach ein, z.B. Haack (A. 8), S. 548.
43 L. Mattern, Das Verständnis des Gerichts bei Paulus (1966), S. 82-86.
44 Dass Paulus mit den Aussagen in V. 14 nicht nur die Vorstellung eines zeitlichen Vorsprungs,

sondern auch die eines Vorteils vor anderen abweisen will, wird mit Recht in so unterschiedlichen
Deutungen wie denen von Marxsen (A. 8), S. 36, und von Hoffmann (A. 11), S. 238, betont.

45 Haack (A. 8), S. 567, der das Problem erkennt, überspielt es sogleich wieder, wenn er
behauptet: "dass zum Zweck der Entrückung die Leiber erst verwandelt werden müssen, wie der

Apostel 1. Kor. 15,55-57 ausführt", verstehe sich von selbst.
46 J. Schniewind, Die Leugner der Auferstehung in Korinth: Nachgelassene Reden und Aufsätze

(1951), S. 110-139); J.Jeremias, Flesh and Blood Cannot Inherit the Kingdom of God (I. Cor.



W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus 71

erscheinenden Gedankengang zu begründen sucht47. Dass verschiedene Arten von Leibern
vorkommen, dass dem Samenkorn der ganz anders geartete "Leib" der Pflanze folgt, ist
ihm ein Beweis dafür, dass substantiell verschiedene Somata wie der irdische Leib und der

Auferstehungsleib aufeinander folgen können48. Die Substantialität des irdischen Leibes
und damit die Kontinuität menschlicher Existenz angesichts der ganz anders gearteten
Wirklichkeit des Eschaton ist Paulus zum Problem geworden, denn "Fleisch und Blut
können die Königsherrschaft Gottes nicht erben" (V. 50)49. Ihrem Gehalt nach ist diese

Fragestellung durchaus individual orientiert. Wie kann die Kontinuität der menschlichen
Person, die an einer Art Leiblichkeit hängt, gesichert werden? Gibt es individuelles
Menschsein, das die eschatologische Grenze transzendiert?

Welche Konsequenzen das hat, zeigt sich dort, wo Paulus von der Darlegung der

Möglichkeit zur Bestimmung des geschichtlichen Ortes übergeht, von der sich rational
darbietenden Beweisführung zum Offenbamngswort, also mit V. 5 ls0. Wiederum markiert
eine einleitende Formel die Qualität der nachfolgenden Aussage: "Seht, ich sage euch ein
mystérion51." Durch den hier verwendeten Begriff ist stärker noch als in 1. Thess. 4,13
auch terminologisch zum Ausdruck gebracht, dass wir es mit apokalyptischer Belehrung
zu tun haben52. Paulus verwendet hier das gleiche, vielleicht schon vorchristliche

XV,50): New Test. Stud. 2 (1955/56), S. 151-159, Abba. Studien zur neutestamentlichen Theologie

und Zeitgeschichte (1966), S. 298-307; J. C. K. Freeborn, The Eschatology of 1 Corinthians 15:
Texte und Unters. 87 (1964), S. 557-568; F. Mussner, "Schichten" in der paulinischen Theologie
dargetan an 1. Kor. 15: Bibl. Zs. 9 (1965), S. 59-70, Praesentia salutis. Gesammelte Studien zu
Fragen und Themen des Neuen Testamentes (1967), S. 178-188.

7 R. Bultmann, Auferstehung der Toten: Theol. Bl. 5 (1926), S. 1-14, Glaube und Verstehen,
1 (1933), S. 38-54. Der rationale Charakter der Beweisführung wird auch von A. Schlatter
eingeräumt, wenn er Paulus hier über die Vorstellbarkeit und Begreiflichkeit der Auferstehung reden
lässt: Paulus, der Bote Jesu (1934), S. 431.

48 Weil es auf die Vorstellung der substanziellen Verschiedenheit ankommt, zählt er eine Reihe
von Leibern auf, die in seiner Sicht je verschiedene Substanzen haben (V. 39-41). Ginge es im Blick
auf die Auferstehung nicht um eine andere Substanz, sondern nur um eine andere Art der Leiblichkeit,
so wäre diese Beweisführung unverständlich: gegen H. Lietzmann & W. G. Kümmel, Kommentar
(1950), S. 194f.

49 Eine andere Deutung der Stelle hat Jeremias (A. 46) vorgeschlagen. Für ihn geht die erste
Hälfte der Aussage (V. 50a) auf die Verwandlung der Lebenden, während sich die zweite Hälfte
(V. 50b) auf die bereits Verstorbenen bezieht. Vermag die Beobachtung eines Ungleichgewichts der
Satzhälften die Annahme eines so weitreichenden gedanklichen Schrittes zu tragen?

50 Strukturell ergibt sich insofern eine Parallele zu dem oben behandelten Abschnitt 1. Thess.

4,13-18, dass auch dort auf eine Glaubensaussage (V. 14) eine mit autoritativem Anspruch
vorgetragene apokalyptische Belehrung folgt (V. 15-17). Der Unterschied liegt darin, dass die

Grundaussage dort aus dem Bekenntnissatz entfaltet wird, während sie hier die Folgerung einer
theologisch-rationalen Beweisführung ist.

51 In dem präzisen, hier vorliegenden Sinn (spezielle Offenbarungswahrheit) redet Paulus von
Mysterium nur noch an einer Stelle, Rom. 11,25, von der endgültigen Rettung Israels. Die übrigen
Stellen in den paulinischen Homologumena sind pluralisch und im weiteren (unpräzisen) Sinn zu
interpretieren.

5
Anders Mussner (A. 46), S. 185, der in 1. Kor. 15,51 ein Beispiel "offenbarter Reflexion"

sieht, womit eine Aussage von grösserer Verbindlichkeit bezeichnet ist als die einer einfachen
theologischen Reflexion.



72 W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

Material53. Dennoch liegt eine Akzentverschiebung vor. Neu ist die letzte Aussage: "Nicht
alle werden entschlafen, aber alle werden verwandelt werden54."

Dieser Satz nimmt die gleiche Stelle im vorliegenden Zusammenhang ein wie 1. Thess. 4,15 im
anderen Komplex. Dort hiess es: keiner wird dem anderen etwas voraus haben, denn sie werden alle

zusammen entrückt. Hier geht es um die neue Leiblichkeit. Die Frage lautet: Was wird mit denen, die
bei der Parusie noch leben, d.h. noch im irdischen, aus Fleisch und Blut bestehendem Leib existieren?
Hing nicht die ganze vorausgehende Beweisführung daran, dass das Sterben des irdischen Leibes

Voraussetzung für das Erstehen des pneumatischen ist? Was bedeutet die Aussage, dass Fleisch und
Blut nicht in die künftige Welt eingehen können, wenn man wie Paulus damit rechnet, dass ein grosser
Teil der jetzigen Generation der Christen die Parusie zu ihren Lebzeiten erleben wird? Das lösende
Wort lautet: Wir werden verwandelt werden. Eine vollständige Verwandlung steht zu erwarten, die
Substanz der Leiblichkeit ändert sich. Da das eschatologische Ziel das gleiche ist, muss diese

Verwandlung von beiden Gruppen, den Lebenden und den Verstorbenen ausgesagt werden können. Sie

gilt für die Verstorbenen, die den Auferstehungsleib erhalten, ebenso wie für die zum Zeitpunkt der
Parusie noch Lebenden, die durch sie hindurch müssen55.

Es ist aufschlussreich, wie Paulus an dieser Stelle den apokalyptischen Satz, dass Fleisch und Blut
die Gottesherrschaft nicht erben, in der zweiten Hälfte in hellenistische Begrifflichkeit transformiert,
in dem er fortfährt, "und das Vergängliche nicht die Unverweslichkeit" (1. Kor. 15,50b). Schon auf
dieser Stufe der Reflexion scheinen ihm die apokalyptischen Kategorien nicht auszureichen. Um den
sachlichen Kontext der Verwandlungsvorstellung zu erfassen, ist es von Interesse, die beiden

apokalyptischen Schilderungen bei Paulus miteinander zu vergleichen. In 1. Kor. 15,52 steht en atömö
(im Nu), en ripé ophthalmoû (in einem Augenblick), eine im wesentlichen gleichbedeutende doppelte
Zeitangabe, wo es 1. Thess. 4,16 en keleusmati (beim Signalruf) heisst. Wie in 1. Thess. die Stimme des

Erzengels und die Posaune Gottes ist es auch hier in 1. Kor. 15,52 ein Posaunensignal, das den ersten

Akt des Geschehens einleitet. Eine gewisse Differenz ergibt sich insofern, als es dort dem
Herabkommen des Kyrios zugeordnet ist, während es hier heisst: "Er wird blasen und die Toten
werden auferstehen als Unverwesliche." Das Interesse des Paulus hat sich auf dieser zweiten Stufe der
Reflexion deutlich von der Parusie auf die Totenauferstehung verlagert. An die Stelle christologisch
zentrierter Apokalyptik, die im Herabkommen des Herrn und der Begegnung mit ihm ihre Mitte hat,
ist eine anthropologisch zentrierte getreten, die um die Vorstellung der Verwandlung kreist. Dies wird
verdeutlicht durch die an dieser Stelle angefügte Wiederholung des "und wir werden verwandelt
werden" (1. Kor. 15,52).

Vergleichen wir die Abfolge der eschatologischen Ereignisse in beiden Komplexen, so stellen wir
fest, dass dort, wo in der älteren Schilderung die Entrückung dem Herrn entgegen in die Luft steht, in
der jüngeren die Verwandlung ihren Platz hat. Beiden folgt jeweils die Auferweckung der
Entschlafenen. Jene Vorstellung, die uns ihrer massiven Anschaulichkeit wegen problematisch
erscheint, wird von Paulus offenbar fallengelassen und durch die der Verwandlung ersetzt. Beide sind

der gleichen Intention untergeordnet: die Gleichheit der Lebenden und der schon Verstorbenen soll

Freeborn (A. 46), S. 562ff., verweist auf 2. Bar.; vgl. auch W. Grundmann, Überlieferung und
Eigenaussage im eschatologischen Denken des Paulus: New Test. Stud. 8 (1961/62), S. 12-26.

54 Paulus geht es an dieser Stelle vor allem um den Wechsel, das Anderswerden der Gestalt,
während das Ziel des Verwandlungsvorgangs, das Gleichgestaltetwerden mit Christus erst in 2. Kor.
3,18 und Phil. 3,21 in den Vordergrund tritt.

55 Die Gleichartigkeit des Verwandlungsprozesses wird zu Recht betont von K. H. Rengstorf,
Auferstehung Jesu 19675 S. 94, der das Ziel, den Empfang des pneumatischen Leibes, zum
Bezugspunkt nimmt und ausführt: "Er begriff ihn als eine Verwandlung und fasst darin sowohl das,
was mit den Entschlafenen geschieht, zusammen als auch das, was die Lebenden an sich erfahren, wenn
die letzte Posaune ertönt." An einen dem Moment der Auferstehung vorausgehenden Verwandlungs-
prozess im Grabe, den J. Weiss, Kommentar (1925), S. 379, postuliert, ist nicht zu denken, dagegen
mit Recht Hoffmann (A. 11), S. 249, der durch den Kontext die für menschliches Vermögen
unfassbare Schnelligkeit des Geschehens zum Ausdruck gebracht sieht.



W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus 73

gewährleistet werden. Doch wird nun jene Gleichheit der bereits Verstorbenen und Auferweckten
einerseits und der zur Zeit der Auferweckung noch Lebenden andererseits nicht erreicht durch die

gemeinsam erfahrene Entrückung, sondern dadurch, dass die noch Lebenden anstelle des irdischen
Leibes einen pneumatischen erhalten, also einen Leib von jener Substanz, wie er für die Leiblichkeit
der Auferstandenen charakteristisch ist56.

Wie Paulus sich diesen Verwandlungsprozess vorstellt, offenbart der der Schilderung
folgende Vers l.Kor. 15,53: "Es muss dieses Vergängliche anziehen Unvergänglichkeit
und dieses Sterbliche anziehen Unsterblichkeit." Formal gesehen handelt es sich um einen
Parallelismus membrorum. Beachtenswert dabei ist, dass wiederum genuin griechische
Begriffe als sinntragend erscheinen: Unvergänglichkeit und Unsterblichkeit. Man könnte
vermuten, dass Paulus hier hellenistischen Bedenken Rechnung trägt, für die der Eingang
des Sterblichen und Vergänglichen in die göttliche Welt eine nicht nachvollziehbare
Vorstellung war57. Der Modus des Verwandeins ist das Anziehen. Man kann die.Frage, ob
die in den antiken Religionen so wirksame Gewandmystik dabei eine Rolle spielte, wohl
beiseite lassen. Hier ist offenbar daran gedacht, dass der pneumatische Leib dem
psychischen übergezogen wird. Da eine Fortexistenz des alten Leibes neben dem neuen
nicht denkbar ist, dürfte die Vorstellung die sein, dass der pneumatische Leib gleichsam
wie ein Nessushemd den darunter befindlichen irdischen Leib aufzehrt.

Charakteristisch für die hier vorliegende Phase der Reflexion ist die Zuspitzung der
Frage nach dem endzeitlichen Geschick des Menschen auf die eschatologische Leiblichkeit
und ihr Verhältnis zur irdischen, letztlich auf die Kontinuität des Menschen als Person

angesichts des Bruches zwischen irdischer und eschatologischer Wirklichkeit. Das schliesst
eine gewisse Distanzierung vom Judentum ein, für das dieses Problem kaum sichtbar
wurde. So wie die Erweckung Wiederherstellung des irdischen Leibes ist (Dan. 12,2;
2. Bar. 50,2ff.; Joh. 5,28f.), sieht man auch keine Bedenken, diesen Leib in den
himmlischen Bereich eingehen zu lassen (2. Hen. 62,14f.; Jub. 23,27—29)58. Man hat im
Blick auf diesen Abschnitt von einer Vermittlung oder Zwischenstufe zwischen jüdischer
und hellenistischer Denkweise gesprochen59. Obwohl sich noch Beispiele für solche

56 Obwohl man nicht sagen kann, dass Paulus "hinsichtlich der Vollendungshoffnung keinen
Unterschied zwischen Auferstehung und Verwandlung macht", so Hoffmann (A. 11), S. 247, tritt für
ihn die Frage nach der Leiblichkeit der Auferstandenen so sehr zurück, dass man sie nur
rückschliessend behandeln kann. Aus der schroffen Entgegensetzung von pneumatischer und sarkischer
Leiblichkeit in der Auferstehung der Toten, darf man Entsprechendes von der Auferstehung Christi
sagen. Die in der späten Osterüberlieferung von Joh. 20,27; Luk. 24,39f. vorliegende Vorstellung liegt
ihm noch fern.

57
Prägend ist jene orphisch-pythagoreisch-platonische Traditionslinie, die zuerst bei Plato

(Phaidon 67C/E) zum Durchbruch kommt und eine Lösung von den Banden des Leibes als

Voraussetzung für die Kommunikation mit dem Göttlichen ansieht. Für die neutestamentliche Zeit gilt
die Charakteristik von M. P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion, 2 19612 S. 692: "Dem
Heiden ist die Auferstehung des Fleisches unverständlich, ihm ist gewiss, dass der Leib der Auflösung,
der Verwesung anheimfällt. Für ihn ist die Unsterblichkeit die Unsterblichkeit der Seele, mag auch die
Seele reichlich mit materiellen Zügen ausgestattet sein, sei es nun, dass die Unsterblichkeit das durch
die Mysterienweihe zugesicherte höchste Glück im weiteren Leben, sei es, dass sie die unio mystica mit
dem höchsten Wesen der Hermetiker und Neuplatoniker ist."

58 Es finden sich aber auch kritische Aussagen, und zwar sowohl im neutestamentlichen (Mark.
12,25; Rom. 14,15) als auch im jüdischen Bereich (b. Ber. 17a).

59 W. Bousset, Kommentar (1920), S. 164.



74 W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

Mittelposition aufweisen Hessen60, ist das nur bedingt richtig. Die Heranführung neuer
Vorstellungen gründet nicht in einem Wahlakt, durch den sich Paulus jetzt einer anderen
Weltanschauung zuwendet, sondern in der Konzentration der Fragestellung. Es ist die
immanente Dialektik der Gedanken, die Paulus vorantreibt. Sie wird daran sichtbar, wie
die gewagteste Vorstellung dieser Stufe der Reflexion, die des Überkleidetwerdens, zum
entscheidenden Motiv auf der nächsten wird.

3.

Der Vorgang des Bekleidetwerdens gehört zu den zentralen Inhalten der Schilderung in
2. Kor. 5,1—10. Diese Gemeinsamkeit eines entscheidenden Motivs zeigt an, dass wir es

auch im eschatologischen Themenkreis mit einer kontinuierlichen Entwicklung der
Gedanken des Paulus zu tun haben, der Abschnitt also keineswegs isoliert innerhalb des

paulinischen Schrifttums dasteht61. Zu achten ist auf die Stellung, die jenes Motiv im
Kontext der Darlegungen einnimmt. Schon die erste Überschau lässt erkennen, dass sich
die Thematik noch einmal verlagert hat. Hatte Paulus 1. Kor. 15 den Schritt von der
mythologisch ausgemalten Parusieschilderung zur reflektierten Auferstehungsdogmatik
getan, so wendet er sich hier von der bislang kollektiv begriffenen zu einer individuellen
Eschatologie.

Diesmal trägt er nicht wie in den beiden zuvor behandelten Abschnitten eine Geheimbelehrung vor,
sondern bezieht sich auf ein Wissen, das auch seinen Lesern zugänglich ist62. Die Darlegung setzt mit
einem Bild ein und redet von unserem irdischen Haus des Zeltes, nach dessen Auflösung ein Haus von
Gott her, das nicht mit Händen gemacht ist, in den Himmeln bereitsteht. Der anthropologische Sinn
des Bildes vom Leibe als einem Zelt, mithin als vorübergehender Wohnstätte eines vom Leibe
unterschiedenen Selbst, lag dem griechisch-hellenistischen Denken seit Plato63 näher als dem
israelitisch-jüdischen (im A.T. nur Jes. 38,12)64. Erst unter hellenistischem Einfluss bedient man sich
auch dort seiner in stärkerem Masse (Sap. 9,15)6S, während es im Neuen Testament nur ganz am

60 Man hat an 2. Bar. 49-51 gedacht, besonders an 51,10; doch finden sich hier in unmittelbarer
Nachbarschaft auch ganz andere Aussagen, etwa 50,2.

61 Dazu ausser den Kommentaren von H. Windisch (1924); H. Lietzmann & W. G. Kümmel
(1949); H. D. Wendland (1968) noch: E. Kühl, Über 2. Kor. 5,1-10 (1904); W. Mundle, Das Problem
des Zwischenzustands in dem Abschnitt 2. Kor. 5,1-10: Festgabe für A. Jülicher (1927), S. 93-106;
R. Bultmann, Exegetische Probleme des zweiten Korintherbriefs, 1. 2. Kor. 5,1-5 (1947), S. 3-13,
Exegetica (1967), S. 298-312; J. F. Sevenster, Einige Bemerkungen über den "Zwischenzustand" bei
Paulus: New Test. Stud. 1 (1954/55), S. 291-296; E. Ellis, II Cor. V,l-10 in Pauline Eschatology:
ebd. 6 (1959/60), S. 211-224; Chr. Demke, Zur Auslegung von 2. Kor. 5,1-10: Ev. Theol. 29 (1969),
S. 589-602. Die Behandlung von 2. Kor. 5,1-10 bildet auch das Kernstück der Arbeit von
K. Deissner, Auferstehungshoffnungen und Pneumagedanke bei Paulus (1912), S. 54-92. Bei
Hoffmann (A. 11) findet sich eine ausführliche Behandlung S. 251-285.

62 Man vergleiche die Verwendung des "wir wissen" in Rom. 8,22. 28; 1. Kor. 8,1. 4. In allen
diesen Fällen handelt es sich nicht um Offenbarungswissen, sondern um Inhalte gemeinchristlicher
Erwartung und religiöse Erkenntnisse. Zu weit geht Bultmann (A. 61), S. 302, wenn er von der
Entfaltung eines Dogmas, einer gemeinchristlichen Lehre, spricht.

63
Plato, Phaidon 29 (81C);vgl. Ph. Vielhauer, Oikodome (1940), S. 37-39. 106-110.

64 L. Wächter, Der Tod im Alten Testament (1967), S. 185-188.
65 Neben unserer Stelle das einzige Vorkommen in der biblischen Gräzität. Die Verwandtschaft

zwischen Sap. und 2. Kor. 5 wurde schon erkannt von E. Gräfe, Das Verhältnis der paulinischen
Schriften zur Sapientia Salomonis: Theologische Abhandlungen für C. v. Weizsäcker (1892),
S. 251-286.



W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus 75

Rande begegnet (2. Petr. 1,13f. und erst im späteren christlichen Sprachgebrauch an Bedeutung
gewinnt66. Dass auf dem transitorischen Charakter des Zeltes - also auf dem zum Dualismus
hinüberschwingenden Sinn des Bildes - der Nachdruck liegt, zeigt sich auch darin, dass als Bau und
damit als festes Haus hier nicht wie sonst geläufig der irdische Leib67, sondern allein sein himmlisches
Gegenstück bezeichnet wird. Das Gegenüber von irdischem und himmlischem Leib hatte schon in den

Darlegungen in 1. Kor. 15 eine Rolle gespielt, war dort jedoch von der Vorstellung des bei der Parusie
verliehenen Auferstehungsleibes bestimmt gewesen. Die hier angesprochene Auflösung des Zelthauses
kann nur das individuelle Sterben meinen68. Paulus mag sich einer gebräuchlichen hellenistischen
Redeweise bedienen, die vom Tod als Lösung vom Leibe69 bzw. Auflösung des Leibes70 spricht. Ein
einschneidender Unterschied zu den früher behandelten Stellen liegt vor, wenn Paulus jetzt mit der

Möglichkeit des Sterbens vor der Parusie für sich und einer grösseren Zahl von Christen rechnet71.
Diese neue Situation ist unabhängig von ihrer biographischen Zuordnung72 als Hintergrund für die in
2. Kor. 5 vorliegende Stufe der Reflexion der eschatologischen Frage stets mitzubedenken.

Für Paulus ist auch die anthropologische Seite des Problems nicht einfach, zu bewältigen. Das zeigt
der folgende Gedankengang: Der Apostel gibt der Sehnsucht Ausdruck73, vom himmlischen Haus, dem

Himmelsleib, überkleidet zu werden, sorgt sich aber, bei diesem Vorgang nackt dazustehen. Das Bild
vom (Himmels-)Leib als Haus geht über in das andere von Leib als Gewand, das auch der spätjüdischen
Apokalyptik vertraut war (2. Hen. 62,15f.; Asc.Jes. 9,2.9-11; Od.Sal. 25,8), im hellenistisch-
gnostischen Bereich eine bedeutende Rolle spielte74 und in Terminologie und Vorstellungswelt der
Mysterien eingegangen war75. Das Ende der irdischen Existenz kann gemäss dieser Bildlichkeit auf
zweierlei Weise geschehen. Es ereignet sich entweder ein Entkleidetwerden (ohne anschliessendes
Überkleidetwerden) oder ein Überkleidetwerden. Verstehen wir den Leib als Gewand, so stehen sich
die Trennung vom irdischen Leibe (ein zeitweiliger leibloser Zustand) und die Verleihung einer neuen
(von der irdischen verschiedenen) Leiblichkeit gegenüber. Dass im Augenblick der Trennung von Leib
und Seele ein Zustand der Nacktheit eintritt, liegt in der Konsequenz des Bildes und wird deshalb in
der Nachfolge Piatos76 nicht selten zum Ausdruck gebracht, etwa bei Philo77. Der entscheidende
Unterschied zu jener platonisch-dualistischen Linie liegt jedoch darin, dass dort die Entkleidung als

66
Beispiele aus dem 2. Jahrhundert: Ep. ad Diognet 6,8; Tat. Apol. 15,3; Klem. Alex. Strom. V,

15,94.
67

Vgl. Vielhauer (A. 63).
68 Mundle (A. 61), S. 28, hält diese Beziehung für eine Einschränkung, vermag aber für einen

erweiterten Sinn, der auch die Verwandlung einschliesst, keine Belege beizubringen. Ebensowenig
überzeugend ist die Haltung Lyder Bruns, Zs. nt. Wiss. 28 (1929), S. 207-229, der nicht an den Tod
denkt, sondern an einen Sterbensprozess, der im Wirken des Apostels erfolge; dazu Bultmann (A. 61),
S. 302f. Ganz anders Hoffmann (A. 11), S. 262—265, für den Paulus den Tod vor der Parusie nicht als
Normalfall ansieht (S. 276).

69
J. Kroll, Die Himmelfahrt der Seele in der Antike (1931).

70 Philo, De virtutibus 76.
71

Gegen Hoffmann (A. 11), der von 4,7-7-12 aus interpretiert und die Eigenaussagen unseres
Abschnittes unterbewertet (S. 27Iff.).

72 Windisch (A. 61), S. 174, verweist auf die in 2. Kor. l,8ff. geschilderte Situation; vgl. auch
U. Börse, die Wundmale und der Todesbescheid: Bibl. Zs. 14 (1970), S. 88-111.

73 In Rom. 8,22f. gilt das Sehnen der Parusie, wodurch Gemeinsamkeit und Unterschiedenheit
deutlich werden.

"Der anthropologische Gebrauch der Termini 'Haus' und 'Gewand', und zwar gerade auch der
abgeschliffene Gebrauch, der beide Bilder vermischt, ist typisch gnostisch", konstatiert Bultmann
(A. 61), S. 301.

75
Apul., Metamorph. XI, 23f.; Plut., De Isid. et Osir. 77 (382D).

76
Plato, Gorgias 80 (524D).

77 Philo, Quaest. in Gen. II, 46.



76 W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

Befreiung78 empfunden wird, während Paulus sie fürchtet79. Er sorgt sich, nackt dazustehen, und
möchte deshalb, dass ihm das Ausgekleidetwerden erspart werde und ihm allein das Überkleidetwerden
bleibe80.

Woran Paulus dabei denkt, zeigt der Nachsatz, "damit verschlungen werde das Sterbliche vom
Leben". Hier liegt eine Formulierung vor, die sich an 1. Kor. 15,53 anlehnt und wiederum die
Kontinuität der paulinischen Gedankenentwicklung anzeigt. Gemeint ist der Vorgang, bei dem der zur
Zeit der Parusie im Leibe Befindliche den pneumatischen Leib erhält. Die Akzentuierung an dieser
Stelle ist bedeutsam. Paulus äussert das Verlangen, diesen Vorgang zu erleben, er redet hier nicht
unmittelbar von seiner Sehnsucht nach der Parusie. Andererseits reflektiert er auch die Möglichkeit des

eigenen Todes, bevor dieses Geschehen eintritt (2. Kor. 5,8)81. In Analogie zu der für die früheren
eschatologischen Erwägungen bedeutsamen Frage nach dem Verhältnis der Lebenden zu den bereits
Verstorbenen stellt sich für ihn individuell das Problem der Gleichwertigkeit der persönlichen
Vollendung bei vorzeitigem Tod und bei unmittelbarer Teilhabe am Endgeschehen. Mangewinnt den

Eindruck, dass ihm dabei die Vorstellung vom Geist als Angeld wichtig ist (2. Kor. 5,5; vorher 1,22)82.
Wenn wir an dieser Stelle mit einem individuellen Verständnis des Pneuma rechnen dürfen (Rom. 5,5;
1. Kor. 6,11; 2. Kor. 1,22; Gal. 3,2ff.; 1. Thess. 4,8 u.a.), so ist Paulus hier in dem Sinn zu
interpretieren, dass für ihn das Pneuma die durchhaltende Identität sichert83. Man könnte folgende
Hilfsvorstellung annehmen: Das Pneuma bleibt bei der Auskleidung und im Falle der Nacktheit (d.h.
beim individuellen Sterben) erhalten und verschmilzt bei der Überkleidung mit dem Himmelsleibe. Das

durch die Auflösung des Leibes gleichsam freigewordenc individuelle Pneuma erhält bei der
Überkleidung den ihm gemässen pneumatischen Leib84. Für diejenigen, die den Zeitpunkt der
Endvollendung in irdischer Existenz erleben, gibt es weder Entkleidung noch Nacktheit, ihnen wird
der pneumatische Leib übergezogen.

In der an diese Darlegungen anschliessenden Paränese85 tritt zu den Bildern von Zelt und Kleid ein
drittes, das durch die Begriffspaare Auswandern und Einwandern, Fremde und Heimat gekennzeichnet
ist. Wer im Leibe zu Hause ist, wohnt fern vom Herrn (2. Kor. 5,6). Der Wunsch des Paulus - dessen

Gedanken jetzt ganz um das individuelle Heilsziel kreisen - ist es, aus dem Leibe auszuwandern und
beim Kyrios sein Heimatrecht zu haben (2. Kor. 5,8)86. Wie bei den vorangegangenen Bildern kann

78
Seneca, Consol. ad Marc. 25,1.

79 Bultmann (A. 61) sieht den ganzen Abschnitt von einer antignostischen Tendenz bestimmt,
S. 299.

80 Dass auch Paulus die Furcht vor der Nacktheit teilt, wird von Hoffmann (A. 11), S. 275f., der
die Annahme eines Zwischenzustandes vermeiden möchte, in Zweifel gezogen. Die oft erörterte Frage,
ob die Bekleidung unmittelbar nach dem Tode erfolgt oder erst zu einem späteren Zeitpunkt, ist in
ersterem Sinne zu entscheiden.

81 So ausser Deissner (A. 61) auch R. Reitzenstein, Hellenistische Mysterienreligionen (19202),
S. 206f.

82 Die Aussage über den Geist ist nicht nur Abrundung der Erwartung, bei der Parusie einen neuen
Leib zu erhalten, sondern Aufweis eines einigenden Prinzips, die Gewissheit der Gemeinschaft mit
Christus in beiden in V. 1-4 erwogenen Fällen. Diese Gewissheit bestimmt die folgenden
Ausführungen in V. 6-8.

83 Im Sinne der durchhaltenden Identität, wenn auch im Rahmen einer eher apokalyptischen
Interpretation, erscheint der Geistbesitz in Rom. 8,11.

Man wird, da für Paulus Individualität an irgendeine Form von Leiblichkeit gebunden ist, hier
an eine Weiterentwicklung der Vorstellungen von 1. Kor. 15,53f. denken, nur dass es hier nicht um
einen verwandelten Leib geht, sondern um einen neuen, "spirituellen".

85 Der Versuch einer einheitlichen eschatologischen Interpretation des ganzen Abschnittes, wie
ihn Hoffmann (A. 11) unternimmt, steht hier vor besonderen Schwierigkeiten, wie die von ihm
vorgelegte Exegese S. 279-284 zeigt.

86 Deissner (A. 61), S. 72, ist sich der Bedeutung dieser Wendung bewusst und betont mit Recht:
"Damit hat also Paulus von dem sehnenden Verlangen noch zu seinen Lebzeiten die Parusie zu



W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus 77

Paulus sich hier an verbreitete Vorstellungen anlehnen, für die die eigentliche Heimat der Seele im
Jenseits liegt87, das Dasein im Leibe als Dasein in der Fremde erscheint88 und von der Auswanderung
der Seele gesprochen werden kann89. Paulus freilich redet nicht von der Seele, er stellt die beiden
Seinsweisen als einen Wandel dià pisteös und dià eidous einander gegenüber, womit nicht nur das

Verschiedene, sondern auch das Gemeinsame zum Ausdruck gebracht wird90. Die Mahnung (und damit
die Möglichkeit), dem Herrn wohlgefällig zu sein, gilt für die Existenz in der Heimat und die Existenz
in der Fremde91.

Die Vorstellung eines allgemeinen Gerichtes rundet die Paränese ab (2. Kor. 5,10). Damit ist der bei
Paulus von Anfang an begegnende98, aber in den früheren eschatologischen Abschnitten ausgeklammerte

Gerichtsgedanke in die Perspektive dieser Darlegungen einbezogen. Mit der betont individuellen
Ausrichtung der Eschatologie nimmt der Stellenwert des Gerichtsgedankens als Bestandteil des

eschatologischen Vorstellungskreises nicht ab, sondern zu.
Neben der Individualisierung macht die verstärkte Neigung zum Dualismus das

beondere Profil dieses Stückes aus. Sie tritt nicht nur in den gewählten Bildern vom Leib
als Zelt bzw. Haus oder Kleid in Erscheinung, sondern wird durch eine Vorliebe für
bestimmte Gegensatzpaare verstärkt. Dass die Behausung in den Himmeln im Unterschied
zu der irdischen93 ausdrücklich als von Gott her94 bezeichnet wird und im Gegensatz zu
jener als nicht mit den Händen gemachtes95 Haus gilt, steht streng genommen zum
Schöpfungsglauben in Spannung96. Die Vorstellung, dass das im Leibe Heimat haben

zugleich in der Fremde (fern) vom Herrn sein ist97, schliesslich auch der Wunsch, aus dem
Leibe auszuwandern, um beim Herrn Heimat zu gewinnen (2. Kor. 5,8), dies alles zeigt
eine Bewertung des Leiblichen, die bei Paulus sonst nicht zu finden ist98.

Beide Tendenzen, Individualisierung und Dualismus, ergeben sich aus der mit 2. Kor.
5,1-10 bezeichneten Stufe der Reflexion. Sie gewinnen Raum, weil Paulus erst jetzt die

Möglichkeit des Sterbens vor der Parusie für sich und die Mehrzahl der Christen ins Auge
fasst. Der Tod der Gläubigen ist hinfort nicht mehr Ausnahmefall. Das damit sich

erleben Abstand genommen und sich für die andere Eventualität entschieden bringt ihn doch der

Tod in eine nicht mehr, wie in diesem Leben, räumlich getrennte Gemeinschaft mit seinem Herrn."
87 Die schönsten Beispiele finden sich bei Seneca, Epist. XVII, 102, 24. Consol. ad Marc. 23,2.
88 Plato, Phaid. 12 (67C/D), in seiner Nachfolge Philo, Quis rer. div. haeres sit 82.
89 Plato, Apologie 32 (40C); Cic., De senect. 23, 84; Cic., Tusc. Disp. I, 52, 27.
90 Hoffmann (A. 11), S. 282, spricht von einem eschatologischen Dualismus im Unterschied zum

kosmischen und betont: "Die Fremdheit in der Welt und die Heimat bei Gott treffen immer den

ganzen Menschen mit Leib und Seele."
91

1. Kor. 13,12; Kol. 3,2; Hebr. 10,1; 1. Joh. 3,2 bringen auf verschiedene Weise die Spannung
zwischen irdischer und vollendeter Daseinsweise zum Ausdruck.

92 Mattern (A. 43), S. 59ff.
93 Der Gegensatz von irdischen und himmlischen Wohnungen wird auch vorausgesetzt in Luk.

16,19 und Joh. 14,2.
94 Das Gegensatzpaar irdisch - von Gott her begegnet verbal im N.T. nicht, am nächsten kommen

1. Kor. 15,47; Joh. 3,31, wenn Himmel als Umschreibung des Gottesnamens gelten darf.
95 Dass diese Bezeichnung bleibender unirdischer Wirklichkeit auch sonst in urchristlicher

Literatur vorkommt, zeigt Hebr. 9,11. 24, wo vom himmlischen Zelt, dem Gegenstück der irdischen
Stiftshütte die Rede ist.

96 Auf Gott als Schöpfer des Leibes wird bei Paulus nicht direkt reflektiert. Die Mehrzahl der
theologisch bedeutsamen Aussagen stehen im Spannungsfeld Beherrschtsein durch die Sünde -
Indienstnahme durch den Kyrios. Jedoch steht er auch hier in alttestamentlich-jüdischer Tradition.

97 Paulus nimmt dem Gedanken die extrem dualistische (auf Leiblosigkeit zielende) Spitze, indem
er das Leben im Leibe als Wandel im Glauben und nicht im Schauen bestimmt.

98 E. Käsemann, Paulinische Perspektiven (1969), S. 9-60.



78 W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

stellende Problem ist die Konsequenz des Ausbleibens der als ganz nahe erwarteten
Parusie. In dem Masse, in dem.für Paulus die unmittelbare Parusieerwartung zurücktritt,
genügt ihm das apokalyptische Auferstehungsdogma als Antwort auf die Frage nach der
Zukunft des Menschen nicht mehr. Ihre Beantwortung verlangt die Geltendmachung des
individuellen Aspekts in der Eschatologie. Für sie ist bereits auf der früheren Stufe eine
entscheidende Voraussetzung geschaffen durch die in l.Kor. 15 einsetzende Spirituali-
siemng der postmortalen Existenz mit Hilfe der Vorstellung vom Himmelsleib.

Die an diesen Abschnitt nicht selten herangetragene Lehre vom Zwischenzustand99, die Frage, ob
die hier genannte Trennung vom Leibe eine Zwischenphase ist, auf die mit der Auferstehung des

Leibes eine Neuvereinigung folgt, ist nicht ganz sachgemäss100. Im Unterschied zu den früheren
Schilderungen erwähnt Paulus die Auferstehung in dem ganzen Abschnitt überhaupt nicht. Das mag
um so mehr auffallen, als sich am Schluss ein von allem apokalyptischen Beiwerk entkleideter Hinweis
auf das Gericht findet101. Das in der kirchlichen Lehre vom Zwischenzustand reflektierte Problem von
anfanghafter und dauernder individueller Vollendung findet bei Paulus seine Antwort in den Bildern
vom Wechsel der Behausung, der Um-Kleidung, des Auswanderns aus dem Leibe und des

Heimatgewinnens beim Herrn. Alle diese Bilder stehen in einer gewissen Spannung zu der an einem
linearen Zeitschema orientierten Vorstellung einer für das Individuum noch ausstehenden allgemeinen
Auferstehung, der noch ein Wartezustand vorangehen müsste. Sie zielen auf eine unmittelbare Abfolge.
Auf den Abbruch des irdischen Hauses folgt die Verleihung des himmlischen (2. Kor. 5,lf.), auf die

Entkleidung die Bekleidung (5,2-4), auf die Auswanderung aus dem Leibe die Einwanderung beim
Herrn (5,6). Wovor dem Apostel graut, angesichts des Gedankens an den eigenen Tod, ist der
Augenblick der Nacktheit (5,3), nicht etwa ein als Schlaf vorgestellter Zwischenzustand102. Aus
alledem wird deutlich: Die Aufmerksamkeit gilt jetzt dem Einzelnen, seinem Geschick und seiner

Vollendung.
Hat Paulus damit den Gedanken an eine allgemeine Auferstehung bereits fallengelassen?

Wenn man darunter eine bewusste Entscheidung versteht, wird man das nicht
sagen können. Ebenso bleibt die Frage nach dem apokalyptischen Horizont des in 5,4
geschilderten Überkleidetwerdens offen. Wenn es sich bei der Parusie ereignet, müsste die

Überkleidung der noch Lebenden mit der Auferstehung der schon Verstorbenen
zusammenfallen. Wer so zuordnet, trägt jedoch die früheren apokalyptischen Schilderungen

mit ihrer ganz anders gearteten Motivik in 2. Kor. 5,1 — 10 ein. Paulus geht jedoch auf
diese Frage nicht ein. Ihn interessiert hier nur der individuelle Aspekt, nicht die

Einordnung in eine vorgegebene apokalyptische Ereignisfolge. Die Frage nach dem
Stellenwert der 2. Kor. 5,1 — 10 voll zum Durchbruch gekommenen individuellen
Eschatologie im paulinischen Denken wird man abschliessend nicht ohne Berücksichtigung

des grösseren Zusammenhangs beantworten können. Kann man den Brief, in dem
dieser Abschnitt enthalten ist, als Zeugnis für eine neue Entwicklungsstufe ansehen? Im
vorangehenden Kapitel, das auch bei literarkritischer Zerlegung des Briefes103 dem

99 Eine lehrgeschichtliche Übersicht bei Haack (A. 8), S. 550-575.
100 Auch der Arbeit von Hoffmann (A. 11) geht es in erster Linie um die Kritik der Lehre vom

Zwischenzustand, vgl. die Zusammenfassung S. 321-347.
101 Davon geht Mattern (A. 43), S. 151-155 aus, die V. 10 eng an die vorhergehenden Verse

heranrücken will und zu dem Ergebnis kommt: "Nicht die Zukunft des Menschen, sondern das

Verhältnis des Christen zu Christus und die Verantwortung des Dieners vor dem Herrn für sein ganzes
Tun ist sein Thema" (S. 158).

102 Zu dem hier angesprochenen Themenkreis J. Leipoldt, Der Tod bei Griechen und Juden

(1941), bes. S. 89f„ 93-96.
103 Zu den Zerlegungshypothesen vgl. ausser den Einleitungen noch W. Schmithals, Die Gnosis in

Korinth (1956), S. 18-22; G. Bornkamm, Die Vorgeschichte des sog. Zweiten Korintherbriefes
(1961). Kurz zusammengefasst: G. Bornkamm, Paulus (1969), S. 247f.



W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus 79

gleichen Komplex zugewiesen wird, findet sich der die Auferstehungsdogmatik
reproduzierende Satz: "Wir wissen, dass der den Herrn Jesus erweckt hat, auch uns mit Jesus
erwecken und mit ihm uns vorstellen wird" (2. Kor. 4,14). Man mag auf den
traditionellen Charakter der Formulierung rekurrieren104, unbestreitbar ist, dass Paulus
hier noch mit einer Auferstehung der Gläubigen nach dem Vorbild der Auferstehung Jesu

rechnet. Insofern bleibt die auf das individuelle Schicksal ausgerichtete Lösung im
Zusammenhang des Briefes noch isoliert und führt zu keinem konsequenten Umbau der
Eschatologie.

4.

Wenn wir abschliessend auf den Phil, blicken105, der nach vérbreiteter Auffassung in
die späteste Zeit des Paulus gehört106, so überrascht nicht, dass sich dort die

individuell-eschatologische Linie fortsetzt. Deutlicher als in den vorangegangenen Briefen
erkennen wir auch die der eschatologischen Reflexion zugrunde liegende Lebenssituation
des Apostels. Er ist gefangen (Phil. 1,13f. 16), das Todesschicksal, das Sterben als Märtyrer
steht ihm vor Augen (1,20; 2,17). Noch immer rechnet er zwar damit, dass die Parusie
dazwischen treten könnte: der Herr ist nahe (4,4). Aber es ist aufschlussreich, worauf er
angesichts der Parusie Gewicht legt. Er spricht von der Bürgerschaft der Himmel, der er
zugehört, deren irdischer Paroike er ist (3,20f.), und nimmt damit ein Bild auf, das dem
antiken Menschen geläufig ist107 und das der Anwendung nach demjenigen verwandt ist,
das uns in 2. Kor. 5,8 begegnete. Nach dieser Gegenüberstellung gegenwärtig-irdischer und
künftig-himmlischer Existenz beschreibt Paulus den Inhalt der Hoffnung mit Worten von
nahezu hymnischem Klang: "Wir erwarten als Retter den Herrn Jesus Christus, der den
Leib unserer Niedrigkeit verwandeln wird, dass er gleichgestaltet sei seinem Herrlichkeitsleibe108."

Zentrale Aussage ist die Verwandlung dessen, was er den Leib unserer
Niedrigkeit nennt109, in den Herrlichkeitsleib, der dem Christusleib gleichgestaltet wird110.

Kramer (A. 14), S. 21.
105 Ausser den Kommentaren von M. Dibelius (1937); E. Lohmeyer & W. Schmauch (1964);

G. Friedrich (1962), S. 92—129; J. Gnilka (1968) noch: O. Schmitz, Zum Verständnis von Phil. 1,21:
Neutestamentliche Studien für G. Heinrici (1914), S. 155-166; P. Bonnard, Mourir et vivre avec Jésus

Christ selon S. Paul: Rev. hist. phil. rel. 36 (1956), S. 105-112.
106 Dazu die Einleitungen von H. J. Holtzmann (18923), S. 282 ("Testament des Paulus");

A. Jülicher & E. Fascher (19317), S. 121 ff. (61-63 n.Chr.); und W.G.Kümmel (196313), S. 239

(57-59 n.Chr. oder 59-61 n.Chr.).
107

Philo, De conf. ling. 78.
108 Zu dem auch sonst beobachteten "liturgischen Klang" der Stelle vgl. Gnilka (A. 105), S. 208,

der an ein unter Verwendung formelhaften Gutes von Paulus geschaffenes kleines Gedicht denkt.
109 Vom vergänglichen Leibe spricht Paulus auch in Rönt. 6,12, 8,11, vom Todesleibe in Rom.

7,24. Zu der hier vorliegenden Verwendung vgl. Lohmeyer (A. 105), S. 160: "Diese Niedrigkeit ist
kein ethischer oder naturhafter, sondern ein metaphysischer Begriff. Er erklärt sich aus dem
Gegensatz, in dem das Reich der Glorie seiner Substantialität nach zum Reich der Erde, d.i. dem der
Niedrigkeit steht."

110 Der Hoffnung auf einen Leib, der vom irdischen verschieden ist, gibt Paulus in unterschiedlichen

Zusammenhängen in 1. Kor. 15,44 und 2. Kor. 5,1 Ausdruck.



80 W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

Der Vorgang dieser Verwandlung1" tritt als unmittelbare Folge der Parusie lur die zu diesem

Zeitpunkt noch Lebenden ein. Die für die Vollendung erwartete Daseinsweise ist keine leiblose
Existenz - eine solche ist für Paulus im Unterschied zum Griechentum nicht vorstellbar - sondern
eine verwandelte, wohl ganz in Pneuma transformierte Leiblichkeit"2. Bedeutsam bleibt, dass hier die
Parusie, die zunächst zu den kollektiven Hoffnungsinhalten gehört (zusammen mit der Vollendung der
Gemeinde und dem allgemeinen Gericht), der individuellen Vollendung zugeordnet ist, während der
universale und ekklesiologische Aspekt völlig zurücktritt. Die Parusie erscheint als auslösendes Moment
für die Verwandlung der Lebenden, während von der Auferstehung der Toten nicht mehr die Rede ist.
Man darf daraus folgern, dass deren eschatologische Zukunft im Schema der individuellen Eschatologie
gedacht wird. So behält auf dieser vierten Reflexionsstufe von den traditionellen apokalyptischen
Inhalten Parusie, Auferstehung, Gericht, nur die erstere ihre Bedeutung, jedoch auch sie in der

Heraushebung des individuell-eschatologischen Aspekts.
Diese individuell-eschatologische Linie muss dort noch deutlicher ins Bild treten, wo Paulus die

Möglichkeit des eigenen Todes vor dem Eintritt der Parusie reflektiert. Hier zeigt sich, wie die in
2. Kor. 5,1-10 entwickelten Gedanken die Eschatologie des Paulus auch in der Folgezeit bestimmt
haben. Die Stelle Phil. 1,21 : "Ist Christus mir das Leben, (dann) ist mir Sterben Gewinn", ist von den

Auslegern auch syntaktisch verschieden gedeutet worden"3. Der sentenzenartige Charakter des Satzes

ist oft betont worden"4. Zahlreich sind auch die antiken Parallelen, die in ähnlich formulierten
Aussagen den relativen Wert des Lebens zum Ausdruck bringen"5. Dass Paulus eine Formulierung
wählt, die in die Nachbarschaft des Piatonismus weist, kann nach dem bisher Ausgeführten nicht
überraschen. Unübersehbar ist auch hier die Trennungslinie, die Paulus vom antiken anthropologischen
Dualismus scheidet. Zwei Wünsche widerstreiten in ihm: die Sehnsucht, aufzubrechen und bei Christus
zu sein, und der Wunsch, (bis zur Parusie) im Fleische zu bleiben um der Gemeinde willen. Die

naheliegende Interpretation der Stelle ist die, dass das Bei-Christus-Sein erst mit dem Tode beginnt"6.
Eine neuere Auslegung versteht die Aussage von V. 21 a: "Christus ist mir das Leben", als

übergreifende Feststellung und sieht in den V. 21b-24 eine Folge von Sätzen, die je das Leben und
den Tod im Auge haben"7. Ist diese Deutung richtig, dann wäre in der ersten Vershälfte vom Leben in
einer Weise die Rede, die eine das irdische Dasein überdauernde Existenz meint"8. Freilich führt diese

zunächst einleuchtend erscheinende Interpretation in neue Schwierigkeiten, weil das Sein mit Christus
nach V. 23 ganz jenseitig zu verstehen ist"9. Seine Voraussetzung aber ist das Sterben. Der Zeitpunkt,

111 Von einer Verwandlung im positiven Sinn spricht Paulus nur hier, während an anderen Stellen
(1. Kor. 4,6; 2. Kor. 11,13-15) von einer Pseudomorphose die Rede ist.

112 Dazu das oben bei und mit Anm. 84 zu 2. Kor. 5,5 Gesagte.
113 Gründlich untersucht von Schmitz (A. 105), S. 154, der das Problem auf die Frage nach dem

Subjekt von Phil. 1,21a zuspitzt. Im Ergebnis kommt er zu einer Gleichsetzung von Christus und
"Leben", die ihm allein dem "schöpferischen Charakter der Formulierung" angemessen erscheint.

114 Zuletzt Hoffmann (A. 11), S. 291-296, der unterstreicht, dass Christus formal gesehen das

Prädikatsnomen, sachlich Subjekt der Aussage ist (S. 294).
115 Hoffmann (A. 11), S. 294, unterstreicht dem gegenüber das spezifisch Paulinische in der

Verbindung von Vordersatz und Nachsatz, dass der Tod nicht an sich Gewinn ist, "sondern nur auf
Grund der Voraussetzung, dass Christus das Leben schlechthin ist".

116 So Dibelius (A. 105), S. 8, der paraphrasiert: "Denn was heisst Leben? Leben nenne ich nur,
wo Christus ist, dann ist der Tod, das, was mir Gewinn bringt."

117 Aus dieser Sicht, die im Prinzip schon Schmitz (A. 105) vertrat, ergibt sich bei Gnilka
(A. 105), S. 70, folgende Gliederung: V. 21a übergreifende Feststellung; 21b Tod; 22 Leben; 23 Tod;
24 Leben. - Hoffmann (A. 11), S. 293, der V. 21 als Einheit versteht, denkt an einen chiastischen
Aufbau des Stücks (V. 20 a : b, V. 21 b, V. 22 a).

118 Als Parallelaussagen bieten sich an: Rom. 14,7-9; 2. Kor. 5,15; Gal. 2,20.
119 Die Bedenken werden von Gnilka (A. 105) zwar genannt, S. 73f., aber nicht ausreichend

berücksichtigt.



W. Wiefel, Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus 81

an dem diese unmittelbare Christusgemeinschaft eintritt, ist hier nicht die Parusie, sondern der Tod.
Paulus verwendet für den Vorgang des Sterbens ein Wort, das im Sprachgebrauch der Seefahrt das

Lichten der Anker bezeichnet120, sonst für das Aufbrechen und Weggehen verwendet wird (Luk.
12,36). Da es sich nicht um einen Aufbruch ins Unbekannte hinein, sondern um den Weg zu völliger
Vereinigung mit Christus handelt, liegt die in gemeinantiker und jüdisch-hellenistischer Gedankenwelt
verbreitete Vorstellung von der Heimat der Seele bei Gott nicht fern121.

Paulus konnte sich solcher Vorstellungen, die den sofortigen Übergang in die himmlische Welt
einschliessen, bedienen, weil ihm hier ebenso wie zur Zeit von 2. Kor. 5,1-10 der Gedanke an einen
Zwischenzustand fern lag122. Die dem Tod folgende Vollendung ist freilich keine leiblose "seelische"
Existenz. Man wird an einen Doxa-Leib, der nach Phil. 3,21 an die Stelle des Niedrigkeitsleibes tritt, zu
denken haben. So erweisen sich die eschatologischen Ausführungen des Phil, als Fortsetzung der
Gedanken von 2. Kor. 5,1 — 10123. Die Kontinuität der beiden letzten Stufen eschatologischer
Reflexion bei Paulus wird deutlich.

Betrachten wir die nähere Bezeichnung des eschatologischen Zieles, so spannt sich der
Bogen noch weiter. In Phil. 1,23, in einem Zusammenhang, in dem die individuell-
eschatologische Linie ganz im Vordergrund steht, wird der Zustand der Vollendung als ein
Mit-Christus-Sein bestimmt. In dem noch rein apokalyptischen Stück 1. Thess. 4,17 gilt
als Ziel des eschatologischen Geschehens, "bei dem Herrn zu sein allezeit". In dieser

Zielbestimmung liegt die sich durchhaltende Kontinuität der paulinischen Eschatologie124.
Der unterschiedliche Kontext, in dem sie jeweils begegnet, dort als Schlussakt des

apokalyptischen Dramas, hier als Ausdruck der Sehnsucht nach der Christusgemeinschaft
unmittelbar nach dem.,Tode, verdeutlicht die Hauptrichtung des Wandels, der sich im
eschatologischen Denken des Paulus vollzogen hat.

Wolfgang Wiefel, Halle

120 Dazu G. Osnes, Tidskr. f. teol. og kirke 11 (1940), S. 141-159.
121

Plato, Phaid. 12 (67C); Cic., Tusc. Disp. I, 30, 74; Tob. 3,6; Philo, In Flacc. 187. - Hoffmann
(A. 11), S. 289, verweist auf ein griechisches Grabepigramm bei Kaibel, Epigrammata 340,7 als nächste
Parallele.

122 Hoffmann (A. 11), S. 289, weist mit Recht darauf hin, dass allein die Erwartung, mit dem
Sterben des Mit-Christus-Seins teilhaftig zu werden, verständlich macht, warum der Tod dem Apostel
jetzt eine begehrenswerte Wirklichkeit darstellt.

123 An beiden Stellen wird auf die Auferstehung nicht Bezug genommen. Als Endgestalt der

paulinischen Reflexion ist folgende Gedankenverbindung wahrscheinlich: Beim Tode werden die
Gläubigen unmittelbar mit Christus vereinigt. Die zum Zeitpunkt der Parusie noch Lebenden werden
verwandelt. - Die Kraft der Auferstehung in Phil. 3,11 besteht in dem gegenwärtig wirkenden
Pneuma.

124 Zu stark harmonisierend, weil einem Denken auf der Zeitlinie verhaftet, ist die Interpretation
von Hoffmann (A. 11), S. 301-320, der Phil. 1,23 von 1. Thess. 4,17, aber auch von 2. Kor. 4,14;
Rom. 8,17. 23 unterscheiden will, weil weder die Auferstehung der Toten noch der endgültige
Anbruch der Parusie vorausgesetzt werden. Das Mit-Christus-Sein drücke aus, dass trotzdem keine
geringere Form der Christusgemeinschaft - nach Art des Zwischenzustands - gegeben ist (S. 313f.).


	Die Hauptrichtung des Wandels im eschatologischen Denken des Paulus

