
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 1

Artikel: Zur "Theologie der Verantwortung"

Autor: Jäger, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878572

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur "Theologie der Verantwortung"

Günther Hauff hat die theologische Arbeit Fritz Buris jüngst mit dem Titel
"Theologie der Verantwortung" versehen1. Ohne Zweifel trifft diese Bezeichnung das

wesentliche Anliegen Buris sehr genau, genauer wohl als ein alles offen lassender Name
wie "Theologie der Existenz"2 oder gar der systematisch-knöcherne Titel "Dogmatik
als Selbstverständnis des christlichen Glaubens"3. Buris eigentümliche theologische
Position ist nicht "zwischen den Zeiten" entstanden wie diejenige Karl Barths, sondern
zwischen den Fronten: zwischen den Fronten Barths und Bultmanns, zwischen den
Blöcken der Orthodoxie und des Liberalismus. Mitten in der Auseinandersetzung von
zeitgenössischer Philosophie und Theologie hat Buri mit Unermüdlichkeit und
Unerbittlichkeit auf seinem theologischen Refrain, seinem theologischen ceterum
censeo bestanden, das Wesen des Glaubens bestehe im Vollzug unbedingter, personaler
Verantwortung.

Eine Theologie, die zwischen den Fronten entstanden ist und steht, die sich ihre
Eigenständigkeit gegen alle kurz- oder längerlebigen Strömungen unbedingt bewahren
will, die damit in stetiger Angriffs- und Abwehrstellung nach verschiedensten Seiten
hin lebt, stellt sich notwendig den Missverständnissen der Fronten und Parteiungen
aus. Daran hat es denn auch im Zug von Buris theologischer Arbeit nicht gefehlt. Die
Radikalität und kompromisslose Konsequenz, mit der Buri seinerseits jede falsche
Vergegenständlichung personaler Verantwortlichkeit ablehnte, tat das Ihre, um seine

Theologie der Verantwortung als Radikalkur und Endstation theologischer Arbeit
überhaupt erscheinen zu lassen. Theologie der Verantwortung, die sich selbst ganz und

gar und nur als sprachlicher Ausdruck personaler Verantwortlichkeit versteht, die jede
Rede von Gott als blosse Objektivation des menschlichen Selbstverständnisses entlarvt
und dämm Transzendenz nicht mehr in irgend einem Jenseits ausserhalb des

Menschen, sondern — um hundertachtzig Grad gedreht — nur noch im menschlichen
Selbstvollzug zu finden meint, solche Theologie muss notwendig als ein Feuer-bach
erscheinen, an dessen jenseitigem Ufer keine Theologie mehr möglich ist, höchstens
noch gläubige Philosophie oder eine Anthropologie des religiösen Menschen von
zweifelhaftem Charakter. Gemessen am Normalmass theologischer Tradition setzt sich
Theologie der Verantwortung dem Vorwurf der Gottlosigkeit aus. Sie erscheint als

theologisch formulierter und kaschierter Verlust von Transzendenz, damit als

Selbstaufhebung von Theo-Logie überhaupt.
Vorausgesetzt dieser Schein trüge nicht, so läge es nahe, dass sich Theologie der

Verantwortung als Theo-Logie selbst preisgäbe und in irgend ein anderes Feld des

menschlichen Denkens überginge. Nächstgelegen wären die Fragen der Sozialethik: Was

bedeutet der Vollzug unbedingter, personaler Verantwortung des Menschen im
Rahmen des gesellschaftlichen Zusammenlebens, im Hinblick auf Staat, Kirche,
Kultur, Wirtschaft und Betriebsleben, noch konkreter im Hinblick auf die heutigen,

1
F. Buri, Zur Theologie der Verantwortung, hrsg. von Günther Hauff (1971).

2
Ders., Theologie der Existenz: ebd. S. 159ff.; als Aufsatz erstmals erschienen 1954.

3
Ders., Dogmatik als Selbstverständnis des christlichen Glaubens, 1-2 (1956-62).



28 A. Jäger: Zur "Theologie der Verantwortung"

drängenden Fragen sozialpolitischer Natur? Ein Bedenken menschlicher Verwantwor-
tung, so scheint es, müsste eigentlich notwendig in die Disskussion ethischer Probleme
überlaufen und darin nach Bewährung und Bewahrheitung wesentlicher Verantwortlichkeit

und Personalität suchen. Theologie der Verantwortung vermöchte in diesem
Sinn sogar notdürftig den Anstrich des theologisch Konformen aufrecht zu erhalten,
insofern personale Verantwortung durchaus als ethisches Wesen des christlichen
Glaubens ausgegeben werden kann.

Trotz dieser naheliegenden Möglichkeit besteht hingegen die Tatsache, dass sich
Buri kaum bis gar nicht in konkreten, ethischen Fragen ergangen hat. Nur sporadisch
finden sich in seinen Werken Bemerkungen in dieser Richtung. Sein Bedenken
menschlicher Verantwortlichkeit will in keiner Weise blosse Theorie, blosse Reflexion
der Praxis sein, auch wenn es sich damit leicht dem Vorwurf praktischer und sozialer
Belanglosigkeit aussetzt. Anders gesagt, Buri hat sich als Theologe nicht aus der
Systematik in ein anderes Feld hinübergeflüchtet, so zwingend dieser Weg auf den

ersten Blick erscheinen mag. Im Gegenteil, Buri hat strikt daran festgehalten, dass sein
Denken als Theologie, möglicherweise als "philosophische Theologie" zu nehmen und
zu verstehen sei.

Strittig an der Bezeichnung von Buris Denken als "Theologie der Verantwortung"
ist darum nicht der genauer bestimmende Ausdruck "Verantwortung". Strittig ist, ob
sein Verstehen menschlicher Verantwortung den Titel "Theo-Logie" benötigt. Strittig
ist, ob es nicht sachgemässer als Anthropologie oder gar als eigenartige Philosophie
Jaspers'scher Provenienz ausgegeben werden müsse. Die Frage, an der sich Verstehen
und Missverstehen einer Theologie der Verantwortung trennt, muss daher lauten:

Handelt es sich in Buris Auslegung der personalen Verantwortlichkeit tatsächlich
um den totalen Verlust von Transzendenz, um die reine Beschäftigung des Menschen
mit sich selbst? Oder ist vielleicht in diesem Denken Transzendenz in einer Form
gewahrt und gedanklich aufbewahrt, die zwar der theologischen und metaphysischen
Tradition suspekt erscheinen muss, die hingegen den Titel Theo-Logie nicht nur
beliebig verwendbar macht, sondern geradezu erfordert?

Zur Debatte steht Buris Auslegung der Transzendenzstruktur personaler
Verantwortlichkeit.

1.

Es scheint zunächst einleuchtend, Theologie der Verantwortung als Nachfahren der
radikalen Auflösungs- und Reduktionstheologen des 19. Jahrhunderts verstehen zu
müssen: Schleiermacher, Feuerbach, Bauer, Strauss. Feuerbachs anthropologische
Reduktionsformel des "nichts als" bildet ein Grundverfahren auch in Buris Denken.
Jedes Reden von einer göttlichen Transzendenz über und jenseits der Welt und des

Menschen lehnt er als mythologische Objektivation ab. Jedes Fragen nach einem
transzendenten Seinsgrund, jede fromme Konstruktion einer alles umgreifenden
göttlichen Hand, jeden theologischen Entwurf einer göttlichen Selbstoffenbarung in
der Welt verweist er darauf hin, dass es je nur ein endliches Subjekt sei, welches in
gegenständlicher Form darüber rede, denke und schreibe. Jeder Versuch, die

Subjekt-Objekt-Gespaltenheit der Wirklichkeit und des menschlichen Bewusstseins zu



A. Jäger: Zur "Theologie der Verantwortung" 29

übersteigen, wird als unsachgemäss denunziert. Allerdings löst sich die Wahrheit von
Mythologie im Feuer der Subjekt-Objekt-Kritik nicht einfach in nichts auf, sondern
Buri spricht ihr durchaus einen bestehenbleibenden Realgehalt zu: Mythologie ist
"nichts anderes" als Ausdruck und Objektivation des Vollzuges eines unbedingten,
personalen Selbstverständnisses. Anstatt einer Transzendenz in der Höhe kennt Buri
scheinbar einzig die ganz andere "Transzendenz" des nicht-objektivierbaren, aller
Gegenständlichkeit ungreifbaren Selbstverständnisses des Menschen. Darnach wäre es

geradezu Verrat an der Bestimmung des Menschen zum verantwortlichen Personsein,
diese Unbedingtheit in irgend einer Subjekt und Objekt übersteigenden Transzendenz
begründen und verankern zu wollen. Verantwortliche Theologie kann darum nicht von
einem göttlichen Selbst jenseits der Wirklichkeit des Ichs und der gegenständlichen
Welt reden, sondern sie besteht im steten Aufweis und Hinweis auf diese unbegründ-
bare, unbedingte Verantwortung des Menschen für seine Personalität in der Welt.

Ohne Zweifel bietet sich dieses Insistieren auf die Unbedingtheit der menschlichen
Personalität einer Interpretation geradezu selbst an, die darin nur das neuzeitliche, das

autonome, das selbstgewisse und selbstbewusste Ich auf seine absolute Ungebunden-
heit und Selbständigkeit pochen hört. Es liegt nahe, Buris konsequente Ablehnung
einer Transzendenz jenseits von Subjekt und Objekt als typischen Ausdruck
neuzeitlicher Metaphysik auszulegen. Nachdem metaphysisches Denken jeden
transzendenten Seinsgrund in den Strudel des kritischen Zweifels gezogen hatte, legte sich
das zweifelnde, sich im Zweifel selbst verstehende Ich als einzigen Hort unbedingter
Wahrheit aus. In der Form einer Theologie der Verantwortung schüfe sich dieses

titanische Ich zusätzlich eine Art theologischer Legitimation und ein unbedingt gutes
Gewissen.

Ebenso zweifellos ist, dass diese Interpretation von Buris Position landläufig
geworden ist und sie in den Misskredit eines theologischen Ab-und Irrweges gebracht
hat, von dem es zünftiger Theologie geraten sei, sich leicht irritiert, aber schleunigst
zurückzuziehen. Die Art seiner Auseinandersetzung mit Barth, nicht weniger aber auch
der akademische Streit um "Entmythologisierung" und "Entkerygmatisierung"
schienen das Recht dieser Meinung mehr als nur zu bestätigen. Theologie der
Verantwortung liess nicht einmal eine bescheidene Art Rest-Transzendenz, das den
Menschen von aussen her ansprechende "Kerygma" in Bultmanns theologischem Werk
gelten und bestehen4. Das eifersüchtig um die Unbedingtheit und Freiheit seiner
Selbstverantwortung besorgte Ich schien alles als Wahrheit zu negieren, was nicht
seiner eigenen Unbedingtheit entsprungen war.

Sollte diese Interpretation von Buris Denken im Sinn der neuzeitlichen Metaphysik
angemessen sein, so könnte Theologie der Verantwortung im besten Fall als eigenartige
Form und theologische Frucht des Nihilismus gesehen werden. Nach dem Verlust eines

jeden transzendenten Seins- und Sinngrundes, nach der Erfahrung einer in Subjekt und
Objekt auseinander gebrochenen Welt, am Ende jeder häuslichen Geborgenheit in einer
alles umgreifenden, alles wertenden Sinnauslegung versucht Theologie der
Verantwortung wenigstens noch in nächster Nähe des Menschen eine Art von unbedingter
Sinnfmdung. Mitten in der harten, undurchdringlichen, absurden Schalenwelt der

4 Ders., Entmythologisierung und Entkerygmatisierung der Theologie, Kerygma und
Mythos, 2 (1952).



30 A. Jäger: Zur "Theologie der Verantwortung"

Gegenständlichkeit wäre das nach Unbedingtheit suchende Ich auf sich selbst
verwiesen, um wenigstens an seiner eigenen, endlichen Freiheit und Verantwortung
provisorisch Heil und Genügen zu finden. Der Mensch wäre verdammt, sein eigener
Gott zu sein. Theologie aber stünde vor der verständlichen Alternative, entweder sich
selbst als Theo-Logie preiszugeben oder anders sich fluchtartig von dieser radikalen
Konsequenz des metaphysischen Denkens abzusetzen, um sich weiterhin mit totalen
Heilsentwürfen und überlebten Ganzheitsidealismen zu beschäftigen, an denen sie

immerhin ihre eigene Rechtfertigung als Rede von Gott noch zu finden vermöchte.
Diesem Verständnis von Buris Denken steht jedoch die bereits erwähnte,

entschiedene Selbstbezeichnung als "Theologie" entgegen. Ebenso vorsichtig sollte die

häufige Formulierung machen, dass sich der glaubende Mensch zur Unbedingtheit der
personalen Verantwortlichkeit "bestimmt" wisse, auch wenn in keiner Art und Weise

ausgeführt wird, durch wen oder wovor ihm diese Bestimmung zukommt. Buri kann
diese Erfahrung der personalen Unbedingtheit sogar ein "Innewerden" nennen, das

heisst also als eine Erfahrung verstehen, die zwar der Mensch macht, die er aber nicht
selbst und selbstbewusst setzt, sondern die im Gegenteil über ihn kommt und kommen
kann. Besonders erstaunlich aber sollte es sein, wenn Gott zum Beispiel als dem
Menschen unverfugbare "Stimme", als "die Macht, die uns zur Verantwortung ruft und
uns die Möglichkeit zu ihrer Verwirklichung schenkt", genannt wird5. Gewiss kann mit
dieser Formulierung auf keinen Fall nun doch eine Art Subjekt und Objekt
umgreifende Seinsganzheit gemeint sein, eine Art Transzendenz trotz allem. Ebenso
ausgeschlossen ist, dass damit schlicht die das Subjekt transzendierende, dem Subjekt
gegenüberstehende, nackte Welt der Objekte verstanden wird. Was ist mit "Gott"
gemeint? Welche transzendente Wirklichkeit ruft im Ruf zur Verantwortung? Was

provoziert das "Innewerden" unbedingter Verantwortlichkeit? Wie kann sich der
Mensch zur Personalität "bestimmt" wissen, wenn scheinbar kein bestimmendes Wesen
da ist ausser dem sich selbst als bestimmt verstehenden Menschen?

Theologie der Verantwortung steht in diesem neuralgischen Punkt in auffallender
Parallele zu Willhelm Weischedels Ansatz einer "philosophischen Theologie". Dessen

Begriff des philosophischen Denkens als "radikaler Fraglichkeit" reisst jeden positiven
Entwurf einer Wahrheitslehre zurück in den Strudel immer neuer Fraglichkeit, sodass

am Ende nur eines Bestand zu haben scheint: die nihilistische Fraglichkeit des sich
selbst und die Welt befragenden Menschen. Auf die Frage nach dem Ursprung, nach
der Radix der radikalen Fraglichkeit hin lehnt es Weischedel dagegen ab, unter der
Hülle haltloser Fraglichkeit nur das sich selbst setzende und damit alles in Frage
stellende Ich des neuzeitlichen Menschen zu sehen. Ausdrücklich spricht er von einem
"Ursprung", einer "Herkunft" der Erfahrung radikaler Fraglichkeit jenseits der
menschlichen Erfahrung selbst, auch wenn es sehr fraglich scheint, wie in einer Welt
der radikalen Fraglichkeit überhaupt noch von "Ursprung" gesprochen werden kann.
Vorsichtig bezeichnet er denn in seinem berühmt gewordenen Aufsatz "Philosophische
Theologie im Schatten des Nihilismus" diesen Ursprung als "Vonwoher der
Herausforderung ins Fragen und damit als den Ursprung der menschlichen Freiheit" und

5
Vgl. Denkender Glaube. Schritte auf dem Weg zu einer philosophischen Theologie (1966),

S. 63, 104.



A. Jäger: Zur "Theologie der Verantwortung" 31

nennt dies schlicht "Gott"6. Zwar handle es sich in diesem Gott des Philosophen nicht
um das "Nichts", noch weniger aber könne damit der Gott der Metaphysiker gemeint
sein, der alles tragende und begründende Seinsgrund.

Bei Weischedel wie bei Buri geht es in dieser Frage nach dem "Vonwoher" der
Erfahrung und des Innewerdens, sei's der radikalen Fraglichkeit, sei's der Bestimmung
zur unbedingten Personalität, um den Punkt, an welchem sich Recht und Unrecht
eines Anspruches auf den Titel Theologie entscheiden muss. Ebensowenig ergiebig sind
beider Auskünfte über das, was hier möglicherweise mit Transzendenz gemeint sein
kann. Entschieden und einig sind sich beide nur darin, dass jedes denkende
Überspringen der fraglichen, gespaltenen Welt von Subjekt und Objekt zu gedanklichen
Scheingebilden führe.

Will man Theologie der Verantwortung von der Frage her verstehen, wie darin
Transzendenz aufgehoben und gedacht sei, so kommt es darauf an, tiefer in den Sinn
der meist nur knappen, oft dogmatisch hingestellten Formeln hineinzufragen. Gewiss
ist auch dieses Vorgehen, das im Gesagten noch Ungesagtes zur Sprache bringen will,
nicht vor Missverständnissen geschützt. Rechte Interpretation bleibt hingegen nicht
beim schlicht Vorliegenden stehen, sondern eröffnet bestenfalls ein Gespräch. Die
Richtung des Fragens und Überdenkens soll kurz angezeigt werden.

2.

Theologie der Verantwortung nennt sich selbst ausdrücklich eine "Theologie der
Existenz". Sie ordnet sich damit ein in die geistige Strömung, die durch die Namen
Heidegger, Jaspers, Sartre und andere bezeichnet ist. Entscheidend ist somit gesetzt:
Theologie der Verantwortung redet von den Erfahrungen und Möglichkeiten jenes
Seienden, dessen Wesen die "Ek-sistenz" ist, wie Heidegger dies verdeutlichend
genannt hat.

Das Überdenken der Existentialität des menschlichen Daseins will, vom Grundtrend
her gesehen, keinesfalls eine neue Variation des neuzeitlichen Denkens sein, welches
sich auf das autonome, in seinem Denken alles begründende und umfassende Ich
konzentriert. Im Gegenteil stellt Existenzdenken die Unbegründetheit, die Abgründigkeit,

die Endlichkeit und Zerbrechlichkeit des menschlichen Daseins heraus und bildet
insofern den entschiedenen Gegenzug zur idealistischen Hybris des seiner selbst
gewissen Denkens.

Indem Theologie der Verantwortung besonders von Jaspers her aus diesem geistigen
Strom lebt und sich sogar bewusst daraus versteht, dürfte die Unangemessenheit, mehr
noch das radikale Missverständnis der vorauf gezeigten Interpretation bereits zur
Genüge deutlich geworden sein. Theologie der Verantwortung stellt nicht das sich
unbedingt und absolut verstehende Ich des Menschen heraus gegen alles, was seiner
titanischen Würde Abbruch tun könnte. Als Theologie der Existenz spricht sie im
Gegenteü von den durch die Subjekt-Objekt-Gespaltenheit begrenzten und bedingten

6 W. Weischedel, Philosophische Theologie im Schatten des Nihilismus, hrsg. von J. Salaquarda
(1971), S. 47.



32 A. Jäger: Zur "Theologie der Verantwortung"

Möglichkeiten und Unmöglichkeiten desjenigen Seienden, dessen Wesen die Existenz
ist.

Das Herausstellen der fundamentalen Existentialität des menschlichen Daseins
bedeutet dreierlei:

1. Es wird erkannt und anerkannt, dass das Wesen von "Ek-sistenz" im
"Heraus-Gesetztsein" aus dem Zusammenhang des Seienden im Ganzen, des Seins
bestehe. Das Seiende, dessen Wesen die Existenz ist, ist das aus dem Sein entlassene
Dasein. Es besteht im unbedingten und unüberbrückbaren Abgespaltensein vom Sein.
Es führt kein Weg vom existierenden Subjekt zur Überwindung der gespaltenen
Wirklichkeit, es wäre denn die Aufhebung und Negation des menschlichen Daseins
selbst.

2. Ek-sistenz bedeutet gleichzeitig, dass der Mensch dasjenige Wesen sei, das in
vorzüglicher Weise der Macht des "Draussen" ausgesetzt sei. Existenz besteht in der

Ausgesetztheit an die Wirklichkeit oder auch Un-Wirklichkeit "ausserhalb" von Sein.
Die Macht ausserhalb des Zusammenhangs von Seiendem und Sein, die Gegen-Macht
von Sein hat Metaphysik je das "Nichts" genannt. Existenz bedeutet Ausgesetztheit an
die Transzendenz des Seins, das "Nichts".

3. Existenz erfährt die Macht des "Nichts" als die gegenwärtige und unheimliche
Macht des Abstandes, der sich zwischen das endliche Ich und die Welt des Seins

hineingeschoben hat. Die Erfahrung der Transzendenz des Seins, des "Nichts",
geschieht in der Selbsterfahrung des Ichs im Gegenüber zum Abstand und Abgrund
zwischen Ich und Welt.

Diesem Entwurf der Verfassung des menschlichen Daseins entsprechend hat der
Mensch die unmögliche Möglichkeit des Selbstverlustes, der "mauvaise foi" (Sartre),
der "Uneigentlichkeit" (Heidegger). Sie besteht im Versuch, die Macht des Abstandes
zu vernichten und den Abgrund zu überbrücken. Ek-sistenz hebt sich selbst auf, indem
sie in den alles umgreifenden und vereinenden Schoss des Seins zurückflieht.
Selbstpreisgabe ist Flucht zurück ins Sein. Denken, das Existenz aus einem alles

umgreifenden Seinsgrund heraus begründen wollte, wäre darum radikales Verkennen
des Wesens dieses Seienden.

Auch theologisches Denken ist nicht geschützt vor Uneigentlichkeit. Buris oft
unverständlich radikale und unerbittliche Ablehnung jedes Überwindens der Subjekt-
Objekt-Gespaltenheit bekommt in diesem Horizont ihren Sinn. Den Menschen im
Hinblick auf eine umgreifende Transzendenz hin verstehen zu wollen käme der
Aufhebung der Existentialität und Selbständigkeit des Menschen gleich. Theologie
dieser Art wäre Teil jenes Denkens, welches die Transzendenz des Seins, das "Nichts",
und seine gegenwärtig erfahrbare Macht als Abstand flieht und negiert. Indem
Theologie der Verantwortung unermüdlich auf der Gespaltenheit von Wirklichkeit und
Bewusstsein insistiert, wahrt sie die gegenwärtige Macht des Abstandes gegen allen
Selbstverlust. In dieser Wahrung anerkennt sie die Gegenwart des Abstandes als

transzendentale Bedingung der Möglichkeit personaler, das heisst selbständiger
Existenz. Es wäre also zu kurz gegriffen, wollte man in den erkenntnistheoretischen
Kriterien von Buris Theologie nur ein problematisches Instrument zur Reinigung des

menschlichen Denkapparates sehen. Insofern Theologie der Verantwortung nicht nur
eine, sondern die entscheidende Struktur von Existenz als "Bewusstsein", als

"Selbstverständnis" versteht, bildet die bewusste Offenhaltung des Abstandes von



A. Jäger: Zur "Theologie der Verantwortung" 33

Subjekt und Objekt das anerkennende Walten-Lassen der Transzendenz des Seins, des

"Nichts".
Weischedel kommentierend könnte man darum formulieren: Das "Vonwoher", den

"Ursprung" der Erfahrung radikaler Fraglichkeit bildet die als gegenwärtig erfahrene
Macht der Transzendenz von Sein im Abstand. Mit Buri müsste die zur Verantwortung
rufende, unverfügbare "Stimme" der Transzendenz als die das existierende Seiende
überwältigende Wirklichkeit des "Nichts" bezeichnet werden.

Existenzdenken hat immer wieder die Unheimlichkeit, ja Negativität der Erfahmng
des Abstandes herausgestellt. Im Gegensatz gegen die traditionelle Metaphysik des

Seinsgrundes wurde die Erfahrung betont negativ als Verlust von Sein, damit als

Verlust von Sicherheit und Geborgenheit ausgelegt. Diese Sicht des menschlichen
Daseins hatte dementsprechend stets einen depravierenden und pessimistischen
Unterton. Es ist interessant, dass in Buris Theologie der Existenz von dieser

resignierten Hoffnungslosigkeit der auf sich selbst zurückgeworfenen, bedingten
Existenz nichts zu spüren ist. Theologie der Verantwortung trauert nicht mehr um den
Verlust des Seins- und Sinngrundes. Im Gegenteil resultiert ihr aus dem "Innewerden"
des Ichs im Abstand zur Welt des Seienden ein eigentlicher Heilspositivismus. Die
Erfahmng des Abstandes wird zur Möglichkeit des Vollzuges personaler, selbständiger
Existenz in unbedingter Verantwortung. Die Erfahmng der radikalen Unbedingtheit
und Unabhängigkeit vom Seienden und Sein im Ganzen in der Offenheit des Abstandes
verweist den Menschen auf seine ureigentliche Möglichkeit: die radikale, unbedingte
Verantwortung für sich selbst zu übernehmen. Das Wesen von Personalität liegt in der

unbedingten Selbstverantwortung vor nichts ausser dem "Nichts". Selbstverantwortung

bedeutet den Vollzug des unbedingten Selbstverständnisses im Hinblick auf
das stets neue Innewerden der Gegenwart des das Sein transzendierenden "Nichts".
Das Innewerden von Transzendenz ist die Voraussetzung der Möglichkeit personaler
Existenz. Das Wesen der Verantwortung liegt im radikalen sich selbst als Antwort auf
den Anmf von Transzendenz Verstehen, mit Buri kurz im "Gebet".

Theologie der Verantwortung als theologisches Denken gründet in dieser
fundamentalen Erfahmng. Sie versucht den Abstand von Subjekt und Objekt im
unermüdlichen Hinweis auf die Subjekt-Objekt-Gespaltenheit allen gegenständlichen
Redens und Denkens zu wahren. Darin vollzieht sie das beständige Waltenlassen von
gegenwärtiger Transzendenz. In diesem Offenhalten des Abstandes ruft sie in den
Nachvollzug des Aktes personaler Selbstverantwortung. Das Überspringen des Abstandes

durch metaphysische Theologie, die sich einem letzten Gmnd jenseits der

Gespaltenheit verpflichten möchte, erscheint im Rahmen einer Theologie der
Verantwortung dämm als sündige Ablehnung von Transzendenz und darin als

Selbstverlust der verantwortlichen Person.

3.

Es wurde danach gefragt, in welchem Sinn Theologie der Verantwortung die
Bezeichnung "Theo-Logie" zukomme. Die Frage wurde im Hinblick auf die
Transzendenzstruktur personaler Verantwortlichkeit gestellt. Es hat sich ergeben, dass

Theologie der Verantwortung Transzendenz darin in eigenartiger Weise aufbewahrt,



34 A. Jäger: Zur "Theologie der Verantwortung"

dass sie den fundamentalen Abstand von Subjekt und Objekt wahrt. Sie redet nicht
"über" Transzendenz, nicht "über" Gott. Sie steckt stattdessen mit gegenständlichen
Begriffen den Bezirk ab, innerhalb dessen der Mensch seiner selbst als nicht-objektivierbarer

Person innewerden kann. Theologie der Verantwortung ist darin Theologie, als

sie die Gegenwart von Transzendenz, den radikalen Abstand, walten lässt, in dessen

Offenheit und Offenbarkeit der Mensch zur Übernahme eigentlicher Existenz
instandgesetzt wird.

Die Frage bleibt, was das "Wesen" des Abstandes sei. Mit dieser Wirklichkeit ist
evidentermassen weder Subjekt noch Objekt gemeint, sondern sie scheint beide im
Gegenteil in ihrer gegenseitigen Abständigkeit zu bedingen und zu ermöglichen. Es ist
mit dieser Wirklichkeit auch nicht eine Art von um- und übergreifendem Sein gemeint.
Die Auslegung des menschlichen Daseins als Existenz besagt gerade das Gegenteil: es

handle sich um die Wirklichkeit oder Un-Wirklichkeit des "Ausserhalb", um den

Gegen-Satz von Sein: das "Nichts".
Was bedeutet "Nichts" als das Gegenüber von Sein, als die "Transzendenz von

Sein", wie dies vorläufig markiert worden ist? Auf keinen Fall kann damit eine Art
buddhistisches Nichts gemeint sein, mit dem sich Buri in jüngster Zeit befasst hat7.
Buri kritisiert am Reden des Buddhismus von Nichts gerade dies, dass sich darin alle
Grenzen verwischen und damit das zur unbedingten Verantwortung bestimmte Ich des

Menschen sich selbst auflöse und preisgebe. Dagegen wurde gezeigt, wie die Erfahrung
der Offenheit des Abstandes verantwortliches Person-Sein gerade erst hervorruft.
Sofern das "Wesen" des Abstandes vorläufig und vorsichtig als "Nichts" bezeichnet
werden kann, so ist damit diejenige Wirklichkeit gemeint, welche die abendländische
Metaphysik als Un-Wirklichkeit des Abgrundes vom Sein ausgeschlossen hat im
Grund-Satz: Sein ist, und ausser ihm ist Nichts. Es ist die Macht jener abgründigen
Wirklichkeit gemeint, welche metaphysisches Denken im radikalen Fragen nach dem
Seinsgrund alles Seienden negiert und "vergessen" hat: das "Nichts" selbst. Heidegger
variierend könnte man nicht nur von der "Seins-Vergessenheit" des metaphysischen
Denkens reden, sondern nicht weniger von einer "Nichts-Vergessenheit". Metaphysik
hat wohl die Nichtigkeit des Seienden gedacht, nicht aber den dem Seinsgrund
entgegengesetzten Abgrund als Ursprung von Nichtigkeit überhaupt. Die Erfahrung des

Nihilismus und des Existenzdenkens müsste demnach als ein Überwältigtwerden des

Denkens durch die Macht verstanden werden, die Metaphysik und metaphysische
Theologie eh und je von der Denkbarkeit auszuschliessen suchte.

Sofern man Buris Theologie der Existenzverantwortung "im Schatten des Nihilismus"

versteht, so handelt es sich darin um eine Art des Hinweisens auf Transzendenz,
die allerdings quer zur überlieferten Sprache von Theologie und Metaphysik steht. Es

handelt sich um die entschiedene Preisgabe der Frage nach dem umgreifenden
Seinsgrund. Das verantwortliche Offenhalten des Abstandes geht hingegen über die

negativ bestimmte Erfahrung des Nihilismus und Existentialismus hinaus. Buri endet
nicht bei der verzweifelten und resignierten Feststellung des Verlustes einer alles

tragenden Sinngebung. Im Gegenteil entdeckt er aus der abgründigen und nicht

7 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan: Theol. Zeits. 26 (1970),
S. 338-356.



A. Jäger: Zur "Theologie der Verantwortung" 35

abweisbaren Gegenwart des Abstandes von Subjekt und Objekt die Möglichkeit
glaubender Existenz, die Wirklichkeit von Heil und Leben und die Erfahrung von
Ewigkeit mitten in der Zeit.

Sollte der vorliegende Entwurf nicht nur eine bizarre Verzerrung der Intention einer
Theologie der Verantwortung darstellen, so bliebe weiterhin fraglich, ob sich

theologisches Reden und Denken darauf beschränken muss, den Abstand durch Setzen

von negativ abgrenzenden Zeichen offen zu halten. Es bliebe die Frage, ob Denken
nicht tiefer in das Wesen dieser eigenartigen Form einer Transzendenzerfahrung
hineinleuchten miisste. Es könnte sich in einer Rückbesinnung auf das Wesen von
Metaphysik nicht dämm handeln, mit Heidegger erneut nach dem Sein selbst zu
fragen. Die Frage müsste umgekehrt auf das Wesen der Wirklichkeit ausgehen, die

Metaphysik als Un-Wirklichkeit ausgelegt und abgelehnt hat: das "Nichts" selbst.
Indem es sich um eine Frage verantwortlicher Theologie handelt, muss besonders offen
stehen, inwiefern theologisches Denken in dieser als Nichts verneinten Wirklichkeit
sprachlich das entdecken muss, was durch die biblische Botschaft als "Gott" nahe

gebracht wird.
Alfred Jäger, Wolfhalden, Kt. Appenzell AR.


	Zur "Theologie der Verantwortung"

