Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 1

Artikel: Die Immanuel-Perikope : eine Nachlese
Autor: Stamm, Johann Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878570

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Immanuel-Perikope. Eine Nachlese

Nicht ohne Zogern wende ich mich dieser Perikope erneut zu, nachdem ich mich
bereits mehrfach mit ihr beschiftigt habe' . Aber seitdem ich 1944 mit der Arbeit: “La
prophétie d’Emmanuel (Esaie VII)’? in die Diskussion um den Text eingetreten bin,
haben mich die Fragen, die er stellt, nicht mehr losgelassen.

Ich darf annehmen, dass die verehrte Kollegin Dora Scheuner, der ich die folgenden Blitter auf
den Geburtstagstisch legen mochte, dafiir Verstindnis hat; war sie es doch gewohnt, in den langen
Jahren ihres Wirkens an unserer Berner Fakultit immer wieder und mit stets neuer Freude und
einem gleichbleibenden Einsatz zu ihren sich wiederholenden Aufgaben am Alten Testament und
besonders am Hebriischen zuriickzukehren. Sie hat auch gelernt und gelehrt, in Immanuel mehr als
nur einen Namen zu sehen.

1.

Das in der Uberschrift gebrauchte Wort “Nachlese” mochte ich dahin prizisieren,
dass nicht an einen Forschungsbericht zu Jes. 7,10—17 gedacht ist, der die seit 1968
erschienenen Arbeiten moglichst vollstindig zu beriicksichtigen hitte®. Ohne einzelne
Nebenhinweise auszuschliessen, beschrinke ich mich vielmehr auf die folgenden drei
Beitrige zur Sache, die nach dem Jahr ihres Erscheinens aufgefiihrt sind:

1. Hans Wildberger, Jesaja S. 262ff. und besonders S. 285—-300. (Die 4. Lieferung des jetzt als
Teilband 1 vorliegenden Kommentars, s. A. 3, erschien 1969.)

2. Hartmut Gese, Natus ex virgine (Probleme biblischer Theologie. Gerhard von Rad zum
70. Geburtstag, 1971, S. 73—89). Der Beitrag von Gese wird im folgenden nach dieser
Festschrift mit PBT und der Seitenzahl zitiert.

3. Odil Hannes Steck, Beitrige zum Verstindnis von Jesaja 7,10—17 und 8,14 (Theol.Zs. 29,
1973,S.161-178).

Das Gesprich mit diesen Autoren geschieht so, dass zuerst (unter 2) ihre
Auffassungen dargelegt und danach (3 bis 4) kritisch gepriift werden. Um das
beabsichtigte Gespriach zu erleichtern, mochte ich zuvor Jes. 7,10—17 im Anschluss an
Wildberger iibersetzen und einige erginzende Bemerkungen folgen lassen.

1" Die betreffenden Beitrige sind genannt in meinem Aufsatz: ‘“‘Die Immanuel-Weissagung und

die Eschatologie des Jesaja” (Theol. Zs. 16, 1960, S. 439455, hier S. 439 A. 1). Dazu kommt:
“Die Immanuel-Perikope im Lichte neuerer Verdffentlichungen” (Zs. Deutsch. Morg. Ges. Suppl. I,
1, 1969, S.281-290). — Im folgenden werden diese beiden Arbeiten nach dem Ort ihres
Erscheinens zitiert.

2 Rev. de théol. et de phil. 132 (1944), S. 97—123.

3 Berichte iiber die bis zu dicsem Datum erschienene Literatur finden sich bei M. Rehm, Der
konigliche Messias im Lichte der Immanuel-Weissagungen des Buches Jesaja (1968), H. Wildberger,
Jesaja (Bibl. Komm. X/1, 1972). S. 262ff. und R. Kilian, Die Verheissung Immanuels Jes. 7,14
(Stuttgarter Bibel-Studien 35, 1968).



12 J.J. Stamm: Die Immanuel-Perikope. Eine Nachlese

10) Und Jahwe fuhr fort, zu Ahas zu reden und sprach: 11) Erbitte dir ein Zeichen von Jahwe,
deinem Gott, tief ‘in der Unterwelt’ oder hoch oben in der Hohe! 12) Aber Ahas antwortete: Ich
werde nicht bitten und werde Jahwe nicht versuchen. 13) Da sprach er (Jesaja): Hort doch, ihr vom
Davidshaus! Ist’s euch zuwenig, Menschen zu ermiiden, dass ihr auch meinen Gott ermiidet? 14) So
wird euch ‘Jahwe’ selbst ein Zeichen geben: Siehe, die junge Frau ist schwanger und wird einen
Sohn gebiren und wird ihm den Namen Immanuel geben. 15) Butter und Honig wird er essen, dass
er lerne, das Bose zu verwerfen und das Gute zu wihlen. 16) Denn ehe der Knabe versteht, das
Bose zu verwerfen und das Gute zu wihlen, wird das Land verodet sein, vor dessen beiden Konigen
dir graut. 17) Jahwe wird aber iiber dich und dein Volk und iiber dein Vaterhaus Tage kommen
lassen, wie sie nicht gekommen sind seit den Tagen, da Ephraim sich von Juda trennte, den Kdnig
von Assur.

In V. 10 mochte ich anders als Wildberger das im hebriischen Text gebotene jahwae
nicht durch jéla‘ahit ersetzen, d.h. Jahwe fuhr fort, (durch Jesaja) zu reden. — In
V. 11 ist das iiberlieferte $€'ala als $€¢’6la vokalisiert.— In der zweiten Hilfte von V. 14
kann mit E. Jenni, Immanuel (Die Rel. in Gesch. u. Geg. 3, 1959, Sp. 677f.) und
Steck, Theol. Zs. 29, S. 169 A. 37 auch iibersetzt werden: “Siehe, die junge Frau ist
schwanger und gebiert einen Sohn, und sie wird ihm den Namen Immanuel geben.” —
V. 15 ist ein Zusatz zum urspriinglichen Text im Sinne “einer Neuinterpretation der
Immanuelweissagung”, so mit Wildberger, Jesaja S.296 und Steck, Theol. Zs. 29,
S. 169 A. 38. — In V. 17 gelten die Worte “den Konig von Assur’ allgemein als Glosse.
Aus dem vorangehenden Zusammenhang mochte Wildberger, Jesaja S. 264 die Worte
“und iiber dein Vaterhaus” streichen, Steck, Theol. Zs. 29, S. 164 A. 14 dagegen die
“und iiber dein Volk”. Fiir beides gibt es in der Textiiberlieferung aber keinen
Anhaltspunkt. Von der Wortfolge im Satz aus sollte der Hinweis auf das Vaterhaus sich
unmittelbar an die Anrede an den Konig “tber dich” anschliessen und der Erwidhnung
des Volkes vorangehen. So konnte ‘“und iiber dein Vaterhaus” vielleicht doch als
Zusatz gelten, was bei ‘“und iiber dein Volk™ weniger leicht fillt. — Gese, PBT S. 85
A. 37 meint, ‘am konne ““in dieser Aufzdahlung nur die Blutsverwandten viterlicherseits
meinen”. Das ist nicht ausgeschlossen, aber angesichts des sonstigen Gebrauches von
‘am im Sinne von “Volk™ bei Jesaja nicht wahrscheinlich, vgl. Jes. 1,4,10; 6,5,9,10;
8.6.11,12;9,1,8.12.15,18 éte.

2.

a. Wildberger priift zuerst die fiir die junge Frau (‘alma) und ihren Sohn
vorgeschlagenen Deutungen. Nachdem er die meisten von ihnen mit guten Griinden
abgelehnt hat, kommt er dazu, die ‘a/ma mit der Frau des Ahas und den Immanuel mit
ihrem Sohn, dem spéteren Konig Hiskia, gleichzusetzen. Fiir die ‘alma beruft er sich
(S. 291) auf einen Satz von Martin Buber*, der lautet: “Wenn Ahas, das Wort die ‘alma
horend, weiss, wer gemeint ist (und nur dann trifft ihn wirklich das Zeichen), dann
kann dies nur eine Frau sein, die ihm nahesteht, und wieder kaum eine andere als die
junge Konigin; man kann sich wohl denken, dass man die in Hofkreisen damals als ‘die
junge Frau’ zu bezeichnen pflegte.”

4 Der Glaube der Propheten (1950), S. 201.



J.J. Stamm: Die Immanuel-Perikope. Eine Nachlese 13

Ist Immanuel mit Hiskia gleichzusetzen, so muss er kurz vor dem Syrisch-ephraimi-
tischen Krieg des Jahres 734/33 geboren worden sein. Das hilt Wildberger fir moglich,
indem er annimmt, Hiskia sei funf Jahre alt gewesen, als er 728/27 auf den Thron
kam®. So erscheint es “wenigstens nicht ausgeschlossen, dass an Hiskia zu denken ist”
(S. 292).

Die Frage, worin das Zeichen besteht, wird (S. 293) dahin beantwortet, dass es in
der Schwangerschaft und in der Geburt bestehe und in seinem Sinn durch die
Namengebung gedeutet werde. Wie das gemeint ist, erliutert der Satz (S. 294): “Die
‘alma nennt ihren Sohn, wenn er innerhalb einiger Monate zur Welt kommen wird,
Immanuel, weil sie Grund hat, dankbar zu bekennen, dass sich wieder einmal
bewahrheitet hat, dass Gott mit dem Haus der Davididen ist. Das ‘es kommt nicht
zustande und gelingt nicht’ von 7 (Kap. 7,7) hat sich erfiillt.”” Das ist die eine Seite des
Zeichens, die andere ist mit der Drohung von V. 17 gegeben. Von ihr aus betont
Wildberger den ambivalenten Charakter, den es hat. Es bedeutet Heil zwar nicht fiir
Ahas, wohl aber — wegen der ‘@alma und ihrem Sohn — fiir die davidische Dynastie,
“die nach der Meinung des Jesaja noch ihre grosse Zukunft hat” (S. 298). Zu dieser
Ansicht konnte Wildberger nicht gelangen, wenn er nicht geneigt wire, in V. 17 die
Worte “und iiber das Haus deines Vaters™ zu streichen (vgl. oben 1b). Hingegen misst
er dem “und iiber dein Volk” grosse Bedeutung bei. Damit werde dem Konig zu
bedenken gegeben, ‘“dass das Volk die bitteren Konsequenzen seines Unglaubens
mittragen muss”.

b. Gese nimmt seinen Ausgangspunkt bei einer im alten Israel lebendigen
Vorstellung, die er als “Davidismus™ bezeichnet. In seiner urspriinglichen Gestalt ist
dieser in Ps. 132 erhalten, was besagt, dass die Erwihlung des Zion und die der
davidischen Dynastie sein Wesen ausmachen (PBT S. 78f.). Dass Jahwe unter dem
Symbol der Lade den Zion zum Eigentum angenommen hat, ist nach dem erwihnten
Psalm der Inhalt des Davidsbundes. Und diese Inbesitznahme des Zion schliesst in sich,
“dass die weitererbende, weiterlebende Davidsfamilie, also die Dynastie, ewig vor dem
Ko6nig Jahwe sein und vom Zion aus herrschen solle” (S. 79).

Dem Zion eignet von da aus eine doppelte Wiirde, insofern er Besitztum der
Davididen und zugleich Besitztum Jahwes ist. An dieser zwiefachen Wiirde hat auch
der jeweilige Reprisentant der Dynastie Anteil. “Der auf dem Zion Inthronisierte ist
wohl genealogisch Davidsohn, der das Erbe angetreten hat, aber ebenso Sohn des
eigentlichen Herrn des Erblandes, Sohn Gottes. Die Inthronisation auf dem Zion ist
gleichbedeutend mit der Geburt oder Zeugung durch Gott” (PBT S. 80). In einer
eindriicklichen und das Verstindnis vertiefenden Auslegung zieht Gese die beiden
Thronbesteigungspsalmen 2(V. 7) und 110(V. 3) als Dokumente fiir diese Lehre heran.

In diesen Psalmen ist sie in ihrer alten und ungebrochenen Form erhalten, um bei
den Propheten “eine seltsame Vertiefung” zu erfahren. Diese wird bei Jesaja zuerst in
dem Heilswort 9,1—6 gefunden. Der hier (V. 5f.) angekiindigte Herrscher setzt die alte
Dynastie, mit der er nur noch indirekt verbunden ist, nicht gradlinig fort, und mit
seinen vierfachen Konigsnamen iiberstrahlt er die Gestalt Davids (PBT S. 83). Im

5 Bei diesen Zahlen folgt Wildberger der Chronologie, die V. Pavlowsky und E. Vogt vorgelegt

haben in ihrem Aufsatz: “Die Jahre der KoOnige von Juda und Israel” (Biblica 45, 1964,
S. 321-354). Danach sind die Zahlen fur Ahas 734/33-728/27 und fiir Hiskia 728/27—-699.



14 J.J. Stamm: Die Immanuel-Perikope. Eine Nachlese

Unterschied zu der Psalmen 2 und 110, die beide einen auf dem Zion gegenwirtigen
Davididen vor sich haben, ist der Herrscher von Jes. 9 eine Gestalt der Zukunft. Seine
Geburt und Inthronisation ist das bevorstehende Werk Gottes (PBT S. 84f.).

Was das nidher oder konkreter meint, glaubt Gese, dem Text Jes. 7,10—17
entnehmen zu konnen (S. 85f.). Jesaja kiindet hier dem Ahas schlimmes Unheil an;
denn das Zeichen, das er setzt, hat die Verwerfung der regierenden Dynastie zum
Inhalt. Mit Immanuel kann somit nicht an Hiskia als Sohn des Ahas gedacht sein.
“Gegen die herrschende Dynastie kann sich dieses Zeichen nur richten, wenn es die
Geburt eines neuen Konigs ansagt.” Die ‘alma (V. 14) ist eine bestimmte junge Frau,
die noch nicht geboren hat. Jede weitere Frage nach ihr entfernt sich vom Text. Es
gehorte nicht zum Verkiindigungsauftrag des Propheten, ‘“‘die Mutter ndher zu
bezeichnen, denn eine solche Angabe wiirde bedeuten, dass man iiber sie und ihr Kind
verfiigen und jede Gefihrdung des eigenen Thrones ausschalten konnte”. Die Geburt
des Immanuel muss verborgen bleiben, wie nach Matth. 2 die Geburt Jesu. Das ist, wie
Gese betont, hier wie dort in der Situation begriindet.

Wie kann aber ein verborgener Immanuel fiir Ahas ein Zeichen sein? Er muss doch
etwas sehen konnen. Die Antwort darauf lautet (PBT S. 86): “Was Ahas sehen kann,
ist der mit der Geburt zeitlich verkniipfte Untergang der Reiche von Samaria und
Damaskus (V. 16b); daran kann Ahas ablesen, was die Stunde geschlagen hat.”

Unmittelbar an diesen Satz schliessen sich Erwidgungen an, die einen Durchblick von
Jesaja bis auf die Zeit des Neuen Testamentes in folgendem Sinn eréffnen: Was sich
unmittelbar nach Jesaja nicht so erfiillte, wie er es erwartet hatte, das gewann spiter
dennoch die ihm zukommende Gestalt: “Die Einwohnung des Zionsgottes in dieser
Welt erscheint mit und in der Geburt des messianischen Kindes.”

c. Steck sieht die Perikope von vornherein in einem grosseren Zusammenhang, der
gleichsam zwei ineinander liegende Kreise umfasst. Den dusseren Kreis bildet die sog.
Denkschrift des Jesaja (6,1—8,18). Sie stellt einen Rechenschaftsbericht des Propheten
iiber seine Verkiindigung in der Zeit des Syrisch-ephraimitischen Krieges dar. Der
innere Kreis liegt vor in den Abschnitten Jes. 7,3—9; 7,10—17 und 8,1—8a. Das sind,
wie Steck es versteht, drei parallele, sich steigernde Redeginge, die Jesaja mit Bedacht
so gestaltet hat. Die Steigerung besteht darin, dass das im ersten Redegang gegen Juda
und sein Konigshaus nur als moglich angekiindigte Gericht im zweiten und dritten als
unausweichlich gesehen und der Assyrer immer deutlicher als gottliches Gerichtswerk-
zeug enthiillt wird®. Innerhalb der Denkschrift haben die drei Redeginge ausserdem
die Funktion, “das Wirksamwerden des Verstockungsauftrags von Jes. 6 in Jesajas
Wirken wihrend der syrisch-ephraimitischen Bedrohung aufzuweisen™”.

Unter dieser Voraussetzung kann fiir Steck (Theol. Zs. 29, S. 163) in der Perikope
Jes. 7,10—17 keine reine Heilszusage vorliegen. Sie enthilt zwar mit der in V. 16
angekiindigten Verodung des Gebietes von Aram und Ephraim die Zusage von Heil, wie
es nach dem Wort von V. 7: “Es kommt nicht zustande und gelingt nicht” zu erwarten

6 Vel. dazu Steck, Rettung und Verstockung. Exegetische Bemerkungen zu Jesaja 7,3—9 (Ev.

Theol. 33, 1973, S. 77-90, besonders S. 81f.) und derselbe, Bemerkungen zu Jesaja 6 (Bibl. Zs.
NF 16, 1972, S. 188-206, besonders S. 198ff.).
Steck, Ev. Theol. 33, S. 86.



J.J. Stamm: Die Immanuel-Perikope. Eine Nachlese 15

ist®, aber diese Zusage hebt das in V. 17 der Dynastie angedrohte Gericht nicht auf.
Diese Drohung, in der die Worte “und iiber dein Volk™ nicht urspriinglich sind®, gilt
ausschliesslich dem Konigshaus. Dem in 7,2 ebenfalls anvisierten Volk wendet sich
Jesaja erst im dritten Redegang (8,1ff.) zu.

Weil nun die Drohung von V. 17 unmittelbar auf die (indirekte) Heilszusage von
V. 16 folgt, zieht Steck den Schluss, es gehe um Gleichzeitigkeit von Gericht und Heil.
Ein zeitliches Nacheinander von Heil und darauffolgendem Gericht sei im Text durch
nichts angedeutet (Theol. Zs. 29, S. 165)'. Dieser kennt kein Nebeneinander oder
kurzfristiges Nacheinander von Heil und Gericht fiir das judidische Konigshaus,
vielmehr sind der Untergang von Aram und Ephraim und der Untergang der
Davidsdynastie zwei Seiten einer Sache, ein einziges Gerichtsgeschehen (S. 172).

Im zweiten Redegang (V. 10—17) sind, von dem sekundiren V. 15 abgesehen,
V. 13—14 und 16—17 als ein zweiteiliges prophetisches Gerichtswort gestaltet: V. 13
ist die Anklage und V. 14 und 16—17 sind die Gerichtsankiindigung fiir Ahas und sein
Haus (S. 170). Das ist wegen des Schlusses von V. 16 und wegen des heilvollen Sinnes
des Immanuel-Namens nicht so selbstverstindlich. Aber Steck meint, dieser habe
keinerlei Heilsbedeutung mehr haben konnen, nachdem der Konig Zeichenbitte und
Glauben verweigert hatte. Und entsprechend ist es mit V. 16: “Die Zusage der
Vernichtung Arams und Ephraims wandelt bei wechselnder Kontextsituation offen-
sichtlich ihren Sinn: im ersten Redegang konnte sie den Sinn einer Rettungszusage
gewinnen, wenn Ahas glaubt und damit ein Gericht an der Dynastie abgewendet wird;
im zweiten Redegang hat sie ebenso wie der auf sie bezogene Immanuelname diesen
Sinn nicht mehr; die (mogliche) Heilsrelation beider ist gleichsam in Jahwe
zuriickgenommen . . ..” (S. 170). Der gleichen Sache gibt Steck (S. 172f.) auch noch
den folgenden Ausdruck: “Die Vernichtung der Feinde, die Rettung hitte sein
konnen, wenn Ahas geglaubt hitte, wird nun zum Aspekt des Gerichts, ja ist nur noch
Anfang des eigenen Endes und wandelt sich in Sinn und Effekt zu einem einzigen
Geschehen, das die Vernichtung Arams, Ephraims und Judas samt der Davidsdynastie
durch das von Jahwe aufgebotene Assur zum Gegenstand hat.”

Es ist deutlich, wie ginzlich die Aussagen von V. 14 und 16 zusammen mit der
Drohung von V. 17 in den Gerichtsaspekt hineingenommen sind. Dem entspricht auch
das Verstindnis des Zeichens (vgl. Theol. Zs.29, S.166). Trotz des mit ihm
verbundenen Namens Immanuel hat es keinen Bezug auf die Befreiung, die sich nach
dem Untergang von Aram und Ephraim (wenigstens voriibergehend) einstellt. Das
Zeichen weist nur noch auf das Ende der beiden Reiche hin: “Dass dieser
Vertrauensname Immanuel vergeben wird, biirgt dafiir, dass auch Jahwes Zusage der
Vernichtung von Aram und Ephraim eintreten wird” (S. 167). Das Zeichen selber

8 Vgl dazu Steck, Theol. Zs. 29, S. 165.

Vgl. dazu die Bemerkungen zum Text 0.S. 12.

% Theol. Zs. 29, S.171 A. 43 kommt Steck auf die Sache zuriick mit den Sitzen: “V. 16f.
sollten nicht als zeitliches Nacheinander aufgefasst werden, sondern stellen ... ein einziges
Geschehen dar; was ‘Rettung’ oder ‘Heil’ sein konnte, wird bei Jesaja hier im Gerichtskontext ohne
explizite Relation zu Menschen nur noch theozentrisch gesehen — was in bestimmter Hinsicht auch
fiir die Heilsweissagungen Jesajas aus spiterer Zeit zu beachten ist,”



16 J.J. Stamm: Die Immanuel-Perikope. Eine Nachlese

besteht somit darin, *‘dass in Kiirze einem Kind dieser Name gegeben wird” (S. 169).
Steck hebt hervor, dass dieses wirklich in der Namengebung gesucht werden muss'.

Wenn es so ganz auf den Namen und auf den Zeitpunkt, da er gegeben wird,
ankommt, verliert die Frage nach der Person des Immanuel und der seiner Mutter an
Bedeutung. So verzichtet Steck denn auch auf eine Identifizierung beider (S. 167).
Ohne Einschrinkung gilt das fir Immanuel und weithin auch fiir dessen Mutter. In ihr
soll nicht die Frau des Propheten, sondern eher “irgendeine — Jesaja bekannte (sie
steht vor der Geburt) — Frau” gefunden werden. Doch weist Steck noch einmal darauf
hin, dass ihre Identifikation im Zusammenhang der “Denkschrift” des Jesaja ganz
unwesentlich sei'?.

Das Gesprich mit den unter 1 genannten Autoren mochte ich nach Themen
geordnet so filhren, dass zuerst die Frage nach der Person des Immanuel und seiner
Mutter drankommt und danach die nach dem Wesen des Zeichens.

3.

Wer Immanuel mit dem spiateren Konig Hiskia gleichsetzt, sieht sich Schwierig-
keiten gegeniiber, die sich aus der Chronologie ergeben. Wildberger begegnet diesen,
indem er diejenige Berechnung der Jahresdaten iibernimmt, die es erlaubt, die Geburt
des Hiskia kurz vor dem Syrisch-ephraimitischen Krieg anzusetzen. Wie er selber
zugibt, bedingt das, dass man von der Datierung in 2. Kon. 18,2 — Hiskia war 25 Jahre
alt, als er Konig wurde — abgehen und dafiir finf Jahre einsetzen muss. Nun unterliegt
die Zahl 25 anerkanntermassen an dieser Stelle einigen Bedenken, und sie ist
wahrscheinlich in 15 zu dndern'3. Das bedeutet immerhin einen geringeren Eingriff in
den tberlieferten Wortlaut. Nimmt man 725 oder 728 als Jahr des Regierungsantrittes,
so fithrt das auf 740 bzw. 743 als Geburtsjahr, d.h. auf einen Zeitpunkt, der um einige
Jahre vor dem Syrisch-ephraimitischen Krieg (734/33) liegt. Auf 740 kommt auch, wer
es ablehnt, die erwidhnten 25 Jahre in 15 zu dndern und dafiir die Angabe von
2. Kon. 18,13 bevorzugt, nach welcher der Zug Sanheribs gegen Juda vom Jahre 701
ins 14. Regierungsjahr des Hiskia gefallen wire'*. So verlisslich diese Zahl zunichst
scheint, so sind ihr gegeniiber doch begriindete Zweifel moglich!®.

Im Blick auf die Chronologie ist zu sagen, dass sie die Moglichkeit, den Hiskia mit
Immanuel gleichzusetzen nicht vollig ausschliesst, diese Gleichsetzung aber doch recht
unwahrscheinlich macht. Gegen sie spricht aber entscheidend die an sich triviale
Tatsache, dass der auf Ahas folgende Davidide nun einmal Hiskia und nicht Immanuel

1" vel dazu Theol. Zs. 29, S. 166f.: “Am Zeichen ist im Blick auf das durch sein Eintreten

bekriftigte Geschehen wesentlich, dass dieser Name vergeben wird . . .”

2" Theol. Zs. 29, S. 171 A. 43, vgl. auch Bibl. Zs. NF 16, S. 199 A. 29.

B 50 mit Jepsen-Hanhart, Untersuchungen zur israelitisch-jidischen Chronologie (Beih. Zs. f.
d. altt. Wissensch. 88, 1964), S. 43.

So u.a. H. W. Wolff, Frieden ohne Ende. Eine Auslegung von Jes. 7,1 -7 und 9,1-6 (Bibl.

Stud. 35, 1962), S. 34. — Zu den Fragen der Chronologie s. auch R. Kilian, Lc. (A. 3), S. 71.

15" vgl. dazu Rob. Bach, Hiskia (Die Rel. in Gesch. u. Geg. 3, 1959, Sp. 366—368, besonders
366).



J.J. Stamm: Die Immanuel-Perikope. Eine Nachlese il

heisst. Man miisste zum mindesten das Verhiltnis der beiden Namen klidren konnen.
Zudem ist es hochst unwahrscheinlich, “dass Jesaja es der ihm kaum wohlgesinnten
Konigin zugemutet hitte, das von ihr erwartete Kind mit dem Zeichennamen
Immanuel zu benennen”’®.

Um die erwidhnten chronologischen Schwierigkeiten zu vermeiden, ldsst sich
erwigen, ob bei Immanuel vielleicht an einen jiingeren und nicht an den éltesten Sohn
des Ahas zu denken sei'”. Damit wiire dann eher zu rechnen, wenn wir aus dem Alten
Testament von mehreren SOhnen des Ahas horten, was aber weder 2. Kon. 16,20 noch
2. Chron. 28,27 der Fall ist. Uber diesen besonderen Grund hinaus behilt das Urteil
von Herbert Donner!® seine Giiltigkeit gegeniiber allen Versuchen, in Immanuel einen
Davididen zu finden: “Ein Sohn des Ahas scheidet aus; er wiirde schwerlich Immanuel
heissen, da es fiir Ahas ja keineswegs sicher ist, dass ‘Gott mit uns’ ist. Der
Zeichencharakter des Namens setzt vielmehr voraus, dass die Eltern, oder wenigstens
ein Elternteil, den Plan Jahwes kennen und bejahen.”

Von dieser Kritik ist Gese nicht betroffen, da fiir ihn Immanuel kein Glied der
regierenden Dynastie, sondern ein neuer, kiinftiger Konig ist, dessen Geburt verborgen
bleiben muss. Jedoch, wie Steck, Theol. Zs. 29, S. 167 A. 29 darlegt, wird Jes. 7,14 so
allzusehr im Sinne eines Geburtsorakels an eine Frau interpretiert, wihrend es
tatsichlich nur Elemente eines solchen aufweist und vor allem eine Zeichenankiindi-
gung an Ahas ist. Der in der Perikope (7,10—17) iiberhaupt so wesentliche Zug des
Zeichens kommt zu kurz (s. dazu unter 4). Die Deutung des Immanuel als eines neuen
Konigs hiangt bei Gese damit zusammen, dass er Jes. 7,10—17 nahe an Jes. 9,1—-6
heranriickt. Auf seine Weise schliesst er sich damit einer dlteren exegetischen Tradition
an. Das ist ihm dadurch erleichtert, dass er (PBT S.86) die Ankiindigung des
Untergangs von Aram und Ephraim in V. 16b nur in einem fur Ahas ungiinstigen, ihn
an Kommendes mahnenden Sinn versteht, ohne den heilvollen Aspekt zu beachten, der
fiir Jerusalem mit dem Ende der Feinde gegeben ist. Achtet man auf diesen, dann tritt
zwischen Jes. 9,1-6 (11,1-9; Mi. 5,1-5) und Jes. 7,10—17 ein Unterschied im
zeitlichen Ablauf der Ereignisse hervor, auf den ich friiher (Theol. Zs. 16, S. 450f.)
hinwies: Bei Jes. 9,1—6 steht die Not am Anfang, und auf sie folgt die Rettung.
Jes. 7,10—17 kennt dagegen zuerst eine voriibergehende Rettung, die von einem nicht
fernen Gericht abgelost wird. Doch auch wer diesen Unterschied zwischen den
klassischen Messias-Texten auf der einen und der Immanuel-Perikope auf der andern
Seite nicht anerkennen will, muss zugestehen, dass die letztere, nimmt man sie fiir sich,
nicht den leisesten Hinweis auf ein Konigtum enthilt, zu dem Immanuel bestimmt
wire. Einen solchen kénnte man hochstens in dem nachtriglich eingeschobenen V. 15
finden, der fiir Gese aber keine Rolle spielt.

Von seiner ganz am Namen und nicht an seinem Tréger orientierten Voraussetzung
aus, ist es fiir Steck leicht, auf die Frage nach der Person des Immanuel zu verzichten.
Auch am Bemiihen, seine Mutter niher zu bestimmen, liegt ihm nicht viel. Immerhin

16
17

Ich wiederhole hier einen Satz aus Theol. Zs. 16, S. 445.
So F. Stolz, Zeichen und Wunder. Die prophetische Legitimation und ihre Geschichte (Zs.
Theol. Kirche 69, 1972, S. 125144, besonders S. 131).

18 Israel unter den Vélkern (Suppl. Vet. Test. 11, 1964), S. 17.



18 J.J. Stamm: Die Immanuel-Perikope. Eine Nachlese

mochte er diese eher mit einer andern, dem Jesaja bekannten Frau, als mit seiner
eigenen gleichsetzen. Wenn alles oder wenigstens das Meiste am Namen liegt, so kann
man in der Tat in der Bestimmung seines Tridgers und der ihn aussprechenden Mutter
zuriickhaltend sein. Das gilt auch gegeniiber der von mir bisher vertretenen Meinung,
Immanuel sei ein Sohn und die ‘@lma die Frau des Propheten. Aus dem folgenden
Grund kann ich sie trotzdem nicht ganz aufgeben: Wenn so viel am Namen hingt, so
musste Jesaja vollig sicher sein, dass das erwartete Kind auch den von ihm
angekiindigten Namen erhalte. Wo hitte er sich zuverldssiger darauf verlassen konnen,
als in seiner eigenen Familie? Gewiss wiirden wir hier sicherer urteilen kbnnen, wenn
der Prophet selber den Namen gegeben hitte. Dass seine Frau es fiir ihn tat, mag mit
der altertiimlichen Form des Geburtsorakels zusammenhingen, dessen er sich vor Ahas
bedient.

Fir Wildberger, Jesaja S. 290 sprechen wieder chronologische Griinde gegen die von
mir bevorzugte Gleichsetzung. Er schreibt: “Da Jesajas Frau in ebendieser Zeit den
Maher-Schalal Chasch-Bas geboren hat (8,3f.) kann nicht wohl von der Geburt eines
andern Jesajasohnes die Rede sein.” Das wire zwingend, wenn beim Syrisch-
ephraimitischen Krieg mit einer kurzen Dauer von wenigen Monaten gerechnet werden
miisste. Nach den Untersuchungen von Donner'® zog dieser sich jedoch iiber ein ganzes
Jahr hin, d.h. vom Frithjahr/Sommer 734 bis zum Frithjahr/Sommer 733. Nimmt man
fir die Geburt des Immanuel einen Zeitpunkt in den Monaten Mai bis Juli 734 an, so
kann sein Bruder Maher-Schalal Chasch-Bas durchaus zwischen Mirz und Mai 733 zur
Welt gekommen sein.

Damit hat man sich noch nicht in Spekulationen iiber die Familie des Propheten
eingelassen, vor denen Wildberger warnt. Das hat jedoch Herbert M. Wolf getan in
seinem Aufsatz: “A Solution to the Immanuel Prophecy in Isaiah 7:14—8:222%0
Danach wiren Immanuel und Maher-Schalal Chasch-Bas zwei vom gleichen Kind
getragene Namen. Den ersteren mit seinem verheissenden Inhalt hitte die Mutter
gegeben und den das Gericht ankiindigenden letzteren der Vater®'.

4.

Innerhalb von Jes. 7,10—17 erscheint zweimal das Wort Zeichen (’6t), zuerst V. 11
im Angebot, das Jesaja dem Ahas macht, und danach in dem drohenden Wort von
V. 14: “So wird euch ‘Jahwe’ selbst ein Zeichen geben.” Was der Sinn eines Zeichens
im Alten Testament und besonders bei den Propheten ist, kann hier nicht erortert
werden®?. Fiir unseren Zusammenhang geniigt es, zu betonen, dass das Zeichen auf ein

9 J.c. (A. 18), S. 591f.

2 journal of Bibl. Lit. 91 (1972), S. 449—456.

2 Aus Wildberger, Jesaja S. 263 und 290 kann man ersehen, dass Wolf mit seinen Thesen
bereits einen Vorginger hat: F. Salvoni, La Profezia di Isaia sulla “Vergine” partoriente Is 7,14
(Ricerche Bibliche e Religiose I, 1966, S. 19—-40). Wolf nimmt darauf keinen Bezug.

2 Vgl. dazu den in A. 17 zitierten Aufsatz von Stolz und seinen Artikel: 't “Zeichen™ in
Theol. Handw. z. AT I (1971), Sp. 91-95; zur prophetischen Zeichenhandlung besonders Sp. 93f.;
vgl. auch meine Sitze in Theol. Zs. 16, S. 453,



J.J. Stamm: Die Immanuel-Perikope. Eine Nachlese 19

sich nahendes Geschehen hinweist, dessen Kommen es verbiirgt. Es ist nicht das
Kommende selber, sondern ein Hinweis auf dieses. In dieser Funktion muss es aber von
denen, an die es sich richtet, gesehen oder erlebt werden konnen. So war es nach der
Uberlieferung bei Gideon (Ri. 6,17ff., 33ff.) und beim jungen Saul (1. Sam. 10,1ff.),
und so ist es auch bei verschiedenen Propheten mit ihren Zeichenhandlungen?; bei
Jesaja gegeniiber Ahas kann es nicht anders gewesen sein. Damit liess sich schon immer
die messianische Deutung — der kommende Messias das Zeichen — nur schwer
vereinen®®, und so steht es auch dem Versuch von Gese entgegen, in Immanuel den
noch verborgenen neuen Konig zu finden (vgl. oben 2b). Was hier als ein am Zeichen
wesentliches Stiick fehlt, kann nicht durch den Hinweis auf den von Ahas miterlebten
Untergang von Samaria und Damaskus ersetzt werden. Auf diesen deutet das Zeichen
hin, er ist aber nicht selbst das Zeichen.

Schwangerschaft der Mutter und Geburt des Kindes miissen fiir denjenigen
wesentlich zum Zeichen gehoren, der in Immanuel einen Davididen findet, wie das bei
Wildberger der Fall ist (vgl. oben 2a). Da wir ihm darin nicht folgen kénnen, besteht
auch keine Notwendigkeit, in jenen Geschehnissen mehr zu sehen als das Zeichen
begleitende Umstidnde. Dieses selber ist im Namen gegeben. Wie sogleich noch niher zu
begriinden ist, kann man dabei schwanken, ob es der Name mit seinem Inhalt als
solcher ist, oder die Tatsache, dass er verliehen wird. Wihrend ich zum ersten neige?*,
vertritt Steck das zweite (Theol. Zs. 29, S. 166f.). Im Anschluss an Paul Humbert?¢
macht er geltend, “dass Jesaja in der Zeichenankiindigung V. 14 Gattungselemente des
Geburtsorakels verwendet, das auch auf die Gestaltung von V. 16 einwirkt, insofern
dessen Einfilhrung mit ki (denn) die gattungstypische Begriindung fiir die zuvor
genannte Namengebung ist”. Wie schon erwihnt, leitet Steck daraus die Folgerung ab,
das Zeichen bestehe darin, dass der Immanuel-Name vergeben wird.

So sehr ich mich der weitgehenden Ubereinstimmung mit diesem Exegeten freue
und auch die Hoffnung hege, dass sich das nun immer mehr durchsetzen werde, so
bleibt noch die Frage, was das so verstandene Zeichen bedeutet, anders gesagt, auf ein
Geschehen von welcher Art es hinweist. Entgegen friiheren Versuchen, die im Zeichen
entweder nur Heil oder nur Unheil angekiindigt fanden®, sind sich Wildberger, Gese
und Steck darin einig, dass es sowohl um Heil als auch um Gericht geht. Am
eindeutigsten ist Wildberger, nach dem Jesaja zwar dem Ahas Gericht, der davidischen
Dynastie aber Heil ansagt. Wesentlich anders sind die Gewichte bei Gese und Steck
verteilt. Beide stimmen darin iiberein, dass sie den Gerichtsaspekt weit dominieren
lassen, und zwar als ein den Ahas und seine Dynastie treffendes Unheil. Bei Gese ist
eine Note des Heils immerhin darin gegeben, dass das Zeichen die Geburt eines neuen
Konigs ansagt. Bei Steck ist das, was wegen der Zusage von Jes. 7,7: “Es kommt nicht

B Vgl. G. Fohrer, Die symbolischen Handlungen der Propheten (Abh. z. Theol. d. AT u.
NT 54, 21968), S. 25ff.

# Vgl. dazu meinen in A. 2 genannten Aufsatz (Rev. de théol. et de phil. 132, S. 114).

- Vegl. dazu meine Darlegungen in Theol. Zs. 16, S. 452ff.

% Der biblische Verkiindungsstil und seine vermutliche Herkunft (Arch. f. Or. 10, 1935-36,
S. 77-80).

27 Mit solchen habe ich mich zuletzt in dem in A. 1 genannten Aufsatz (Zs. Deutsch. Morg.
Ges. Suppl. I, 1, 1969) auseinandergesetzt.



20 J.J. Stamm: Die Immanuel-Perikope. Eine Nachlese

zustande und gelingt nicht” hatte Heil sein konnen, wenn der Konig geglaubt hitte,
ganz vom Gerichtsdunkel verschlungen so sehr, dass weder der heilvolle Sinn des
Immanuel-Namens noch der Ausblick auf das Ende der Jerusalem bedrohenden Feinde
(V. 16b) mehr zum Tragen kommen.

Eine Verwirklichung des Heils ist nach Steck somit ausgeschlossen, und nach Gese
ist sie an die Person eines neuen Konigs gekniipft. Auf beides miissen wir nicht mehr
weiter eingehen. Hingegen darf bemerkt werden, dass Wildberger den Satz, wonach die
davidische Dynastie nach der Meinung des Jesaja noch eine grosse Zukunft hat (vgl.
oben 2a) bei der Auslegung von Jes. 11,19 stark einschrankt (im Kommentar S. 445).
Er rechnet mit einer grundsitzlichen Erschiitterung des Glaubens Jesajas an die
Davididen. Das in Jes. 11,1 gebrauchte Bild vom Reis, das aus dem Wurzelstumpf Isais
hervorgehen werde, sei dahin zu deuten, dass Jesaja in seiner Enttauschung iiber Hiskia
“den Sturz der koniglichen Familie erwartet hat”. Einen solchen Wechsel in der
Einstellung gegeniiber der Dynastie muss natiirlich nur annehmen, wer den Immanuel
mit Hiskia gleichsetzt. Wird aber diese Gleichsetzung dadurch nicht um einen weiteren
Grad unwahrscheinlicher?

Nicht geringe Unterschiede bestehen zwischen den drei Exegeten auch in ihrem
Verstindnis des Gerichtes, d.h. vor allem darin, wen es heimsucht. Wihrend nach
Wildberger Konig und Volk von diesem ergriffen sind, betrifft es nach Gese und Steck
nur den Konig und sein Haus?®. Das ist wegen V. 17, wo unter den bedrohten Grossen
auch das Volk genannt ist, nicht ohne weiteres einleuchtend. Wie wir schon oben
(unter 1b) bei den Bemerkungen zum Text sahen, 16st Gese die Schwierigkeit so, dass
er annimmt, das Hauptwort ‘am bezeichne hier die Blutsverwandten viterlicherseits,
wihrend Steck die Erwdhnung des Volkes als Zusatz streicht. Beides ist nicht ohne
Bedenken, und ich frage mich, ob das im Text belassene und in iiblicher Weise mit
“Volk™” ibersetzte ‘@m nicht einen guten Sinn gibt. Wie die Bedrohung des Volkes
sinnvoll mit der des Konigs zusammengeht, hat Wildberger, Jesaja, S. 298 eindriicklich
gezeigt, indem er schreibt: “Dass das Volk leidet, wenn der Herrscher versagt, bereitet
dem Kollektivdenken des Altertums nicht die Miihe, die sie dem modernen Menschen
verursacht, der nach der Gerechtigkeit Gottes je fiir das Individuum fragt.”

Vielleicht noch wichtiger als die Frage nach dem vom Unheil zu erreichenden
Menschenkreis ist die nach dem Gang der Ereignisse, auf welche das Zeichen hindeutet.
Diese Frage richtet sich nur noch an Steck. Mit ihm stimme ich darin tiberein, dass das
Zeichen mit dem Namen des Immanuel zusammenhingt. Trotzdem sind wir uns nicht
in allem einig®®, worauf wir zuvor schon hinwiesen. Der Unterschied in der Auffassung
deutet sich schon darin an, dass Steck davon spricht (vgl. oben 2c), der Name
Immanuel werde vergeben und er das Zeichen darin findet, ““dass in Kiirze einem Kind
dieser Name gegeben wird”. Danach liegt das Gewicht weniger auf dem Namen an sich,
als auf der Tatsache, dass er verliehen wird. Fiir mich ist dagegen wirklich der Name
das Zeichen, d.h. der Name im Zusammenhang mit der Situation, auf die er trifft. Die
Situation ist die des von Aram und Ephraim (Nordisrael) belagerten Jerusalem. In ihr

2 Wie oben (2¢) bemerkt, gilt das bei Steck nur fir Jes. 7,10-17, da in 8,1ff. das Volk dann

ebenfalls als Gegenstand des Gerichtes visiert ist.
2 vgl. dazu auch Steck, Theol. Zs. 29, S. 171 A. 43.



J.J. Stamm: Die Immanuel-Perikope. Eine Nachlese 21

nimmt Jesaja durch den Heilsnamen, den er seinem Sohn geben ldsst, die nahe Rettung
vorweg. Nachdem diese erfolgt ist, wird der Name zum Zeichen dafiir, dass so wie die
Rettung wirklich wurde, auch das angekiindigte Gericht kommen wird®’. Dabei ist
vorausgesetzt, dass das nach V. 16b nahe Ende der die Stadt belagernden Feinde in
seinem fiir die Belagerten positiven Effekt verstanden werden darf. Dafiir spricht die
trotz des Konigs Unglauben noch immer geltende Zusage von V. 7b.

Steck anerkennt das nicht, weil er nach der Weigerung des Ahas eben nur noch das
in einem einzigen Gefille ablaufende Gerichtsgeschehen sehen kann. Die Vernichtung
der Feinde, die hitte Heil sein konnen, ist es nun nicht mehr.

Wie mir scheint, kommt so nicht nur der Inhalt von V. 16b zu kurz, sondern auch
der Name Immanuel selber. Wenn ndamlich weniger dieser Name, als der Umstand, dass
er gegeben wird, das Zeichen ausmacht, so hat dieses zu wenig Gewicht, weniger, als
dem Sinn und Gebrauch eines Zeichens im Alten Testament sonst entspricht. In den
Namengebungssagen, die es enthilt®, lebt die Erinnerung daran, dass viele der
hebridischen Personennamen mit einer konkreten Situation verbunden sind. Akka-
dische und dgyptische Beispiele, die sich beibringen liessen, bestdtigen das. In der Regel
geht es dabei um personliche, oft durch Krankheit bedingte Umstinde der Eltern oder
des benannten Kindes. In einzelnen Fillen kann aber auch die weitere Umgebung oder
Umwelt in die Namengebung hineinspielen. Als einen Namen, der darauf Bezug nimmt,
darf man wahrscheinlich den von Salomos Sohn Rehabeam (r€hab‘am) getragenen
ansehen®. Er bedeutet: “Das Volk ist weit geworden’ und diirfte von Salomo im Blick
auf sein grosses Reich, das er von David geerbt hatte, gegeben worden sein. Was fiir
Rehabeam und seine akkadischen und &dgyptischen Parallelen gilt, diirfte auch auf
Immanuel zutreffen, d.h. dieser Name hat einen Bezug zu seiner Umwelt, welche sich,
wenn auch nur fur kurze Zeit, heilvoll verandern wird. — Meine Absicht geht nach dem
Vorstehenden dahin, allgemeine Grundsitze der altsemitischen Namengebung auf den
besonderen Fall des Immanuel-Namens anzuwenden. Ob Steck das anerkennen kann,
weiss ich nicht.

Fir ihn bleibt es wohl dabei, dass die Vernichtung der Feinde, die Heil hitte sein
konnen, es nun nicht mehr ist. In einem Brief vom 11.7.1973 hat er mir seine Sicht
mit folgendem Satz erldutert, den ich mir erlaube, hier zu zitieren: “Hitte Ahas
geglaubt, wire das Geschehen fiir ihn Rettung gewesen und ein Gericht wire nicht
gefolgt.” Was kann mit dem.noch abwendbaren Gericht anderes gemeint sein, als dass
der Assyrer dann nicht gekommen wire? Diirfen wir jedoch dem Jesaja einen solchen
Gedanken zutrauen in einem Augenblick, da der Zug des Tiglatpilesar III gegen die
Philisterstddte vom Frithjahr 734 noch nicht lange zuriicklag®*? Das ginge wohl nur an,

* 1ch greife hier auf meine Darlegungen in Theol. Zs. 16, S. 453 und in Zs. Deutsch. Morg.
Ges. Suppl. I, 1, S. 290 zuriick. Gerne verweise ich auch auf die treffende Charakterisierung meines
Standpunktes durch E. Jenni, Immanuel (Die Rel. in Gesch. u. Geg. 3, 1959, Sp. 678).

31 Gen. 29 und 30; E>. 2,10,22; 1. Sam, 1,20.

32 Auch im akkadischen und dgyptischen Onomastikon gibt es Belege fur diese Art von
Namen; es sind sog. “‘Hintergrundsnamen’. Ich darf dafiir hinweisen auf meinen Aufsatz: “Zwei
alttestamentliche Konigsnamen™ (Near Eastern Studies in Honor of William Foxwell Albright,
1971, S. 443-452). Es geht dabei um die Namen Rehabeam und Jerobearn.

Vgl. Donner, Lc. (A. 18), S. 611,



22 J.J. Stamm: Die Immanuel-Perikope. Eine Nachlese

wenn Jesaja ein weltferner Utopist gewesen wire. Er war aber kein solcher. Was ihn
auszeichnete, wird man im Anschluss an Karl Elliger** als “pneumatischen Realismus”
bezeichnen miissen. Das Ende des Zwingherrn und das danach sich verwirklichende
Heil zu erwarten, ist etwas anderes, als die Meinung zu hegen, jener werde iiberhaupt

nicht kommen, nachdem er schon so nahe geriickt ist.
Johann Jakob Stamm, Wabern bei Bern.

i Prophet und Politik (= Elliger, Kleine Schriften zum Alten Testament. Theol. Biicherei 32,
1966, S. 119—-140, besonders S. 132).



	Die Immanuel-Perikope : eine Nachlese

