
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 1

Artikel: Der sitzende Gott : Gedanken zum Kultbild und seiner Verehrung

Autor: Krebs, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 30 Heft 1 Januar/Februar 1974

Der sitzende Gott

Gedanken zum Kultbild und seiner Verehrung

In den meisten Religionen, vor allem bei den Kulturvölkern aller Zeiten, wurden die
jeweiligen Gottheiten anthropomorph gedacht, dargestellt und verehrt. Nur wenige von
den bedeutenderen Religionen kennen keine Darstellung einer Gottheit in menschlicher

oder auch anderer Gestalt oder lehnen eine solche sogar ausdrücklich ab. Zu den
letzteren gehören das Judentum und der Islam.

1.

Aber auch bei den Hebräern muss trotz des Verbotes jeglicher Darstellung Gottes
eine Vorstellung von Jahwe, dem Unsichtbaren, Unaussprechlichen und nicht
Abzubildenden, in menschlicher Gestalt bestanden haben. In der Schöpfungsgeschichte
(Gen. 1,27) heisst es ausdrücklich: Gott schuf den Menschen zum Bilde Gottes. Wenn
nun das Abbild Gottes ein Mensch wurde, so muss auch das Urbild dieser Form
entsprochen haben. Und Jesaja (6,1 und 5) sieht Gott im Himmel thronen, von seinen
Engeln umgeben, ebenso Hesekiel (1,26). Auch Micha (1. Kön. 22,19) sieht den Herrn
auf seinem Stuhl sitzen, und das himmlische Heer steht zu seiner Rechten und Linken.
In Moses Segensformel (Num. 6,24—26) lässt der Herr sein Angesicht leuchten und
erhebt es über den zu Segnenden. Und schliesslich erscheint der Herr, ganz in
Menschengestalt, als Gast Abrahams (Gen. 18, 1—33); er geht nach Menschenart im
Garten Eden spazieren (Gen. 3,8); schliesst mit eigener Hand die Arche hinter Noah zu
(Gen. 7,16) und riecht den Duft des Opfers gern (Gen. 8,21). Das alles sind
Bekundungen einer Vorstellung von Jahwe in sehr menschlicher Gestalt, doch nicht die

einzigen.
Der Buddhismus kennt in seiner ursprünglichen, reinen Form überhaupt keinen

Gottesbegriff in unserem Sinne, also Gott als Schöpfer und Lenker der Welt. Wohl
wird in den 5 oder 6 "Stätten des Lebens" die oberste Stufe von Göttern (Devas)
eingenommen, die über dem Menschen stehen und in vieler Beziehung vollkommener
sind als dieser, aber trotzdem auch dem Tod und der Wiedergeburt unterliegen. In
späterer Zeit, nach Kaiser Asokas Tod, wurde auch der Buddha zu einer Art Gott, aber
in seiner ursprünglichen Menschengestalt verehrt. Seine Kultbilder und die der



2 W. Krebs: Der sitzende Gott

Bodhisattvas übernahmen, vor allem im Lamaismus, in den breiten Kreisen des Volkes
die Rolle von Götterbildern und wurden und werden entsprechend angebetet1.

Auch im Christentum trägt Gott durchaus anthropomorphe Züge. Diese treten beim
dreieinigen Gott am deutlichsten beim Sohn, Jesus Christus, in Erscheinung, der sich in
Menschengestalt offenbarte. Aber auch der Vater erscheint, wenigstens in der Schrift
und in den Darstellungen der bildenden Kunst, in Menschengestalt, meistens in der
Höhe thronend, als gütiger oder zürnender Greis, manchmal auch nur symbolisch als

menschliches Auge. Von der üblichen Darstellung im hohen Alter gibt es nur ganz
seltene Ausnahmen. In den Reliefs an der Fassade des Doms von Orvieto2, die die

wichtigsten Szenen aus der Schöpfungs- und Patriarchengeschichte zeigen, erscheint
Gott mehrfach, so bei der Schöpfung der Welt und der Erschaffung Adams, als junger
Mann mit kaum sprossendem Bart. Lediglich der Heilige Geist ist nur symbolisch
darstellbar, etwa als Taube oder als Flamme. Die Dreifaltigkeit wird beispielsweise in
vielen Gemälden von der Verkündigung Mariä gezeigt. Dort thront Gottvater in den
Wolken, und von ihm aus schweben der Jesusknabe und die Taube zum Haupt Mariä.
Aber im Gegensatz zu vielen Religionen mit anthropomorphem Gottesbegriff
erscheinen der dreieinige Gott oder eine seiner Erscheinungsformen nie als eigentliches
Kultbild, das Gegenstand einer Verehrung sein soll. Das schliesst freilich nicht aus, dass

etwa eine Darstellung Christi oder der Gottesmutter oder eines der vielen Heiligen in
den religiösen Vorstellungen von weiten Kreisen der primitiven Bevölkerung durchaus
die Rolle eines Kultbildes spielen kann.

Die anthropomorphe Vorstellung von Gottheiten bringt es als selbstverständlich mit
sich, dass die betreffende Göttergestalt auch alle menschlichen Züge aufweist. "Ihr
ganzer Kult lebt von dem Glauben, dass die Götter den Menschen ähnliche Bedürfnisse
haben und suchen3." Solche Götter werden naturgemäss immer irgendwie erzeugt,
geboren, essen und trinken, leben und lieben wie Menschen; so werden sie dann vom
Künstler bei all diesen Tätigkeiten geschildert und gezeigt.

Für die kultische Verehrung erscheint die Gottheit freilich nur in einer feierlichen
Form. Aber ausserhalb dieses Bereiches zeigt die künstlerische Darstellung, sowohl in
der Literatur als auch in der Malerei und der Plastik, die Gottheit bei allen
Lebensäusserungen, die wir auch vom Menschen kennen und die dann häufig aller
Erhabenheit entbehren oder sie sogar absichtlich vermeiden. Besonders die griechischrömische

Mythologie und Kunst, aber auch die indische und ostasiatische, sind
überreich an derartigen Schilderungen und Darstellungen vom Leben und Treiben der
Gottheiten — ganz menschlich, wenn auch manchmal ins übermenschliche gesteigert.

1
E. Conze, Der Buddhismus. Wesen und Entwicklung (1953), S. 47.

2 R. Roli, Orvieto. Cathédrale (1968).
3

H. Schrade, Der verborgene Gott. Gottesbild und Gottesvorstellung in Israel und im Alten
Orient (1949), S. 19.



W. Krebs: Der sitzende Gott 3

2.

Eine Darstellung einer Gottheit, vor der die ihr gewidmete Verehrung in feierlicher
Form zum Ausdruck gebracht wird, bezeichnet man als Kultbild, und ein solches
befindet sich meistens in einer besonderen Umgebung, einem Tempel, aber auch in
einem heiligen Hain, einer Grotte oder an einer ähnlichen, abgetrennten Stelle.
Gelegentlich kann es freilich auch in aller Öffentlichkeit zu finden sein. Nun ist das

Kultbild nicht der Gott selbst, sondern es soll ihn nur repräsentieren und dem Verehrer
sinnfällig und zugänglich machen; wenigstens war es ursprünglich wohl so gedacht.
Wahrscheinlich verbirgt sich schon hinter dem primitivsten Fetisch zunächst eine Idee,
eine Vorstellung von einer Macht, die durch ihn und in ihm erfassbar gemacht werden
soll — so wird es sich wohl derjenige, der ihn dazu bestimmt und errichtet hat,
vorgestellt haben. Freilich ist dann bei der grossen Masse der Fetisch zum Gott selbst

geworden. Das ist als ähnlicher Vorgang schon oben auch bei höher stehenden
Religionen erwähnt worden. Jedenfalls wird der Zusammenhang zwischen einer
höheren Macht und der Möglichkeit, sie in vorstellbarer Form zu verehren, in den
meisten Fällen durch ein Kultbild geschaffen. Man hat das so formuliert: "Darum ist
der primitive Kult gebunden an das Dasein eines die Gottheit darstellenden Bildes, auf
höherer Stufe wenigstens an einen Ort (Tempel), der als Wohnung des Gottes gedacht
wird4." Die höheren und höchsten Stufen von Religionen bedürfen an sich keines
Kultbildes mehr, das die Gegenwart des Gottes am Ort seiner Verehrung sichtbar
macht. Aber in der überwiegenden Anzahl der Fälle ist auch an einem derartigen Ort
ein sinnfälliger Hinweis auf den gedachten Gott zu finden.

Ein Kultbild soll auf den, der davor hintritt, einen feierlichen Eindruck machen und
zugleich den inneren und äusseren Abstand zwischen der Gottheit und dem Anbeter
oder Verehrer betonen. Die Mehrzahl aller wirklichen Kultbilder — nicht etwa aller
Götterdarstellungen der bildenden Kunst überhaupt — zeigt nun die Gottheit in
sitzender Haltung. Auch wenn es sich um eine sekundäre Wiedergabe eines Kultbildes
oder des Gottes selbst handelt, wie wir sie beispielsweise häufig auf Siegeln aus dem
Alten Orient finden, wo ein Herrscher vor einer Gottheit oder ihrem Bilde steht, sitzt
der Gott in den meisten Fällen. Natürlich kommt diese sitzende Haltung nur dort vor,
wo überhaupt irgendwelche Sitzgelegenheiten in Gebrauch sind, allgemein oder
wenigstens bei den bevorzugten Klassen. Bei Völkern, die üblicherweise mit
untergeschlagenen Beinen auf der Erde sitzen oder in ähnlicher Art hocken, werden auch die
Gottheiten so dargestellt. In Indien sitzen auch der Buddha oder andere Gottheiten in
dieser Form, freilich häufig auf einem erhöhten Polster. Deshalb sind Darstellungen
Buddhas auf einem regelrechten Sitzmöbel sehr selten, und sie zeigen ihn auch nur in
Szenen aus dem täglichen Feben5.

Freilich gibt es auch Kultbilder, die eine Gottheit in stehender Haltung zeigen, aber
sie sind, wenn man die Darstellungen in den verschiedenen Religionen daraufhin

4 Kultus: Der grosse Brockhaui, 15. Aufl., 10 (1931), S. 700.
5 A. v. Le Coq, Auf Hellas Spuren in Ostturkestan (1926), Taf. 42: Buddha auf Polster;

W. Hürlimann, Ceylon und Indochina (1929), Bild S. 153: Buddha auf Sessel; K. M. Panikkar,
Geschichte Indiens (1957), Taf. 2. Fresko Höhlentempel Ajanta, Buddha auf Thron in natürlicher
Sitzhaltung.



4 W. Krebs: Der sitzende Gott

nachprüft, offenbar in der Minderzahl. So ergab eine Auszählung von Kultbildern, wie
sie H. Haas in seinem Bilderatlas (1921—39) aus den Bereichen der ägyptischen,
hethitischen, babylonisch-assyrischen, keltischen Religion sowie der Religionen aus der
Umwelt des Urchristentums zusammengestellt hat, bei fast 70 Kultbildern einen Anteil
von Bildern in stehender Haltung von 25 %, in erhöht oder auf Tieren stehender
Haltung von 12 % und von solchen in sitzender Haltung von 63 %. Nun ist allerdings
dabei zu berücksichtigen, dass der Bilderatlas keine erschöpfende Sammlung aller
bekannten Kultbilder ist, sondern nur für jede Religion die typischen und
charakteristischen Darstellungen zeigt. Ausserdem ist manchmal schwer zu entscheiden, ob

Darstellungen wirkliche Kultbilder oder nur Bilder allgemeiner Art sind. So sind die
Einzelwerte unserer Statistik natürlich unsicher; aber eine Gesamttendenz ist doch
erkennbar.

Stehende Götterbilder findet man vor allem bei den Hethitern; dort sind allerdings
Götter gern mit Tieren verbunden und werden auf solchen stehend dargestellt — eine

Sitzhaltung auf dem Tier wäre wohl weniger eindrucksvoll.

In manchen Fällen könnte die stehende Darstellung einer Gottheit besondere Gründe haben. —

Eins der bekanntesten Kultbilder aus dem griechischen Altertum ist die Athena aus dem Parthenon
in Athen. Das Bild selbst ist zwar verschwunden, aber aus zahlreichen Nachbildungen, vor allem auf
Münzen, wohlbekannt. Nun ist ein unabtrennbares Attribut der Göttin die Lanze, und auch bei
diesem Bild lehnte sie an der linken Schulter der Göttin. Hätte der Künstler die Athena sitzend

dargestellt, so hätte sie wohl die nicht fortzudenkende Lanze in der einen Hand halten müssen, und
die Lanze, die schon die stehende Erscheinung um ein Stück überragt, hätte die sitzende Göttin um
mindestens das Doppelte in der Höhe übertroffen. Das hätte aber die künstlerische Harmonie des

Bildes stark gestört. - Auch ein anderes, hochberühmtes Kultbild des Altertums stand aufrecht.
Das ist die Diana von Ephesus aus dem dortigen Tempel, einem der 7 Weltwunder der Antike. Die
dort verehrte Gottheit war ursprünglich Kybele, eine kleinasiatische "Grosse Mutter", also eine
Fruchtbarkeitsgöttin, und wurde später mit Artemis (Diana) zusammengebracht. Die Vorderseite
des Kultbildes war, ihrem Fruchtbarkeitscharakter entsprechend, vom Hals bis zum Gürtel mit etwa
50 Brüsten bedeckt. Die Arme hält sie weit ausgebreitet. An einer sitzenden Gestalt wäre wohl
dieser Reichtum kaum unterzubringen gewesen; so steht sie aufrecht, wie wir aus mehreren
verkleinerten Nachbildungen wissen, die uns erhalten geblieben sind. Solche Nachbildungen waren
offenbar als Devotionalien oder Souvenirs ein beliebter Handelsartikel, wie wir aus der
Apostelgeschichte (19,23-40) wissen.

Das wohl berühmteste Kultbild des klassischen Altertums, das ebenfalls zu den
7 Weltwundem zählte, Zeus, von dem gleichen Künstler wie das der Athena im
Parthenon, Phidias, für den Zeustempel in Olympia geschaffen, zeigte den Herrscher
der Welt und Vater der Götter in sitzender Haltung.

Dass auch im christlichen Bereich Gott-Vater in der Kunst in der Regel thronend
dargestellt wird, war oben schon kurz angedeutet. Diese Haltung entspringt aber nicht
erst der Vorstellung der Künstler, sondern kommt schon in der Schrift zum Ausdruck.
Ausser den aus dem Alten Testament übernommenen Geschichten der Propheten von
dem im geöffneten Himmel thronenden Vater (z.B. Jes. 6,1.5; Hes. 1,26) heisst es auch
im Apostolischen Glaubensbekenntnis von Christus "sitzend zur Rechten Gottes",
wobei selbstverständlich auch Gott-Vater sitzend gedacht sein muss. Auch in anderen
Verkündigungen Christi als Weltrichter thront er (z.B. Off. 4,2). Nur der erste Märtyrer



W. Krebs: Der sitzende Gott 5

Stephanus sieht in seiner Vision vor der Steinigung Jesus zur Rechten Gottes stehen

(Apg. 7,55).
Zu der bei ägyptischen Darstellungen offenbar bevorzugten Sitzhaltung bemerkt

Westendorf anlässlich der Besprechung einer sitzenden Figur des Königs Djoser
(6. Dyn.), die Sitzhaltung umfasse im Auferstehungsmythos die Übergangsphase vom
Liegen des Toten zum Schreiten (oder Stehen) des Lebenden6. Das erscheint aber

wenig wahrscheinlich; der Übergang von einer liegenden Stellung zur aufrechten dürfte
naturbedingt über ein Kauern, Hocken oder Knien erfolgen. Das Sitzen auf einer
besonderen Sitzgelegenheit ist doch immer an die Bereitstellung einer solchen
Gelegenheit von dritter Seite gebunden, liegt also nicht im natürlichen Übergang von
der einen Stellung zur anderen.

Wenn sich zwei menschliche Gestalten, auch wenn sie im Rang verschieden sind —

etwa die eine ein Mensch, die andere ein Gott — auf gleicher Ebene gegenüberstehen,
so kann man dabei rein optisch noch keine Überlegenheit des einen Teils über den
anderen erkennen; sie stehen sich äusserlich gleichberechtigt gegenüber, Auge in Auge.
Das ändert sich freilich schon, wenn der überlegene Teil, also der Gott, auf einem
erhöhten Postament steht oder seinerseits von übermenschlicher Grösse ist. Deshalb ist
diese Lösung der Aufgabe, die Überlegenheit des einen Teils schon rein äusserlich zum
Ausdruck zu bringen, fast immer dann anzutreffen, wenn das Bild eines Gottes in
stehender Haltung erscheint.

Eine andere Möglichkeit, die Wertunterschiede zweier Gestalten zu zeigen, besteht
darin, dass der überlegene Teil sitzt. Er nimmt dabei die bequemere, ungezwungenere
Stellung ein; er hat es nicht nötig, etwa aufzustehen und dem Bittsteller oder Besucher

entgegenzutreten. Er lässt den, der mit dem Anliegen erscheint, auf sich zukommen,
und je weiter der Weg ist, den der Bittsteller bis zum Sitz des Überlegenen
zurückzulegen hat, umso kleiner und unsicherer wird er innerlich. Das ist eine ziemlich
allgemeinmenschliche Wirkung, und sie wurde von den Diktatoren der letzten
Jahrzehnte sehr bewusst angestrebt, wenn etwa Mussolini im Palazzo Venezia am Ende
seines wohl 30 m langen Arbeitsraumes den Besucher auf seinen Schreibtisch
zukommen liess; auch in der ehemaligen Reichskanzlei war es ähr lich.

Der Sitzende lässt also den, der mit einem Anliegen kommt, vor sich hintreten und
bringt schon dadurch, dass er sitzen bleibt, seine überlegene Bedeutung zum Ausdruck.
Freilich besteht dabei die Schwierigkeit, dass der Sitzende zu dem vor ihm Stehenden
aufblicken muss, wenn er ihm ins Auge sehen will. Das verträgt sich mit seiner
Überlegenheit schlecht, lässt sich aber leicht aus der Welt schaffen, wenn sich entweder
der Bittsteller erniedrigt, indem er sich zu Boden wirft oder niederkniet, oder aber der
Sitz, den der Überlegene einnimmt, erhöht wird, also die Form eines Thrones
annimmt. Schliesslich besteht auch noch die Möglichkeit, den sitzenden Gott oder

vergotteten Herrscher übergross darzustellen, sodass er auch einen stehenden Bittsteller
immer überragt.

Das griechische Wort "Thron" bedeutet an sich einen Sitz oder Sessel, hatte aber
schon im Altertum einen aufwertenden Sinn erhalten und bedeutete dann einen
besonders wertvollen und ausserdem erhöhten Sitz, der sich durch Form, Ausstattung,

6 W. Westendorf, Das alte Ägypten (1969), S. 30.



6 W. Krebs: Der sitzende Gott

Werkstoff und Zweck von anderen Sitzgelegenheiten unterscheidet. Dadurch verleiht
er dem, der darauf "thront", sei es Gott oder Herrscher, von vornherein eine besondere
Würde. Wohl als der kostbarste Thron wird in den alten Schriften des Vorderen Orients
der Thron Salomos geschildert, der aus Gold und Elfenbein gefertigt und ausserdem

von Salomos dienstbaren Geistern so weitgehend automatisiert war, dass der König,
wenn er nur die unterste Stufe betrat, von selbst von Stufe zu Stufe weitergehoben
wurde, bis er den Thronsessel erreichte7.

Aus den eben angestellten Betrachtungen dürfte zur Genüge hervorgehen, dass die

Sitzhaltung eines Gottes bei seinem Kultbild seine erhabene und überlegene Bedeutung
besonders hervorheben sollte.

Nun steht die Frage offen, wann und aus welchem Grunde überhaupt Kultbilder
zustande gekommen sind. Das wird je nach der Art und Entstehung der verschiedenen
Religionen und dem Volk, das sie entwickelt oder ausgestaltet hat, verschieden

gewesen sein. Für die ägyptische Religion ist dieser Weg oder Vorgang von Morenz in
sehr anschaulicher und überzeugender Weise dargelegt worden8. Bei seinen Betrachtungen

handelt es sich übrigens immer um den obersten Gott, den König der Götter; die
vielen kleinen und lokalen Gottheiten wurden wohl schon frühzeitig in verschiedenen
Formen, auch in Tiergestalt oder als Mischwesen, verehrt. Im Anfang der ägyptischen
Geschichte war der oberste Gott im König verkörpert. Ursprünglich nur gedachte und
verehrte, unpersönliche Mächte formten sich erst zum Gott, als die Ägypter in ihrem,
aus immer mächtiger werdenden Häuptlingen allmählich allmächtig gewordenen König
die göttliche Macht verkörpert sahen. Denn am König, obgleich er Mensch war wie die
anderen Menschen, wurden diese doch gewahr, was siegende Kraft, höhere Macht,
Herrschaft, Gewalt über Feben und Tod, Trennung von Recht und Unrecht, Freiheit
und Fron überhaupt ist; daran wird sich der Mensch göttlichen Wesens überhaupt
bewusst. Selbst wenn der König nicht beansprucht, selbst Gott zu sein, so leitete er
seine Würde doch von den Göttern her, die, wenn sie solche Macht an Menschen
verleihen, diesen Menschen vergleichbar sein müssen9. So wurden Gott und König
identisch, Gott dem König immanent. Der Kult konzentrierte sich auf die Person des

Königs, wobei die Priester lediglich die helfende Rolle spielten. Aber je schärfer sich
das Gottesbild herausformte und je weiter sich seine Verehrung ausbreitete, umso
mehr löste sich der Gott vom König, da der König als Mittelpunkt des Kultes nicht
allgegenwärtig sein konnte. So wurde der Gott immer mehr transzendent, und sein

Kult musste gleichzeitig und an vielen Orten von den Priestern, als Vertretern des

physisch nicht allgegenwärtigen Königs, vollzogen werden. Diese Trennung Gott-
König kommt dann auch in der Titulatur des Königs zum Ausdruck. Trug der König
anfangs den Gottesnamen selbst (Horns), so wurde er bald als "Sohn des Re"
bezeichnet. Er behielt zwar seine göttliche Natur, aber der Gott wohnte nicht mehr in
ihm, sondern wurde allgegenwärtig. Sem immer weiter ausgebreiteter Kult, dadurch
notwendigerweise nicht mehr an die Person des Königs gebunden, wurde von den
Priestern in Vertretung des nicht mehr anwesenden Königs durchgeführt. Dazu musste

7
Targum sheni zum Buch Esther, hrsg. von A. Sulzbach (1920), S. 19.

8
S. Morenz, Gott und Mensch im alten Ägypten (1964), S. 32ff. u.a.

9 Die folgenden Gedankengänge stammen von Schrade (A. 3), S. 16.



W. Krebs: Der sitzende Gott 7

der jetzt vergeistigte, überall anwesende Gott irgendwie sinnfällig gemacht werden.
Dazu diente das (nun in zahlreichen Exemplaren erforderliche) Kultbild. Aber
anfänglich waren Abbild und Vorbild noch nicht so geschieden, wie sie es heute in
unserer Vorstellung sind (auch heute noch sucht das Kind hinter seinem Spiegelbild ein
selbständiges Wesen). Das Bild war seinem Vorbild völlig gleichwertig, nicht blosser

Abglanz und Schein, sondern etwas lebendig Wirkendes; die Abbildbarkeit erschien der

damaligen Vorstellung als Wunder; das Bild zog alle Kräfte des Vorbildes an sich und
verfügte darüber10. Der Künstler oder Handwerker - damals noch kaum geschieden —,
der zuerst den Auftrag erhielt, ein Bild des Gottes anzufertigen, wird sich dabei wohl
an das Bild des Königs gehalten haben, mit dem ja früher der Gott identisch gewesen
war. Er wird nur versucht haben, es nach seinen Möglichkeiten noch erhabener und
ehrfurchtgebietender zu gestalten. Da der König bei feierlichen Anlässen wohl immer
thronte, wird auch der Gott in dieser Haltung dargestellt worden sein.

Bei anderen Völkern und Religionen ist dieser Vorgang, also die Entstehung eines
Kultbildes, noch nicht so gut zu übersehen wie in Ägypten. In einer Reihe von
Religionen wurden Tiere als Gottheiten verehrt und auch als solche dargestellt, etwa
als Stier oder als Löwe, weil man wohl annahm, dass gewisse Kräfte, die man einer
höheren Macht zuschrieb, in bestimmten Tieren am sinnfälligsten verkörpert waren.
Oder man gab dem Gott Menschengestalt und versuchte, im Kultbild möglichst viele
der dem Gott zugeschriebenen Eigenschaften zu zeigen oder wenigstens anzudeuten.
Es sei dabei an das oben schon erwähnte Kultbild der fruchtbaren "Grossen Mutter",
der Diana von Ephesus, erinnert. Jedenfalls ist in der überwiegenden Anzahl der Fälle
der im Kultbild sinnfällig gemachte Gott nach dem Bilde des Menschen geformt
worden. Es gibt viele Schöpfungsmythen, nach denen der Mensch von einem
menschlich gedachten Gott geschaffen oder erzeugt wurde; aber dabei ist schwer zu
erkennen, was primär war, Abbild oder Urbüd. So trägt der sichtbar gemachte Gott in
der Regel alle Züge seines Gestalters, in Form und Haltung. Dass eine erstmalig
gefundene Haltung nicht für alle Zeiten verbindlich zu sein brauchte, ist wohl
selbstverständlich; so kann die Darstellungsform eines Kultbüdes wechselnd sein.

3.

Es bleibt abschliessend noch eine Frage: ist ein Zusammenhang zwischen der
Haltung des Kultbüdes — sitzend oder stehend - und der Haltung des Anbeters
denkbar, und können beide Haltungen, die des Bildes und die des Verehrers, irgendwie
einander bedingen? Eine bündige Beantwortung dieser Fragen dürfte kaum möglich
sein; aber einige Hinweise dazu erscheinen doch möglich.

Die Haltung des Anbeters, ob stehend, kniend oder hingestreckt, wird je nach
Religion und Volk verschieden gewesen sein oder ist es noch. Einigermassen deutlich
lassen sich diese Dinge wiederum in Ägypten erkennen, wofür die Hinweise bei Morenz
zu finden sind11.

10 Schlade (A. 3), S. 13.
11 Morenz (A. 8), S. 95.



8 W. Krebs: Der sitzende Gott

Nach Ritualbüchern aus dem Neuen Reich musste die Haltung vor dem Kultbild eine besondere
Ehrfurcht vor dem Gott bezeugen. Dabei ist nach Morenz der König selbst als Handelnder
vorausgesetzt. Er sagt in seiner Funktion als Priester: "Ich küsse die Erde, ich umarme (den
Erdgott) Geb" (werfe mich also nieder), und Kapitelüberschriften im Ritualbuch lauten: "Spruch:
sich auf den Bauch zu legen"; "Spruch: die Erde zu küssen, Gesicht nach unten". Der König war
also durchaus nicht zu erhaben, solche für unser heutiges Gefühl doch erniedrigende Stellungen
einzunehmen. Es gibt eine plastische Darstellung von Ramses II., wie er mit einem Weihgeschenk
auf die Gottheit zukriecht. Entsprechende Haltungen werden auch die Priester eingenommen
haben, die in Vertretung des Königs überall den Kult vollzogen. Diese Haltung wurde freilich nur
vor dem von der Allgemeinheit streng abgeschlossenen Kultbild eingenommen. Wenn eine grössere
Menge, wie es bei vielen festlichen Anlässen der Fall war, in feierlichem Zuge das verhüllte
Allerheiligste umwandelte, dann heisst es in der "Lebenslehre des Ani": "Gesang, Verbeugung und
Räucherwerk sind (des Götterbildes) Nahrung, Verneigung zu empfangen ist sein Besitz."

Somit ist kein besonderer Zusammenhang zwischen der Haltung des Kultbildes, ob
sitzend oder stehend, und der des Anbeters gegeben; in beiden Fällen überragt der
dargestellte Gott den nahenden Verehrer beträchtlich.

Bei anderen Religionen ist diese Frage nicht so leicht zu beantworten wie bei der
ägyptischen. Wir besitzen aus Vorderasien einen sehr umfangreichen Bestand von
Siegelbildern, aus dem sich gewisse Aufschlüsse zu diesem Thema gewinnen lassen. Von
den etwa 10 000 altorientalischen Siegelbildern, die in verschiedenen Museen und
Sammlungen zerstreut sind, hat O. Weber in einer Arbeit fast 600 gezeigt und nach
Motiven der Darstellung geordnet, u.a. im Kapitel "Kultische Szenen"12. Hier finden
sich zahlreiche Darstellungen, wie ein Anbeter sich einem Gott naht. Dabei ist es auch
für unser Thema von Interesse, dass bei den altbabylonischen Bildern (zu denen Weber
auch die sumerischen rechnet) der sitzende, meist sogar thronende Gott überwiegt; erst
seit der Hammurabizeit tauchen daneben auch stehende Gottheiten auf, vielleicht
unter hethitischem Einfluss. Nun wird in der überwiegenden Anzahl der Darstellungen
der Anbeter von einer oder mehreren Gottheiten, die man wohl als "Fürbitter"
ansehen muss, an der Hand oder an beiden Händen vor den Hauptgott geführt, geht
oder steht also aufrecht. Welche Haltung er einnimmt, wenn die einführenden
Gestalten seine Hände loslassen, ist nirgendwo dargestellt. An sich könnte er sich dann
beugen oder niederwerfen; da er aber in den wenigen Fällen, wo er nicht geführt wird,
vor dem Gott steht, ist dies kaum anzunehmen. Aber immer ist die Anordnung der
Gruppe so, dass der Beter den Gott, auch wenn dieser sitzt, nicht überragt. Ein
Niederwerfen wie in Ägypten scheint offenbar nicht bekannt.

Bei den Persern, die sonst viel Kulturelles und Kultisches aus Neubabylonien
übernahmen, war das Niederwerfen und Küssen des Bodens vor dem vergotteten
Herrscher die Regel. Dieser Brauch ist besonders aus dem Konflikt bekannt, der
entstand, als Alexander in dem Bestreben, das Verhalten seiner europäischen und
asiatischen Untertanen einander anzugleichen, dieses Niederwerfen, die "Proskynesis",
auch von den Makedonen und Griechen seiner Umgebung verlangte. Darauf ist später
noch einzugehen. Die Proskynese nach persischer Übung spielt auch im Buch Esther
eine wichtige Rolle. Die Verweigerung der von Xerxes für den persischen Grossen

12 O. Weber, Altorientalische Siegelbilder, 1. Text; 2. Abbildungen, Der Alte Orient 18-19
(1920), S. llOff.



W. Krebs: Der sitzende Gott 9

angeordneten Ehrung durch Mardochai war der Anlass für die bereits angeordnete
Vernichtung aller Juden im Perserreich, die dann aber durch Esther verhindert wurde.

Von den Griechen ist eine ganze Anzahl von verschiedenen äusseren Formen der

Anbetung oder Verehmng von Gottheiten überliefert. Neben dem Niederwerfen gab es

eine Stellung der Anbetung, in der beide Arme bei bestimmter Handhaltung
emporgestreckt wurden; dann das Auflegen der einen flachen Hand auf die Brust; das

Zuwerfen einer "Kusshand", bei der die Finger der einen Hand zum Munde geführt,
geküsst und dann dieser Kuss der Gottheit gewissermassen zugeworfen wurde;
schliesslich das Erheben des einen Zeigefingers bei sonst zur Faust eingeschlagenen
Fingern dieser Hand13. Dabei ist die sprachliche Bezeichnung dieser Haltungen oder
Gesten von besonderem Interesse. Sie soll jedoch in einem getrennten Anhang
behandelt werden, da eine Untersuchung an dieser Stelle etwas aus dem Rahmen fallen
würde.

Wie schon erwähnt, kannte auch der Grieche das Niederwerfen, aber wohl nur vor
den höchsten Göttern; einem vergotteten Herrscher stand es nicht zu, und so kam es

zu dem schon angedeuteten Konflikt in Alexanders Umgebung. Dabei sollte nach einer
Abmachung unter seinen Gefolgsleuten bei einem Gelage mit der Ausübung dieser

neuen Form der Verehrung begonnen werden. Der griechische Philosoph Kallisthenes,
der nach Alexanders Zutrunk diesen erwiderte und dann auf Alexander zuging, um ihn
zu küssen, hatte jedoch die Proskynese unterlassen, was Alexander, vielleicht
absichtlich, übersah. Aber einer aus seiner Umgebung sagte zu ihm: "Küsse ihn nicht, o

König, er als einziger hat dich nicht angebetet (prosekynëse)." Damit begann das

Zerwürfnis zwischen Alexander und Kallisthenes.
Wie im Anhang näher ausgeführt, ist manchen griechischen Autoren beim Ausdruck

proskyneîn die ursprüngliche Bedeutung des Wortes als Niederwerfen noch durchaus
bewusst; bei anderen ist aber dieser Ausdruck ganz allgemein mit der Bedeutung
"beten" in Gebrauch, z.B. bei Johannes. Ausserdem ist es möglich, dass sich bestimmte
Formen der Anbetung, geschichtlich oder landschaftlich bedingt, im Laufe der Zeit
gewandelt haben. Man darf vielleicht in diesem Zusammenhang z.B. an die verschiedene

Anwendung des Kniens im Ritual der katholischen und der protestantischen
Kirche denken. Es ist dabei denkbar, dass die sprachliche Bezeichnung einer Form der
Verehrung eine Änderung der Form der Verehrung nicht mitgemacht hat.

Abschliessend kann man wohl feststellen, dass zwischen der jeweiligen Stellung des

Kultbildes und der Haltung seines Verehrers kein Zusammenhang erkennbar ist.

Die griechischen Ausdrücke für Beten, Anbeten usw. im Neuen Testament.

Im griechischen Text des N.T., der 137 490 Wörter umfasst14, findet sich eine Reihe von
Ausdrücken, die Luther mit "Beten" oder entsprechend übersetzt hat. Es sind insgesamt
208 Stellen, in denen diese Wörter vorkommen. Sie lauten:

1 proseüchomai 86 mal vertreten
2) proskyneö 60 mal vertreten

13 G. Neumann, Gesten und Gebärden in der griechischen Kunst (1965), S. 77ff.
14 R. Morgenthaler, Statistik des neutestamentlichen Wortschatzes (1958).



10 W. Krebs: Der sitzende Gott

3) déomai
4) sébô

5) énteuxis

59 mal vertreten
1 mal vertreten
2 mal vertreten

Vorkommende Ableitungen, z.B. déësis, sind bei den Stammwörtern mitgezählt.
Die Bedeutung der Ausdrücke unter 1) und 3) bis 5) ist in allen Wörterbüchern ziemlich

übereinstimmend angegeben und braucht deshalb nicht weiter behandelt zu werden. Abweichende
Meinungen über Bedeutung und Ableitung sind nur für 2) proskynéô zu verzeichnen. Die
Wörterbücher sagen dazu :

a) G. E. Benseier, Griechisches Schulwörterbuch (1882): "1) bei den Persern vor dem König,
bei den Griechen vor den Gottheiten oder etwas Heiligem, sich niederwerfend den Boden
oder Füsse, Kleidersaum usw. küssen, niederkniend huldigen, fussfällig verehren, anbeten,
grüssen; 2) die Hand an den Mund legen und sie mit einem Kuss gegen einen anderen
ausstrecken, um ihm seine Ehrfurcht zu bezeigen."

b) H. Menge, Encyklopädisches Wörterbuch der griechischen Sprache (1955): "(kynéô)
eigentlich: ich küsse meine Hand und strecke sie gegen den aus, dem ich meine Ehrfurcht
bezeigen will: fussfällig verehren, sich vor jemand niederwerfen, kniend huldigen, überhaupt
anbeten, anflehen, verehren, ehrfurchtsvoll begrüssen."

c) F. Passow, Handwörterbuch der griechischen Sprache (1852): "Hand an den Mund legen,
anbeten usw."; "an eine Ableitung von kyön ("anhündeln") ist im Ernst nicht zu denken."

d) Th. Ohm, Proskynese: Die Rel. in Gesch. und Geg., 5 (1961), Sp. 641: "Proskynese
bedeutet, unter Kniebeuge oder Prostration die Hand an den Mund legen und gegen jemand
ausstrecken."

Dass nach Benseier zwei so völlig verschiedene Handlungen mit dem gleichen Wort gleicher
Ableitung bezeichnet sein sollen, erscheint ziemlich unwahrscheinlich. Es liegt bedeutend näher,
den Ausdruck je nach Bedeutung von zwei verschiedenen Wörtern abzuleiten. 1) Einmal ist an

kyön "Hund" und an die demütige Haltung zu denken, die ein Hund zu den Füssen seines Herrn
einnimmt. Wenn die Griechen die Stellung, die die Perser zu den Füssen ihres Grosskönigs
einnahmen, mit der eines demütigen Hundes verglichen, scheint diese Ableitung des Wortes
durchaus denkbar, schon aus der ganzen überlegenen Einstellung des Griechen gegenüber dem
"Barbaren". 2) Die von Benseier unter 2) gegebene Übersetzung "eine Kusshand zuwerfen" lässt
sich auf die Ableitung von kynéô "küssen" zurückführen. Die Deutung d) erscheint aber gewaltsam;
aus der Prostration, also lang am Boden hingestreckt, jemand eine "Kusshand" zuzuwerfen, setzt
doch eine gymnastische Durchbildung voraus, die man nicht von jedem Anbeter erwarten kann.

Aus den Anwendungen des Wortes im N.T. geht schon hervor, dass sich die meisten Verfasser
der jeweiligen besonderen Bedeutung von proskyneîn bewusst waren. In den Evangelien des

Matthäus und Lukas, in der Apostelgeschichte des Lukas sowie in allen Briefen kommt der
Ausdruck proskynéô nur dort vor, wo unter anbeten oder beten ein tatsächliches Niederwerfen
verstanden ist; so z.B. bei der Versuchung Christi ("wenn du niederfällst und mich anbetest",
Matth. 4,9.10; Luk. 4,7.8); bei der Anbetung der Könige (Matth. 2,2.10); im Gleichnis vom
Schalksknecht (Matth. 18,26) und bei der Anbetung des auferstandenen Christus durch seine

Jünger (Matth. 28,9.17). Bei Markus kommt das Wort nur zweimal vor. Bei allen übrigen
Erwähnungen eines Gebetes in den oben angeführten Schriften finden sich nur die oben unter 1)
und 3) bis 5) genannten Ausdrücke.

Eine völlige Ausnahme machen nur das Evangelium und die Offenbarung des Johannes. Im
Evangelium wird für Beten usw. ausschliesslich proskynéô gesagt, insgesamt 12 mal, selbst dort, wo
es sich um einen rein geistigen Vorgang handelt (z.B. Joh. 4,24). Auch in der Apokalypse, in der
der Begriff "beten" 25 mal erscheint, heisst es 24 mal proskynéô und nur einmal proseuchesthai.
Offenbar wird dort die Bedeutung als "Niederwerfen" nicht mehr empfunden oder nur an eine

Ableitung von kynéô gedacht.
Walter Krebs, Rostock


	Der sitzende Gott : Gedanken zum Kultbild und seiner Verehrung

