Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 1

Artikel: Der sitzende Gott : Gedanken zum Kultbild und seiner Verehrung
Autor: Krebs, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878569

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 30 Heft 1 Januar/Februar 1974

Der sitzende Gott

Gedanken zum Kultbild und seiner Verehrung

In den meisten Religionen, vor allem bei den Kulturvolkern aller Zeiten, wurden die
jeweiligen Gottheiten anthropomorph gedacht, dargestellt und verehrt. Nur wenige von
den bedeutenderen Religionen kennen keine Darstellung einer Gottheit in mensch-
licher oder auch anderer Gestalt oder lehnen eine solche sogar ausdriicklich ab. Zu den
letzteren gehoren das Judentum und der Islam.

Aber auch bei den Hebriern muss trotz des Verbotes jeglicher Darstellung Gottes
eine Vorstellung von Jahwe, dem Unsichtbaren, Unaussprechlichen und nicht
Abzubildenden, in menschlicher Gestalt bestanden haben. In der Schopfungsgeschichte
(Gen. 1,27) heisst es ausdriicklich: Gott schuf den Menschen zum Bilde Gottes. Wenn
nun das Abbild Gottes ein Mensch wurde, so muss auch das Urbild dieser Form
entsprochen haben. Und Jesaja (6,1 und 5) sieht Gott im Himmel thronen, von seinen
Engeln umgeben, ebenso Hesekiel (1,26). Auch Micha (1. Kon. 22,19) sieht den Herrn
auf seinem Stuhl sitzen, und das himmlische Heer steht zu seiner Rechten und Linken.
In Moses Segensformel (Num. 6,24—26) lasst der Herr sein Angesicht leuchten und
erhebt es iber den zu Segnenden. Und schliesslich erscheint der Herr, ganz in
Menschengestalt, als Gast Abrahams (Gen. 18, 1-33); er geht nach Menschenart im
Garten Eden spazieren (Gen. 3,8); schliesst mit eigener Hand die Arche hinter Noah zu
(Gen. 7,16) und riecht den Duft des Opfers gern (Gen. 8,21). Das alles sind
Bekundungen einer Vorstellung von Jahwe in sehr menschlicher Gestalt, doch nicht die
einzigen.

Der Buddhismus kennt in seiner urspringlichen, reinen Form iiberhaupt keinen
Gottesbegriff in unserem Sinne, also Gott als Schopfer und Lenker der Welt. Wohl
wird in den 5 oder 6 “Stitten des Lebens” die oberste Stufe von Géttern (Devas)
eingenommen, die iiber dem Menschen stehen und in vieler Beziechung vollkommener
sind als dieser, aber trotzdem auch dem Tod und der Wiedergeburt unterliegen. In
spiterer Zeit, nach Kaiser Asokas Tod, wurde auch der Buddha zu einer Art Gott, aber
in seiner urspriinglichen Menschengestalt verehrt. Seine Kultbilder und die der



2 W. Krebs: Der sitzende Gott

Bodhisattvas iibernahmen, vor allem im Lamaismus, in den breiten Kreisen des Volkes
die Rolle von Gétterbildern und wurden und werden entsprechend angebetet’ .

Auch im Christentum trigt Gott durchaus anthropomorphe Ziige. Diese treten beim
dreieinigen Gott am deutlichsten beim Sohn, Jesus Christus, in Erscheinung, der sich in
Menschengestalt offenbarte. Aber auch der Vater erscheint, wenigstens in der Schrift
und in den Darstellungen der bildenden Kunst, in Menschengestalt, meistens in der
Hohe thronend, als giitiger oder ziirnender Greis, manchmal auch nur symbolisch als
menschliches Auge. Von der iblichen Darstellung im hohen Alter gibt es nur ganz
seltene Ausnahmen. In den Reliefs an der Fassade des Doms von Orvieto?, die die
wichtigsten Szenen aus der Schopfungs- und Patriarchengeschichte zeigen, erscheint
Gott mehrfach, so bei der Schopfung der Welt und der Erschaffung Adams, als junger
Mann mit kaum sprossendem Bart. Lediglich der Heilige Geist ist nur symbolisch
darstellbar, etwa als Taube oder als Flamme. Die Dreifaltigkeit wird beispielsweise in
vielen Gemilden von der Verkiindigung Marida gezeigt. Dort thront Gottvater in den
Wolken, und von ihm aus schweben der Jesusknabe und die Taube zum Haupt Marii.
Aber im Gegensatz zu vielen Religionen mit anthropomorphem Gottesbegriff
erscheinen der dreieinige Gott oder eine seiner Erscheinungsformen nie als eigentliches
Kultbild, das Gegenstand einer Verehrung sein soll. Das schliesst freilich nicht aus, dass
etwa eine Darstellung Christi oder der Gottesmutter oder eines der vielen Heiligen in
den religiosen Vorstellungen von weiten Kreisen der primitiven Bevolkerung durchaus
die Rolle eines Kultbildes spielen kann.

Die anthropomorphe Vorstellung von Gottheiten bringt es als selbstverstandlich mit
sich, dass die betreffende Gottergestalt auch alle menschlichen Ziige aufweist. “Ihr
ganzer Kult lebt von dem Glauben, dass die Gotter den Menschen dhnliche Bediirfnisse
haben und suchen’.” Solche Gotter werden naturgemiss immer irgendwie erzeugt,
geboren, essen und trinken, leben und lieben wie Menschen; so werden sie dann vom
Kiinstler bei all diesen Titigkeiten geschildert und gezeigt.

Fiir die kultische Verehrung erscheint die Gottheit freilich nur in einer feierlichen
Form. Aber ausserhalb dieses Bereiches zeigt die kiinstlerische Darstellung, sowohl in
der Literatur als auch in der Malerei und der Plastik, die Gottheit bei allen
Lebensdusserungen, die wir auch vom Menschen kennen und die dann hiufig aller
Erhabenheit entbehren oder sie sogar absichtlich vermeiden. Besonders die griechisch-
romische Mythologie und Kunst, aber auch die indische und ostasiatische, sind
iiberreich an derartigen Schilderungen und Darstellungen vom Leben und Treiben der
Gottheiten — ganz menschlich, wenn auch manchmal ins iibermenschliche gesteigert.

1

5 E. Conze, Der Buddhismus. Wesen und Entwicklung (1953), S. 47.

R. Roli, Orvieto. Cathedrale (1968).
H. Schrade, Der verborgene Gott. Gottesbild und Gottesvorstellung in Israel und im Alten
Orient (1949), S. 19.



W. Krebs: Der sitzende Gott 3

2.

Eine Darstellung einer Gottheit, vor der die ihr gewidmete Verehrung in feierlicher
Form zum Ausdruck gebracht wird, bezeichnet man als Kultbild, und ein solches
befindet sich meistens in einer besonderen Umgebung, einem Tempel, aber auch in
einem heiligen Hain, einer Grotte oder an einer dhnlichen, abgetrennten Stelle.
Gelegentlich kann es freilich auch in aller Offentlichkeit zu finden sein. Nun ist das
Kultbild nicht der Gott selbst, sondern es soll ihn nur reprisentieren und dem Verehrer
sinnfillig und zuginglich machen; wenigstens war es urspriinglich wohl so gedacht.
Wahrscheinlich verbirgt sich schon hinter dem primitivsten Fetisch zunichst eine Idee,
eine Vorstellung von einer Macht, die durch ihn und in ihm erfassbar gemacht werden
soll — so wird es sich wohl derjenige, der ihn dazu bestimmt und errichtet hat,
vorgestellt haben. Freilich ist dann bei der grossen Masse der Fetisch zum Gott selbst
geworden. Das ist als dhnlicher Vorgang schon oben auch bei hoher stehenden
Religionen erwihnt worden. Jedenfalls wird der Zusammenhang zwischen einer
hoheren Macht und der Moglichkeit, sie in vorstellbarer Form zu verehren, in den
meisten Fillen durch ein Kultbild geschaffen. Man hat das so formuliert: “Darum ist
der primitive Kult gebunden an das Dasein eines die Gottheit darstellenden Bildes, auf
hoherer Stufe wenigstens an einen Ort (Tempel), der als Wohnung des Gottes gedacht
wird*.” Die hoheren und hochsten Stufen von Religionen bediirfen an sich keines
Kultbildes mehr, das die Gegenwart des Gottes am Ort seiner Verehrung sichtbar
macht. Aber in der iiberwiegenden Anzahl der Fille ist auch an einem derartigen Ort
ein sinnfilliger Hinweis auf den gedachten Gott zu finden.

Ein Kultbild soll auf den, der davor hintritt, einen feierlichen Eindruck machen und
zugleich den inneren und &dusseren Abstand zwischen der Gottheit und dem Anbeter
oder Verehrer betonen. Die Mehrzahl aller wirklichen Kultbilder — nicht etwa aller
Gotterdarstellungen der bildenden Kunst iiberthaupt — zeigt nun die Gottheit in
sitzender Haltung. Auch wenn es sich um eine sekundidre Wiedergabe eines Kultbildes
oder des Gottes selbst handelt, wie wir sie beispielsweise haufig auf Siegeln aus dem
Alten Orient finden, wo ein Herrscher vor einer Gottheit oder ihrem Bilde steht, sitzt
der Gott in den meisten Fillen. Natiirlich kommt diese sitzende Haltung nur dort vor,
wo iiberhaupt irgendwelche Sitzgelegenheiten in Gebrauch sind, allgemein oder
wenigstens bei den bevorzugten Klassen. Bei Volkern, die tiblicherweise mit unterge-
schlagenen Beinen auf der Erde sitzen oder in dhnlicher Art hocken, werden auch die
Gottheiten so dargestellt. In Indien sitzen auch der Buddha oder andere Gottheiten in
dieser Form, freilich hdufig auf einem erhohten Polster. Deshalb sind Darstellungen
Buddhas auf einem regelrechten Sitzmobel sehr selten, und sie zeigen ihn auch nur in
Szenen aus dem tiglichen Leben’ .

Freilich gibt es auch Kultbilder, die eine Gottheit in stehender Haltung zeigen, aber
sie sind, wenn man die Darstellungen in den verschiedenen Religionen daraufhin

4 Kultus: Der grosse Brockhaus, 15. Aufl., 10 (1931), S. 700.
A. v. Le Coq, Auf Hellas Spuren in Ostturkestan (1926), Taf. 42: Buddha auf Polster;
W. Hiirlimann, Ceylon und Indochina (1929), Bild S. 153: Buddha auf Sessel; K. M. Panikkar,
Geschichte Indiens (1957), Taf. 2. Fresko Hohlentempel Ajanta, Buddha auf Thron in natiirlicher
Sitzhaltung.



4 W. Krebs: Der sitzende Gott

nachpriift, offenbar in der Minderzahl. So ergab eine Auszihlung von Kultbildern, wie
sie H. Haas in seinem Bilderatlas (1921—39) aus den Bereichen der igyptischen,
hethitischen, babylonisch-assyrischen, keltischen Religion sowie der Religionen aus der
Umwelt des Urchristentums zusammengestellt hat, bei fast 70 Kultbildern einen Anteil
von Bildern in stehender Haltung von 25 %, in erhoht oder auf Tieren stehender
Haltung von 12 % und von solchen in sitzender Haltung von 63 %. Nun ist allerdings
dabei zu beriicksichtigen, dass der Bilderatlas keine erschopfende Sammlung aller
bekannten Kultbilder ist, sondern nur fiir jede Religion die typischen und charakte-
ristischen Darstellungen zeigt. Ausserdem ist manchmal schwer zu entscheiden, ob
Darstellungen wirkliche Kultbilder oder nur Bilder allgemeiner Art sind. So sind die
Einzelwerte unserer Statistik natirlich unsicher; aber eine Gesamttendenz ist doch
erkennbar.

Stehende Gotterbilder findet man vor allem bei den Hethitern; dort sind allerdings
Gotter gern mit Tieren verbunden und werden auf solchen stehend dargestellt — eine
Sitzhaltung auf dem Tier wire wohl weniger eindrucksvoll.

In manchen Fallen kdonnte die stehende Darstellung einer Gottheit besondere Griinde haben. —
Eins der bekanntesten Kultbilder aus dem griechischen Altertum ist die Athena aus dem Parthenon
in Athen. Das Bild selbst ist zwar verschwunden, aber aus zahlreichen Nachbildungen, vor allem auf
Miinzen, wohlbekannt. Nun ist ein unabtrennbares Attribut der Gottin die Lanze, und auch bei
diesem Bild lehnte sie an der linken Schulter der Gottin. Hitte der Kiinstler die Athena sitzend
dargestellt, so hitte sie wohl die nicht fortzudenkende Lanze in der einen Hand halten miissen, und
die Lanze, die schon die stehende Erscheinung um ein Stiick iiberragt, hitte die sitzende Gottin um
mindestens das Doppelte in der Hohe iibertroffen. Das hitte aber die kiinstlerische Harmonie des
Bildes stark gestort. — Auch ein anderes, hochberiihmtes Kultbild des Altertums stand aufrecht.
Das ist die Diana von Ephesus aus dem dortigen Tempel, einem der 7 Weltwunder der Antike. Die
dort verehrte Gottheit war urspriinglich Kybele, eine kleinasiatische ‘“Grosse Mutter”, also eine
Fruchtbarkeitsgottin, und wurde spiter mit Artemis (Diana) zusammengebracht. Die Vorderseite
des Kultbildes war, ihrem Fruchtbarkeitscharakter entsprechend, vom Hals bis zum Giirtel mit etwa
50 Briisten bedeckt. Die Arme hilt sie weit ausgebreitet. An einer sitzenden Gestalt wire wohl
dieser Reichtum kaum unterzubringen gewesen; so steht sie aufrecht, wic wir aus mehreren
verkleinerten Nachbildungen wissen, die uns erhalten gebliecben sind. Solche Nachbildungen waren
offenbar als Devotionalien oder Souvenirs ein beliebter Handelsartikel, wie wir aus der
Apostelgeschichte (19,23—-40) wissen.

Das wohl beriihmteste Kultbild des klassischen Altertums, das ebenfalls zu den
7 Weltwundern zdhlte, Zeus, von dem gleichen Kiinstler wie das der Athena im
Parthenon, Phidias, fiir den Zeustempel in Olympia geschaffen, zeigte den Herrscher
der Welt und Vater der Gotter in sitzzender Haltung.

Dass auch im christlichen Bereich Gott-Vater in der Kunst in der Regel thronend
dargestellt wird, war oben schon kurz angedeutet. Diese Haltung entspringt aber nicht
erst der Vorstellung der Kiinstler, sondern kommt schon in der Schrift zum Ausdruck.
Ausser den aus dem Alten Testament iibernommenen Geschichten der Propheten von
dem im gedffneten Himmel thronenden Vater (z.B. Jes. 6,1.5; Hes. 1,26) heisst es auch
im Apostolischen Glaubensbekenntnis von Christus “sitzend zur Rechten Gottes”,
wobei selbstverstindlich auch Gott-Vater sitzend gedacht sein muss. Auch in anderen
Verkiindigungen Christi als Weltrichter thront er (z.B. Off. 4,2). Nur der erste Mirtyrer



W. Krebs: Der sitzende Gott 5

Stephanus sieht in seiner Vision vor der Steinigung Jesus zur Rechten Gottes stehen
(Apg. 7,55).

Zu der bei dgyptischen Darstellungen offenbar bevorzugten Sitzhaltung bemerkt
Westendorf anldsslich der Besprechung einer sitzenden Figur des Konigs Djoser
(6. Dyn.), die Sitzhaltung umfasse im Auferstehungsmythos die Ubergangsphase vom
Liegen des Toten zum Schreiten (oder Stehen) des Lebenden®. Das erscheint aber
wenig wahrscheinlich; der Ubergang von einer liegenden Stellung zur aufrechten diirfte
naturbedingt iiber ein Kauern, Hocken oder Knien erfolgen. Das Sitzen auf einer
besonderen Sitzgelegenheit ist doch immer an die Bereitstellung einer solchen
Gelegenheit von dritter Seite gebunden, liegt also nicht im natiirlichen Ubergang von
der einen Stellung zur anderen.

Wenn sich zwei menschliche Gestalten, auch wenn sie im Rang verschieden sind —
etwa die eine ein Mensch, die andere ein Gott — auf gleicher Ebene gegeniiberstehen,
so kann man dabei rein optisch noch keine Uberlegenheit des einen Teils iiber den
anderen erkennen; sie stehen sich dusserlich gleichberechtigt gegeniiber, Auge in Auge.
Das dndert sich freilich schon, wenn der iiberlegene Teil, also der Gott, auf einem
erhohten Postament steht oder seinerseits von iibermenschlicher Grosse ist. Deshalb ist
diese Losung der Aufgabe, die Uberlegenheit des einen Teils schon rein dusserlich zum
Ausdruck zu bringen, fast immer dann anzutreffen, wenn das Bild eines Gottes in
stehender Haltung erscheint.

Eine andere Moglichkeit, die Wertunterschiede zweier Gestalten zu zeigen, besteht
darin, dass der iiberlegene Teil sitzt. Er nimmt dabei die bequemere, ungezwungenere
Stellung ein; er hat es nicht notig, etwa aufzustehen und dem Bittsteller oder Besucher
entgegenzutreten. Er lisst den, der mit dem Anliegen erscheint, auf sich zukommen,
und je weiter der Weg ist, den der Bittsteller bis zum Sitz des Uberlegenen
zuriickzulegen hat, umso kleiner und unsicherer wird er innerlich. Das ist eine ziemlich
allgemeinmenschliche Wirkung, und sie wurde von den Diktatoren der letzten
Jahrzehnte sehr bewusst angestrebt, wenn etwa Mussolini im Palazzo Venezia am Ende
seines wohl 30 m langen Arbeitsraumes den Besucher auf seinen Schreibtisch
zukommen liess; auch in der ehemaligen Reichskanzlei war es dhnlich.

Der Sitzende lisst also den, der mit einem Anliegen kommt, vor sich hintreten und
bringt schon dadurch, dass er sitzen bleibt, seine iiberlegene Bedeutung zum Ausdruck.
Freilich besteht dabei die Schwierigkeit, dass der Sitzende zu dem vor ihm Stehenden
aufblicken muss, wenn er ihm ins Auge sehen will. Das vertrigt sich mit seiner
Uberlegenheit schlecht, lasst sich aber leicht aus der Welt schaffen, wenn sich entweder
der Bittsteller erniedrigt, indem er sich zu Boden wirft oder niederkniet, oder aber der
Sitz, den der Uberlegene einnimmt, erhoht wird, also die Form eines Thrones
annimmt. Schliesslich besteht auch noch die Moglichkeit, den sitzenden Gott oder
vergotteten Herrscher iibergross darzustellen, sodass er auch einen stehenden Bittsteller
immer iberragt.

Das griechische Wort “Thron™ bedeutet an sich einen Sitz oder Sessel, hatte aber
schon im Altertum einen aufwertenden Sinn erhalten und bedeutete dann einen
besonders wertvollen und ausserdem erhohten Sitz, der sich durch Form, Ausstattung,

© W. Westendorf, Das alte Agypten (1969), S. 30.



6 W. Krebs: Der sitzende Gott

Werkstoff und Zweck von anderen Sitzgelegenheiten unterscheidet. Dadurch verleiht
er dem, der darauf “thront”, sei es Gott oder Herrscher, von vornherein eine besondere
Wiirde. Wohl als der kostbarste Thron wird in den alten Schriften des Vorderen Orients
der Thron Salomos geschildert, der aus Gold und Elfenbein gefertigt und ausserdem
von Salomos dienstbaren Geistern so weitgehend automatisiert war, dass der Konig,
wenn er nur die unterste Stufe betrat, von selbst von Stufe zu Stufe weitergehoben
wurde, bis er den Thronsessel erreichte” .

Aus den eben angestellten Betrachtungen diirfte zur Geniige hervorgehen, dass die
Sitzhaltung eines Gottes bei seinem Kultbild seine erhabene und iiberlegene Bedeutung
besonders hervorheben sollte.

Nun steht die Frage offen, wann und aus welchem Grunde iiberhaupt Kultbilder
zustande gekommen sind. Das wird je nach der Art und Entstehung der verschiedenen
Religionen und dem Volk, das sie entwickelt oder ausgestaltet hat, verschieden
gewesen sein. Fiir die dgyptische Religion ist dieser Weg oder Vorgang von Morenz in
sehr anschaulicher und iiberzeugender Weise dargelegt worden®. Bei seinen Betrachtun-
gen handelt es sich iibrigens immer um den obersten Gott, den Konig der Gotter; die
vielen kleinen und lokalen Gottheiten wurden wohl schon friihzeitig in verschiedenen
Formen, auch in Tiergestalt oder als Mischwesen, verehrt. Im Anfang der agyptischen
Geschichte war der oberste Gott im Konig verkorpert. Urspriinglich nur gedachte und
verehrte, unpersonliche Michte formten sich erst zum Gott, als die Agypter in ihrem,
aus immer machtiger werdenden Hauptlingen allméhlich allmichtig gewordenen Konig
die gottliche Macht verkdrpert sahen. Denn am Konig, obgleich er Mensch war wie die
anderen Menschen, wurden diese doch gewahr, was siegende Kraft, hohere Macht,
Herrschaft, Gewalt iiber Leben und Tod, Trennung von Recht und Unrecht, Freiheit
und Fron iberhaupt ist; daran wird sich der Mensch gottlichen Wesens iiberhaupt
bewusst. Selbst wenn der Konig nicht beansprucht, selbst Gott zu sein, so leitete er
seine Wiirde doch von den Gottern her, die, wenn sie solche Macht an Menschen
verleihen, diesen Menschen vergleichbar sein miissen®. So wurden Gott und Kénig
identisch, Gott dem Konig immanent. Der Kult konzentrierte sich auf die Person des
Konigs, wobei die Priester lediglich die helfende Rolle spielten. Aber je schirfer sich
das Gottesbild herausformte und je weiter sich seine Verehrung ausbreitete, umso
mehr 16ste sich der Gott vom Konig, da der Konig als Mittelpunkt des Kultes nicht
allgegenwirtig sein konnte. So wurde der Gott immer mehr transzendent, und sein
Kult musste gleichzeitig und an vielen Orten von den Priestern, als Vertretern des
physisch nicht allgegenwiartigen Konigs, vollzogen werden. Diese Trennung Gott—
Ko6nig kommt dann auch in der Titulatur des Konigs zum Ausdruck. Trug der Konig
anfangs den Gottesnamen selbst (Horus), so wurde er bald als “Sohn des Re”
bezeichnet. Er behielt zwar seine gottliche Natur, aber der Gott wohnte nicht mehr in
ihm, sondern wurde allgegenwirtig. Sein immer weiter ausgebreiteter Kult, dadurch
notwendigerweise nicht mehr an die Person des Konigs gebunden, wurde von den
Priestern in Vertretung des nicht mehr anwesenden Konigs durchgefiihrt. Dazu musste

Targum sheni zum Buch Esther, hrsg. von A. Sulzbach (1920), S. 19.
S. Morenz, Gott und Mensch im alten Agypten (1964), S. 32ff. u.a.
? Die folgenden Gedankenginge stammen von Schrade (A. 3), S. 16.



W. Krebs: Der sitzende Gott 7

der jetzt vergeistigte, iiberall anwesende Gott irgendwie sinnfillig gemacht werden.
Dazu diente das (nun in zahlreichen Exemplaren erforderliche) Kultbild. Aber
anfanglich waren Abbild und Vorbild noch nicht so geschieden, wie sie es heute in
unserer Vorstellung sind (auch heute noch sucht das Kind hinter seinem Spiegelbild ein
selbstindiges Wesen). Das Bild war seinem Vorbild vollig gleichwertig, nicht blosser
Abglanz und Schein, sondern etwas lebendig Wirkendes; die Abbildbarkeit erschien der
damaligen Vorstellung als Wunder; das Bild zog alle Krifte des Vorbildes an sich und
verfligte dariiber'®. Der Kiinstler oder Handwerker — damals noch kaum geschieden —,
der zuerst den Auftrag erhielt, ein Bild des Gottes anzufertigen, wird sich dabei wohl
an das Bild des Konigs gehalten haben, mit dem ja frilher der Gott identisch gewesen
war. Er wird nur versucht haben, es nach seinen Moglichkeiten noch erhabener und
ehrfurchtgebietender zu gestalten. Da der Konig bei feierlichen Anldssen wohl immer
thronte, wird auch der Gott in dieser Haltung dargestellt worden sein.

Bei anderen Volkern und Religionen ist dieser Vorgang, also die Entstehung eines
Kultbildes, noch nicht so gut zu iibersehen wie in Agypten. In einer Reihe von
Religionen wurden Tiere als Gottheiten verehrt und auch als solche dargestellt, etwa
als Stier oder als Lowe, weil man wohl annahm, dass gewisse Krifte, die man einer
hoheren Macht zuschrieb, in bestimmten Tieren am sinnfilligsten verkérpert waren.
Oder man gab dem Gott Menschengestalt und versuchte, im Kultbild moglichst viele
der dem Gott zugeschriebenen Eigenschaften zu zeigen oder wenigstens anzudeuten.
Es sei dabei an das oben schon erwidhnte Kultbild der fruchtbaren “Grossen Mutter”,
der Diana von Ephesus, erinnert. Jedenfalls ist in der iiberwiegenden Anzahl der Fille
der im Kultbild sinnfillig gemachte Gott nach dem Bilde des Menschen geformt
worden. Es gibt viele Schopfungsmythen, nach denen der Mensch von einem
menschlich gedachten Gott geschaffen oder erzeugt wurde; aber dabei ist schwer zu
erkennen, was primdr war, Abbild oder Urbild. So trigt der sichtbar gemachte Gott in
der Regel alle Ziige seines Gestalters, in Form und Haltung. Dass eine erstmalig
gefundene Haltung nicht fiir alle Zeiten verbindlich zu sein brauchte, ist wohl
selbstverstindlich; so kann die Darstellungsform eines Kultbildes wechselnd sein.

3.

Es bleibt abschliessend noch eine Frage: ist ein Zusammenhang zwischen der
Haltung des Kultbildes — sitzend oder stehend — und der Haltung des Anbeters
denkbar, und konnen beide Haltungen, die des Bildes und die des Verehrers, irgendwie
einander bedingen? Eine biindige Beantwortung dieser Fragen diirfte kaum moglich
sein; aber einige Hinweise dazu erscheinen doch moglich.

Die Haltung des Anbeters, ob stehend, kniend oder hingestreckt, wird je nach
Religion und Volk verschieden gewesen sein oder ist es noch. Einigermassen deutlich
lassen sich diese Dinge wiederum in Agypten erkennen, wofiir die Hinweise bei Morenz
zu finden sind!'.

10 gchrade (A. 3), S. 13.
' Morenz (A. 8), S. 95.



8 W. Krebs: Der sitzende Gott

Nach Ritualbiichern aus dem Neuen Reich musste die Haltung vor dem Kultbild eine besondere
Ehrfurcht vor dem Gott bezeugen. Dabei ist nach Morenz der Konig selbst als Handelnder
vorausgesetzt. Er sagt in seiner Funktion als Priester: ‘‘Ich kiisse die Erde, ich umarme (den
Erdgott) Geb’ (werfe mich also nieder), und Kapiteliiberschriften im Ritualbuch lauten: “Spruch:
sich auf den Bauch zu legen”; “Spruch: die Erde zu kiissen, Gesicht nach unten”. Der Kdnig war
also durchaus nicht zu erhaben, solche fiir unser heutiges Gefiihl doch erniedrigende Stellungen
einzunehmen. Es gibt eine plastische Darstellung von Ramses II., wie er mit einem Weihgeschenk
auf die Gottheit zukriecht. Entsprechende Haltungen werden auch die Priester eingenommen
haben, die in Vertretung des Konigs iiberall den Kult vollzogen. Diese Haltung wurde freilich nur
vor dem von der Allgemeinheit streng abgeschlossenen Kultbild eingenommen. Wenn eine grossere
Menge, wie es bei vielen festlichen Anldssen der Fall war, in feierlichem Zuge das verhiillte
Allerheiligste umwandelte, dann heisst es in der “Lebenslehre des Ani”: “‘Gesang, Verbeugung und
Riucherwerk sind (des Gotterbildes) Nahrung, Verneigung zu empfangen ist sein Besitz.”

Somit ist kein besonderer Zusammenhang zwischen der Haltung des Kultbildes, ob
sitzend oder stehend, und der des Anbeters gegeben; in beiden Fillen iiberragt der
dargestellte Gott den nahenden Verehrer betrachtlich.

‘Bei anderen Religionen ist diese Frage nicht so leicht zu beantworten wie bei der
dgyptischen. Wir besitzen aus Vorderasien einen sehr umfangreichen Bestand von
Siegelbildern, aus dem sich gewisse Aufschliisse zu diesem Thema gewinnen lassen. Von
den etwa 10000 altorientalischen Siegelbildern, die in verschiedenen Museen und
Sammlungen zerstreut sind, hat O. Weber in einer Arbeit fast 600 gezeigt und nach
Motiven der Darstellung geordnet, u.a. im Kapitel “Kultische Szenen”'?. Hier finden
sich zahlreiche Darstellungen, wie ein Anbeter sich einem Gott naht. Dabei ist es auch
fiur unser Thema von Interesse, dass bei den altbabylonischen Bildern (zu denen Weber
auch die sumerischen rechnet) der sitzende, meist sogar thronende Gott iiberwiegt; erst
seit der Hammurabizeit tauchen daneben auch stehende Gottheiten auf, vielleicht
unter hethitischem Einfluss. Nun wird in der iiberwiegenden Anzahl der Darstellungen
der Anbeter von einer oder mehreren Gottheiten, die man wohl als “Fiirbitter”
ansehen muss, an der Hand oder an beiden Héinden vor den Hauptgott gefiihrt, geht
oder steht also aufrecht. Welche Haltung er einnimmt, wenn die einfiihrenden
Gestalten seine Hande loslassen, ist nirgendwo dargestellt. An sich konnte er sich dann
beugen oder niederwerfen; da er aber in den wenigen Fillen, wo er nicht gefiihrt wird,
vor dem Gott steht, ist dies kaum anzunehmen. Aber immer ist die Anordnung der
Gruppe so, dass der Beter den Gott, auch wenn dieser sitzt, nicht tberragt. Ein
Niederwerfen wie in Agypten scheint offenbar nicht bekannt.

Bei den Persern, die sonst viel Kulturelles und Kultisches aus Neubabylonien
ibernahmen, war das Niederwerfen und Kiissen des Bodens vor dem vergotteten
Herrscher die Regel. Dieser Brauch ist besonders aus dem Konflikt bekannt, der
entstand, als Alexander in dem Bestreben, das Verhalten seiner europiischen und
asiatischen Untertanen einander anzugleichen, dieses Niederwerfen, die “Proskynesis™,
auch von den Makedonen und Griechen seiner Umgebung verlangte. Darauf ist spiter
noch einzugehen. Die Proskynese nach persischer Ubung spielt auch im Buch Esther
eine wichtige Rolle. Die Verweigerung der von Xerxes fiir den persischen Grossen

2 0. Weber, Altorientalische Siegelbilder, 1. Text; 2. Abbildungen, = Der Alte Orient 18—-19
(1920), S. 110ff.



W. Krebs: Der sitzende Gott 9

angeordneten Ehrung durch Mardochai war der Anlass fiir die bereits angeordnete
Vernichtung aller Juden im Perserreich, die dann aber durch Esther verhindert wurde.

Von den Griechen ist eine ganze Anzahl von verschiedenen dusseren Formen der
Anbetung oder Verehrung von Gottheiten tiberliefert. Neben dem Niederwerfen gab es
eine Stellung der Anbetung, in der beide Arme bei bestimmter Handhaltung
emporgestreckt wurden; dann das Auflegen der einen flachen Hand auf die Brust; das
Zuwerfen einer “Kusshand”, bei der die Finger der einen Hand zum Munde gefiihrt,
gekiisst und dann dieser Kuss der Gottheit gewissermassen zugeworfen wurde;
schliesslich das Erheben des einen Zeigefingers bei sonst zur Faust eingeschlagenen
Fingern dieser Hand'?. Dabei ist die sprachliche Bezeichnung dieser Haltungen oder
Gesten von besonderem Interesse. Sie soll jedoch in einem getrennten Anhang
behandelt werden, da eine Untersuchung an dieser Stelle etwas aus dem Rahmen fallen
wiirde.

Wie schon erwihnt, kannte auch der Grieche das Niederwerfen, aber wohl nur vor
den hochsten Gottern; einem vergotteten Herrscher stand es nicht zu, und so kam es
zu dem schon angedeuteten Konflikt in Alexanders Umgebung. Dabei sollte nach einer
Abmachung unter seinen Gefolgsleuten bei einem Gelage mit der Ausiibung dieser
neuen Form der Verehrung begonnen werden. Der griechische Philosoph Kallisthenes,
der nach Alexanders Zutrunk diesen erwiderte und dann auf Alexander zuging, um ihn
zu kiissen, hatte jedoch die Proskynese unterlassen, was Alexander, vielleicht
absichtlich, iibersah. Aber einer aus seiner Umgebung sagte zu ihm: ““Kiisse ihn nicht, o
Konig, er als einziger hat dich nicht angebetet (prosekynése).” Damit begann das
Zerwiirfnis zwischen Alexander und Kallisthenes.

Wie im Anhang niher ausgefiihrt, ist manchen griechischen Autoren beim Ausdruck
proskynein die urspriingliche Bedeutung des Wortes als Niederwerfen noch durchaus
bewusst; bei anderen ist aber dieser Ausdruck ganz allgemein mit der Bedeutung
“beten” in Gebrauch, z.B. bei Johannes. Ausserdem ist es moglich, dass sich bestimmte
Formen der Anbetung, geschichtlich oder landschaftlich bedingt, im Laufe der Zeit
gewandelt haben. Man darf vielleicht in diesem Zusammenhang z.B. an die verschie-
dene Anwendung des Kniens im Ritual der katholischen und der protestantischen
Kirche denken. Es ist dabei denkbar, dass die sprachliche Bezeichnung einer Form der
Verehrung eine Anderung der Form der Verehrung nicht mitgemacht hat.

Abschliessend kann man wohl feststellen, dass zwischen der jeweiligen Stellung des
Kultbildes und der Haltung seines Verehrers kein Zusammenhang erkennbar ist.

Die griechischen Ausdriicke fiir Beten, Anbeten usw. im Neuen Testament.

Im griechischen Text des N.T., der 137 490 Worter umfasst'?, findet sich eine Reihe von
Ausdriicken, die Luther mit *“‘Beten” oder entsprechend iibersetzt hat. Es sind insgesamt
208 Stellen, in denen diese Worter vorkommen. Sie lauten:

1) proseuchomai 86 mal vertreten
2) proskynéo 60 mal vertreten

B & Neumann, Gesten und Gebirden in der griechischen Kunst (1965), S. 77ff.
% B, Morgenthaler, Statistik des neutestamentlichen Wortschatzes (1958).



10 W. Krebs: Der sitzende Gott

3) déomai 59 mal vertreten
4) sébo 1 mal vertreten
5) énteuxis 2 mal vertreten

Vorkommende Ableitungen, z.B. déesis, sind bei den Stammwortern mitgezihlt.

Die Bedeutung der Ausdriicke unter 1) und 3) bis 5) ist in allen Worterbiichern ziemlich
iibereinstimmend angegeben und braucht deshalb nicht weiter behandelt zu werden. Abweichende
Meinungen iiber Bedeutung und Ableitung sind nur fir 2) proskynéd zu verzeichnen. Die
Worterbiicher sagen dazu:

a) G. E. Benseler, Griechisches Schulwdrterbuch (1882): ““1) bei den Persern vor dem Konig,
bei den Griechen vor den Gottheiten oder etwas Heiligem, sich niederwerfend den Boden
oder Fiisse, Kleidersaum usw. kiissen, niederkniend huldigen, fussfillig verehren, anbeten,
grissen; 2) die Hand an den Mund legen und sie mit einem Kuss gegen einen anderen
ausstrecken, um ihm seine Ehrfurcht zu bezeigen.”

b) H. Menge, Encyklopidisches Worterbuch der griechischen Sprache (1955): “(kynéo)
eigentlich: ich kiisse meine Hand und strecke sie gegen den aus, dem ich meine Ehrfurcht
bezeigen will: fussfillig verchren, sich vor jemand niederwerfen, kniend huldigen, iiberhaupt
anbeten, anflehen, verehren, ehrfurchtsvoll begriissen.”

c¢) F. Passow, Handworterbuch der griechischen Sprache (1852): ‘““Hand an den Mund legen,
anbeten usw.”’; “an eine Ableitung von kyon (‘“‘anhiindeln™) ist im Ernst nicht zu denken.”

d) Th. Ohm, Proskynese: Die Rel. in Gesch. und Geg., 5 (1961), Sp. 641: “Proskynese
bedeutet, unter Kniebeuge oder Prostration die Hand an den Mund legen und gegen jemand
ausstrecken.”

Dass nach Benseler zwei so vollig verschiedene Handlungen mit dem gleichen Wort gleicher
Ableitung bezeichnet sein sollen, erscheint ziemlich unwahrscheinlich. Es liegt bedeutend niher,
den Ausdruck je nach Bedeutung von zwei verschiedenen Wortern abzuleiten. 1) Einmal ist an
kyon “Hund” und an die demiitige Haltung zu denken, die ein Hund zu den Fussen seines Herrn
einnimmt. Wenn die Griechen die Stellung, die die Perser zu den Fiissen ihres Grosskonigs
einnahmen, mit der eines demiitigen Hundes verglichen, scheint diese Ableitung des Wortes
durchaus denkbar, schon aus der ganzen iiberlegenen Einstellung des Griechen gegeniiber dem
“Barbaren”. 2) Die von Benseler unter 2) gegebene Ubersetzung “eine Kusshand zuwerfen” lisst
sich auf die Ableitung von kynéo “‘kiissen” zuriickfithren. Die Deutung d) erscheint aber gewaltsam;
aus der Prostration, also lang am Boden hingestreckt, jemand eine “Kusshand” zuzuwerfen, setzt
doch eine gymnastische Durchbildung voraus, die man nicht von jedem Anbeter erwarten kann.

Aus den Anwendungen des Wortes im N.T. geht schon hervor, dass sich die meisten Verfasser
der jeweiligen besonderen Bedeutung von proskynein bewusst waren. In den Evangelien des
Matthius und Lukas, in der Apostelgeschichte des Lukas sowie in allen Briefen kommt der
Ausdruck proskynéd nur dort vor, wo unter anbeten oder beten ein tatsichliches Niederwerfen
verstanden ist; so z.B. bei der Versuchung Christi (“‘wenn du niederfillst und mich anbetest™,
Matth. 4,9.10; Luk. 4,7.8); bei der Anbetung der Konige (Matth. 2,2.10); im Gleichnis vom
Schalksknecht (Matth. 18,26) und bei der Anbetung des auferstandenen Christus durch seine
Jiinger (Matth. 28,9.17). Bei Markus kommt das Wort nur zweimal vor. Bei allen iibrigen
Erwihnungen eines Gebetes in den oben angefiihrten Schriften finden sich nur die oben unter 1)
und 3) bis 5) genannten Ausdriicke.

Eine vollige Ausnahme machen nur das Evangelium und die Offenbarung des Johannes. Im
Evangelium wird fir Beten usw. ausschliesslich proskynéo gesagt, insgesamt 12 mal, selbst dort, wo
es sich um einen rein geistigen Vorgang handelt (z.B. Joh. 4,24). Auch in der Apokalypse, in der
der Begriff “beten” 25 mal erscheint, heisst es 24 mal proskynéd und nur einmal proseichesthai.
Offenbar wird dort die Bedeutung als ‘““Niederwerfen” nicht mehr empfunden oder nur an eine
Ableitung von kynéo gedacht.

Walter Krebs, Rostock



	Der sitzende Gott : Gedanken zum Kultbild und seiner Verehrung

