Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 29 (1973)
Heft: 6
Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle

Die Retraktationen Heinrich Heines

Das Heine-Jubiléum am 13. Dez. 1972 hatte zur Folge, da3 auch Heines
antireligiose Verse im «Winterméarchen» aufgeboten wurden, also das
«Eiapopeia» vom Himmel (Werke, ed. F. Strich, 7, S. 327): «den Himmel
iiberlassen wir den Engeln und den Spatzen» (S. 328) und «Wir wollen, hier
auf Erden schon, ein Himmelreich begrinden». Den radikal-revolutionéren
Charakter dieser Dichtung hat Heine selbst in einem Brief vom 14. Sept. 1844
an Johann Hermann Detmold zugegeben (Werke, 11, S. 366). Er stand da-
mals stark unter dem EinfluB des St. Simonismus, genauer unter dem «dy-
namischen Pantheismus» Enfantins, der dem dieu progreés, dem «wachsenden
Gott» huldigte. In den «Franzosischen Zusténden» (1832) sagt Heine dem-
geméB: «Alles ist nicht Gott, sondern Gott ist alles; Gott manifestiert sich
nicht in gleichem Mafle in allen Dingen, er manifestiert sich vielmehr in
verschiedenen Graden mit den verschiedensten Dingen, und jedes trigt in
sich den Drang, einen hoheren Grad der Goéttlichkeit zu erlangen, und das
ist das groBe Gesetz des Fortschritts in der Natur. Die Erkenntnis dieses
Gesetzes, das am tiefsten von den St. Simonisten offenbart worden, macht
jetzt den Pantheismus zu einer Weltansicht, die durchaus nicht zum In-
differentismus fithrt, sondern zum aufopferungssiichtigsten Fortstreben»
(4, 297).

Aber dieser Pantheismus wurde von den deutschen Handwerkern in
Paris, deren es zeitweise 40 000 gab, zum plattesten Materialismus ausge-
walzt. Heine war dariiber sehr betroffen und verhehlte nicht seine Ablehnung.
Dann kam die Februarrevolution 1848, die seine Ersparnisse vernichtete und
ihm die seither bezogene franzosische Staatspension entzog. Dazu kam der
korperliche Zusammenbruch. Er hatte eine religiose Umstellung zur Folge.
So konnte er in seinem Testament vom 10. Juni 1848 in Anwesenheit von
zwei franzosischen Notaren und zwei Zeugen, einem Béckermeister und einem
Gewitirzhéndler, seinem deutschen Sekretir in § 7 diktieren: «Seit 4 Jahren
habe ich allem philosophischen Stolze entsagt und bin zu religiésen Ideen und
Gefiihlen zuriickgekehrt ; ich sterbe im Glauben an einen einzigen Gott, den
ewigen Schoépfer der Welt, dessen Erbarmen ich anflehe fiir meine un-
sterbliche Seele. Ich bedaure, zuweilen in meinen Schriften von heiligen
Dingen ohne die ihnen schuldige Ehrfurcht gesprochen zu haben, aber ich
wurde mehr durch den Geist meines Zeitalters als durch meine eigenen
Neigungen fortgerissen» (10, 473).

Seine Freunde, die auf dem freigeistigen Standpunkte verblieben sind,
versuchten sofort, diese «Retraktation» herunterzuspielen. Sie tun es bis
heute: Das Testament hatte das Ziel, eine Rente, die ein Onkel, ein reicher
Hamburger Bankier, ihm gewihrte, auf seine Witwe zu uibertragen. Da der
Onkel kein Freund der Freigeisterei war, muBte er ihm «fromm» kommen.
So wie Heine 1825 evangelisch wurde, um eine Beamtenstelle zu erhalten,
was bekanntlich nicht eintrat, so wie er sich katholisch trauen lie — es gibt
AuBerungen von ihm, daB er auch zum Ubertritt zum Katholizismus bereit



Miszelle 429

gewesen wire, wenn es verlangt worden wire — so habe er hier eben die
«fromme Karte» gespielt, um den Onkel fiir sich einzunehmen, so «wie
etwa der russische Zar die Uniform eines preuBlischen Gardekiirassiers an-
zieht, wenn er mal zu Besuch nach Berlin kommt».

Diesem Versuch der Entwertung seiner Sitze steht nun aber die Tatsache
entgegen, dall Heine auch seinem freigeistigen Freund Heinrich Laube
gegeniiber diese « Wandlung» bekannt hat. Ihm schrieb er am 25. Januar 1850:
«Auch in meinen religiésen Ansichten und Gedanken ist eine Februar-
Revoluzion eingetreten, wo ich anstelle eines fritheren Prinzips, das mich
doch fritherhin ziemlich. indifferent(!) lieB, ein neues Prinzip aufstellte, dem
ich ebenfalls nicht allzu fanatisch anhéinge und wodurch mein Gemits-
zustand nicht plétzlich umgewandelt werden konnte; ich habe nédmlich, um
Dir die Sache mit einem Worte zu verdeutlichen, den Hegelschen Gott, oder
vielmehr die Hegelsche Gottlosigkeit, aufgegeben und an dessen Stelle das
Dogma, von einem wirklichen persénlichen Gotte, der aullerhalb der Natur
und des Menschen. ist, wieder hervorgezogen» (11, 432). Am 7. Februar 1850
schrieb er an Laube: «Gottlob, daB ich jetzt wieder einen Gott habe, da kann
ich mir doch im Ubermaf des Schmerzes einige fluchende Gotteslisterung-
gen erlauben. Dem Atheisten ist eine solche Labung nicht vergénnt» (11, 560).
Man sieht, den Spott {iber religiése Dinge hat auch der nun Theist gewordene
Heine nicht verlernt. Hier haken seine Freigeister gebliebenen Freunde ein,
um darzutun, daB sich gar nichts geéndert habe. Laube selbst hat diesen
Standpunkt bezogen, ebenso auch Ludwig Marcuse, dessen Heine-Biographie
(1970) die vierte Auflage erreicht hat.

Trotzdem liegt doch. eine andere Wertung verschiedener Probleme vor.
Friither hat er gesagt: «Auf dem Totenbette sind so viele Freidenker be-
kehrt worden, aber man mache nur kein Rithmens davon. Diese Bekehrungs-
geschichten gehoren héchstens zur Pathologie und wiirden nur schlechtes
Zeugnis geben fur Eure Sache, (5, 267f.). Aber dann sagte er im Nachwort
zum «Romanzero» (1851):

«Wenn man auf dem Sterbebette liegt, wird man sehr empfindsam und
mochte Frieden machen mit Gott und der Welt... Seit ich selbst der Barm-
herzigkeit Gottes bediirftig, habe ich. allen meinen Feinden Amnestie erteilt.
Gedichte, die nur halbwegs Anziiglichkeiten gegen den lieben Gott selbst ent-
hielten, habe ich mit dngstlichem Eifer den Flammen iiberliefert. Es ist
besser, dass die Verse brennen, als der Versifex. Ja, wie mit der Kreatur
habe ich auch mit dem Schépfer Frieden gemacht, zum groBten Argernis
meiner aufgeklirten Freunde, die mir Vorwiirfe machen iiber dieses Zuriick-
fallen in den alten Aberglauben, wie sie meine Heimkehr zu Gott zu nennen
lieben. Ja, ich bin heimgekehrt zu Gott, wie der verlorene Sohn, nachdem
ich lange Zeit bei den Hegelianern die Schweine gehiitet. Das himmlische
Heimweh tuberfiel mich. und trieb mich fort durch Walder und Schluchten,
tiber die schwindeligsten Bergpfade der Dialektik. Auf meinem Wege fand
ich den Gott der Pantheisten, aber ich konnte ihn nicht gebrauchen. Dies
arme traumerische Wesen ist mit der Welt verwebt und verwachsen, gleich-
sam in ihr eingekerkert und géhnt dich an, willenlos und ohnméchtig. Um
einen Willen zu haben, mufl man Person sein und um ihn zu manifestieren,



430 Miszelle

mufl man die Ellenbogen frei haben. Wenn man einen Gott begehrt, der zu
helfen vermag — und das ist doch die Hauptsache — so mull man auch seine
Personlichkeit und seine heiligen Attribute, die Allgiite, die Allweisheit, die
Allgegenwirtigkeit annehmen.» «Ich habe vom Gott der Pantheisten ge-
redet, aber ich kann nicht umhin zu bemerken, daf er im Grunde gar kein
Gott ist, so wie iiberhaupt die Pantheisten eigentlich nur verschdmte Atheisten,
sind, die sich weniger vor der Sache, als vor dem Schatten, den sie an die
Wand wirft, vor dem Namen, fiirchten» (8, 215ff.). « Wie strédubt sich unsere
Seele gegen den Gedanken des Aufhorens unserer Personlichkeit, der ewigen
Vernichtung. Der horror vacui, den man der Natur zuschreibt, ist vielmehr
dem menschlichen Gemiute angeboren. Sei getrost teurer Leser, es gibt eine
Fortdauer nach dem Tode» (S. 220).

Friither hatte sich Heine gewandt gegen den Versuch der Theologen, die
kantische Kritik der Gottesbeweise fiir sich in Anspruch zu nehmen: «Manche
unserer Pessimisten gingen in der Selbstverblendung so weit, daB sie sich
einbildeten, Kant sei mit ihnen in einem geheimen Einverstindnis und habe
die bisherigen Beweise fiir das Dasein. Gottes nur deshalb zerstort, damit
die Welt einsehe, daf3 man durch die Vernunft nimmermehr zur Erkenntnif3
Gottes gelange, und dall man sich also hier an der (!) geoffenbarten Religion
halten miisse (Salon 111, Bd. 5, 235). Jetzt aber urteilt Heine: «Es ist nicht
wahr, dall die Vernunftkritik, welche die Beweistiimer fiur das Dasein Gottes,
wie wir dieselben seit Anselm von Canterbury kennen, zernichtet hat, auch
dem Dasein Gottes ein Ende gemacht habe» (8, 225).

Im Vorwort zur zweiten Auflage von «Religion und Philosophie in. Deutsch-
land » — der Text blieb unveréindert —sagte Heine (Mai 1852): «Es haben sich
némlich seit dem Erscheinen desselben meine Ansichten iiber manche Dinge,
besonders iiber gottliche Dinge, bedenklich gedndert, und manches, was ich
behauptete, widerspricht jetzt meiner besseren Uberzeugung» (5, 115).

In den «Gesténdnissen» von 1854 sagt er schliellich gerade im Blick auf
«Religion. und Philosophie in Deutschland»: «Einem ehrlichen Manne
bleibt unter allen Umstdanden das unverauBerliche Recht, seinen Irrtum
offen zu gestehen, und ich will es ohne Scheu hier ausiiben. Ich bekenne da-
her unumwunden, daf alles, was in diesem Buche namentlich auf die groB3e
Gottesfrage Bezug hat, ebenso falsch wie unbesonnen ist» (8, 275f.).

Allerdings, darin haben Ludwig Marcuse und seine Vorgénger recht, ein
«Kirchenchrist» ist Heine nach seiner « Bekehrung» nicht geworden. Er hat
sich. bereits im Testament von 1850 jeden priesterlichen Dienst bei seiner
Bestattung von katholischer, evangelischer oder israelitischer Seite verbeten.
Und danach wurde auch 1856 verfahren. Heine blieb auch in diesem Punkte
Individualist, der meinte, er brauche keine religitse Gemeinde hinter sich.
Aber damit ist die Hinwendung vom Pantheismus, dem «verschamten»
Atheismus, zum Theismus nicht widerlegt.

Wir werden vielmehr Dolf Sternberger recht geben miissen, der diese
Rickkehr als echt ansieht (Neue Deutsche Biographie 3, 216), und ebenso
O. Mann: «Heine kehrte nach seinem kérperlichen Zusammenbruch zur
Religion seiner Viter zurick» (Religion in Geschichte und Gegenwart,
3. Aufl., 2, S. 189). Es handelt sich um einen wesentlich alttestamentlichen



Rezensionen 431

Theismus, der allerdings Riickfille in die alte Spottlust nicht ausschloB.
Das gehort mir zu der «schillernden. Art und den. schillernden Worten» des
Dichters Heine. Aber das Bekenntnis zum personlichen Gott «schillert»
nicht, denn es ist durch das Feuer der Leiden hindurchgegangen.

Wilhelm August Schulze, Mannheim

Rezensionen

JEs PEDER AsMUSSEN, JoRGEN La&EssoE & CarsTEN Corpe (Hrsg.), Hand-
buch der Religionsgeschichte, 1. Géttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1971.
XVI + 525 8., 92 Abb., 5 Kartenskizzen. DM 110.—, Subskriptionspreis
DM 88.—.

Nach einem tiber eine nur kompendienhafte Darstellung der Haupt-
gebiete der allgemeinen Religionsgeschichte hinausgehenden Lehrbuch. be-
steht im deutschen Sprachgebiet seit langem ein Bediirfnis. Seit A. Bertholet
und E. Lehmann 1925 den Chantepie de la Saussaye ganz neu bearbeitet
herausgaben, sind nicht nur auf allen Gebieten neue Forschungsergebnisse
dazugekommen, sondern auch ganze neue Gebiete erschlossen worden.

Die skandinavische Religionswissenschaft nimmt eine Sonderstellung
innerhalb der Theologie ein. Sie ist einerseits nicht beriihrt worden vom
MiBbrauch der «arischen» oder germanischen Religionsgeschichte seitens
pseudowissenschaftlicher Ideologen, und andererseits auch weniger von einer
die Religionsgeschichte abwertenden extremen biblischen Offenbarungs-
theologie. Zudem hat die skandinavische Schule der Exegese durch Be-
tonung des kultischen Elementes der Traditionen den AnschluB3 an die
religionswissenschaftliche Forschung bewahrt.

Das vorliegende Werk ist die deutsche Ubersetzung einer 1968 erschienenen
neugefafiten 2. Auflage der erstmals 1948 erschienenen Dénischen Illustrierten
Religionsgeschichte.

Die Verfasser der einzelnen Abschnitte haben sich groBer Freiheit erfreut.
Die Herausgeber haben auf Vorschriften betr. homogene Auswahl und Ge-
staltung verzichtet und offenbar weniger Gewicht hierauf als auf fach-
mannische Kompetenz in den Einzelgebieten gelegt.

So muBl man den Nachteil, ndmlich eine gegeniiber Chantepie de la
Saussaye auffallende Uneinheitlichkeit in Umfang, Auswahl und Darstel-
lungsart der einzelnen Abschnitte gegen den Vorteil, ndmlich die souveréne,
manchmal eigenwillige Darstellung jedes Teilgebietes durch einen sprachlich
und fachlich bestens ausgeriisteten Fachmann — oder auch «Fachfrau» — auf
die Waagschale werfen.

Der vorliegende erste Band enthélt auBer einem Vorwort des Heraus-
gebers (C. Colpe) eine Einleitung von J. P. Johansen.



	Miszelle

