
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 29 (1973)

Heft: 6

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle
Die Retraktationen Heinrich Heines

Das Heine-Jubiläum am 13. Dez. 1972 hatte zur Folge, daß auch Heines
antireligiöse Verse im «Wintermärchen» aufgeboten wurden, also das

«Eiapopeia» vom Himmel (Werke, ed. F. Strich, 7, S. 327): «den Himmel
überlassen wir den Engeln und den Spatzen» (S. 328) und «Wir wollen, hier
auf Erden schon, ein Himmelreich begründen». Den radikal-revolutionären
Charakter dieser Dichtung hat Heine selbst in einem Brief vom 14. Sept. 1844

an Johann Hermann Detmold zugegeben (Werke, 11, S. 366). Er stand
damals stark unter dem Einfluß des St. Simonismus, genauer unter dem
«dynamischen Pantheismus» Enfantins, der dem dieu progrès, dem «wachsenden
Gott» huldigte. In den «Französischen Zuständen» (1832) sagt Heine
demgemäß: «Alles ist nicht Gott, sondern Gott ist alles; Gott manifestiert sich
nicht in gleichem Maße in allen Dingen, er manifestiert sich vielmehr in
verschiedenen Graden mit den verschiedensten Dingen, und jedes trägt in
sich den Drang, einen höheren Grad der Göttlichkeit zu erlangen, und das
ist das große Gesetz des Fortschritts in der Natur. Die Erkenntnis dieses
Gesetzes, das am tiefsten von den St. Simonisten offenbart worden, macht
jetzt den Pantheismus zu einer Weltansicht, die durchaus nicht zum
Indifferentismus führt, sondern zum aufopferungssüchtigsten Fortstreben»
(4, 297).

Aber dieser Pantheismus wurde von den deutschen Handwerkern in
Paris, deren es zeitweise 40 000 gab, zum plattesten Materialismus ausgewalzt.

Heine war darüber sehr betroffen und verhehlte nicht seine Ablehnung.
Dann kam die Februarrevolution 1848, die seine Ersparnisse vernichtete und
ihm die seither bezogene französische Staatspension entzog. Dazu kam der
körperliche Zusammenbruch. Er hatte eine religiöse Umstellung zur Folge.
So konnte er in seinem Testament vom 10. Juni 1848 in Anwesenheit von
zwei französischen Notaren und zwei Zeugen, einem Bäckermeister und einem
Gewürzhändler, seinem deutschen Sekretär in § 7 diktieren: «Seit 4 Jahren
habe ich allem philosophischen Stolze entsagt und bin zu religiösen Ideen und
Gefühlen zurückgekehrt ; ich sterbe im Glauben an einen einzigen Gott, den
ewigen Schöpfer der Welt, dessen Erbarmen ich anflehe für meine
unsterbliche Seele. Ich bedaure, zuweilen in meinen Schriften von heiligen
Dingen ohne die ihnen schuldige Ehrfurcht gesprochen zu haben, aber ich
wurde mehr durch den Geist meines Zeitalters als durch meine eigenen
Neigungen fortgerissen» (10, 473).

Seine Freunde, die auf dem freigeistigen Standpunkte verblieben sind,
versuchten sofort, diese «Retraktation» herunterzuspielen. Sie tun es bis
heute: Das Testament hatte das Ziel, eine Rente, die ein Onkel, ein reicher
Hamburger Bankier, ihm gewährte, auf seine Witwe zu übertragen. Da der
Onkel kein Freund der Freigeisterei war, mußte er ihm «fromm» kommen.
So wie Heine 1825 evangelisch wurde, um eine Beamtenstelle zu erhalten,
was bekanntlich nicht eintrat, so wie er sich katholisch trauen ließ — es gibt
Äußerungen von ihm, daß er auch zum Übertritt zum Katholizismus bereit



Miszelle 429

gewesen wäre, wenn es verlangt worden wäre — so habe er hier eben die
«fromme Karte» gespielt, um den Onkel für sieh einzunehmen, so «wie
etwa der russische Zar die Uniform eines preußischen Gardekürassiers
anzieht, wenn er mal zu Besuch nach Berlin kommt».

Diesem Versuch der Entwertung seiner Sätze steht mm aber die Tatsache
entgegen, daß Heine auch seinem freigeistigen Freund Heinrich Laube
gegenüber diese « Wandlung» bekannt hat. Ihm schrieb er am 25. Januar 1850:
«Auch in meinen religiösen Ansichten und Gedanken ist eine Februar-
Revoluzion eingetreten, wo ich anstelle eines früheren Prinzips, das mich
doch früherhin ziemlich indifferent( ließ, ein neues Prinzip aufstellte, dem
ich ebenfalls nicht allzu fanatisch anhänge und wodurch mein Gemütszustand

nicht plötzlich umgewandelt werden konnte ; ich habe nämlich, um
Dir die Sache mit einem Worte zu verdeutlichen, den Hegeischen Gott, oder
vielmehr die Hegeische Gottlosigkeit, aufgegeben und an dessen Stelle das

Dogma von einem wirklichen persönlichen Gotte, der außerhalb der Natur
und des Menschen ist, wieder hervorgezogen» (11, 432). Am 7. Februar 1850
schrieb er an Laube: «Gottlob, daß ich jetzt wieder einen Gott habe, da kann
ich mir doch im Übermaß des Schmerzes einige fluchende Gotteslästerung -

gen erlauben. Dem Atheisten ist eine solche Labung nicht vergönnt » 11, 560).
Man sieht, den Spott über religiöse Dinge hat auch der nun Theist gewordene
Heine nicht verlernt. Hier haken seine Freigeister gebliebenen Frounde ein,
um darzutun, daß sich gar nichts geändert habe. Laube selbst hat diesen
Standpunkt bezogen, ebenso auch Ludwig Marcuse, dessen Heine-Biographie
(1970) die vierte Auflage erreicht hat.

Trotzdem liegt doch eine andere Wertung verschiedener Probleme vor.
Früher hat er gesagt: «Auf dem Totenbette sind so viele Freidenker
bekehrt worden, aber man mache nur kein Rühmens davon. Diese Bekehrungsgeschichten

gehören höchstens zur Pathologie und würden nur schlechtes
Zeugnis geben für Eure Sache» (5, 267f.). Aber dann sagte er im Nachwort
zum «Romanzero» (1851):

«Wenn man auf dem Sterbebette liegt, wird man sehr empfindsam und
möchte Frieden machen mit Gott und der Welt... Seit ich selbst der
Barmherzigkeit Gottes bedürftig, habe ich allen meinen Feinden Amnestie erteilt.
Gedichte, die nur halbwegs Anzüglichkeiten gegen den lieben Gott selbst
enthielten, habe ich mit ängstlichem Eifer den Flammen überliefert. Es ist
besser, dass die Verse brennen, als der Versifex. Ja, wie mit der Kreatur
habe ich auch mit dem Schöpfer Frieden gemacht, zum größten Ärgernis
meiner aufgeklärten Freunde, die mir Vorwürfe machen über dieses Zurückfallen

in den alten Aberglauben, wie sie meine Heimkehr zu Gott zu nennen
lieben. Ja, ich bin heimgekehrt zu Gott, wie der verlorene Sohn, nachdem
ich lange Zeit bei den Hegelianern die Schweine gehütet. Das himmlische
Heimweh überfiel mich und trieb mich fort durch Wälder und Schluchten,
über die schwindeligsten Bergpfade der Dialektik. Auf meinem Wege fand
ich den Gott der Pantheisten, aber ich konnte ihn nicht gebrauchen. Dies
arme träumerische Wesen ist mit der Welt verwebt und verwachsen, gleichsam

in ihr eingekerkert und gähnt dich an, willenlos und ohnmächtig. Um
einen Willen zu haben, muß man Person sein und um ihn zu manifestieren,



430 Miszelle

muß man die Ellenbogen frei haben. Wenn man einen Gott begehrt, der zu
helfen vermag — und das ist doch die Hauptsache — so muß man auch seine
Persönlichkeit und seine heiligen Attribute, die Allgüte, die Allweisheit, die
Allgegenwärtigkeit annehmen.» «Ich habe vom Gott der Pantheisten
geredet, aber ich kann nicht umhin zu bemerken, daß er im Grunde gar kein
Gott ist, so wie überhaupt die Pantheisten eigentlichnur verschämte Atheisten
sind, die sich weniger vor der Sache, als vor dem Schatten, den sie an die
Wand wirft, vor dem Namen, fürchten» (8, 215ff.). «Wie sträubt sich unsere
Seele gegen den Gedanken des Aufhörens unserer Persönlichkeit, der ewigen
Vernichtimg. Der horror vacui, den man der Natur zuschreibt, ist vielmehr
dem menschlichen Gemüte angeboren. Sei getrost teurer Leser, es gibt eine
Fortdauer nach dem Tode» (S. 220).

Früher hatte sich Heine gewandt gegen den Versuch der Theologen, die
kantische Kritik der Gottesbeweise für sich in Anspruch zu nehmen: «Manche
unserer Pessimisten gingen in der Selbstverblendung so weit, daß sie sich
einbildeten, Kant sei mit ihnen in einem geheimen Einverständnis und habe
die bisherigen Beweise für das Dasein Gottes nur deshalb zerstört, damit
die Welt einsehe, daß man durch die Vernunft nimmermehr zur Erkenntniß
Gottes gelange, und daß man sich also hier an der geoffenbarten Religion
halten müsse (Salon III, Bd. 5, 235). Jetzt aber urteilt Heine: «Es ist nicht
wahr, daß die Vernunftkritik, welche die Beweistümer für das Dasein Gottes,
wie wir dieselben seit Anselm von Canterbury kennen, zernichtet hat, auch
dem Dasein Gottes ein Ende gemacht habe» (8, 225).

Im Vorwort zur zweiten Auflage von «Religion und Philosophie in Deutschland

» — der Text blieb unverändert — sagte Heine (Mai 1852) : « Es haben sich
nämlich seit dem Erscheinen desselben meine Ansichten über manche Dinge,
besonders über göttliche Dinge, bedenklich geändert, und manches, was ich
behauptete, widerspricht jetzt meiner besseren Überzeugung» (5, 115).

In den «Geständnissen» von 1854 sagt er schließlich gerade im Blick auf
«Religion und Philosophie in Deutschland»: «Einem ehrlichen Manne
bleibt unter allen Umständen das unveräußerliche Recht, seinen Irrtum
offen zu gestehen, und ich will es ohne Scheu hier ausüben. Ich bekenne
daher unumwunden, daß alles, was in diesem Buche namentlich auf die große
Gottesfrage Bezug hat, ebenso falsch wie unbesonnen ist» (8, 275f.).

Allerdings, darin haben Ludwig Marcuse und seine Vorgänger recht, ein
«Kirchenchrist» ist Heine nach seiner «Bekehrung» nicht geworden. Er hat
sich bereits im Testament von 1850 jeden priesterliehen Dienst bei seiner
Bestattung von katholischer, evangelischer oder israelitischer Seite verbeten.
Und danach wurde auch 1856 verfahren. Heine blieb auch in diesem Punkte
Individualist, der meinte, er brauche keine religiöse Gemeinde hinter sich.
Aber damit ist die Hinwendung vom Pantheismus, dem «verschämten»
Atheismus, zum Theismus nicht widerlegt.

Wir werden vielmehr Dolf Starnberger recht geben müssen, der diese
Rückkehr als echt ansieht (Neue Deutsche Biographie 3, 216), und ebenso
O. Mann: «Heine kehrte nach seinem körperlichen Zusammenbruch zur
Religion seiner Väter zurück» (Religion in Geschichte und Gegenwart,
3. Aufl., 2, S. 189). Es handelt sich um einen wesentlich alttestamentlichen



Rezensionen 431

Theismus, der allerdings Rückfälle in die alte Spottlust nicht ausschloß.
Das gehört mir zu der «schillernden Art und den schillernden Worten» des
Dichters Heine. Aber das Bekenntnis zum persönlichen Gott «schillert»
nicht, denn es ist durch das Feuer der Leiden hindurchgegangen.

Wilhelm August Schulze, Mannheim

Rezensionen

.Tes Pedek Asmussen, Jorgen Laessoe & Carsten Cölbe (Hrsg.), Handbuch

der Religionsgeschichte, 1. Göttingen, Vandenhœck & Ruprecht, 1971.

XVI + 525 S., 92 Abb., 5 Kartenskizzen. DM 110.-, Subskriptionspreis
DM 88.-.

Nach einem über eine nur kompendienhafte Darstellung der Haupt-
gebiete der allgemeinen Religionsgeschichte hinausgehenden Lehrbuch
besteht im deutschen Sprachgebiet seit langem ein Bedürfnis. Seit A. Bertholet
und E. Lehmann 1925 den Chantepie de la Saussaye ganz neu bearbeitet
herausgaben, sind nicht nur auf allen Gebieten neue Forschungsergebnisse
dazugekommen, sondern auch ganze neue Gebiete erschlossen worden.

Die skandinavische Religionswissenschaft nimmt eine Sonderstellung
innerhalb der Theologie ein. Sie ist einerseits nicht berührt worden vom
Mißbrauch der «arischen» oder germanischen Religionsgeschichte seitens
pseudowissenschaftlicher Ideologen, und andererseits auch weniger von einer
die Religionsgeschichte abwertenden extremen biblischen Offenbarungstheologie.

Zudem hat die skandinavische Schule der Exegese durch
Betonung des kidtischen Elementes der Traditionen den Anschluß an die
religionswissenschaftliche Forschung bewahrt.

Das vorliegende Werk ist die deutsche Übersetzung einer 1968 erschienenen
neugefaßten 2. Auflage der erstmals 1948 erschienenen Dänischen Illustrierten
Religionsgeschichte.

Die Verfasser der einzelnen Abschnitte haben sich großer Freiheit erfreut.
Die Herausgeber haben auf Vorschriften betr. homogene Auswahl und
Gestaltung verzichtet und offenbar weniger Gewicht hierauf als auf
fachmännische Kompetenz in den Einzelgebieten gelegt.

So muß man den Nachteil, nämlich eine gegenüber Chantepie de la
Saussaye auffallende Uneinheitlichkeit in Umfang, Auswahl und
Darstellungsart der einzelnen Abschnitte gegen den Vorteil, nämlich die souveräne,
manchmal eigenwillige Darstellung jedes Teilgebietes durch einen sprachlich
und fachlich bestens ausgerüsteten Fachmann - oder auch «Fachfrau» - auf
die Waagschale werfen.

Der vorliegende erste Band enthält außer einem Vorwort des Herausgebers

(C. Colpe) eine Einleitung von J. P. Johansen.


	Miszelle

