Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 29 (1973)

Heft: 5

Artikel: Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte
Autor: Prigent, Pierre / Stehly, Ralph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878780

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les fragments du De Apocalypsi d’Hippolyte'

Jérome (De vir. 4ll. 61) mentionne, parmi les ceuvres d’Hippolyte,
un De Apocalypst, renseignement que reprennent Sophronius et
Nicéphore Calliste. Georges le Syncelle se borne & dire que, parmi
les commentaires bibliques d’Hippolyte, on compte un livre sur
I’ Apocalypse & Patmos du Théologien.

On convient généralement que les fragments édités par H. Achelis dans
une traduction allemande de Th. Schulthess, et qui proviennent pour la
plupart d’un commentaire arabe anonyme du 13éme siécle, sont des extraits
du De Apocalypsi dont André serait un autre témoin. Dans un prochain
numéro de la Theol. Zeits., nous présenterons quelques passages du ms.

Bodl. Syr. 140 traduits par R. Stehly. En effet, ce commentaire arabe de
I’Apocalypse se référe lui aussi & Hippolyte.

1. André de Césarée (fin du 6eme siecle)

1) Les citations expresses

André se réfere expressément a Hippolyte en quatre passages de
son Commentaire de I’ Apocalypse?.

— Fragment 1. Dans l'introduction de son commentaire, André se
réclame de ’autorité de ses devanciers, dont Hippolyte, pour affirmer
Iinspiration de I’Apocalypse?2.

Telle est bien en effet la position d’Hippolyte: 1’Antichrist et le
Commentaire sur Daniel suffisent pour I’assurer. Toutefois la thése
était soulignée avec une particuliére vigueur dans 1’4 pologie?.

— Fragment 2, sur Ap. 13, 1.

«Certains ont compris cette béte comme une puissance seconde de Satan,
commandant au reste des démons, et la béte redoutable qui, aprés elle,
vient de la terre, comme 1’Antichrist. Mais les saints Méthode et Hippolyte

1 Cet article fait suite & I’étude de P. Prigent, Hippolyte, commentateur
de I’Apocalypse: Theol. Zeits. 28 (1972), pp. 391-412. Nous tenons & redire
ici notre reconnaissance envers M. M. Richard dont les nombreuses remar-
ques, critiques et suggestions ont permis & ces pages d’étre moins imparfaites.

2 Edition J. Schmid, Studien zur Geschichte des griechischen Apokalypse-
Textes, 1. Der Apokalypse-Kommentar des Andreas von Kaisareia (1955).

3 Schmid (n. 2), p. 10.

4 Prigent (n. 1), p. 407 s.



314 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’Hippolyte

et d’autres interprétent la béte présente comme 1’Antichrist sortant de la
mer trés agitée et tumultueuse de cette vie.®

L’exactitude de la référence & Méthode ne peut étre controlée: nous ne
possédons pas de texte ot il commente Ap. 13, 1. — La thése attribuée &
Hippolyte n’est pas celle que nous trouvons dans Antichrist 49: la premiére
béte y est identifiée a ’empire romain, la deuxiéme a 1’Antichrist. La dis-
cussion de cette difficulté sera reprise & propos des fragments 11 et 12 du
commentaire arabe.

A 3

Toutefois il faut dés a présent relever que I'interprétation dont
Pattribution & Méthode et Hippolyte fait probléme se trouve chez
Irénée, Adv. Haer. V, 28, 2, passage auquel André va bientét se
référer expressément (sur Ap. 13, 11: le dragon est Satan, «la béte
qui monte de la mer est I’Antichrist et la béte présente, comme il
semble au bienheureux Irénée, le faux-prophete montant de la
terre...»)% mais qu’il a sans doute dés maintenant dans l’esprit
comme l'indique ’emploi du mot caractéristique «écuyer» (André:
«dans ses tétes c’est-a-dire ses écuyersy», vtaomaoTaig)?.

- Fragment 3, sur Ap. 13, 18.

«L’exactitude du nombre, comme aussi le reste de ce qui est écrit de lui,
le temps et 1’épreuve le révéleront & ceux qui sont vigilants. Car §’il avait
fallu, comme certains des maitres le disent, que ce nom soit parfaitement
connu, le voyant I'aurait révélé. Mais il n’a pas semblé bon a la grace divine
que le nom du fléau ait place dans le divin livre. On peut s’essayer, selon le
bienheureux Hippolyte et d’autres, & trouver beaucoup de noms qualifica-
tifs ou de noms propres qui contiennent ce nombre. Des noms propres tels
que Lampetis, Teitan, grace & la diphtongue, qui vient du futur Tev, selon
Hippolyte, de méme Lateinos, Benedictos qui signifie ebAoynuévog ou edhoyntdc,
sans doute pour imiter le véritable béni, le Christ de notre Dieu. Des noms
qualificatifs: kaxog 6dnySg, GAndig BraBepde, mahaBdokavog, duvog ddikog, noms
qu’il recevra lui qui met sa gloire dans la honte (Phil. 3, 19) de ceux qui
s’opposent & son erreur.»®

La tradition manuscrite se. montre extrémement hésitante dans I’énumé-
ration des noms. Il faut relever que le manuscrit 2071 du groupe g ajoute,
aprés Lateinos, plusieurs noms parmi lesquels Euanthas. — Lateinos est, en
effet, la proposition & laquelle Hippolyte s’arréte aprés avoir mentionné
Teitan et Euanthas (Antichrist 50). Il n’a pas repris ces interprétations dans
son Commentaire sur Dantel, mais il peut I'avoir fait dans un autre ouvrage.

5 Schmid (n. 2), pp. 135-136.

¢ Ibid., pp. 140-141.

7 Schmid, p. 136, 1. 10; Irénée: de armigero ejus, mepi To0 VmaomoTol:
Sources chrétiennes 153, p. 354.

8 Schmid (n. 2), pp. 145-146.



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypst d’ Hippolyte 315

Toutefois il faut reconnaitre que ce développement peut parfaitement
s’inspirer de I’Antichrist, d’autant que le début du passage correspond bien
aux précautions exprimées par Hippolyte dans ce traité: il ne nous appartient
pas de trancher, on ne peut que conjecturer et le temps montrera la solu-
tion. — Notons en deuxiéme lieu qu'Hippolyte est, sur ce point, trés dé-
pendant d’Irénée. Celui-ci mentionne Euanthas, Lateinos, Teitan qui n’est
autre que Titan écrit avec une diphtongue. André peut donc ici s’étre
référé directement & Irénée, solution sans doute beaucoup plus simple que
d’imaginer que, dans un écrit ultérieur, Hippolyte aurait ajouté ce détail.
La présence d’Euanthas dans un manuscrit montre que les anciennes tra-
ditions restaient familiéres aux copistes.

Une troisidéme remarque va nous conduire & nous montrer encore plus
réservé sur la pureté de la tradition hippolytienne en question. On sait
qu’André a connu le commentaire de 1I’Apocalypse écrit par Oecuménius®.
Or nous lisons dans cet ouvrage, & propos d’Ap. 13, 18, que le chiffre mysté-
rieux signifie plusieurs noms «propres et qualificatifsy. Parmi les premiers:
«Lampetis, Benedictos, Titan (qui peut s’écrire avec une diphtongue, ré-
férence au futur du verbe Teivw)». Parmi les seconds: victorieux, houleux,
«xakog 6dnydg, dAndng BAaBepde, mdhot Bdokavog, duvog ddikogr. Tous noms qui lui
ont été «donnés par ceux qui s’opposent & lui». Non seulement il n’a pas eu
honte d’étre appelé ainsi, mais encore il s’en est réjoui... Ce que 'apdtre
fustige en disant: deur gloire est dans la honte (Phil. 3, 19)»19,

Il est done clair que si pour le fond André a raison d’invoquer le
témoignage d’Hippolyte, sa principale source matérielle est le com-
mentaire d’Oecuménius!.

— Fragment 4, sur Ap. 17, 9¢-10.

«Le bienheureux Hippolyte comprend ces (rois) comme des éons. Cing
ont passé, le sixiéme est 1& pendant lequel ’apétre a eu sa vision, le septidme
qui suit les 6000 ans n’est pas encore venu. Une fois venu il lui faut durer
peu de temps!2.»

9 H. C. Hoskier, The complete Commentary of Oecumenius on the Apo-
calypse: Univ. of Mich. Stud. Hum. Stud. 23 (1928).

10 Hoskier (n. 9), pp. 157-158.

11 Lampétis: ce nom doit-il étre rapproché de Lampetios, hérétique du
début du 6éme siéele (Fr. Diekamp, Hist. Jahrb. 18, 1897, p. 30 n. 1), ou
plutét de Lampétié, nom parfois porté par la fille d’Hélios (Odyssée XII,
132)? Bénédictos: Ubertin de Casale (spirituel franciscain) raconte dans son
Arbor vitae crucifizae en 1305 qu’il a entendu un moine grec citer un livre
de Justin Martyr sur I’Apocalypse dans lequel le nom de la béte était: Bé-
nédictos. Il faut malheureusement remarquer, avec O. Bardenhewer, Gesch.
der altkirchl. Lit., 12 (1913), p. 248, qu'Ubertin était un opposant du Pape
Benoit XTI (Bénédictos)!

12 Schmid (n. 2), pp. 188-189.



316 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’Hippolyte

Telle est en effet I'interprétation esquissée par Hippolyte dans son Com-
mentaire sur Daniel (IV, 23, 6). Calculant la chronologie du monde, il pose,
selon Ps. 90, 4, qu’'un jour est comme 1000 ans et poursuit: «Donc puisque
Dieu a fait tout en six jours, il faut que 6000 ans s’accomplissent. Et ils ne
sont pas encore accomplis, puisque Jean dit: «Les cing sont tombés, un
existe», c’est-a-dire le sixiéme, «’autre n’est pas encore venu (Ap. 17, 10)».
En parlant de «’autre», il veut dire le septiéme dans lequel sera le repos.»

1l serait méme tout & fait pensable de chercher dans ce passage
le texte auquel André fait référence: on y retrouve absolument les
mémes éléments. Cette solution économique semble-t-elle insuffisante
qu’il faudra chercher du c6té d’un ouvrage d’Hippolyte que nous
ne possédons plus et qui expliquait 1’Apocalypse.

Comme nous le verrons, le commentaire arabe (ci-aprés, p. 331-332) at-
tribue & Hippolyte une tout autre interprétation d’Ap. 17, 10.

Conclusion provisoire: Les premiéere, troisieme et quatriéme cita-
tions restituent une exégese hippolytienne. De ce point de vue la
seconde fait probléme. En ce qui concerne 'origine de ces citations,
pour la premiére on penserait volontiers & 1’Apologie, sans pouvoir
en apporter de preuve absolue; la troisieme peut conserver un sou-
venir de I’Antichrist; la quatriéme peut provenir du Commentaire
sur Dangel. 11 est cependant possible de concevoir une explication
plus simple, mais plus aventurée: ces citations ne proviennent-elles
pas d’un seul ouvrage qu’il serait alors bien tentant d’identifier au
De Apocalypsi? Et n’y trouvait-on pas également la matiére de la
seconde citation, témoin d’une évolution dans ’exégese hippoly-
tienne? Tout en restant ouvert & toutes les hypotheéses, il faut
cependant reconnaitre & celle-ci un caractére quelque peu forcé.
L’analyse de la troisieme citation nous oriente bien plutét vers une
chaine exégétique.

2) Autres traces hippolytiennes

A titre de contre-épreuve examinons maintenant rapidement les
passages qui, sans qu’André en précise l'origine, peuvent étre
rapprochés de textes hippolytiens.

a) Passages influencés par I’ Antichrist

— Sur Ap. 2, 28-29. Les deux précurseurs: Jean-Baptiste et Elie avec
référence & Mal. 3, 20. Le Christ sort de Juda (Gen. 49, 9), I’Antichrist de
Basan (Dan). On trouve dans I’Antichrist (44 ss.) un développement sem-



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’ Hippolyte 317

blable sur les précurseurs, et une exégése de Gen. 49, 8-12 (Antichrist 14-15)
qui trouve dans ce texte la prophétie de l’'origine du Christ (Juda) et de
I’Antichrist (Dan). L’exégése d’André est hippolytienne. On peut méme
affirmer que la source est I’Antichrist et non un commentaire de 1I’Apo-
calypse qui n’aurait pas eu autant de raisons de se livrer & une exégése
suivie de Gen. 49 et ’aurait de toute fagon placée & propos d’Ap. 5, 5.

— Sur Ap. 12, 4. Allusion & Antiochus comme dans Antichrist 49.

— Sur Ap. 12, 5. Au sein d’une série de citations de Méthode, on trouve
cette phrase qu’on dirait presque littéralement empruntée & Antichrist 61:
«constamment 1’église, & travers les baptisés, enfante le Christ».

— Sur Ap. 12, 6. Le désert est le salut de ceux qui s’enfuient dans les
montagnes, cavernes et grottes de la terre pendant les trois ans et demi. Cf.
Antichrist 61: pendant ce temps 1’église se cache au désert et dans les mon-
tagnes (cf. également Denys b. Salibi sur Ap. 12, 13-14: I’église se cachera
dans les montagnes et le désert).

— Sur Ap. 13, 2. L’Apocalypse décrit la béte en la comparant & trois
animaux. Le léopard c’est ’empire grec, I’ours le perse, le lion le babylonien
que I’Antichrist dominera quand il viendra comme roi des Romains... il
verra leurs doigts de pied en argile, c’est-a-dire leur division en dix. C’est
I’'exégése qu'Hippolyte fait de la vision de Daniel (7, 2-14) dans le Commen-
taire sur Daniel IV, 2—-3. 5-7 et dans I’ Antichrist 20-25. Le mouvement méme
de l'argumentation qui assimile la vision de la statue (Dan. 2) & celle des
quatre animaux (Dan. 7) est exactement conservé. C’est la preuve mani-
feste qu’André utilise un développement consacré a expliquer Daniel et
non I’Apocalypse, et qu’il le rattache artificiellement & Ap. 13, 2. Que nous
ayons & préférer I’ Antichrist parmi les deux sources possibles, c’est ce que
montrent les rapprochements possibles avec ce traité dans la suite du com-
mentaire d’Ap. 13.

— Sur Ap. 13, 3. La blessure mortelle qui est guérie, c’est Rome affaiblie
puis restaurée a l'image d’Auguste. Interprétation identique dans Aniti-
christ 49.

— Sur Ap. 13, 11. André connait une interprétation des deux cornes
assimilées & 1’Antichrist et au faux-prophéte. C’est I'exégése d’Hippolyte
(Antichrist 49). Si la béte a des cornes d’agneau, c’est que le loup se déguise
en brebis (Mt. 7, 15) pour imiter le Christ. Méme argumentation en Anti-
christ 6.

b) Passages ou I'influence hippolytienne est possible. Nous serons
ici amené & faire des rapprochements avec des passages du com-
mentaire de Denys b. Salibi en tant qu’ils sont susceptibles d’étre
les témoins indirects de 1’ A pologie d’Hippolyte 3.

— Sur Ap. 1, 13. Les seins sous lesquels est placée la ceinture sont les

deux testaments. Méme interprétation dans le Commentaire sur le Cantique
et chez Denys.

13 Prigont (n. 1), pp. 391-412.



318 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’ Hippolyte

— Sur Ap. 1, 15. Méme rapprochement avec Jn 7, 38 chez Denys.
. — Sur Ap. 8, 7. Méme référence & Joél 3, 3 s. chez Denys (contre Caius).

— Sur Ap. 10, 11. Denys trouve la une allusion & la future rédaction du
quatriéme évangile. Oécuménius et André disent que la prophétie ordonnée
au voyant inclut également son évangile.

— Sur Ap.'11, 1. Pour André le temple c’est 1'église avec ses sacrifices
spirituels. Pour Denys c’est 1'église avec ses sacrifices que sont les priéres.

— Sur Ap. 11, 3. Les deux témoins sont Hénoch et Elie, avec référence
& Zach. 4. Cette interprétation se retrouve dans 1’ Antichrist, le Commentaire
sur Dandel, la chaine sur Matthieu et chez Denys.

— Sur Ap. 20, 2-3. Denys allégue, dans une citation d’Hippolyte contre
Caius, la parabole de I’homme fort lié. André fait de méme tandis qu’Oecu-
ménius cite Mt. 12, 29.

Conclusion: Comme on pouvait 8’y attendre, André est plus
dépendant d’Hippolyte qu’il ne veut bien le dire. En plusieurs cas
on peut s’avancer jusqu’a préciser I’origine de ces emprunts: il s’agit
alors de I'’Antichrist. En plusieurs autres occasions on penserait
volontiers a I’ A pologie. Mais le point le plus important est de relever
que c’est certainement I’ Antichrist qui est «cité» justement quand ce
traité contient des exégeses suivies de 1’Apocalypse (par exemple
sur Ap. 13). Des lors une question se pose: si André s’est tourné vers
I’ Antichrist dans ces cas, n’est-ce pas le signe qu’il ne disposait pas
d’un commentaire hippolytien de I’Apocalypse? Il n’est sans doute
pas hors de propos de remarquer ici que, lorsqu’Oecuménius cite
ses sources, il ne renvoie pour Hippolyte qu’au seul Commentaire
sur Danielt. D’autre part, si ’hypothése d’une utilisation de 1’4 po-
logie est juste, nous voila une fois de plus amené a supposer I’exis-
tence d'un florilége dans lequel André puise comme & une source ou
plusieurs eaux se mélent et parfois se confondent.

2. Les 22 fragments présentés par Achelis

On peut distinguer: 1) les fragments arabes; 2) un fragment
syriaque; 3) un fragment vieux slave.

1) Les fragments arabes
On les trouve dans un manuscrit du 17éme siécle (Paris. arab. 67)
qui contient un commentaire de I’Apocalypse (jusqu’a Ap. 20, 6)15.
L’auteur anonyme, qui se date lui-méme de 1271, doit étre égyptien
14 Hoskier (n. 9), p. 30.

15 Hdition du texte arabe des citations d’Hippolyte sans traduction ni
commentaire par P. de Lagarde, Ad Analecta sua syriaca appendix (1858).



P. Prigent, Les fragmenis du De Apocalypsi d’Hippolyte 319

si I’on en croit les mots ou lettres coptes de son texte. Sans doute
I’ceuvre a-t-elle été rédigée en grec, puis traduite d’abord en copte,
ensuite en arabe!S.

Deux titres figurent sur les deux premiéres pages du manusecrit qui sont
d’un autre papier et écrites d’'une autre main que le reste du texte:

— L’Apocalypse... expliquée par le saint Pére Jean Chrysostome,

— Livre de I’Apocalypse et son explication. C’est la vision qu’a vue Jean,
fils de Zébédée, 'un des douze, I’évangéliste, le pur. Selon I'explication de
saint Hippolyte, pape de Rome, et de saint Paul Albuschi, évéque d’Aschmou-
naim.

En fait auteur se borne a rapporter, au style indirect, I’exégése d'Hip-
polyte sur des passages d’Ap. 7 a 20. ‘

P. Nautin, suivant en cela Achelis, ne voit pas de raison de suspecter
I’authenticité des fragments!’. Cependant W. Bousset avait émis de sérieux
doutes sur ce point en comparant ces exégéses avec les interprétations
d’Hippolyte!®s. Selon P. Nautin, Achelis aurait eu raison d’identifier 14 des
extraits d'un autre livre que celui que citait Denys bar Salibi: le commentaire
arabe ne connait pas les exégéses conservées par Denys.

2) Le fragment syriaque (fragment XIX selon Achelis)

1l s’agit d’une citation contenue dans le traité De Antichristo in
Benedictione Dan de 1’évéque monophysite Jacques d’Edesse.
P. Nautin remarque a juste titre que l'origine de la citation peut
étre Antichrist 501°. D’ailleurs le titre méme du traité de Jacques

oriente naturellement vers I’écrit paralléle d’Hippolyte.

3) Le fragment vieux slave (Achelis XXTIT) est conservé dans de
nombreux manuscrits. Achelis a reproduit la premiere traduction
donnée par N. Bonwetsch en 1892. Or celui-ci en a donné une
deuxiéme, améliorée, en 1895, et depuis lors Fr. Diekamp a repris
les problémes afférents?® en s’appuyant sur les recherches de Ed.
Bratke?! et sur la découverte de fragments grecs du texte en ques-
tion22. La conclusion s’impose désormais: 'interprétation attestée

16 G. H. A. Ewald, Abhandlungen zur orientalischen und biblischen Li-
teratur, 1 (1832), pp. 1-11; H. Achelis, Hippolytstudien (1897), pp. 175-177.

17 P. Nautin, Le dossier d’Hippolyte et de Méliton (1953), p. 143.

18 'W. Bousset, Die Offenbarung Johannis (1908), pp. 50-51, note 6 ; Schmid
(n. 2), p. 135, se rallie & ce jugement.

19 Nautin (n. 17), p. 144. P

20 F. Diekamp: Theol. Quart. 79 (1897), pp. 604-616.

21 E. Bratke, Theol. Lit.-blatt (1892), pp. 503-508, 519-522.

22 Nautin (n. 17), p. 144,



320 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’Hippolyte

n’est pas celle d’Hippolyte de Rome. La date de la Nativité et la
chronologie du monde sont inconciliables avec ce qu’a écrit Hippo-

lyte. De nombreux indices parlent en faveur d’une attribution &
Hippolyte de Thébes (début du 8éme siécle).

3. Les fragments arabes

La traduction et les notes sont I’ceuvre de M. R. Stehly que je suis
heureux de remercier ici.

— Fragment I, sur Ap. 7, 4-8.

«Quant au fait qu’ils sont d’origine hébraique [ms. ‘‘braniyyun (cas sujet)
au lieu de la forme attendue ‘tbrantyyan (cas direct); conformément a la
tendance générale de I’arabe chrétien, le cas direct exigé par la grammaire
n’est pas marqué], cela est clair du fait que leurs tribus ont été privilégides.
Il est indéniable que la majorité de ce groupe était des premiers-nés [ms.
abkaran,; de Lagarde omet la marque du cas direct et imprime abkdrun, la
lecon du ms., a I'opposé de la legon précédente, est conforme & la grammaire
classique] (au christianisme) par rapport & l’ensemble des membres des
tribus d’Israél ayant cru au kérygme chrétien.

Car on lit dans le livre des Actes que les prétres qui étaient & Jérusalem
dirent & Paul quand celui-ci reviat a eux des régions ou il avait annoncé la
Bonne Nouvelle: «As-tu su, frére, combien de myriades de Juifs ont déja
cru? (Act. 21, 20). Et, s1 cela est (le cas) dans la seule ville de Jérusalem, que
faut-il penser du monde entier ou les tribus se sont dispersées comme le
prouve la parole de Jude au début [la traduction de Schulthess: in seinem
ersten Briefe, est incorrecte] de son épitre aux douze tribus dispersées dans
le monde (Jacques 1, 1 et non Jude). Mais I’admirable, ¢’est la concordance
entre le nombre de ces premiers-nés si bien que le nombre (fourni par) une
tribu ne dépasse pas (celui fourni par) ’autre. Gloire & celui qui connait
ces mystéres éternels! Hippolyte, pape de Rome, dans ’explication de cette
partie des visions est de cet avis, qui est le vrai.»

Pour Oecuménius les 144000 sont les Judéo-chrétiens qui ont
échappé a la déportation romaine. André mentionne cette inter-
prétation historique, mais lui préfére une exégése eschatologique.
11 est bien difficile de dire si le présent fragment a quelque chance de
refléter la position d’Hippolyte.

- Fragment II, sur Ap. 10, 1-7.

«Hippolyte [ar. Angualitus ou Ingilitus; il s’agit probablement d’une
corruption de Ibélitus, les deux graphies étant trés voisines], pape de Rome,
convient que la prophétie mentionnée concerne les morts ressuscités et non
les Maccabées.»



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’Hippolyte 321

S’agit-il d'un commentaire d’Ap. 10, 1-7? Le texte ne se préte guére
a la deuxiéme explication mentionnée. Ne serait-ce pas plutdt une exégése
d’Ap. 7, 9-17: la foule en vétements blancs oit André reconnait les martyrs?
On peut toutefois penser que 'allusion & la résurrection s’appuie sur Ap. 10,
6: il n’y aura plus de temps. — Quoi qu’il en soit Hippolyte est ici crédité
d’une exégése polémique refusant une explication historique en relation avec
I’histoire des Maccabées. Cette attitude n’est pas sans paralléle: Denys cite
un passage d’Hippolyte (fragment 6 contre Caius: 4pologie) dans lequel
notre auteur refuse d’interpréter Mt. 24, 21 de la prise de Jérusalem par
Vespasien pour y entendre la prophétie des persécutions eschatologiques de
I’ Antichrist.

L’attribution & Hippolyte ne fait done pas difficulté et le contexte
polémique laisse ouverte la question de ’origine du fragment: Apo-
logie ou De Apocalypsi?

— Fragment III, sur Ap. 10, 1-7.

«Hippolyte est d’avis que ces deux anges que Daniel (Dan. 12, 5) et Jean
ont vus sont la Parole de Dieu. A lui la gloire!»

La vision d’Ap. 10 ne comporte qu’un ange, mais au verset 4 intervient
une voix céleste ordonnant de sceller les révélations. Ensuite de quoi I’ange
jure par le créateur qu’il n’y aura plus de délai (temps). Dans Dan. 12, 5 ss.
deux personnages apparaissent. L’un d’entre eux jure par I'Eternel que
I’achévement viendra dans trois temps et demi. Jusque la la révélation est
scellée. 11 était done normal de rapprocher les deux visions, ce que fait André
& propos d’Ap. 10, 4. Cela a du étre le cas dans un texte dont le fragment
arabe fait un court extrait sans retenir la justification de ’affirmation d’abord
surprenante: il y a deux anges dans Ap. 10 (sans doute ’ange debout et
celui dont on n’entend que la voix).

Hippolyte commente Dan. 12, 5 (Dan. IV, 57, 2) en ces termes: «Quels
étaient donc les deux hommes debout sur les berges du fleuve, sinon la Loi
et les Prophétes?» Loi et Prophétes ici, Parole de Dieu la, les deux explica-
tions sont fort proches. Cependant comme leur formulation n’est pas iden-
tique, et que le Commentaire sur Daniel ne fait pas le rapprochement avec
I’Apocalypse, on ne peut trouver dans cet ouvrage I’origine de la présente
citation.

Il faudra donc se contenter d’en reconnaitre le caractére peut-
étre hippolytien et rester sur cette imprécision. A la rigueur on
pourrait penser que la phrase qui pose d’emblée la cohérence des
prophéties de I'ancienne et de la nouvelle alliance serait mieux &
sa place dans 1’Apologie que dans un commentaire de la seule Apo-
calypse.

— Fragment IV, sur Ap. 12, 1.



322 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’Hippolyte

«Hippolyte, pape de Rome, est d’avis, dans ’explication qu’il donne de
ce verset [ms. fagl,; de Lagarde imprime fadl, qui ne donne aucun sens satis-
faisant], que la femme est une figure de 'Eglise et que le soleil dont elle est
drapée est une figure de notre Seigneur le Christ, parce qu'’il est appelé le soleil
de la justice (Mal. 3, 20). La lune qui est & ses pieds est une figure de Jean-
Baptiste. La couronne de douze étoiles qui est sur sa téte une figure des douze
apotres.»

— Fragment V, sur Ap. 12, 1.

«Quant & la couronne de douze étoiles qui est sur sa téte, elle est, comme
I'a dit Hippolyte, une figure pour les douze apdtres, parce qu’ils ont pris
en charge le kérygme chrétien et qu’ils sont au sommet de celui-ci, tout
comme la couronne est au sommet de la téte [littéralement «ls ont pris en
charge le kérygme chrétien les premiers, tout comme la couronne est au
sommet de la téte>: jeu de mots entre mubtadi'an <ayant entrepris les pre-
miers» et mubtada’ «début, sommet>].»

Sur ce méme verset, nous avons la chance de posséder d’autres
explications d’Hippolyte: Antichrist 61 et le fragment XV (copte)
de la chaine exégétique sur Matthieu (Achelis, p. 207) dont voici le
contenu:

«La femme est I’Eglise des saints [expression qui ne se trouve jamais chez
Hippolyte: pour lui I'Eglise est, par définition, la société des saints] c’est-a-
dire la société de tous les saints qui vivront au temps de I’Antichrist (la
phrase est typiquement hippolytienne, cf. Dan. I, 18, 6; Bonwetsch I, 17, 7).
Revétue du soleil, c’est-a-dire le Nouveau Testament, ou bien le Christ soleil
de justice (Mal. 3, 20). La lune est I’Ancien Testament. Et les douze étoi-
les sont les douze apétres de notre Seigneur Jésus-Christ, notre vrai Dieu (les
trois derniers mots ne sont certainement pas d’Hippolyte). La conception
ot 'enfantement se rapportent au Saint-Esprit que les saints congoivent et
enfantent & cause de la crainte de Seigneur, selon la parole du prophete qui
dit: <A cause de ta crainte, Seigneur, nous avons concu et enfanté et mis au
monde un esprit de salut (omission de sou comme Q dont J. Ziegler a montré
qu’il est apparenté au texte de Daniel suivi par Hippolyte); nous I’avons mis
au monde sur la terre (Es. 26, 18)>. Donc que la parole de I’Apocalypse se
réalise dans I’Eglise des saints, cela est montré par ce qui est arrivé apres
cela.»

Pour les trois textes:

— la femme est 1’Eglise revétue du soleil: Antichrist: la parole du Pére plus
brillante que le soleil. Plus loin on trouve l'allusion & Mal. 3, 20; copte:
Nouveau Testament ou Christ, soleil de justice (Mal. 3, 20); arabe: Christ,
soleil de justice (Mal. 3, 20); André: soleil de justice (Mal. 3, 20).

— la lune sous ses pieds: Antichrist: parée de la splendeur céleste; copte:
I’Ancien Testament; arabe: Jean-Baptiste; André: la lumiére légale de
la lune, la vie mondaine, changeante comme la lune.



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’Hippolyte 323

André connait une exégése qui met la lune en relation avec la Loi. Pour
le copte, c’est 1I’Ancien Testament. On peut se demander si, au nom du
parallélisme avec la double interprétation copte du soleil, et grace au
souvenir qu’en aurait gardé I’arabe, on n’aurait pas & supposer une source
commune interprétant le soleil comme le Nouveau Testament ou le
Christ, la lune comme 1’Ancien Testament ou Jean-Baptiste? Au reste,
il est bien dans la maniére d’Hippolyte de mettre en paralléle les deux
Testaments.

— la couronne de douze étoiles: Antichrist: les douze apdtres par qui 1’Eglise
est fondée ; copte: les douze apbtres; arabe: les douze apdtres qui commen-
cent la prédication; André: les dogmes et vertus apostoliques.

— la femme met au monde un fils: Antichrist: 1’Eglise ne cesse d’enfanter la

parole (logos) bien que persécutée dans le monde par les infidéles; copte:
enfantement du Saint-Esprit (Es. 26, 18) par les saints; André: constam-
ment 1’Eglise, en qui Satan persécute le Christ, enfante ceux qui sont
nés de nouveau d’eau et d’esprit (Jn 3, 5) jusqu’'a ce que le Christ soit
formé en eux (Eph. 4, 13).
Hippolyte (Dan. I, 10, 6) expliquant Jér. 15, 19 écrit: «La bouche du
Pére a prononcé une parole précieuse, afin qu'une deuxieme fois la parole
soit montrée enfantée par les saints. Enfantant constamment les saints,
elle est aussi réenfantée par les saints.» — L’exégése copte a une coloration
hippolytienne. L’application du texte au Saint-Esprit est commandée
par la citation d’Es. 26, 18. — Pour un théologien du 6éme siécle comme
André, la conception et parturition du Verbe (ou de I’Esprit) par I’Eglise
ou les saints était inacceptable.

Il y a une indiscutable parenté entre nos trois textes. André ne
fait que confirmer ’existence de ce fonds commun.

Reste & expliquer les différences qui séparent 1’Antichrist d’'une part, le
copte et ’arabe de ’autre. Deux solutions sont possibles:

1) Hippolyte est revenu sur l’explication donnée dans 1’Antichrist. Ou
I'aurait-il fait sinon dans son De Apocalypsi qui serait la source des commen-
taires copte et arabe?

2) L’exégese hippolytienne a été transmise par des chaines dans les-
quelles elle a été quelque peu modifiée par des apports nouveaux. Cette
hypothése rendrait bien compte de I’évolution constatée & propos de I’'expli-
cation de l'enfantement du fils: André connait encore I'exégese d’Hippolyte
et se contente de la corriger selon sa propre théologie. Le copte, olt nous
avons relevé par ailleurs des précisions manifestement étrangéres au texte
primitif d’Hippolyte, aboutit, en alléguant Es. 26, 18, & une exégése nouvelle.

Il n’est pas possible de trancher dés maintenant entre ces deux hypo-
théses qui doivent donc rester ouvertes jusqu’a la fin de 'enquéte.

— Fragment VI, sur Ap. 12, 3-4.

«HippolYt.e, ayant compris que les tétes de ce dragon et ses cornes sont
des rois et que ceux-ci comptent parmi les partisans et les adorateurs de



324 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’Hippolyte

Satan, interpréte les sept tétes comme étant sept rois. Ce sont Nabuchodo-
nosor le Chaldéen, Tadaryush [T'addryas dans le texte arabe de de Lagarde;
I’'élément daryus de Tadaryus pourrait étre la transcription arabe du copte
Padarius (avec l'article). P n’existant pas en arabe est transcrit par B,
lettre qui ne se distingue du T que par les points diacritiques] le Méde,
Darius [Dara en arabe] le Perse et Alexandre le Grec, il compte les serviteurs
d’Alexandre pour un seul empire, ainsi que l’empire romain et le royaume
de I’Antichrist. Il interpréte les dix cornes comme étant les dix rois qui
périront avec I’Antichrist. — Quant aux diadémes, il n’a pas entrepris de les
interpréter. »

Une comparaison avec le dernier fragment arabe permet de corriger le
texte: il faut évidemment lire Cyrus en deuxiéme position.

Le développement est assurément hippolytien: on le trouve dans
I'interprétation de la vision des bétes du Commentaire sur Daniel.
On pourrait donc admettre qu’une exégese de Daniel, avancée par
Hippolyte,aétéarbitrairementrapprochée du textede 1’ Apocalypseet
considérée comme son commentaire. Reste la possibilité qu Hippo-
lyte ait lui-méme opéré ce rapprochement dans un commentaire sur
I’Apocalypse.

- Fragment VII, sur Ap. 12, 10.

«Cette audition est une perception de I’esprit [en arabe ‘agli <qui concerne
I'esprit>; la traduction de Schulthess <mein Geist» est erronée; car il a con-
fondu le suffixe adjectival -7 avec le pronom affixe Z <mon>] dont un exemple
a été fourni auparavant. La source de la voix, Hippolyte est d’avis que ce
sont les anges.»

Oecuménius et André attribuent aux anges ce chant de joie.

— Fragment VIII, sur Ap. 12, 14.

«Hippolyte interpréte les deux ailes comme étant ’espoir et I’amour.»

Dans Antichrist 61 Hippolyte écrit que, dans sa fuite, I’Eglise n’a que les
ailes du grand aigle, c’est-a-dire la foi en Jésus-Christ qui sur la croix étendit
ses bras comme des ailes. André semble avoir connu une interprétation assez
proche de I'arabe. Les deux ailes sont: I’amour pour Dieu et pour le pro-
chain et la pronoia susceptible de saisir celui qui a été crucifié & cause de
nous et les deux testaments. Amour et espérance d'une part, amour et
pronoia de ’'autre, les deux interprétations ne sont pas sans parenté.

11 est donc possible qu’André et le commentateur arabe se référent
a un texte commun. Mais celui-ci est-il d’Hippolyte? Si P'on croit
devoir répondre positivement a cette question, on songera évidem-
ment & une nouvelle interprétation proposée dans le De Apocalypsi.



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’Hippolyte 325

— Fragment IX, sur Ap. 12, 16.

«Quand il dit: <et la terre ouvrit la bouche et engloutit le fleuve d’eau que
le dragon. avait lancé derriére la femme), ¢’est ’engloutissement des armées
en marche par la terre. Cela supporte deux interprétations.

La premiére, littérale, leur ferait subir le sort des fils de Coré (Nombres 16,
32) [Qurah dans le texte arabe, c’est la transcription de I'hébreu Qorah
(Nombres 16); une forme plus usuelle en arabe est Qaran (Coran, s. 28)]
lorsque la terre s’ouvrit, qu’ils descendirent dans ses profondeurs et qu’elle
se referma sur eux.

La deuxiéme, symbolique, serait que leur engloutissement signifie leur
égarement, et leur errance loin de leur but. C’est la la raison de ’opinion
d’Hippolyte. Peut-étre la premieére est-elle plus vraisemblable, du fait qu’il
n’est pas licite de s’éloigner du sens littéral sans preuve.»

Le commentateur arabe distingue deux interprétations et n’attribue que
la seconde & Hippolyte. En fait nous ne sommes pas en face de deux explica-
tions différentes et inconciliables. La preuve en est que toutes deux s’accor-
dent pour identifier le fleuve vomi par le dragon aux armées envoyées par
I’Antichrist. A partir de ce donné commun. la premiére interprétation s’atta-
che & montrer que l’événement prophétisé correspond bien & ce qui s’est
passé jadis pendant I’exode, la deuxiéme en fait une application eschatologi-
que. Comment ne pas évoquer ici les caractéristiques des exégéses d’Hippolyte
dans I’ Apologie? Sur Ap. 8, 8: les plaies d’Egypte, types des prodiges escha-
tologiques; sur Ap. 8, 11: le miracle de Mara, type des événements finaux;
sur Ap. 8, 12: le déluge comme prophétie partielle de I’eschaton. Cf. encore
sur Ap. 9, 2-3; 9, 14-15.28

On peut donc supposer que toute la matiére de ce fragment est
hippolytienne, et qu’il s’agit d’un extrait de I’Apologie mal inter-
prété.

— Fragment X, sur Ap. 12, 17.

«Quand il dit: <ils gardent les commandements de Dieu», il ne veut pas
dire qu'’ils les gardent dans la mémoire [I’auteur joue sur le double sens du
verbe hafiza <conserver)> et <garder dans la mémoire>], mais (qu'’ils les gardent)
par la mise en pratique. Le fait qu’ils conservent le témoignage de Jésus
consiste en ce qu’ils 'imitent dans la patience, I’effort en faveur de la vérité
ot I’acceptation du martyre. C’est 14 une preuve de la vérité et de I'accepta-
tion du martyre. C’est 1a également la preuve que ce groupe comprend des
gens dont I’ame est plus forte que celle des gens du premier groupe [Schulthess
traduit de facon erronée: <Und das ist ein Beweis dafiir, dal3 diese Schaar
méchtiger ist an Leuten als die erste Schaar»>]. S’ils s’étaient abstenus en
raison de leur richesse [la legon ‘andhum <le fait pour eux d’étre prisonniers»>
semble devoir étre écartée au profit de gindhum <leur richesse>] et par souci
de leurs biens, comme le dit Hippolyte, ils n’auraient pas été fermes devant
les calamités.»

2 Prigent (n. 1), p. 410,



326 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’Hippolyte

L’interprétation distingue un groupe de fidéles qui font passer leur fidélité
(jusqu’au martyre) avant les soucis mondains, d’un autre dont la foi est
moins assurée. Ceci doit étre rapproché des explications d’André: 1'Fglise
des clercs et des moines (les maitres éprouvés, ceux qui méprisent la terre
et se sont retirés au désert dans le dénuement) a fui au désert; le diable s’en
prend alors aux laics qu’il juge des proies faciles en raison du soueci qu'ils
gardent pour les affaires de la vie.

Une pareille distinction est-elle pensable chez Hippolyte? Un
développement comme celui qu’on peut lire dans le Commentaire sur
Daniel (11, 21) 'exclut formellement.

- Fragment XI, sur Ap. 13, 3.

«Quand il dit: <il y avait & ses (multiples) tétes une blessure semblable
a celle de la mort et le coup qui lui fut mortel guérit>, la <tradition> [entre
crochets dans le texte arabe édité par de Lagarde] copte est que la blessure
mentionnée concerne ses (multiples) tétes, tandis que la tradition grecque
est qu’il s’agit d’une de ses tétes; mais le sens est le méme, car ce qui est en
certaines parties de I’ensemble est dans I’ensemble. Il reste & examiner [ms.
yubhatha; de Lagarde imprime YNHTH, ce qui ne donne aucun sens] (la
question de) la blessure et (de) la téte qui en est affectée. Si ces deux (élé-
ments) sont interprétés (ms. M’LYN (avec wdw comme support du hamza)
pour M’WLYN, & vocaliser mu awwalayn (<nterprétésy, au duel); de
Lagarde imprime M WLYN, Schulthess traduit ainsi: <Diese Beiden sind,
nach der Ansicht des Hippolytus, Herrscher uns Untertan>, ce qui laisse
supposer qu’il a lu MWLYYN (vocalisé mawlayayn), duel de mawli qui
signifie 1) maitre 2) esclave affranchi; d’ou sa traduction <Herrscher und
Untertan», il omet cependant de rendre compte de la signification des deux
premiers mots de la phrase <in kand> (si ces deux (éléments) sont)] selon
I’opinion d’Hippolyte, celui-ci interpréte la blessure comme représentant le
mépris de nombreuses personnes pour 1’Antichrist et leur dédain & son
égard au début de son apparition, et la téte comme étant son royaume. Le
mépris et la désobéissance dont il est 1’objet sont faiblesse et opprobre pour
lui; ce qui est comme une blessure. Il interpréte sa guérison comme étant le
fait que les gens se remettent & lui obéir, lorsqu’il produira des prodiges
trompeurs (Ap. 13, 13 s.) comme la ruse de la résurrection, celle de faire par-
ler les idoles (Ap. 13, 15) ete...»

La premiére béte est donc I’ Antichrist. Hippolyte n’a pas proposé d’expli-
cation. de la premiére béte dans ses ceuvres connues. Toutefois on peut
déduire son interprétation de ce qu'il écrit de la deuxiéme béte dans Anti-
christ 49: la premiére béte est 'empire romain, la deuxiéme I’Antichrist. On
remarque alors la cohérence de ce schéma avec celui quHippolyte donne
dans Antichrist 26—27 et dans le Commentaire sur Daniel IV, 3-12 & propos
des visions de Dan. 2 et 7: succession des Babyloniens, Perses, Grecs, Ro-
mains, 1’Antichrist sortant finalement de ces derniers. — Ceci est exact.
Cependant il convient de lire plus attentivement le commentaire d’Ap. 13, 11



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’ Hippolyte 327

ss. dans Antichrist 49: la deuxiéme béte est le royaume de 1’Antichrist dont
la personne est représentée par une des cornes de la béte. Son rdle consis-
te & reprendre & son compte les ambitions d’Auguste. Il reléve ’empire abattu
et méprisé (la téte blessée de la premiére béte) et lui rend sa puissance et ses
prétentions. Or cette guérison miraculeuse ainsi que ses conséquences sont
annoncées dans Ap. 13, 3 ss.!

Du coup il y a dans I'interprétation d’Hippolyte une réelle incertitude et
un mangque de cohérence. En effet, en bonne logique I’empire romain restauré
ot démonisé qu’est le royaume de I’Antichrist apparait dés la guérison de la
premiére béte. Cette difficulté aurait-elle amené Hippolyte & une deuxiéme
interprétation corrigée dont le fragment arabe et André nous auraient con-
servé la trace ot qui identifiait la premiére béte & I’Antichrist?

En ce qui concerne André, nous avons dit plus haut les motifs de douter
de I'exactitude du renseignement donné. Cependant 1’accord avec le fragment
arabe ne doit-il pas faire réviser ce jugement ?

Examinons attentivement le fragment:

1) Les arguments, les images et le type méme d’interprétation sont de
caractére hippolytien: la blessure est le mépris, la guérison la restauration
de 'autorité, etc... Seulement ces explications sont rattachées & la premiére
béte et non & la deuxiéme comme c’est le cas dans la phrase presque paralléle
de I’ Antichrist.

2) Cette derniére affirmation est-elle vraiment exacte? Les allusions
finales aux prodiges, & la résurrection et & I’animation des idoles ne peuvent
se comprendre que comme un commentaire d’Ap. 13, 13-15 dont ’ordre
est rigoureusement suivi.

En conséquence, la solution doit étre cherchée dans cette voie:
- Le fragment arabe contient bien un commentaire hippolytien.
— Dans I’Antichrist I’allusion & la premiére béte n’est faite qu’a
propos de la seconde. D’ou possibilité de confusion. — Le fragment
arabe a effectivement fait cette confusion. Toutefois son texte laisse
encore apparaitre que sa source expliquait la deuxiéme béte. - Il y a
done tout & parier que cette source a été 1’ Antichrist.

- Fragment XII, sur Ap. 13, 11.

«La station unique de 'apétre sur le sable marin (Ap. 12, 18), station au
cours de laquelle il vit les deux bétes (s’interpréte ainsi): la premiére est la
béte montant de la mer (Ap. 13, 1) et la deuxiéme est la présente béte. C’est
pourquoi il a utilisé la coordination [Schulthess omet de traduire falihdda ‘ata-
fa <c’est pourquoi il a utilisé la coordination>] disant: <et je vis une autre
béte montant de la terre>. Ce que dit Hippolyte, c’est qu’elle vient avant
I’ Antichrist. Le présent texte montre le contraire: elle vient aprés lui.»

Le commentateur arabe reproche donc & Hippolyte d’avoir affirmé que
la deuxiéme béte précédait 1’ Antichrist.

Si I'on faisait confiance au fragment XI (nous avons exposé les raisons
pour lesquelles nous n’y sommes pas prét), cela impliquerait qu Hippolyte,



328 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’Hippolyte

ayant corrigé son interprétation primitive, assimilait la premiére béte &
I’ Antichrist, et sans doute la seconde & ’empire romain (ce & quoi le texte
d’Ap. 13, 11. ss. ne se préte guére), quitte & affirmer que cette deuxiéme
béte précédait en réalité la premieére.

Bien que nous sachions qu'Hippolyte ne se soit pas toujours senti lié
par l'ordre des textes bibliques (cf. Dan. I, 5), I'hypothése souléve tant de
difficultés — puisque le raisonnement s’attache & retrouver dans 1’Apo-
calypse une succession historique —, qu’elle semble devoir étre écartée quelle
que soit 'appréciation portée sur le fragment XI.

Le renseignement donné par le fragment XII est done erroné.
L’erreur peut a la rigueur s’expliquer si I’on suppose que la source est
encore une fois I’ Antichrist. Hippolyte y écrit que la deuxiéme béte
est le royaume futur de 1’Antichrist, celui-ci étant figuré par I'une
des cornes. N’y a-t-il pas 14 'occasion d’une méprise: la béte étant
comprise comme annoncant la royauté a venir de I’Antichrist.

— Fragment XIII, sur Ap. 13, 11.

«Il dit: <et elle avait deux cornes semblables & des cornes d’agneau.>
Le symbole des deux cornes se trouve déja dans les visions de Daniel ou
celui-ci vit un bélier & deux cornes (Dan. 8, 3). Les deux cornes sont inter-
prétées comme étant deux empires: I’empire des Méedes et I’empire de Perse
(Dan. 8, 20). Hippolyte les interpréte comme étant la Loi et les Prophétes.
Tous deux sont, dit-il, une figure de l'extérieur faussement doux de cette
béte dont I'intérieur est un loup prédateur (cf. Mt. 7, 15).»

Cette interprétation est bien dans le genre d’Hippolyte: — rapprochement
avec Daniel; — théme de l'imitation du Christ par I’Antichrist. On rappro-
chera Antichrist 6 (Achelis p. 8, 1. 5): I’Antichrist «paraitra lui aussi comme
un agneau, bien qu’étant intérieurement un loup (Mt. 7, 15).» La méme
utilisation de Mt. 7, 15 se retrouve, sous la plume d’André, au sein d’une
exégése d’Ap. 13, 11 par ailleurs empruntée & Irénée.

Cependant Hippolyte identifie les deux cornes & 1’Antichrist et au faux
prophéte (Antichrist 49). La loi et les prophétes, telle est 1'interprétation
des deux anges de Dan. 12, 5 dans le Commentaire sur Danzel IV, 57, 2.

Hippolyte a-t-il renoncé & sa premiére explication, du reste assez arti-
ficielle — notons que ce faux prophéte hérité d’Irénée n’apparait plus jamais
dans les ceuvres connues d’Hippolyte —, pour en proposer une autre? L’hy-
potheése ne souléve pas I'enthousiasme, car André connait encore 'interpré-
tation premiére: les uns disent que cette béte est 1’Antichrist, d’autres
pensent pouvoir expliquer ses deux cornes comme étant 1’Antichrist et le
faux prophéte.?

Dans ces conditions, sans pouvoir absolument écarter la possibilité
2
d’un recours au De Apocalypsi, on imaginerait volontiers qu’une

2¢ Schmid (n. 2), p. 140.



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’ Hippolyte 329

exégese hippolytienne de Daniel a été, sans doute dans un florilege,
rapprochée a tort d’Ap. 13, 11.

— Fragment XIV, sur Ap. 13, 16.

«Hippolyte interpréte ce passage ainsi: la marque de la main symbolise
I’adoration et la marque du front symbolise le fait que chacun la met sur
son front comme une couronne.»

La phrase reste sibylline aussi longtemps qu’on n’y décéle pas un
maladroit résumé d’ Antichrist 49: A I'instar d’Antiochus Epiphane,
I’Antichrist ordonne que tous lui offrent des sacrifices sur des
autels, faute de quoi il leur est interdit d’acheter ou de vendre.
Voild la marque sur la main. Il décide en outre d’obliger tous les
hommes & porter une couronne comme celle des mystes de Dionysos.
Voila la marque sur le front.

- Fragment XV, sur Ap. 13, 18.

«Quant au nom de la béte & déduire du nombre cité, les interprétations
des commentateurs divergent. Hippolyte, pape de Rome, en a tiré quatre
noms dont la somme des lettres donne le nombre mentionné. Mais ils sont
sujets & caution: TEITAN, EUANTHAS, ELATINOS, DANTIALOS.»

Des quatre noms mentionnés, les trois premiers se retrouvent, dans le
méme ordre, dans Antichrist 50. Dantialos aurait-il été ajouté par Hippolyte,
par exemple dans le De Apocalypsi? On peut en douter pour deux raisons:
— L’énumération d’Hippolyte dans 1I’Antichrist culmine avec Lateinos: ce
nom convient trop bien a son interprétation pour qu’il ait, par la suite,
ajouté un nouveau membre & sa liste. — La graphie Elatinos montre que la
source du commentateur arabe se contentait d’énumérer sans expliquer: le
lien. du nom avec ’empire des latins était perdu de vue.

Tout ceci tend a faire supposer que le commentateur arabe
utilise un texte dont la dépendance hippolytienne est médiate.

— Fragment XVI, sur Ap. 14, 18.

«Si celui qui est assis sur les nuages est le Seigneur (Ap. 14, 14), comme
le pense Hippolyte dans son commentaire, quel besoin y a-t-il de symboliser
le Seigneur de toutes choses par cet ange?»

Aucun texte hippolytien connu n’interpréte ce verset. Tout au plus peut-on
rapprocher les deux interprétations d’Ap. 14, 14 mentionnées par André.
Dans les deux cas (la deuxiéme explication est empruntée & Oecuménius) le
personnage siégeant sur les nuées est le Christ. En conséquence, c’est un
ange qui est visé en Ap. 14, 18.

La question doit donc rester ouverte.



330 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’Hippolyte

- Fragment XVII, sur Ap. 16, 12.

«Il dit: <afin que le chemin soit préparé pour les rois qui viennent de
l’orient>. Traiter de ces rois orientaux, de leur armée et de leur dessein
souléve quatre questions.

Premiére question: comptent-ils parmi les partisans de I’Antichrist et de
ses lieutenants qui sont sous son autorité, lui obéissant non comme on obéit
& un roi, mais comme on obéit & une divinité, un roi que ’on adore, devant
I'image et la statue duquel on se prosterne, vers lequel on fait monter les
fumées (de ’encens), par le nom duquel on préte serment et dont on porte
la marque sur la main et sur le front? (S’il s’agit de cela), nous avons déja
dit [Schulthess traduit ainsi ce membre de phrase: <so dass er, weil die Erd-
bewohner ihm gehorchten, weggegangen wire», ni le ms., ni le texte de de
Lagarde n’autorisent cette traduction] que les gens de la terre se sont soumis
a lui, qu’il a partagé les royaumes et qu'’il a pris comme lieutenants les tétes
et les cornes. — Ou ces rois orientaux représentent-ils une autre nation qui
n’est pas entrée dans son obédience ?

Deuxiéme question: en supposant qu’ils font partie de ceux qui ont cru
en lui et qui lui ont fait soumission ou bien qu’ils ne font pas partie de ces
gens-la, est-ce qu’ils sont venus pour lui obéir et ’aider, ou bien sont-ils
venus pour le combattre ou faire périr sa dynastie par ordre divin?

Troisiéme question: de quel lieu [ms. matanna, inexistant; il faut pro-
bablement corriger en mazanna, lieu] sont-ils? Car 1’orient est étendu et
comprend plusieurs régions et zones d’habitation.

Quatriéme question: & quelle race appartiennent-ils? Car I’orient en com-
prend de nombreuses parmi ses peuples.

Hippolyte mentionne les réponses suivantes. A propos [ms. ‘an (& propos
de); de Lagarde imprime an, qui ne donne aucun sens] de la premiére question,
il est d’avis que (ces rois) sont des partisans et des lieutenants de 1I’Anti-
christ. Pour la seconde question, il dit que Dieu leur a incontestablement
[ms. l@a mahalat, pour la mahalat] facilité le chemin, afin qu’ils puissent se
rendre auprés de I’ Antichrist pour 1'aider et lui obéir. A propos de la troisiéme
et quatriéme question, les commentateurs n’ont rien mentionné.»

Nous ne possédons aucun élément de comparaison dans I’eeuvre
d’Hippolyte. André aurait répondu comme I’'Hippolyte du fragment
arabe aux deux premieres questions. Toutefois il ajoute que ces
rois sont Scythes. On ne peut donc rien conclure.

— Fragment XVIII, sur Ap. 16, 16.

«Le lieu nommé Armagédon [transcrit Armakadan en arabe] en hébreu.
Le sens [ms. quwwa, littéralement «force>] de ce mot est e lieu bien égalisé>.
Quant & ce qu’il désigne, Hippolyte mentionne que c’est la vallée de Josaphat
(Joél 4, 2).»

Nous ne connaissons pas de paralléles dans I’ceuvre d’Hippolyte.
Notons qu’Oecuménius et André traduisent le nom hébreu: diakomn



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypst d’Hippolyte 331

ou dwkomrouévn, car c’est la que les nations seront battues en
bréche. Aucune conclusion n’est possible.

— Fragment XIX (= fragment XX d’Achelis), sur Ap. 17, 8.

«Hippolyte affirme dans son commentaire que cette béte est celle que
I’ap6tre vit d’abord sur le sable marin, montant des profondeurs (Ap. 12, 18;
13, I)»

Le rapprochement opéré par notre fragment a toutes chances de
remonter & Hippolyte. Comme on ne peut affirmer que les exégeses
éparses dans I’Antichrist suffisent & expliquer le présent texte, la
question de son origine doit rester ouverte.

— Fragment XX (= fragment XXI d’Achelis), sur Ap. 17, 10.

«Hippolyte, quant & lui, est d’avis que cette béte est la figure de I'adora-
tion des idoles et que les cinq tétes tombées sont celles des cing rois. Le
premier Nabuchodonosor le Chaldéen, le second Cyrus [Kuri§ en arabe, cf.
I’hébreu Kdres] le Méde, le troisiéme Darius [Dard, forme usuelle en arabe]
le Perse, le quatriéme Alexandre le Gree et le cinquiéme ses quatre servi-
teurs qui (ont régné) sur les (diverses) parties de I'univers. Mais ces rois ont
disparu. Quant & <celui qui existe>, c’est I’empire romain. Il n’en est pas
ainsi dans la traduction copte; au contraire, les termes de cette traduction
sont les suivants: <I’autre n’a pas connu d’existence> [ Schulthess traduit ainsi
la citation: <in welchem, und das andere wird nicht gefunden», I’'expression
lam yiagad ne signifie pas «wird nicht gefunden», mais ’a pas existé>]. Il
est possible de dire & ce sujet que I’empire romain n’a pas connu I’accomplisse-
ment de son existence, c’est-a-dire qu’il n’a pas connu son achévement.
Quant a «l’autre qui n’est pas venw>, on s’accorde [ms. uttefdq,; de Lagarde
imprime de fagon erronée ittigdg] & dire que c’est 1’Antichrist. Ce passage
est I'un des plus épineux des visions.»

L’énumération historique est paralléle & celle que nous avons trouvée dans
le fragment VI, ou elle posait quelques problémes. Par chance, ici nous
avons deux points de comparaison: Commentaire sur Daniel IV, 23, 6 con-
firmé par le fragment 4 d’André. Dans les deux cas Hippolyte interpréte les
rois comme des éons ou périodes de mille ans, ce qui lui fournit une base
scripturaire & sa chronologie du monde. La présente interprétation historique
a, elle aussi, un caractére hippolytien puisqu’on trouve la méme énumération
historique dans le Commentaire sur Daniel indépendamment de toute relation
avec 1I’Apocalypse.

Peut-on supposer que les deux interprétations (chronologique et histori-
que) ont coexisté dans une ceuvre ultérieure d’Hippolyte, ou que la premiére
a cédé la place a la seconde?

André, commentant Ap. 17, 9, en propose une interprétation historique
qui ne vient pas d’Hippolyte (Ninos 1’Assyrien, Arbakés le Méde, Nabucho-
donosor le Babylonien, Cyrus le Perse, Alexandre le Macédonien, Romulus



332 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’Hippolyte

pour I'ancienne Rome, Constantin pour la nouvelle). Puis il cite I'explication
chronologique d’Hippolyte pour revenir finalement & son interprétation
historique, prouvant du méme coup qu’a son sens il fallait choisir et attestant
connaitre encore la position d’Hippolyte.

11 faut done conclure, avec plus de certitude que ce n’était le cas
a4 propos du fragment VI, que si la succession de royaumes est bien
celle qu’Hippolyte décrivait dans son Commentaire sur Daniel, elle
n’a sans doute jamais été avancée par lui pour expliquer Ap. 17, 10.
Le renseignement donné par le présent fragment arabe ne doit donc
pas étre recu comme attestant une exégese contenue dans le De
Apocalypss.

Faisons le point: — Les fragments X et XII ne sont pas d’Hippo-
lyte, en tout cas dans leur forme actuelle. Un sérieux doute pése sur
VIIIL; - XI, XTIV, XV et peut-étre XIX sont des résumés maladroits
de I’Antichrist; — VI, XX et peut-étre XIII peuvent provenir du
Commentaire sur Daniel; — pour ces deux derniéres catégories, les
caracteres des citations s’expliqueraient au mieux si ’on supposait
que le commentateur arabe les a trouvées dans une chaine; — II et
IX pourraient étre des extraits de 1’4 pologie; — VII, XVI, XVII et
XVIII ne permettent aucune conclusion.

Nous ne tenons naturellement pas compte ici des fragments XIX et XXII
selon la numérotation d’Achelis: ils ne proviennent pas du commentaire
arabe et réclament donc un traitement particulier (cf. p. 319).

*

1) Plusieurs fragments sont manifestement dépendants de I’ Anti-
christ. Or ces fragments expliquent justement les passages de 1I’Apo-
calsype que I’Antichrist commente de maniére quelque peu suivie.
Nous constatons donc le méme phénoméne que chez André, et il
appelle les mémes conclusions: cela tend & prouver que le commen-
tateur arabe, comme son devancier grec, ne disposait pas d’un
commentaire hippolytien expliquant toute I’Apocalypse. Sinon il
n’aurait pas eu recours a des exégeses glanées au fil de I’ Antichrist.
Si 'on admet que ’auteur arabe n’a pas directement fait son choix
en lisant Hippolyte mais qu’il utilise une chaine, I’argumentation
s’applique parfaitement & ce document. — Du coup on prétera une
grande attention aux indices qui pourraient indiquer que certains
des fragments proviennent (plus ou moins médiatement) du Com-
mentaire sur Daniel et de I’ Apologie.



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d’ Hippolyte 333

2) Deux fragments semblent étre attribués a tort & Hippolyte.

3) Voila qui doit nous rendre singuliérement méfiant envers les
fragments dont nous ne pouvons éprouver I’authenticité. On ne
peut assurer qu’ils nous conservent des exégeéses hippolytiennes. Et
méme si tel était le cas comment peut-on affirmer avec certitude
qu’ils sont les témoins du De 4 pocalypst dont 1’existence devient de
plus en plus problématique puisqu’on n’y aurait eu recours que faute
de mieux! Ce que Jéréome et ses successeurs ont connu, c’est sans
doute ou bien I’ A pologie (ce qui est I’hypothése la plus vraisemblable
du seul fait que ce livre, dont nous ne possédons plus que des extraits,
contenait des interprétations de passages choisis de 1I’Apocalypse),
ou bien les chaines dont nous venons de parler.

Quel que soit 'accueil fait & ces conclusions, il semble & tout le
moins prudent de ne pas faire trop confiance & I'un quelconque des
fragments arabes pour attester une exégese inédite d’Hippolyte 25.

Prerre Prigent et Ralph Stehly, Strasbourg

25 (Cet article sera complété par une traduction des citations d’Hippolyte
trouvées dans le ms. Bodl. Syr. 140.



	Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte

