
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 29 (1973)

Heft: 5

Artikel: Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte

Autor: Prigent, Pierre / Stehly, Ralph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte1

Jérôme {De vir. ill. 61) mentionne, parmi les œuvres d'Hippolyte,
un De Apocalypsi, renseignement que reprennent Sophronius et
Nicéphore Calliste. Georges le Syncelle se borne à dire que, parmi
les commentaires bibliques d'Hippolyte, on compte un livre sur
l'Apocalypse à Patmos du Théologien.

On convient généralement que les fragments édités par H. Achelis dans

une traduction allemande de Th. Schulthess, et qui proviennent pour la
plupart d'un commentaire arabe anonyme du 13ème siècle, sont des extraits
du De Apocalypsi dont André serait un autre témoin. Dans un prochain
numéro de la Theol. Zeits., nous présenterons quelques passages du ms.
Bodl. Syr. 140 traduits par R. Stehly. En effet, ce commentaire arabe de

l'Apocalypse se réfère lui aussi à Hippolyte.

1. André de Césarée (fin du 6ème siècle)

1) Les citations expresses

André se réfère expressément à Hippolyte en quatre passages de

son Commentaire de l'Apocalypse'1.

- Fragment 1. Dans l'introduction de son commentaire, André se

réclame de l'autorité de ses devanciers, dont Hippolyte, pour affirmer
l'inspiration de l'Apocalypse3.

Telle est bien en effet la position d'Hippolyte: YAntichrist et le
Commentaire sur Daniel suffisent pour l'assurer. Toutefois la thèse
était soulignée avec une particulière vigueur dans YApologie^.

- Fragment 2, sur Ap. 13, 1.

«Certains ont compris cette bête comme une puissance seconde de Satan,
commandant au reste des démons, et la bête redoutable qui, après elle,
vient de la terre, comme l'Antichrist. Mais les saints Méthode et Hippolyte

1 Cet article fait suite à l'étude de P. Prigent, Hippolyte, commentateur
de l'Apocalypse: Theol. Zeits. 28 (1972), pp. 391-412. Nous tenons à redire
ici notre reconnaissance envers M. M. Richard dont les nombreuses remarques,

critiques et suggestions ont permis à ces pages d'être moins imparfaites.
2 Edition J. Schmid, Studien zur Geschichte des griechischen Apokalypse-

Textes, 1. Der Apokalypse-Kommentar des Andreas von Kaisareia (1955).
3 Schmid (n. 2), p. 10.
4 Prigent (n. 1), p. 407 s.



314 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte

et d'autres interprètent la bête présente comme l'Antichrist sortant de la
mer très agitée et tumultueuse de cette vie.»6

L'exactitude de la référence à Méthode ne peut être contrôlée: nous ne
possédons pas de texte où il commente Ap. 13, 1. - La thèse attribuée à

Hippolyte n'est pas celle que nous trouvons dans Antichrist 49 : la première
bête y est identifiée à l'empire romain, la deuxième à l'Antichrist. La
discussion de cette difficulté sera reprise à propos des fragments 11 et 12 du
commentaire arabe.

Toutefois il faut dès à présent relever que l'interprétation dont
l'attribution à Méthode et Hippolyte fait problème se trouve chez

Irénée, Adv. Haer. V, 28, 2, passage auquel André va bientôt se

référer expressément (sur Ap. 13, 11: le dragon est Satan, «la bête

qui monte de la mer est l'Antichrist et la bête présente, comme il
semble au bienheureux Irénée, le faux-prophète montant de la
terre...»)6, mais qu'il a sans doute dès maintenant dans l'esprit
comme l'indique l'emploi du mot caractéristique «écuyer» (André:
«dans ses têtes c'est-à-dire ses écuyers», ÛTtacrrcicFTCûç)7.

- Fragment 3, sur Ap. 13, 18.

«L'exactitude du nombre, comme aussi le reste de ce qui est écrit de lui,
le temps et l'épreuve le révéleront à ceux qui sont vigilants. Car s'il avait
fallu, comme certains des maîtres le disent, que ce nom soit parfaitement
connu, le voyant l'aurait révélé. Mais il n'a pas semblé bon à la grâce divine
que le nom du fléau ait place dans le divin livre. On peut s'essayer, selon le
bienheureux Hippolyte et d'autres, à trouver beaucoup de noms qualificatifs

ou de noms propres qui contiennent ce nombre. Des noms propres tels
que Lampetis, Teitan, grâce à la diphtongue, qui vient du futur tcvuli, selon

Hippolyte, de même Lateinos, Benedictos qui signifie eùXc>Yr)pévoç ou cèXoyriTÔç,

sans doute pour imiter le véritable béni, le Christ de notre Dieu. Des noms
qualificatifs: kokôç ôbipféç, àXqfifiç ßXaßepö?, iraXcußaaKctvoi;, àpvôç âbiKoç, noms
qu'il recevra lui qui met sa gloire dans la honte (Phil. 3, 19) de ceux qui
s'opposent à son erreur.»8

La tradition manuscrite se montre extrêmement hésitante dans rénumération

des noms. Il faut relever que le manuscrit 2071 du groupe g ajoute,
après Lateinos, plusieurs noms parmi lesquels Euanthas. - Lateinos est, en
effet, la proposition à laquelle Hippolyte s'arrête après avoir mentionné
Teitan et Euanthas (Antichrist 50). Il n'a pas repris ces interprétations dans
son Commentaire sur Daniel, mais il peut l'avoir fait dans un autre ouvrage.

5 Schmid (n. 2), pp. 135-136.
6 Ibid., pp. 140-141.
7 Schmid, p. 136, 1. 10; Irénée: de armigero ejus, ircpi xoO ùiracrcncrToû:

Sources chrétiennes 153, p. 354.
8 Schmid (n. 2), pp. 145-146.



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte 316

Toutefois il faut reconnaître que ce développement peut parfaitement
s'inspirer de VAntichrist, d'autant que le début du passage correspond bien
aux précautions exprimées par Hippolyte dans ce traité : il ne nous appartient
pas de trancher, on ne peut que conjecturer et le temps montrera la solution.

- Notons en deuxième lieu qu'Hippolyte est, sur ce point, très
dépendant d'Irénée. Celui-ci mentionne Euanthas, Lateinos, Teitan qui n'est
autre que Titan écrit avec une diphtongue. André peut donc ici s'être
référé directement à Irénée, solution sans doute beaucoup plus simple que
d'imaginer que, dans un écrit ultérieur, Hippolyte aurait ajouté ce détail.
La présence d'Euanthas dans un manuscrit montre que les anciennes
traditions restaient familières aux copistes.

Une troisième remarque va nous conduire à nous montrer encore plus
réservé sur la pureté de la tradition hippolytienne en question. On sait
qu'André a connu le commentaire de l'Apocalypse écrit par Oecuménius9.
Or nous lisons dans cet ouvrage, à propos d'Ap. 13, 18, que le chiffre mystérieux

signifie plusieurs noms «propres et qualificatifs». Parmi les premiers:
«Lampetis, Benedictos, Titan (qui peut s'écrire avec une diphtongue,
référence au futur du verbe teivuj)». Parmi les seconds: victorieux, houleux,
«kokôç ôbpTÔç, àXr|Of)ç ßXaßepöi;, irciXai ßdaKuvot;, àpvôç âbiKoç». Tous noms qui lui
ont été «donnés par ceux qui s'opposent à lui». Non seulement il n'a pas eu
honte d'être appelé ainsi, mais encore il s'en est réjoui... Ce que l'apôtre
fustige en disant: «leur gloire est dans la honte (Phil. 3, 19)»10.

Il est donc clair que si pour le fond André a raison d'invoquer le
témoignage d'Hippolyte, sa principale source matérielle est le
commentaire d'Oecuménius11.

- Fragment 4, sur Ap. 17, 9c-10.

«Le bienheureux Hippolyte comprend ces (rois) comme des éons. Cinq
ont passé, le sixième est là pendant lequel l'apôtre a eu sa vision, le septième
qui suit les 6000 ans n'est pas encore venu. Une fois venu il lui faut durer
peu de temps12.»

9 H. C. Hoskier, The complete Commentary of Oecumenius on the
Apocalypse: Univ. of Mich. Stud. Hum. Stud. 23 (1928).

10 Hoskier (n. 9), pp. 157-158.
11 Lampétis: ce nom doit-il être rapproché de Lampetios, hérétique du

début du 6ème siècle (Fr. Diekamp, Hist. Jahrb. 18, 1897, p. 30 n. 1), ou
plutôt de Lampétiè, nom parfois porté par la fille d'Hélios (Odyssée XII,
132)? Bénédictos: Ubertin de Casale (spirituel franciscain) raconte dans son
Arhor vitae crucifixae en 1305 qu'il a entendu un moine grec citer un livre
de Justin Martyr sur l'Apocalypse dans lequel le nom de la bête était:
Bénédictos. Il faut malheureusement remarquer, avec O. Bardenhewer, Gesch.
der altkirchl. Lit., I2 (1913), p. 248, qu'Ubertin était un opposant du Pape
Benoît XI (Bénédictos)

12 Schmid (n. 2), pp. 188-189.



316 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte

Telle est en effet l'interprétation esquissée par Hippolyte dans son
Commentaire sur Daniel (IV, 23, 6). Calculant la chronologie du monde, il pose,
selon Ps. 90, 4, qu'un jour est comme 1000 ans et poursuit: «Donc puisque
Dieu a fait tout en six jours, il faut que 6000 ans s'accomplissent. Et ils ne
sont pas encore accomplis, puisque Jean dit: «Les cinq sont tombés, un
existe», c'est-à-dire le sixième, «l'autre n'est pas encore venu (Ap. 17, 10)».
En parlant de «l'autre», il veut dire le septième dans lequel sera le repos.»

Il serait même tout à fait pensable de chercher dans ce passage
le texte auquel André fait référence: on y retrouve absolument les
mêmes éléments. Cette solution économique semble-t-elle insuffisante
qu'il faudra chercher du côté d'un ouvrage d'Hippolyte que nous
ne possédons plus et qui expliquait l'Apocalypse.

Comme nous le verrons, le commentaire arabe (ci-après, p. 331—332)
attribue à Hippolyte une tout autre interprétation d'Ap. 17, 10.

Conclusion provisoire : Les première, troisième et quatrième
citations restituent une exégèse hippolytienne. De ce point de vue la
seconde fait problème. En ce qui concerne l'origine de ces citations,
pour la première on penserait volontiers à l'Apologie, sans pouvoir
en apporter de preuve absolue ; la troisième peut conserver un
souvenir de l'Antichrist; la quatrième peut provenir du Commentaire

sur Daniel. Il est cependant possible de concevoir une explication
plus simple, mais plus aventurée : ces citations ne proviennent-elles
pas d'un seul ouvrage qu'il serait alors bien tentant d'identifier au
De Apocalypsi? Et n'y trouvait-on pas également la matière de la
seconde citation, témoin d'une évolution dans l'exégèse hippoly-
tiennel Tout en restant ouvert à toutes les hypothèses, il faut
cependant reconnaître à celle-ci un caractère quelque peu forcé.
L'analyse de la troisième citation nous oriente bien plutôt vers une
chaîne exégétique.

2) Autres traces hippolytiennes

A titre de contre-épreuve examinons maintenant rapidement les

passages qui, sans qu'André en précise l'origine, peuvent être
rapprochés de textes hippolytiens.

a) Passages influencés par YAntichrist

— Sur Ap. 2, 28-29. Les deux précurseurs : Jean-Baptiste et Elie avec
référence à Mal. 3, 20. Le Christ sort de Juda (Gen. 49, 9), l'Antichrist de
Basan (Dan). On trouve dans YAntichrist (44 ss.) un développement sem-



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte 317

blable sur les précurseurs, et une exégèse de Gen. 49, 8-12 (Antichrist 14-15)
qui trouve dans ce texte la prophétie de l'origine du Christ (Juda) et de
l'Antichrist (Dan). L'exégèse d'André est hippolytienne. On peut même
affirmer que la source est l'Antichrist et non un commentaire de
l'Apocalypse qui n'aurait pas eu autant de raisons de se livrer à une exégèse
suivie de Gen. 49 et l'aurait de toute façon placée à propos d'Ap. 5, 5.

- Sur Ap. 12, 4. Allusion à Antiochus comme dans Antichrist 49.

- Sur Ap. 12, 5. Au sein d'une série de citations de Méthode, on trouve
cette phrase qu'on dirait presque littéralement empruntée à Antichrist 61 :

«constamment l'église, à travers les baptisés, enfante le Christ».

- Sur Ap. 12, 6. Le désert est le salut de ceux qui s'enfuient dans les

montagnes, cavernes et grottes de la terre pendant les trois ans et demi. Cf.
Antichrist 61 : pendant ce temps l'église se cache au désert et dans les
montagnes (cf. également Denys b. Salibi sur Ap. 12, 13-14: l'église se cachera
dans les montagnes et le désert).

- Sur Ap. 13, 2. L'Apocalypse décrit la bête en la comparant à trois
animaux. Le léopard c'est l'empire grec, l'ours le perse, le lion le babylonien
que l'Antichrist dominera quand il viendra comme roi des Romains... il
verra leurs doigts de pied en argile, c'est-à-dire leur division en dix. C'est
l'exégèse qu'Hippolyte fait de la vision de Daniel (7, 2-14) dans le Commentaire

sur Daniel IV, 2-3. 5-7 et dans l'Antichrist 20-25. Le mouvement même
de l'argumentation qui assimile la vision de la statue (Dan. 2) à celle des

quatre animaux (Dan. 7) est exactement conservé. C'est la preuve manifeste

qu'André utilise un développement consacré à expliquer Daniel et
non l'Apocalypse, et qu'il le rattache artificiellement à Ap. 13, 2. Que nous
ayons à préférer l'Antichrist parmi les deux sources possibles, c'est ce que
montrent les rapprochements possibles avec ce traité dans la suite du
commentaire d'Ap. 13.

- Sur Ap. 13, 3. La blessure mortelle qui est guérie, c'est Rome affaiblie
puis restaurée à l'image d'Auguste. Interprétation identique dans
Antichrist 49.

- Sur Ap. 13, 11. André connaît une interprétation des deux cornes
assimilées à l'Antichrist et au faux-prophète. C'est l'exégèse d'Hippolyte
(Antichrist 49). Si la bête a des cornes d'agneau, c'est que le loup se déguise
en brebis (Mt. 7, 15) pour imiter le Christ. Même argumentation en
Antichrist 6.

b) Passages où l'influence hippolytienne est possible. Nous serons
ici amené à faire des rapprochements avec des passages du
commentaire de Denys b. Salibi en tant qu'ils sont susceptibles d'être
les témoins indirects de l'Apologie d'Hippolyte13.

- Sur Ap. 1, 13. Les seins sous lesquels est placée la ceinture sont les
deux testaments. Même interprétation dans le Commentaire sur le Cantique
et chez Denys.

13 Prigont (n. 1), pp. 391-412.



318 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte

- Sur Ap. 1,15. Même rapprochement avec Jn 7, 38 chez Denys.
- Sur Ap. 8, 7. Même référence à Joël 3, 3 s. chez Denys (contre Caïus).

- Sur Ap. 10, 11. Denys trouve là une allusion à la future rédaction du
quatrième évangile. Oécuménius et André disent que la prophétie ordonnée
au voyant inclut également son évangile.

- Sur Ap. 11, 1. Pour André le temple c'est l'église avec ses sacrifices
spirituels. Pour Denys c'est l'église avec ses sacrifices que sont les prières.

— Sur Ap. 11, 3. Les deux témoins sont Hénoch et Elie, avec référence
à Zach. 4. Cette interprétation se retrouve dans VAntichrist, le Commentaire
sur Daniel, la chaîne sur Matthieu et chez Denys.

- Sur Ap. 20, 2-3. Denys allègue, dans une citation d'Hippolyte contre
Caïus, la parabole de l'homme fort lié. André fait de même tandis qu'Oecu-
ménius cite Mt. 12, 29.

Conclusion: Comme on pouvait s'y attendre, André est plus
dépendant d'Hippolyte qu'il ne veut bien le dire. En plusieurs cas

on peut s'avancer jusqu'à préciser l'origine de ces emprunts : il s'agit
alors de l'Antichrist. En plusieurs autres occasions on penserait
volontiers à l'Apologie. Mais le point le plus important est de relever
que c'est certainement l'Antichrist qui est «cité» justement quand ce

traité contient des exégèses suivies de l'Apocalypse (par exemple
sur Ap. 13). Dès lors une question se pose : si André s'est tourné vers
VAntichrist dans ces cas, n'est-ce pas le signe qu'il ne disposait pas
d'un commentaire hippolytien de l'Apocalypse? Il n'est sans doute

pas hors de propos de remarquer ici que, lorsqu'Oécuménius cite
ses sources, il ne renvoie pour Hippolyte qu'au seul Commentaire

sur Daniel1*. D'autre part, si l'hypothèse d'une utilisation de l'Apologie

est juste, nous voilà une fois de plus amené à supposer l'existence

d'un florilège dans lequel André puise comme à une source où

plusieurs eaux se mêlent et parfois se confondent.

2. Les 22 fragments présentés par Achelis

On peut distinguer: 1) les fragments arabes; 2) un fragment
syriaque ; 3) un fragment vieux slave.

1 Les fragments arabes
On les trouve dans un manuscrit du 17ème siècle (Paris, arab. 67)

qui contient un commentaire de l'Apocalypse (jusqu'à Ap. 20, 6)15.

L'auteur anonyme, qui se date lui-même de 1271, doit être égyptien
14 Hoskier (n. 9), p. 30.
15 Edition, du texte arabe des citations d'Hippolyte sans traduction ni

commentaire par P. de Lagarde, Ad Analecta sua syriaca appendix (1858).



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte 319

si l'on en croit les mots ou lettres coptes de son texte. Sans doute
l'œuvre a-t-elle été rédigée en grec, puis traduite d'abord en copte,
ensuite en arabe16.

Deux titres figurent sur les deux premières pages du manuscrit qui sont
d'un autre papier et écrites d'une autre main que le reste du texte :

- L'Apocalypse... expliquée par le saint Père Jean Chrysostome,

- Livre de l'Apocalypse et son explication. C'est la vision qu'a vue Jean,
fils de Zébédée, l'un des douze, l'évangéliste, le pur. Selon l'explication de
saint Hippolyte, pape de Rome, et de saint Paul Albuschi, évêque d'Aschmou-
naïm.

En fait l'auteur se borne à rapporter, au style indirect, l'exégèse d'Hip-
polyte sur des passages d'Ap. 7 à 20.

P. Nautin, suivant en cela Achelis, ne voit pas de raison de suspecter
l'authenticité des fragments17. Cependant W. Bousset avait émis de sérieux
doutes sur ce point en comparant ces exégèses avec les interprétations
d'Hippolyte18. Selon P. Nautin, Achelis aurait eu raison d'identifier là des
extraits d'un autre livre que celui que citait Denys bar Salibi : le commentaire
arabe ne connaît pas les exégèses conservées par Denys.

2) Le fragment syriaque (fragment XIX selon Achelis)

Il s'agit d'une citation contenue dans le traité De Antichristo in
Benedictione Dan de l'évêque monophysite Jacques d'Edesse.
P. Nautin remarque à juste titre que l'origine de la citation peut
être Antichrist 5019. D'ailleurs le titre même du traité de Jacques
oriente naturellement vers l'écrit parallèle d'Hippolyte.

3) Le fragment vieux slave (Achelis XXII) est conservé dans de

nombreux manuscrits. Achelis a reproduit la première traduction
donnée par N. Bonwetsch en 1892. Or celui-ci en a donné une
deuxième, améliorée, en 1895, et depuis lors Fr. Diekamp a repris
les problèmes afférents20 en s'appuyant sur les recherches de Ed.
Bratke21 et sur la découverte de fragments grecs du texte en
question22. La conclusion s'impose désormais: l'interprétation attestée

16 G. H. A. Ewald, Abhandlungen zur orientalischen und biblischen
Literatur, 1 (1832), pp. 1—11; H. Achelis, Hippolytstudien (1897), pp. 175-177.

17 P. Nautin, Le dossier d'Hippolyte et de Méliton (1953), p. 143.
18 W. Bousset, Die Offenbarung Johannis (1906), pp. 50-51, note 6; Schmid

(n. 2), p. 135, se rallie à ce jugement.
19 Nautin (n. 17), p. 144.
20 F. Diekamp: Theol. Quart. 79 (1897), pp. 604-616.
21 E. Bratke, Theol. Lit.-blatt (1892), pp. 503-506, 519-522.
22 Nautin (n. 17), p. 144.



320 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte

n'est pas celle d'Hippolyte de Rome. La date de la Nativité et la
chronologie du monde sont inconciliables avec ce qu'a écrit Hippolyte.

De nombreux indices parlent en faveur d'une attribution à

Hippolyte de Thèbes (début du 8ème siècle).

3. Les fragments arabes

La traduction et les notes sont l'œuvre de M. R. Stehly que je suis
heureux de remercier ici.

- Fragment I, sur Ap. 7, 4-8.

«Quant au fait qu'ils sont d'origine hébraïque [ms. Hbrâniyyun (cas sujet)
au lieu de la forme attendue 'ibräniyyan (cas direct); conformément à la
tendance générale de l'arabe chrétien, le cas direct exigé par la grammaire
n'est pas marqué], cela est clair du fait que leurs tribus ont été privilégiées.
Il est indéniable que la majorité de ce groupe était des premiers-nés [ms.
abkäran; de Lagarde omet la marque du cas direct et imprime abkärun, la
leçon du ms., à l'opposé de la leçon précédente, est conforme à la grammaire
classique] (au christianisme) par rapport à l'ensemble des membres des

tribus d'Israël ayant cru au kérygme chrétien.
Car on lit dans le livre des Actes que les prêtres qui étaient à Jérusalem

dirent à Paul quand celui-ci revint à eux des régions où il avait annoncé la
Bonne Nouvelle: «As-tu /u, frère, combien de myriades de Juifs ont déjà
cru?» (Act. 21, 20). Et, si cela est (le cas) dans la seule ville de Jérusalem, que
faut-il penser du monde entier où les tribus se sont dispersées comme le

prouve la parole de Jude au début [la traduction de Schulthess: in seinem
ersten Briefe, est incorrecte] de son épître aux douze tribus dispersées dans
le monde (Jacques 1, 1 et non Jude). Mais l'admirable, c'est la concordance
entre le nombre de ces premiers-nés si bien que le nombre (fourni par) une
tribu ne dépasse pas (celui fourni par) l'autre. Gloire à celui qui connaît
ces mystères éternels Hippolyte, pape de Rome, dans l'explication de cette
partie des visions est de cet avis, qui est le vrai.»

Pour Oecuménius les 144000 sont les Judéo-chrétiens qui ont
échappé à la déportation romaine. André mentionne cette
interprétation historique, mais lui préfère une exégèse eschatologique.
Il est bien difficile de dire si le présent fragment a quelque chance de

refléter la position d'Hippolyte.

- Fragment II, sur Ap. 10, 1-7.

«Hippolyte [ar. Anqûlitus ou Inqûlïtus; il s'agit probablement d'une
corruption de Ibûlitus, les deux graphies étant très voisines], pape de Rome,
convient que la prophétie mentionnée concerne les morts ressuscités et non
les Maccabées. »



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte 321

S'agit-il d'un commentaire d'Ap. 10, 1-7? Le texte ne se prête guère
à la deuxième explication mentionnée. Ne serait-ce pas plutôt une exégèse
d'Ap. 7, 9-17: la foule en vêtements blancs où André reconnaît les martyrs?
On peut toutefois penser que l'allusion à la résurrection s'appuie sur Ap. 10,
6: il n'y aura plus de temps. - Quoi qu'il en soit Hippolyte est ici crédité
d'une exégèse polémique refusant une explication historique en relation avec
l'histoire des Maccabées. Cette attitude n'est pas sans parallèle: Denys cite
un passage d'Hippolyte (fragment 6 contre Caïus: Apologie) dans lequel
notre auteur refuse d'interpréter Mt. 24, 21 de la prise de Jérusalem par
Vespasien pour y entendre la prophétie des persécutions eschatologiques de
l'Antichrist.

L'attribution à Hippolyte ne fait donc pas difficulté et le contexte
polémique laisse ouverte la question de l'origine du fragment: Apologie

ou De Apocalypsi

- Fragment III, sur Ap. 10, 1-7.

«Hippolyte est d'avis que ces deux anges que Daniel (Dan. 12, 5) et Jean
ont vus sont la Parole de Dieu. A lui la gloire »

La vision d'Ap. 10 ne comporte qu'un ange, mais au verset 4 intervient
une voix céleste ordonnant de sceller les révélations. Ensuite de quoi l'ange
jure par le créateur qu'il n'y aura plus de délai (temps). Dans Dan. 12, 5 ss.

deux personnages apparaissent. L'un d'entre eux jure par l'Eternel que
l'achèvement viendra dans trois temps et demi. Jusque là la révélation est
scellée. Il était donc normal de rapprocher les deux visions, ce que fait André
à propos d'Ap. 10, 4. Cela a du être le cas dans un texte dont le fragment
arabe fait un court extrait sans retenir la justification de l'affirmation d'abord
surprenante: il y a deux anges dans Ap. 10 (sans doute l'ange debout et
celui dont on n'entend que la voix).

Hippolyte commente Dan. 12, 5 (Dan. IV, 57, 2) en ces termes: «Quels
étaient donc les deux hommes debout sur les berges du fleuve, sinon la Loi
et les Prophètes?» Loi et Prophètes ici, Parole de Dieu là, les deux explications

sont fort proches. Cependant comme leur formulation n'est pas
identique, et que le Commentaire sur Daniel ne fait pas le rapprochement avec
l'Apocalypse, on ne peut trouver dans cet ouvrage l'origine de la présente
citation.

Il faudra donc se contenter d'en reconnaître le caractère peut-
être hippolytien et rester sur cette imprécision. A la rigueur on
pourrait penser que la phrase qui pose d'emblée la cohérence des

prophéties de l'ancienne et de la nouvelle alliance serait mieux à

sa place dans l'Apologie que dans un commentaire de la seule

Apocalypse.

- Fragment IV, sur Ap. 12, 1.



322 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte

«Hippolyte, pape de Rome, est d'avis, dans l'explication qu'il donne de

ce verset [ms. fasl; de Lagarde imprime fadl, qui ne donne aucun sens
satisfaisant], que la femme est une figure de l'Eglise et que le soleil dont elle est
drapée est une figure de notre Seigneur le Christ, parce qu'il est appelé le soleil
de la justice (Mal. 3, 20). La lune qui est à ses pieds est une figure de Jean-
Baptiste. La couronne de douze étoiles qui est sur sa tête une figure des douze
apôtres. »

- Fragment V, sur Ap. 12, 1.

«Quant à la couronne de douze étoiles qui est sur sa tête, elle est, comme
l'a dit Hippolyte, une figure pour les douze apôtres, parce qu'ils ont pris
en charge le kérygme chrétien et qu'ils sont au sommet de celui-ci, tout
comme la couronne est au sommet de la tête [littéralement <ils ont pris en
charge le kérygme chrétien les premiers, tout comme la couronne est au
sommet de la tête>: jeu de mots entre mubtadi'ûn <ayant entrepris les
premiers) et mubtada' <début, sommet)].»

Sur ce même verset, nous avons la chance de posséder d'autres
explications d'Hippolyte: Antichrist 61 et le fragment XV (copte)
de la chaîne exégétique sur Matthieu (Achelis, p. 207) dont voici le
contenu :

«La femme est l'Eglise des saints [expression qui ne se trouve jamais chez

Hippolyte: pour lui l'Eglise est, par définition, la société des saints] c'est-à-
dire la société de tous les saints qui vivront au temps de l'Antichrist (la
phrase est typiquement hippolytienne, cf. Dan. I, 18, 6; Bonwetsch I, 17, 7).
Revêtue du soleil, c'est-à-dire le Nouveau Testament, ou bien le Christ soleil
de justice (Mal. 3, 20). La lune est l'Ancien Testament. Et les douze étoiles

sont les douze apôtres de notre Seigneur Jésus-Christ, notre vrai Dieu (les
trois derniers mots ne sont certainement pas d'Hippolyte). La conception
et l'enfantement se rapportent au Saint-Esprit que les saints conçoivent et
enfantent à cause de la crainte de Seigneur, selon la parole du prophète qui
dit: <A cause de ta crainte, Seigneur, nous avons conçu et enfanté et mis au
monde un esprit de salut (omission de aou comme Q dont J. Ziegler a montré
qu'il est apparenté au texte de Daniel suivi par Hippolyte) ; nous l'avons mis
au monde sur la terre (Es. 26, 18) >. Donc que la parole de l'Apocalypse se

réalise dans l'Eglise des saints, cela est montré par ce qui est arrivé après
cela.»

Pour les trois textes :

- la femme est l'Eglise revêtue du soleil: Antichrist: la parole du Père plus
brillante que le soleil. Plus loin on trouve l'allusion à Mal. 3, 20; copte:
Nouveau Testament ou Christ, soleil de justice (Mal. 3, 20); arabe: Christ,
soleil de justice (Mal. 3, 20); André: soleil de justice (Mal. 3, 20).

- la lune sous ses pieds: Antichrist: parée de la splendeur céleste; copte:
l'Ancien Testament; arabe: Jean-Baptiste; André: la lumière légale de
la lune, la vie mondaine, changeante comme la lune.



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte 323

André connaît une exégèse qui met la lune en relation avec la Loi. Pour
le copte, c'est l'Ancien Testament. On peut se demander si, au nom du
parallélisme avec la double interprétation copte du soleil, et grâce au
souvenir qu'en aurait gardé l'arabe, on n'aurait pas à supposer une source
commune interprétant le soleil comme le Nouveau Testament ou le

Christ, la lune comme l'Ancien Testament ou Jean-Baptiste? Au reste,
il est bien dans la manière d'Hippolyte de mettre en parallèle les deux
Testaments.

- la couronne de douze étoiles: Antichrist: les douze apôtres par qui l'Eglise
est fondée ; copte : les douze apôtres ; arabe : les douze apôtres qui commencent

la prédication; André: les dogmes et vertus apostoliques.
- la femme met au monde un fils: Antichrist: l'Eglise ne cesse d'enfanter la

parole (logos) bien que persécutée dans le monde par les infidèles; copte:
enfantement du Saint-Esprit (Es. 26, 18) par les saints; André: constamment

l'Eglise, en qui Satan persécute le Christ, enfante ceux qui sont
nés de nouveau d'eau et d'esprit (Jn 3, 5) jusqu'à ce que le Christ soit
formé en eux (Eph. 4, 13).

Hippolyte {Dan. I, 10, 6) expliquant Jér. 15, 19 écrit: «La bouche du
Père a prononcé une parole précieuse, afin qu'une deuxième fois la parole
soit montrée enfantée par les saints. Enfantant constamment les saints,
elle est aussi réenfantée par les saints.» - L'exégèse copte a une coloration
hippolytienne. L'application du texte au Saint-Esprit est commandée

par la citation d'Es. 26, 18. - Pour un théologien du 6ème siècle comme
André, la conception et parturition du Verbe (ou de l'Esprit) par l'Eglise
ou les saints était inacceptable.

Il y a une indiscutable parenté entre nos trois textes. André ne
fait que confirmer l'existence de ce fonds commun.

Reste à expliquer les différences qui séparent VAntichrist d'une part, le

copte et l'arabe de l'autre. Deux solutions sont possibles:
1) Hippolyte est revenu sur l'explication donnée dans VAntichrist. Où

l'aurait-il fait sinon dans son De Apocalypsi qui serait la source des commentaires

copte et arabe
2) L'exégèse hippolytienne a été transmise par des chaînes dans

lesquelles elle a été quelque peu modifiée par des apports nouveaux. Cette
hypothèse rendrait bien compte de l'évolution constatée à propos de l'explication

de l'enfantement du fils : André connaît encore l'exégèse d'Hippolyte
et se contente de la corriger selon sa propre théologie. Le copte, où nous
avons relevé par ailleurs des précisions manifestement étrangères au texte
primitif d'Hippolyte, aboutit, en alléguant Es. 26, 18, à une exégèse nouvelle.

Il n'est pas possible de trancher dès maintenant entre ces deux
hypothèses qui doivent donc rester ouvertes jusqu'à la fin de l'enquête.

- Fragment VI, sur Ap. 12, 3-4.

«Hippolyte, ayant compris que les têtes de ce dragon et ses cornes sont
des rois et que ceux-ci comptent parmi les partisans et les adorateurs de



324 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte

Satan, interprète les sept têtes comme étant sept rois. Ce sont Nabuchodo-
nosor le Chaldéen, Tadaryush [TädäryüS dans le texte arabe de de Lagarde;
l'élément dâryûs de Tâdâryûs pourrait être la transcription arabe du copte
Padarius (avec l'article). P n'existant pas en arabe est transcrit par B,
lettre qui ne se distingue du T que par les points diacritiques] le Mède,
Darius [Därä en arabe] le Perse et Alexandre le Grec, il compte les serviteurs
d'Alexandre pour un seul empire, ainsi que l'empire romain et le royaume
de l'Antichrist. Il interprète les dix cornes comme étant les dix rois qui
périront avec l'Antichrist. - Quant aux diadèmes, il n'a pas entrepris de les

interpréter. »

Une comparaison avec le dernier fragment arabe permet de corriger le

texte: il faut évidemment lire Cyrus en deuxième position.

Le développement est assurément hippolytien : on le trouve dans

l'interprétation de la vision des bêtes du Commentaire sur Daniel.
On pourrait donc admettre qu'une exégèse de Daniel, avancée par
Hippolyte, a été arbitrairement rapprochée du texte de l'Apocalypse et
considérée comme son commentaire. Reste la possibilité qu'Hippo-
lyte ait lui-même opéré ce rapprochement dans un commentaire sur
l'Apocalypse.

- Fragment VII, sur Ap. 12, 10.

« Cette audition est une perception de l'esprit [en arabe 'aqlï < qui concerne
l'esprit); la traduction de Schulthess <mein Geist) est erronée; car il a
confondu le suffixe adjectival -i avec le pronom affixe i <mon>] dont un exemple
a été fourni auparavant. La source de la voix, Hippolyte est d'avis que ce

sont les anges.»

Oecuménius et André attribuent aux anges ce chant de joie.

- Fragment VIII, sur Ap. 12, 14.

«Hippolyte interprète les deux ailes comme étant l'espoir et l'amour.»
Dans Antichrist 61 Hippolyte écrit que, dans sa fuite, l'Eglise n'a que les

ailes du grand aigle, c'est-à-dire la foi en Jésus-Christ qui sur la croix étendit
ses bras comme des ailes. André semble avoir connu une interprétation assez

proche de l'arabe. Les deux ailes sont: l'amour pour Dieu et pour le
prochain et la pronoia susceptible de saisir celui qui a été crucifié à cause de

nous et les deux testaments. Amour et espérance d'une part, amour et
pronoia de l'autre, les deux interprétations ne sont pas sans parenté.

Il est donc possible qu'André et le commentateur arabe se réfèrent
à un texte commun. Mais celui-ci est-il d'Hippolyte? Si l'on croit
devoir répondre positivement à cette question, on songera évidemment

à une nouvelle interprétation proposée dans le De Apocalypsi.



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte 325

- Fragment IX, sur Ap. 12, 16.

«Quand il dit : <et la terre ouvrit la bouche et engloutit le fleuve d'eau que
le dragon avait lancé derrière la femme), c'est l'engloutissement des armées
en marche par la terre. Cela supporte deux interprétations.

La première, littérale, leur ferait subir le sort des fils de Coré (Nombres 16,
32) [Qurâh dans le texte arabe, c'est la transcription de l'hébreu Qorah
(Nombres 16); une forme plus usuelle en arabe est Qärün (Coran, s. 28)]
lorsque la terre s'ouvrit, qu'ils descendirent dans ses profondeurs et qu'elle
se referma sur eux.

La deuxième, symbolique, serait que leur engloutissement signifie leur
égarement et leur errance loin de leur but. C'est là la raison de l'opinion
d'Hippolyte. Peut-être la première est-elle plus vraisemblable, du fait qu'il
n'est pas licite de s'éloigner du sens littéral sans preuve. »

Le commentateur arabe distingue deux interprétations et n'attribue que
la seconde à Hippolyte. En fait nous ne sommes pas en face de deux explications

différentes et inconciliables. La preuve en est que toutes deux s'accordent

pour identifier le fleuve vomi par le dragon aux armées envoyées par
l'Antichrist. A partir de ce donné commun la première interprétation s'attache

à montrer que l'événement prophétisé correspond bien à ce qui s'est
passé jadis pendant l'exode, la deuxième en fait une application eschatologi-
que. Comment ne pas évoquer ici les caractéristiques des exégèses d'Hippolyte
dans 1 'Apologie 1 Sur Ap. 8, 8: les plaies d'Egypte, types des prodiges escha-

tologiques; sur Ap. 8, 11: le miracle de Mara, type des événements finaux;
sur Ap. 8, 12: le déluge comme prophétie partielle de l'eschaton. Cf. encore
sur Ap. 9, 2-3; 9, 14-15.23

On peut donc supposer que toute la matière de ce fragment est

hippolytienne, et qu'il s'agit d'un extrait de l'Apologie mal
interprété.

- Fragment X, sur Ap. 12, 17.

«Quand il dit: <ils gardent les commandements de Dieu>, il ne veut pas
dire qu'ils les gardent dans la mémoire [l'auteur joue sur le double sens du
verbe hafiza <conserver) et <garder dans la mémoire)], mais (qu'ils les gardent)
par la mise en pratique. Le fait qu'ils conservent le témoignage de Jésus
consiste en ce qu'ils l'imitent dans la patience, l'effort en faveur de la vérité
et l'acceptation du martyre. C'est là une preuve de la vérité et de l'acceptation

du martyre. C'est là également la preuve que ce groupe comprend des

gens dont l'âme est plus forte que celle des gens du premier groupe [Schulthess
traduit de façon erronée: <Und das ist ein Beweis dafür, daß diese Schaar
mächtiger ist an Leuten als die erste Schaar)]. S'ils s'étaient abstenus en
raison de leur richesse [la leçon 'anâhum <le fait pour eux d'être prisonniers)
semble devoir être écartée au profit de ginâhum <leur richesse)] et par souci
de leurs biens, comme le dit Hippolyte, ils n'auraient pas été fermes devant
les calamités.»

as Prigent (n. 1), p. 410.



326 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte

L'interprétation distingue un groupe de fidèles qui font passer leur fidélité
(jusqu'au martyre) avant les soucis mondains, d'un autre dont la foi est
moins assurée. Ceci doit être rapproché des explications d'André: l'Eglise
des clercs et des moines (les maîtres éprouvés, ceux qui méprisent la terre
et se sont retirés au désert dans le dénuement) a fui au désert ; le diable s'en
prend alors aux laïcs qu'il juge des proies faciles en raison du souci qu'ils
gardent pour les affaires de la vie.

Une pareille distinction est-elle pensable chez Hippolyte? Un
développement comme celui qu'on peut lire dans le Commentaire sur
Daniel (II, 21) l'exclut formellement.

- Fragment XI, sur Ap. 13, 3.

«Quand il dit: <il y avait à ses (multiples) têtes une blessure semblable
à celle de la mort et le coup qui lui fut mortel guérit >. la <tradition> [entre
crochets dans le texte arabe édité par de Lagarde] copte est que la blessure
mentionnée concerne ses (multiples) têtes, tandis que la tradition grecque
est qu'il s'agit d'une de ses têtes; mais le sens est le même, car ce qui est en
certaines parties de l'ensemble est dans l'ensemble. Il reste à examiner [ms.
yubhatha; de Lagarde imprime YNHTH, ce qui ne donne aucun sens] (la
question de) la blessure et (de) la tête qui en est affectée. Si ces deux
(éléments) sont interprétés [ms. M'LYN (avec wäw comme support du hamza)

pour M'WLYN, à vocaliser mu'awwalayn (<interprétés), au duel); de

Lagarde imprime MWLYN, Schulthess traduit ainsi: <Diese Beiden sind,
nach der Ansicht des Hippolytus, Herrscher uns Untertan), ce qui laisse

supposer qu'il a lu MWLYYN (vocalisé mawlayayn), duel de mawlä qui
signifie 1) maître 2) esclave affranchi; d'où sa traduction <Herrscher und
Untertan), il omet cependant de rendre compte de la signification des deux
premiers mots de la phrase <in lcânâ> (si ces deux (éléments) sont)] selon
l'opinion d'Hippolyte, celui-ci interprète la blessure comme représentant le

mépris de nombreuses personnes pour l'Antichrist et leur dédain à son
égard au début de son apparition, et la tête comme étant son royaume. Le
mépris et la désobéissance dont il est l'objet sont faiblesse et opprobre pour
lui ; ce qui est comme une blessure. Il interprète sa guérison comme étant le
fait que les gens se remettent à lui obéir, lorsqu'il produira des prodiges
trompeurs (Ap. 13, 13 s.) comme la ruse de la résurrection, celle de faire parler

les idoles (Ap. 13, 15) etc...»
La première bête est donc l'Antichrist. Hippolyte n'a pas proposé d'explication

de la première bête dans ses œuvres connues. Toutefois on peut
déduire son interprétation de ce qu'il écrit de la deuxième bête dans
Antichrist 49 : la première bête est l'empire romain, la deuxième l'Antichrist. On

remarque alors la cohérence de ce schéma avec celui qu'Hippolyte donne
dans Antichrist 25-27 et dans le Commentaire sur Daniel IV, 3-12 à propos
des visions de Dan. 2 et 7 : succession des Babyloniens, Perses, Grecs,
Romains, l'Antichrist sortant finalement de ces derniers. - Ceci est exact.
Cependant il convient de lire plus attentivement le commentaire d'Ap. 13, 11



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte 327

ss. dans Antichrist 49 : la deuxième bête est le royaume de l'Antiehrist dont
la personne est représentée par une des cornes de la bête. Son rôle consiste

à reprendre à son compte les ambitions d'Auguste. Il relève l'empire abattu
et méprisé (la tête blessée de la première bête) et lui rend sa puissance et ses

prétentions. Or cette guérison miraculeuse ainsi que ses conséquences sont
annoncées dans Ap. 13, 3 ss.

Du coup il y a dans l'interprétation d'Hippolyte une réelle incertitude et
un manque de cohérence. En effet, en bonne logique l'empire romain restauré
et démonisé qu'est le royaume de l'Antiehrist apparaît dès la guérison de la
première bête. Cette difficulté aurait-elle amené Hippolyte à une deuxième
interprétation corrigée dont le fragment arabe et André nous auraient
conservé la trace et qui identifiait la première bête à l'Antiehrist?

En ce qui concerne André, nous avons dit plus haut les motifs de douter
de l'exactitude du renseignement donné. Cependant l'accord avec le fragment
arabe ne doit-il pas faire réviser ce jugement?

Examinons attentivement le fragment :

1) Les arguments, les images et le type même d'interprétation sont de
caractère hippolytien: la blessure est le mépris, la guérison la restauration
de l'autorité, etc... Seulement ces explications sont rattachées à la première
bête et non à la deuxième comme c'est le cas dans la phrase presque parallèle
de VAntichrist.

2) Cette dernière affirmation est-elle vraiment exacte? Les allusions
finales aux prodiges, à la résurrection et à l'animation des idoles ne peuvent
se comprendre que comme un commentaire d'Ap. 13, 13-15 dont l'ordre
est rigoureusement suivi.

En conséquence, la solution doit être cherchée dans cette voie:

- Le fragment arabe contient bien un commentaire hippolytien.
- Dans VAntichrist l'allusion à la première bête n'est faite qu'à
propos de la seconde. D'où possibilité de confusion. - Le fragment
arabe a effectivement fait cette confusion. Toutefois son texte laisse

encore apparaître que sa source expliquait la deuxième bête. - Il y a
donc tout à parier que cette source a été YAntichrist.

- Fragment XII, sur Ap. 13, 11.

«La station unique de l'apôtre sur le sable marin (Ap. 12, 18), station au
cours de laquelle il vit les deux bêtes (s'interprète ainsi) : la première est la
bête montant de la mer (Ap. 13, 1) et la deuxième est la présente bête. C'est
pourquoi il a utilisé la coordination [Schulthess omet de traduire falihâdâ 'ata-
fa <c'est pourquoi il a utilisé la coordination)] disant: <et je vis une autre
bête montant de la terre). Ce que dit Hippolyte, c'est qu'elle vient avant
l'Antiehrist. Le présent texte montre le contraire: elle vient après lui.»

Le commentateur arabe reproche donc à Hippolyte d'avoir affirmé que
la deuxième bête précédait l'Antiehrist.

Si l'on faisait confiance au fragment XI (nous avons exposé les raisons

pour lesquelles nous n'y sommes pas prêt), cela impliquerait qu'Hippolyte,



328 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte

ayant corrigé son interprétation primitive, assimilait la première bête à

l'Antichrist, et sans doute la seconde à l'empire romain (ce à quoi le texte
d'Ap. 13, 11. ss. ne se prête guère), quitte à affirmer que cette deuxième
bête précédait en réalité la première.

Bien que nous sachions qu'Hippolyte ne se soit pas toujours senti lié
par l'ordre des textes bibliques (cf. Dan. I, 5), l'hypothèse soulève tant de
difficultés - puisque le raisonnement s'attache à retrouver dans
l'Apocalypse une succession historique -, qu'elle semble devoir être écartée quelle
que soit l'appréciation portée sur le fragment XI.

Le renseignement donné par le fragment XII est donc erroné.
L'erreur peut à la rigueur s'expliquer si l'on suppose que la source est

encore une fois 1 'Antichrist. Hippolyte y écrit que la deuxième bête
est le royaume futur de l'Antichrist, celui-ci étant figuré par l'une
des cornes. N'y a-t-il pas là l'occasion d'une méprise: la bête étant
comprise comme annonçant la royauté à venir de l'Antichrist.

- Fragment XIII, sur Ap. 13, 11.

«Il dit: <et elle avait deux cornes semblables à des cornes d'agneau.)
Le symbole des deux cornes se trouve déjà dans les visions de Daniel où
celui-ci vit un bélier à deux cornes (Dan. 8, 3). Les deux cornes sont
interprétées comme étant deux empires: l'empire des Mèdes et l'empire de Perse
(Dan. 8, 20). Hippolyte les interprète comme étant la Loi et les Prophètes.
Tous deux sont, dit-il, une figure de l'extérieur faussement doux de cette
bête dont l'intérieur est un loup prédateur (cf. Mt. 7, 15).»

Cette interprétation est bien dans le genre d'Hippolyte : - rapprochement
avec Daniel; - thème de l'imitation du Christ par l'Antichrist. On rapprochera

Antichrist 6 (Achelis p. 8, 1. 5) : l'Antichrist «paraîtra lui aussi comme
un agneau, bien qu'étant intérieurement un loup (Mt. 7, 15).» La même
utilisation de Mt. 7, 15 se retrouve, sous la plume d'André, au sein d'une
exégèse d'Ap. 13, 11 par ailleurs empruntée à Irénée.

Cependant Hippolyte identifie les deux cornes à l'Antichrist et au faux
prophète (Antichrist 49). La loi et les prophètes, telle est l'interprétation
des deux anges de Dan. 12, 5 dans le Commentaire sur Daniel IV, 57, 2.

Hippolyte a-t-il renoncé à sa première explication, du reste assez
artificielle - notons que ce faux prophète hérité d'Irénée n'apparaît plus jamais
dans les œuvres connues d'Hippolyte -, pour en proposer une autre?
L'hypothèse ne soulève pas l'enthousiasme, car André connaît encore l'interprétation

première: les uns disent que cette bête est l'Antichrist, d'autres
pensent pouvoir expliquer ses deux comes comme étant l'Antichrist et le
faux prophète.24

Dans ces conditions, sans pouvoir absolument écarter la possibilité
d'un recours au De Apocalypsi, on imaginerait volontiers qu'une

24 Schmid (n. 2), p. 140.



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte 329

exégèse hippolytienne de Daniel a été, sans doute dans un florilège,
rapprochée à tort d'Ap. 13, 11.

- Fragment XIY, sur Ap. 13, 16.

«Hippolyte interprète ce passage ainsi: la marque de la main symbolise
l'adoration et la marque du front symbolise le fait que chacun la met sur
son front comme une couronne. »

La phrase reste sibylline aussi longtemps qu'on n'y décèle pas un
maladroit résumé à'Antichrist 49: A l'instar d'Antiochus Epiphane,
l'Antichrist ordonne que tous lui offrent des sacrifices sur des

autels, faute de quoi il leur est interdit d'acheter ou de vendre.
Voilà la marque sur la main. Il décide en outre d'obliger tous les

hommes à porter une couronne comme celle des mystes de Dionysos.
Voilà la marque sur le front.

- Fragment XV, sur Ap. 13, 18.

«Quant au nom de la bête à déduire du nombre cité, les interprétations
des commentateurs divergent. Hippolyte, pape de Rome, en a tiré quatre
noms dont la somme des lettres donne le nombre mentionné. Mais ils sont
sujets à caution: TEITAN, EUANTHAS, ELATINOS, DANTIALOS.»

Des quatre noms mentionnés, les trois premiers se retrouvent, dans le
même ordre, dans Antichrist 50. Dantialos aurait-il été ajouté par Hippolyte,
par exemple dans le De Apocalypsi On peut en douter pour deux raisons :

- L'énumération d'Hippolyte dans VAntichrist culmine avec Lateinos: ce

nom convient trop bien à son interprétation pour qu'il ait, par la suite,
ajouté un nouveau membre à sa liste. - La graphie Elatinos montre que la
source du commentateur arabe se contentait d'énumérer sans expliquer: le

lien du nom avec l'empire des latins était perdu de vue.

Tout ceci tend à faire supposer que le commentateur arabe
utilise un texte dont la dépendance hippolytienne est médiate.

- Fragment XVI, sur Ap. 14, 18.

«Si celui qui est assis sur les nuages est le Seigneur (Ap. 14, 14), comme
le pense Hippolyte dans son commentaire, quel besoin y a-t-il de symboliser
le Seigneur de toutes choses par cet ange »

Aucun texte hippolytion connu n'interprète ce verset. Tout au plus peut-on
rapprocher les deux interprétations d'Ap. 14, 14 mentionnées par André.
Dans les deux cas (la deuxième explication est empruntée à Oecuménius) le

personnage siégeant sur les nuées est le Christ. En conséquence, c'est un
ange qui est visé en Ap. 14, 18.

La question doit donc rester ouverte.



330 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte

- Fragment XVII, sur Ap. 16, 12.

«Il dit: <afin que le chemin soit préparé pour les rois qui viennent de
l'orient >. Traiter de ces rois orientaux, de leur armée et de leur dessein
soulève quatre questions.

Première question: comptent-ils parmi les partisans de l'Antichrist et de
ses lieutenants qui sont sous son autorité, lui obéissant non comme on obéit
à un roi, mais comme on obéit à une divinité, un roi que l'on adore, devant
l'image et la statue duquel on se prosterne, vers lequel on fait monter les
fumées (de l'encens), par le nom duquel on prête serment et dont on porte
la marque sur la main et sur le front? (S'il s'agit de cela), nous avons déjà
dit [Schulthess traduit ainsi ce membre de phrase: <so dass er, weil die
Erdbewohner ihm gehorchten, weggegangen wäre>, ni le ms., ni le texte de de

Lagarde n'autorisent cette traduction] que les gens de la terre se sont soumis
à lui, qu'il a partagé les royaumes et qu'il a pris comme lieutenants les têtes
et les cornes. - Ou ces rois orientaux représentent-ils une autre nation qui
n'est pas entrée dans son obédience

Deuxième question: en supposant qu'ils font partie de ceux qui ont cru
en lui et qui lui ont fait soumission ou bien qu'ils ne font pas partie de ces
gens-là, est-ce qu'ils sont venus pour lui obéir et l'aider, ou bien sont-ils
venus pour le combattre ou faire périr sa dynastie par ordre divin

Troisième question: de quel lieu [ms. matanna, inexistant; il faut
probablement corriger en mazanna, lieu] sont-ils? Car l'orient est étendu et
comprend plusieurs régions et zones d'habitation.

Quatrième question: à quelle race appartiennent-ils? Car l'orient en
comprend de nombreuses parmi ses peuples.

Hippolyte mentionne les réponses suivantes. A propos [ms. 'an (à propos
de) ; de Lagarde imprime an, qui ne donne aucun sens] de la première question,
il est d'avis que (ces rois) sont des partisans et des lieutenants de l'Anti-
christ. Pour la seconde question, il dit que Dieu leur a incontestablement
[ms. là mahâlat, pour lä mahälat] facilité le chemin, afin qu'ils puissent se
rendre auprès de l'Antichrist pour l'aider et lui obéir. A propos de la troisième
et quatrième question, les commentateurs n'ont rien mentionné.»

Nous ne possédons aucun élément de comparaison dans l'œuvre
d'Hippolyte. André aurait répondu comme l'Hippolyte du fragment
arabe aux deux premières questions. Toutefois il ajoute que ces

rois sont Scythes. On ne peut donc rien conclure.

- Fragment XVIII, sur Ap. 16, 16.

«Le lieu nommé Armagédon [transcrit Armäkädün en arabe] en hébreu.
Le sens [ms. quwwa, littéralement <force>] de ce mot est de lieu bien égalisé>.
Quant à ce qu'il désigne, Hippolyte mentionne que c'est la vallée de Josaphat
(Joël 4, 2).»

Nous ne connaissons pas de parallèles dans l'œuvre d'Hippolyte.
Notons qu'Oecuménius et André traduisent le nom hébreu: ôiaKOTtr)



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte 331

ou biaKOTTTOLiévri, car c'est là que les nations seront battues en
brèche. Aucune conclusion n'est possible.

- Fragment XIX fragment XX d'Achelis), sur Ap. 17, 8.

«Hippolyte affirme dans son commentaire que cette bête est celle que
l'apôtre vit d'abord sur le sable marin, montant des profondeurs (Ap. 12, 18;
13, 1).»

Le rapprochement opéré par notre fragment a toutes chances de

remonter à Hippolyte. Comme on ne peut affirmer que les exégèses

éparses dans \'Antichrist suffisent à expliquer le présent texte, la
question de son origine doit rester ouverte.

- Fragment XX fragment XXI d'Achelis), sur Ap. 17, 10.

«Hippolyte, quant à lui, est d'avis que cette bête est la figure de l'adoration

des idoles et que les cinq têtes tombées sont celles des cinq rois. Le
premier Nabuchodonosor le Chaldéen, le second Cyrus [Küris en arabe, cf.
l'hébreu Köre,s] le Mède, le troisième Darius [Därä, forme usuelle en arabe]
le Perse, le quatrième Alexandre le Grec et le cinquième ses quatre serviteurs

qui (ont régné) sur les (diverses) parties de l'univers. Mais ces rois ont
disparu. Quant à <celui qui existe >, c'est l'empire romain. Il n'en est pas
ainsi dans la traduction copte; au contraire, les termes de cette traduction
sont les suivants : < l'autre n'a pas connu d'existence > [Schulthess traduit ainsi
la citation: <in welchem, und das andere wird nicht gefunden), l'expression
lam yügad ne signifie pas <wird nicht gefunden), mais «n'a pas existé)]. Il
est possible de dire à ce sujet que l'empire romain n'a pas connu l'accomplissement

de son existence, c'est-à-dire qu'il n'a pas connu son achèvement.
Quant à «l'autre qui n'est pas venu), on s'accorde [ms. ittifäq; de Lagarde
imprime de façon erronée ittiqâq] à dire que c'est l'Antichrist. Ce passage
est l'un des plus épineux des visions. »

L'énumération historique est parallèle à celle que nous avons trouvée dans
le fragment VI, où elle posait quelques problèmes. Par chance, ici nous
avons deux points de comparaison: Commentaire sur Daniel IV, 23, 6
confirmé par le fragment 4 d'André. Dans les deux cas Hippolyte interprète les
rois comme des éons ou périodes de mille ans, ce qui lui fournit une base

scripturaire à sa chronologie du monde. La présente interprétation historique
a, elle aussi, un caractère hippolytien puisqu'on trouve la même énumération
historique dans le Commentaire sur Daniel indépendamment de toute relation
avec l'Apocalypse.

Peut-on supposer que les deux interprétations (chronologique et historique)

ont coexisté dans une œuvre ultérieure d'Hippolyte, ou que la première
a cédé la place à la seconde

André, commentant Ap. 17, 9, en propose une interprétation historique
qui ne vient pas d'Hippolyte (Ninos l'Assyrien, Arbakès le Mède, Nabuchodonosor

le Babylonien, Cyrus le Perse, Alexandre le Macédonien, Romulus



332 P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte

pour l'ancienne Rome, Constantin pour la nouvelle). Puis il cite l'explication
chronologique d'Hippolyte pour revenir finalement à son interprétation
historique, prouvant du même coup qu'à son sens il fallait choisir et attestant
connaître encore la position d'Hippolyte.

Il faut donc conclure, avec plus de certitude que ce n'était le cas
à propos du fragment VI, que si la succession de royaumes est bien
celle qu'Hippolyte décrivait dans son Commentaire sur Daniel, elle
n'a sans doute jamais été avancée par lui pour expliquer Ap. 17, 10.

Le renseignement donné par le présent fragment arabe ne doit donc

pas être reçu comme attestant une exégèse contenue dans le De

Apocalypsi.
Faisons le point: - Les fragments X et XII ne sont pas d'Hippolyte,

en tout cas dans leur forme actuelle. Un sérieux doute pèse sur
VIII ; - XI, XIV, XV et peut-être XIX sont des résumés maladroits
de YAntichrist; - VI, XX et peut-être XIII peuvent provenir du
Commentaire sur Daniel; - pour ces deux dernières catégories, les

caractères des citations s'expliqueraient au mieux si l'on supposait
que le commentateur arabe les a trouvées dans une chaîne ; - II et
IX pourraient être des extraits de YApologie; - VII, XVI, XVII et
XVIII ne permettent aucune conclusion.

Nous ne tenons naturellement pas compte ici des fragments XIX et XXII
selon la numérotation d'Achelis: ils ne proviennent pas du commentaire
arabe et réclament donc un traitement particulier (cf. p. 319).

*

1) Plusieurs fragments sont manifestement dépendants de Y

Antichrist. Or ces fragments expliquent justement les passages de l'Apo-
calsype que YAntichrist commente de manière quelque peu suivie.
Nous constatons donc le même phénomène que chez André, et il
appelle les mêmes conclusions : cela tend à prouver que le commentateur

arabe, comme son devancier grec, ne disposait pas d'un
commentaire hippolytien expliquant toute l'Apocalypse. Sinon il
n'aurait pas eu recours à des exégèses glanées au fil de YAntichrist.
Si l'on admet que l'auteur arabe n'a pas directement fait son choix
en lisant Hippolyte mais qu'il utilise une chaîne, l'argumentation
s'applique parfaitement à ce document. - Du coup on prêtera une
grande attention aux indices qui pourraient indiquer que certains
des fragments proviennent (plus ou moins médiatement) du
Commentaire sur Daniel et de YApologie.



P. Prigent, Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte 333

2) Deux fragments semblent être attribués à tort à Hippolyte.
3) Voilà qui doit nous rendre singxdièrement méfiant envers les

fragments dont nous ne pouvons éprouver l'authenticité. On ne

peut assurer qu'ils nous conservent des exégèses hippolytiennes. Et
même si tel était le cas comment peut-on affirmer avec certitude
qu'ils sont les témoins du De Apocalypsi dont l'existence devient de

plus en plus problématique puisqu'on n'y aurait eu recours que faute
de mieux! Ce que Jérôme et ses successeurs ont connu, c'est sans
doute ou bien YApologie (ce qui est l'hypothèse la plus vraisemblable
du seul fait que ce livre, dont nous ne possédons plus que des extraits,
contenait des interprétations de passages choisis de l'Apocalypse),
ou bien les chaînes dont nous venons de parler.

Quel que soit l'accueil fait à ces conclusions, il semble à tout le
moins prudent de ne pas faire trop confiance à l'un quelconque des

fragments arabes pour attester une exégèse inédite d'Hippolyte25.
Pierre Prigent et Ralph Stehly, Strasbourg

25 Cet article sera complété par une traduction des citations d'Hippolyte
trouvées dans le ms. Bodl. Syr. 140.


	Les fragments du De Apocalypsi d'Hippolyte

