
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 29 (1973)

Heft: 4

Artikel: Ethik und Eschatologie im Philipperbrief des Polycarp von Smyrna

Autor: Bovon-Thurneysen, Annegreth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 29 Heft 4 Juli-August 1973

Ethik und Eschatologie im Philipperbrief
des Polycarp von Smyrna

Der Brief an die Philipper1 des Polycarp wird in der heutigen
Forschung allgemein als theologisch unbedeutendes Schriftstück
beurteilt, das kaum einen originellen Gedanken enthält, sondern eine

Aneinanderreihung von biblischen und außerkanonischen Zitaten
darstellt. Von dieser Beurteilung her ist es sicherlich auch zu erklären,

daß der Brief bisher fast nur in bezug auf Einleitungsfragen
untersucht worden ist2. Dieser Vernachlässigung gegenüber stehen

jedoch die urchristlichen Zeugnisse, die von Polycarp als einer
bedeutenden geistigen Persönlichkeit reden. Polycarp wird vor allem
als Zeuge der echten apostolischen Überlieferung beschrieben3. Die
Hochschätzung der Person des Polycarp im Altertum ist einer der
Gründe, weshalb das einzige von ihm verbliebene Schriftstück auch
in theologischer Hinsicht eine genaue Untersuchung verdient. Zwar
wird rasch deutlich, daß der Zweck des Briefes ethische Ermahnung
ist ; theologische Begründungen - meistens in Form von traditionellem

Formelgut oder Zitaten - fehlen jedoch nicht gänzlich. Wenn

1 Die Aufteilung des Briefes in zwei Schreiben durch P. N. Harrison,
Polycarp's Two Epistles to the Philippians (1936), hat allgemeine
Anerkennung gefunden. Der Einfachheit halber werden wir jedoch öfters vom
Philipperbrief reden.

2 Literatur in Auswahl: Harrison (A. 1), S. 337-351 (Lit. bis 1936); P.
Meinhold, Polykarpos: Paulys Realencyclopädie, 21, 2 (1952), Sp. 1662-1693;
H. von Campenhausen, Aus der Frühzeit des Christentums (1963), S. 197-252 ;

W. H. C. Frend, A Note on the Chronology of the Martyrdom of Polycarp:
Oikoumene. Studi paleocristiani (1964), S. 499-506; R.M. Grant (Hrsg.), The
Apostolic Fathers, 1 (1964); 5 (1967), S. 42-43; L.W.Barnard, Studies in
the Apostolic Fathers (1966), S. 31-39; T. D. Barnes, A Note on Polycarp:
Journ. Theol. Stud. 18 (1967), S. 433-437; J. Liebaert, Les enseignements
moraux des Pères apostoliques (1970), S. 70-80.Vgl. die zusätzlichen Literaturangaben

der Anmerkungen.
3 Eusebius, Hist. eccl. 3, 36. Vgl. von Campenhausen (A. 2), S. 213.



242 A. Bovon-Thurneysen, Ethik und Eschatologie

auch dem Verfasser häufig die nötige, verbindende Gestaltungskraft
abgeht, so wird doch in der Art und Weise, wie er das Traditionsgut
auswählt und verwendet, sein theologischer Standort sichtbar.
Gerade aus seinen eigenen «Scharnierworten» ist zu erkennen, daß
dieser Brief, obwohl er sich immer um Treue zur Tradition bemüht,
schon in einem gewissen Abstand zu den neutestamentlichen
Zeugnissen steht. Die vorliegenden Seiten möchten diese Entwicklung
in bezug auf die eschatologischen Vorstellungen zu zeigen versuchen.

Da das Ziel des Briefes die ethische Unterweisung4 ist, ergibt sich
aus der Natur des Schreibens, daß für uns das Verhältnis von Ethik
und Eschatologie im Vordergrund stehen wird. Dabei stellt sich
sofort die Frage nach der Bedeutung des Heilgeschehens in Christus :

Steht hinter der Aufforderung zum tadellosen Wandel, die den

ganzen Brief durchzieht, die eschatologische Dialektik von Indikativ
und Imperativ? Weiß der Verfasser noch etwas von der Tatsache,
daß in Christus das Ende schon seinen Anfang genommen hat

1.

Wenn man die eschatologischen Aussagen von Polycarp gruppiert,
wird deutlich, daß die zukünftigen Vorstellungen bei weitem
vorherrschen. Vor allem sind es Gericht und Auferstehung, die bei ihm
im Vordergrund stehen. Der Gedanke an das Kommen des Reiches
ist entsprechend der allgemeinenEntwicklung schon zurückgetreten5.
Gericht und Auferstehung sind aber noch deutlich mit dem Kommen
des Herrn am Ende der Zeiten verknüpft.

Der Gerichtsgedanke findet sich im Philipperbrief häufig innerhalb
von Formelgut. Deshalb besteht unsere Aufgabe hauptsächlich
darin, den Kontext und die eventuellen Zufügungen zu interpretieren.

In Phil. 2, 1 endet ein altes zweiteiliges Glaubensbekenntnis mit
dem Kommen Christi als Weltenrichter : «... indem ihr an den glaubt,

4 Vgl. Phil. 3, 1, wo Polycarp sagt, daß er über die Gerechtigkeit schreibt.
Das Wort biKOUoaûvr| ist hier sicherlich im Sinne von ethischen
Rechtverhalten gemeint.

6 Das Wort ßacnXeia kommt zweimal im Philipperbrief vor: Phil. 2, 3 und
5, 3. Beide Male handelt es sich um Zitate. Die Vorstellung des Endreiches
findet sich noch indirekt in Phil. 5, 3, wo die Rede davon ist, daß die
Gläubigen mit Christus mitherrschen werden.



im Philipperbrief des Polycarp von Smyrna 243

der unsem Herrn Jesus Christus von den Toten auferweckte und
ihm Herrlichkeit und Thron zu seiner Rechten verlieh; ihm nun
wurde alles Himmlische und Irdische unterworfen, ihm dient jeder
Odem, er kommt als Richter über Lebende und Tote, sein Blut wird
Gott von denen fordern, die ihm nicht gehorchen.»

In drei Aussagen wird vorerst die gegenwärtige Herrschaft Christi betont :

Zu den neutestamentlichen Gedanken der Verleihung des Thrones und der
Herrschaft Christi über alles Himmlische und Irdische ist ein alttestament-
liches Zitat (Ps. 150, 6) beigefügt, das wir im Neuen Testament nirgends
zitiert finden. Ob Polycarp das Zitat selbst hinzugefügt hat, oder ob er es
schon im Glaubensbekenntnis vorgefunden hat, ist nicht auszumachen. Doch
wird auf jeden Fall durch diese Beifügung das präsentische Herrschen Christi
betont, bevor dann das Glaubensbekenntnis im Satz vom zukünftigen
Richteramt Christi gipfelt : Sç ëpxerai Kpirqç Zuüvtujv ko! vEKpiûv 6. Etwas abrupt
fährt Polycarp dann weiter: «sein Blut wird Gott von denen fordern, die
ihm nicht gehorchen»7. Mit großer Wahrscheinlichkeit scheint mir dieser
Satz nicht mehr zum alten Glaubensbekenntnis zu gehören, sondern eine
Zufügung von Polycarp zu sein. Obwohl die formale Parallelität in Form des
Relativsatzes beibehalten ist, hat doch das Subjekt von Christus zu Gott
gewechselt. Zudem finden wir diesen Satz auch nirgends in den im Neuen
Testament vorhandenen Glaubensformebi. Der Ausdruck «das Blut von
jemandem fordern» ist eine alttestamentliche Vergeltungsformel (vgl. Gen. 42,
22), die aber im Neuen Testament öfters vorkommt: cf. Luk. II, 50; Apg. 5,

28; Matth. 27, 25 (nur hier ist sie auch auf das Blut Christi bezogen). Daß
Polycarp die Aufforderung zum Glauben an das Kommen Christi als Richter
mit Hilfe einer alttestamentlichen Vergeltungsformel abschließt und
sozusagen auslegt, ist bedeutungsvoll. Das eschatologische Glaubensbekenntnis
läuft in eine Vergeltungsdrohung aus und darin wird deutlich, daß es Polycarp
in seinen Aussagen über das kommende Gericht vor allem um die
Untermauerung seiner ethischen Ermahnung geht.

6 Zu dieser Glaubensformel vgl. F. Kattenbusch, Das apostolische Symbol,

2 (1900), S. 320 und 657-658; O. Cullmann, Les premières confessions
de foi chrétiennes (1948a), S. 31.

7 àueiGeîv hat hier eine etwas schillernde Bedeutung. Der Ausdruck
àiroXutôvTeç rtjv kev^v paxaioXopiav Kai Tf|v xiîiv itoMüöv irXavriv zu Beginn des
Abschnittes würde darauf hindeuten, daß mit den Ungehorsamen die Häretiker

gemeint sind. Anderseits ist zu sagen, daß nachher eine Reihe rein
ethischer Ermahnungen für die Gläubigen folgt, so daß Polycarp unter
Ungehorsam sicherlich auch das dem Willen Gottes Zuwiderhandeln in rein
ethischem Sinne versteht. Die Übersetzimg von P. Th. Camelot, Ignace
d'Antioehe, Polycarpe de Smyrne (19512), S. 205: «Dieu demandera compte
de son sang à ceux qui refusent de croire en lui», scheint mir zu frei zu sein.



244 A. Bovon-Thurneysen, Ethik und Eschatologie

In Phil. 6, 2 kann die gleiche Tendenz bei der Untersuchung des
Kontextes beobachtet werden. Polycarp wendet sich hier an die

Presbyter und beginnt seine Ermahnungen damit, daß er die
konkreten Pflichten des Presbyters aufzählt (Krankenbesuche, Sorge
um Witwen und Waisen usw.). Dann redet er etwas allgemeiner von
dem Verhalten, das sein Amt erfordert, und hält sich besonders bei
der Warnung vor dem harten Urteilen auf.

Diese Ermahnung begründet er dann mit zwei theologischen Aussagen.
Die erste ist anthropologischer Art: wir müssen verzeihen, weil wir selbst
alle Schuldner sind, und den Herrn bitten, uns zu verzeihen8. Die zweite
Begründung ist eschatologischer Art und wird uns hier vor allem interessieren

: wir müssen verzeihen, weil wir alle vor den Richterstuhl Christi
hintreten müssen. Aus dieser Gerichtsverkündigung folgert er wiederum neue
Ermahnungen, zuerst mehr allgemeiner Art (Dienen mit Furcht) und zuletzt
wieder ganz konkret (Sich-Fernhalten von den Häretikern). Diese Reihenfolge:

1) konkrete Ermahnung an bestimmte Personen - 2) allgemeine
Ermahnungen - 3) theologische, d. h. meist eschatologische Begründimg —

4) neue Ermahnungen - ist kennzeichnend9. Alle eschatologischen Aussagen
Polycarps sind nie reine Verkündigung, sondern müssen immer aus den
ethischen Ermahnungen herausgeschält werden. Sie sind nur dazu da, den
Einzelermahnungen stärkeres Gewicht zu geben. Während bei der
Verkündigung Jesu Bußruf und Verkündigung des Kommens des Reiches beides
eines ist10, wird hier deutlich die eschatologische Verkündigung Mittel und ist
dem Ruf zum richtigen Wandel untergeordnet. In Phil. 6, 2 finden wir nun
die folgenden eschatologischen Aussagen: «Denn wir sind vor den Augen
des Herrn und Gottes und müssen alle vor den Richterstuhl Christi hintreten
und jeder muß Rechenschaft über sich ablegen.» Polycarp stellt zunächst
wiederum die ständige richterliche Gegenwart des Herrn vor Augen. Damit
verbindet er die Aussage vom zukünftigen Gericht, wo jeder einzelne vor
dem Richterstuhl Christi Rechenschaft ablegen muß u. Mit der Verknüpfung

8 Polycarp hat hier die fünfte Bitte des Unser Vater in eine Ermahnung
umgeformt. Im Unser Vater ist unser Verzeihen im Indikativ ausgedrückt.
Polycarp dagegen fügt bezeichnenderweise das Wort oqpdXopev hinzu.

9 Das gleiche Vorgehen finden wir auch in Phil. 5, 2 f. bei den Ermahnungen

an die Diakone.
10 Vgl. G. Bornkamm, Der Lohngedanke im Neuen Testament : Studien

zu Antike und Christentum. Gesammelte Aufsätze, 2 (1963), S. 78.
11 irdvTaç bei irapaaTrjvai Tili ßijpaxi toO xpwxoO Kai ÉKaaxov ûirèp aiixoO Xöpov

boOvai ist eine Kombination vonRom. 14,10.12und2.Kor. 5,10. In Rom. 14,10.
12 finden wir auch die zwei Begriffe des Richterstuhls und des
Rechenschaftablegens vereinigt. Allerdings ist Gott als Richter genannt und nicht
Christus wie bei Polycarp. Vgl. E. Massaux, Influence de l'Evangile de Saint
Matthieu sur la littérature chrétienne avant Saint Irénée (1950), S. 176f.



im Philipperbrief des Polycarp von Smyrna 245

der zwei Zitate drückt Polycarp implizit den neutestamentlichen Gedanken
aus, daß jetzt die Entscheidimg über unsere Zukunft fällt, daß all unser
jetziges Tun unwiderrufliche Folgen hat. Es gibt keinen Zeitraum in unserem
Leben, der vor Gott nicht seine Geltung hätte.

In Phil. 11, 2 findet sich noch eine eschatologische Aussage, die in
diesen Zusammenhang gehört. Polycarp identifiziert dort den
Habsüchtigen mit einem, der Götzendienst treibt, und sagt von ihm, er
werde gleichsam inmitten der Heiden, die das Gericht des Herrn
nicht kennen, gerichtet werden. Damit will wohl Polycarp sagen,
daß der habgierige Christ seiner Verdammnis sicher sei. Wenn nun
Polycarp die Heiden als solche qualifiziert, die das Gericht nicht
kennen, so bedeutet umgekehrt Christsein für ihn, auf das Gericht
hin leben, sich ständig vor den Augen des Herrn wissen, der als
Richter kommen wird.

Polycarp gebraucht zur Begründung der Ermahnungen den Hinweis auf
das Gericht nicht immer nur im negativen Sinne als Gerichtsdrohung,
sondern auch im positiven Sinn, indem er die Christen an ihr eigenes Mitwirken
am Endgericht erinnert. Diese Verheißimg verpflichtet zu gutem Wandel.
Polycarp spricht diesen Schluß allerdings, wie wir sehen werden, nie direkt
aus. Die Vorstellung der Mitwirkung am Endgericht, die aus dem Judentum
stammt, ist im Neuen Testament relativ selten ausgesprochen. Daß wir im
kurzen Brief von Polycarp gleich zwei Hinweise darauf finden, zeigt, daß
ihm die Vorstellung wichtig ist. In Phil. 5, 2 ist der Begriff des Mitherrschens
angetönt. In Phil. 11, 2 zitiert Polycarp, wie er selbst sagt, Paulus (1. Kor.
6, 2a) : «Oder wissen wir nicht, daß die Heiligen die Welt richten werden, wie
Paulus lehrt » Das Zitat steht allerdings merkwürdig zusammenhanglos da.
Paulus gebraucht den Hinweis auf die Mitwirkimg der Christen am Endgericht

als Argument, um die Christen davon abzuhalten, ihre jetzigen Streitigkeiten

vor heidnische Gerichte zu bringen. Bei Polycarp ist der Zusammenhang

nicht so klar. Er redet, wie wir gesehen haben, vom habsüchtigen
Christen, der zusammen mit den Heiden gerichtet werde. Sein Gedankengang

wäre dann vielleicht folgendermaßen zu rekonstruieren: Euer Platz
am Endgericht sollte nicht bei den Heiden sein, die gerichtet werden, sondern
bei den Heiligen, die mitrichten werden. Darum hütet euch vor der
Habsucht! Doch es ist auch möglich, daß ihn die Vorstellung vom Gericht der
Heiden mehr assoziativ dazu geführt hat, von der Mitwirkung der Christen
dabei zu reden.

Zusammenfassend sind folgende Merkmale der Gerichtsvorstellung
bei Polycarp hervorzuheben: Polycarp drückt sich sehr zurück-

Über den Gerichtsglauben, vgl. L. Mattern, Das Verständnis des Gerichtes
bei Paulus (1966).



246 A. Bovon-Thurneysen, Ethik und Eschatologie

haltend aus, wenn er vom Endgericht spricht. Keine Spur einer
apokalyptischen Ausmalung ist festzustellen. Auch fehlt jeder Hinweis

auf Zeitpunkt und Reihenfolge der Ereignisse. Außerdem fällt
auf, daß Polycarp nie vom Gericht redet, ohne daß Christus genannt
wird. Mit diesem Punkt hängt zusammen, daß das zukünftige
Richten Christi an den zwei Hauptstellen Phil. 2, 1 und Phil. 6, 2

beide Male zusammen mit seiner gegenwärtigen Herrschaft genannt
ist. Doch steht hinter der Aussage von der gegenwärtigen Herrschaft
Christi bei Polycarp nicht das Wissen, daß mit dem Kommen und
mit der Erhöhung Christi das Ende angebrochen sei. Er redet davon
eher in dem Sinne, wie im Alten Testament von der Allgegenwart
Gottes die Rede ist. Polycarp betont das gegenwärtige Herrschen
Christi nicht um seiner eschatologischen Bedeutung willen, sondern
er tut es, weil er damit, wie wir schon gesehen haben, seinen Aufruf
zu ständigem tadelfreien Wandel dringlich machen kann. Die
Aussagen, sowohl über das gegenwärtige wie auch über das zukünftige
Richteramt Christi, sind immer dem ethischen Anliegen untergeordnet.

Die theologische Bedeutung der Auferstehungshoffnung bei Polycarp

läßt sich an zwei Stellen deutlich machen.
In Phil. 2, 2 setzt Polycarp der düster endenden Gerichtsdarstellung,

die wir schon weiter oben behandelt haben, die Auferstehungshoffnung

gegenüber; die Stelle ist gewissermaßen seine Auslegung
des vorangegangenen Credosatzes von der Auferweckung Christi von
den Toten : «Der aber ihn von den Toten auferweckte, wird auch uns
auferwecken, wenn wir seinen Willen tun und in seinen Geboten
wandeln, heben, was er gehebt hat...»

Es folgt als Illustrierung des rechten Wandeins ein fünfteiliger
Lasterkatalog und eine rhythmisch gereimte Zusammenstellung von Sätzen der
Bergpredigt12. Der erste Teil des Satzes über die Auferstehung ist ein leicht
verändertes Zitat von Paulus; vgl. 2. Kor. 4, 14; 1. Kor. 6, 1413. Dann aber

12 Vgl. Massaux (A. 11), S. 166-170, und H.Köster, Synoptische
Überlieferung bei den apostolischen Vätern: Texte -und Unters. 65 (1957), S. 115
bis 118.

13 Daß Polycarp éx vexpiliv hinzufügt, ist ohne Bedeutung; er tut es wohl
unter dem Einfluß der vorhergehenden Glaubensformel. Wichtiger sind die
Verkürzungen: im Vergleich zu 2. Kor. 4, 14 läßt Polycarp das cràv 'lr)aoo aus;
im Vergleich zu 1. Kor. 6, 14 fehlt das bià rf|ç buvapeicç afiroO. Die beiden
Streichungen mögen unwichtig erscheinen, doch gewinnen sie einige Be-



im Philipperbrief des Polycarp von Smyrna 247

fährt Polycarp ganz unpaulinisch weiter, indem er die Ermöglichung unserer
Auferstehung nicht nur von Christi Auferstehimg abhängig macht, sondern
sie an die Bedingung knüpft, daß wir Gottes Willen tun. Die Hoffnung auf
Auferstehung ist somit für die Gläubigen nur bedingt gültig.

Das genau gleiche Vorgehen begegnet uns an der zweiten Stelle,
wo von der Auferstehung die Rede ist, in Phil. 5, 2. Die Bedingtheit
der Auferstehung ist hier noch eindrücklicher gemacht durch eine

komplizierte, etwas schwerfällige Konstruktion von drei
Verheißungen, die immer mit je einem Bedingungssatz verknüpft sind.
Übersetzung: «Wenn wir nun ihm in der jetzigen Welt wohlgefällig
sind, werden wir auch die zukünftige erlangen, wie er uns versprochen

hat, uns von den Toten zu erwecken und daß, wenn wir seiner

würdig wandeln, auch mit ihm herrschen werden, wenn wir glauben.»

Die drei Verheißungen - Erlangung der zukünftigen Welt, Auferweckung
von den Toten, Mitherrschen im Reich - sind drei Aspekte der gleichen
Hoffnung. Es fragt sich nun, ob sich auch die drei Bedingungen des Heils im
Grunde genommen gleichen. Die ersten zwei haben beide Werkcharakter.
Als dritte Bedingung der Erlangung des Heils nennt Polycarp den Glauben.
Es scheint, als ob sich Polycarp mit diesem Anhängsel plötzlich der Lehre
des Paulus erinnerte, die er zu befolgen versucht, und deren Kernsatz - wir
sind durch Gnade gerettet worden und nicht auf Grund von Werken - er wie
ein Leitmotiv an den Anfang seines Briefes stellt. Aber vermag er diesem
Leitmotiv im weitern dann wirklich zu folgen? Wird nicht gerade hier, wo
er den Glauben in einem Atemzug mit den Werken als Bedingung der
Erlangung des Heils nennt, der Glaube selbst zu einem Werk? Gewiß finden
wir im Neuen Testament genug Formulierungen, wo das Heil denen
verheißen wird, die glauben14. Die Frage ist, ob der Glaube Gnadengeschenk
ist und als solches Voraussetzung zur Auferstehung, oder ob er
Werkcharakter annimmt und als solcher Bedingung der Auferstehung ist. Im
Falle des Polycarp scheint mir die Frage, vor allem wegen der parallelen
Bedingungssätze, im zweiten Sinne beantwortet werden zu müssen.

deutung, wenn wir anschließend sehen werden, daß Polycarp die Auferstehung
an Bedingungen, die die Gläubigen zu erfüllen haben, knüpft. Die
Auferstehung wird also nicht allein «mit Christus» (2. Kor. 4, 14) und «durch
seine Kraft» (1. Kor. 6, 14) erlangt. Die Streichungen sind somit ein Hinweis,
daß für Polycarp die Auferstehimg Christi nur die erste und wichtigste
Voraussetzung unserer Auferstehung ist. Interessant ist zu sehen, daß bei
Ignatius an entsprechender Stelle Ign. Tr. 9, 2 gerade die umgekehrte
Entwicklung zu beobachten ist. Ignatius verstärkt das Iv Xpiaxw 'Ipcroû, indem
er den Satz «ohne den wir das wahre Leben nicht haben» hinzufügt.

14 Vgl. z. B. Rom. 10, 9; 1. Thess. 4, 14.



248 A. Bovon-Thurneysen, Ethik und Eschatologie

So können wir denn anhand dieser zwei Texte feststellen, daß die

Auferstehung hei Polycarp an Bedingungen geknüpft wird. Vom
rein formalen Gesichtspunkt aus kann zunächst gesagt werden, daß

im Neuen Testament auf die Verheißung der Auferstehung nie ein
Bedingungssatz ethischen Inhaltes folgt15. Es scheint, daß die
Auferstehung der Gläubigen so stark mit der Auferstehung Christi
verknüpft war, daß daneben keine andere Begründung mehr Raum
fand. Daß Polycarp gerade diese stark geprägte Tradition
durchbricht, daß er, der sich doch so selten auf eigene Formulierungen
einläßt, gerade hier original wird, ist gewiß von theologischer
Bedeutung. Es wird daran deutlich, wie sehr sein ganzes Denken dem
ethischen Ziel untergeordnet ist.

Ein Vergleich mit Rom. 6, 4ff. vermag den Unterschied des Verhältnisses
von Christi Auferstehung, Auferstehung der Gläubigen und Ethik bei
Paulus und Polycarp noch deutlicher zu machen. Bei Paulus hat die
Auferstehung Christi zwei direkte Folgen: sie verwandelt unser jetziges Leben
und erwirkt unsere zukünftige Auferstehung. Beides, Ethik und Eschatologie,
hat seine Quelle in Christi Auferstehimg. Bei Polycarp nun hat unser Wandel
seinen Ursprung nicht in der Auferstehung Christi - eine Beziehung in dem
Sinne ist nirgends ausgesprochen -, sondern bewirkt zusammen mit der
Auferstehung Christi unsere zukünftige Auferstehung. Die Auferstehung Christi
ist bei Polycarp auch nicht mehr beherrschendes Fundament unserer
Auferstehung, sondern ein Faktor neben andern. So liegt unsere Auferstehung
nicht mehr in der Freiheit der Entscheidung des Herrn. Damit geht aber der
wahre Hoffnungscharakter der Auferstehung verloren. Die Auferstehungs-
hoffnung ist in der Gefahr, ein Objekt zu werden, das vom ethischen
Verhalten des Gläubigen abhängig ist16.

2.

Wie wir gesehen haben, sind die eschatologischen Aussagen bei

Polycarp durchwegs den ethischen Anliegen untergeordnet. Man
könnte auch sagen, daß das Verhältnis von Hoffnung und Gehorsam

15 Luk. 14, 12 müßte hier vielleicht als Ausnahme angeführt werden. Wir
finden dort zwar mit der Verheißung der Auferstehung keinen Bedingungssatz

verbunden, doch ist der Lohngedanke mit der Auferstehung verknüpft,
was meines Wissens sonst im Neuen Testament nicht der Fall ist. Der
Lohngedanke scheint eher in der Vorstellung des Reiches beheimatet zu sein.

16 J. Starck, L'église de pâques sur la croix: Nouv. Rev. théol. 75, S. 357f.
Anm. 97, begnügt sich damit, in einer Anmerkung die Traditionsgebundenheit

der Aussagen Polycarps über die Auferstehung hervorzuheben.



im Philipperbrief des Polycarp von Smyrna 249

die Grundfrage seiner Eschatologie ist. Der Brief des Polycarp ist
eine einzige Folge von Ermahnungen und Warnungen, die sich alle
in den einen Satz zusammenfassen ließen : Seid der Lehre des Herrn
gehorsam

Die Frage stellt sich nun, wie Polycarp seinen Aufruf zum Gehorsam

motiviert und welchen Platz die eschatologischen Motive des

Lohnes und der Vergeltung innerhalb der übrigen Motive einnehmen17.

Als erstes sind die theologischen Motive zu nennen, wie die Ehre Gottes
(Phil. 5, 1), die Furcht vor Gott (Phil. 5, 1), die Allwissenheit Gottes (Phil.
4, 3). Als christologisches Motiv können wir den Gedanken der Nachfolge
Christi bezeichnen, den wir in Phil. 10, 1 und Phil. 8, 2 ausgedrückt finden.
Auch in Phil. 5, 2 ist dieses Motiv angeführt, indem Polycarp die Diakonen
daran erinnert, daß der Herr Diener aller geworden sei. In Phil. 10, 2 finden
wir ein neues Motiv, das man das missionarische nennen könnte : die Heiden
sollen beeindruckt werden durch den tadelfreien Wandel der Christen (vgl.
auch Phil. 12, 3). In Phil. 11, 4 ist ein ekklesiologisches Motiv in dem Sinne
angetönt, daß die Glieder gesund sein sollen, damit der Leib der Kirche
gesund sei18. - Weitaus vorherrschend ist nun aber das eschatologische
Motiv des Lohnes. Außer den wichtigen Stellen (Phil. 2, 2; 5, 2; 6, 2; 11, 2),
die wir schon behandelt haben, finden wir den Lohngedanken noch
ausgedrückt in Phil. 2, 3, der Kurzfassung der Bergpredigt, in Phil. 5, 3, einem
Zitat aus 1. Kor. 6, 9, in Phil. 9, 2, wo die Ausdrücke «nicht vergeblich
laufen» und «der ihnen gebührende Ort» daraufhinweisen, und in Phil. 10, 2,
in dem Satz «Almosen befreit vom Tod». Außerdem finden wir das Motiv
der Vergeltung in Phil. 2, 1, dem alttestamentlichen Zitat, das wir schon

17 Zur Frage des Lohngedankens im Neuen Testament vgl. F. K. Karner,
Die Bedeutung des Vergeltungsgedankens für die Ethik Jesu (1927); H.
Braun, Gerichtsgedanke und Rechtfertigungslehre bei Paulus (1930); F. V.
Filson, St. Paul's Conceptions of Recompense (1931); G. Bornkamm (A. 10),
bes. S. 80, wo die Frage gestellt wird, ob der Lohn zum Motiv des Gehorsams
gemacht werde in der Verkündigung Jesu; E. Würthwein und H. Preisker,
piaOôç kt\.: Theol. Wort., 4 (1942), S. 699-736; B. Reicke, The New Testament

Conception of Reward: Aux sources de la tradition chrétienne.
Mélanges offerts à M. Goguel (1950), S. 195-206; W. Pesch, Der Lohngedanke
in der Lehre Jesu, verglichen mit der religiösen Lohnlehre des Spätjudentums
(1955).

18 Ein Motiv aus der popularphilosophischen Moral finden war in Phil. 4, 1,

wo die Ermahnungen mit dem Satz «da wir wissen, daß wir nichts in die
Welt hineingebracht haben, aber auch nichts hinauszunehmen haben»
begründet werden, vgl. 1. Tim. 6, 7. H. Conzelmann bezweifelt in seinem
Kommentar bei dieser Stelle die direkte Abhängigkeit Polycarps von den Pastoral-
briefen: Die Pastoralbriefe (19553), S. 65.



250 A. Bovon-Thurneysen, Ethik und Eschatologie

besprochen haben und in Phil. 10, 3, wo nach dem Hinweis auf den Lohn,
der aus den guten Werken geerntet wird, noch ein kurzer Wehruf folgt.

Wenn wir nun vorerst die Gesamtheit der Motive überblicken, so
fällt auf, daß nirgends der Hinweis auf das Heilswerk Christi als

Motiv des Gehorsams verwendet ist. Das paulinische Verhältnis von
Imperativ und Indikativ fehlt bei Polycarp sozusagen ganz.
Bezeichnend ist z. B. Phil. 8, 1, wo das Leiden Christi für uns geschildert

wird. Die daran anschließende Ermahnung zieht aber nur den
Schluß der imitatio. Daß aus dem Tun Christi für uns dem Gläubigen
die Kraft zu einem neuen Leben wächst, folgert Polycarp nicht. Von
dieser negativen Feststellung aus müssen wir nun versuchen, den
Lohngedanken zu beurteilen, wobei wir uns vor allem von den
Formulierungen in Phil. 2, 3 und 5, 2, die wir schon zitiert haben,
leiten lassen. Der Gebrauch der Konditionalkonstruktionen läßt den
Schluß zu, daß der künftige Lohn - in Phil. 2, 2 und 5, 2 ist es beide
Male die Auferstehung - bei Polycarp nicht mehr Gottes freie
Verheißung ist. Wenn das Heil an menschliche Bedingungen geknüpft
ist, liegt die Entwicklung nahe, daß das Heilsgut als Lohn betrachtet
wird, auf den der Gläubige auf Grund seiner Gehorsamsleistungen
Anspruch erheben kann. (Vgl. in Phil. 9, 2 das Wort ôqpeiXôpevoç).

Wenn wir nun nochmals auf die Frage nach dem Verhältnis von
Gehorsam und Hoffnung zurückkommen, so sehen wir, daß bei Polycarp

der Gehorsam nicht die Frucht der Hoffnung ist, sondern die
Reihenfolge gerade umgekehrt ist: Der Gehorsam erst berechtigt
den Gläubigen zur Hoffnung.

Wenn das Verhältnis von Gehorsam und Hoffnung grundlegend
ist für das Verständnis der eschatologischen Aussagen im Philipperbrief,

muß nun der Begriff der Hoffnung noch näher untersucht
werden, wobei wir uns vor allem mit der Art der Erfüllung der
Hoffnung beschäftigen19. Phil. 8, 1 ist dafür die Schlüsselstelle: «So

lasset uns nun unablässig festhalten an unserer Hoffnung und an
dem Angeld unserer Gerechtigkeit, das Jesus Christus ist, der unsere
Sünden an seinem eigenen Leibe hinaufgetragen hat auf das Holz,
der keine Sünde begangen hat, in dessen Mund auch kein Trug
gefunden wurde; sondern um unsertwillen ertrug er alles, damit wir
in ihm leben würden.»

19 In Phil. 3, 3 kommt das Wort é\ir(ç in der Trias Glaube, Liebe, Hoffnung
vor. Die Formulierung Polycarps ist original.



im Philipperbrief des Polycarp von Smyrna 251

Polycarp sagt hier, daß Christus unsere Hoffnung sei. Doch in welchem
Sinne gilt diese allgemeine Umschreibung? Er erklärt sie näher mit den
Worten, wir würden das (ewige) Leben empfangen, weil Christus für unsere
Sünden gelitten habe. Soweit bleibt Polycarp ganz in der neutestamentlichen
Tradition: Christus ist unsere Hoffnung auf Grund des Heilsgeschehens.
Doch indem er Christus mit einem zweiten Ausdruck, der in der ganzen
übrigen urchristlichen Literatur nie auf Christus angewendet wird,
umschreibt, gibt er der ersten Aussage, daß Christus unsere Hoffnung sei, einen
andern Sinn, ja er nimmt ihm seine volle Gültigkeit. Polycarp nennt Christus
das Angeld unserer Gerechtigkeit (ô dppaßdiv Tfjç biKaioaûvrçç ppiliv)20. Dieser
Ausdruck bedeutet, daß Christus mit seinem Tod «nur» die erste Anzahlung
für unsere Gerechtigkeit vor Gott geleistet hat, daß es aber von jetzt an von
uns und unserem gerechten Wandel abhängt, ob wir das Heil erlangen
werden21. Mit diesem «Nur», das Polycarp vor das Heilswerk Christi stellt, ist
unsere Hoffnung auf das Heil zu einer halben Hoffnung geworden. Sie ist
an die Bedingung unserer guten Werke geknüpft und ist als solche verfügbar,
aber damit auch verlierbar.

Was wir über die nur bedingte Geltung des Heilswerkes Christi
gesagt haben, ist auch der innerste Grund für das, was man die
«Verethisierung» der eschatologischen Vorstellungen bei Polycarp
nennen kann. Auferstehung und Gericht können als der letzte, noch
ausstehende Teil des Heilswerkes Christi betrachtet werden. Wenn
nun das schon vollbrachte Werk keine volle Gültigkeit mehr hat, ist

20 Daß der Ausdruck üppaßdiv, der im Neuen Testament nur für den
Heiligen Geist gebraucht wird (vgl. 2. Kor. 1, 22; 5, 5; Rom. 8, 23; Eph. 1,

14), bei Polycarp für Christus verwendet wird, ist nicht nur für seine Soterio-
logie von Bedeutung, sondern auch für die Frage des Heiligen Geistes. Das
Wort TTveOpa kommt nur zweimal vor im Philipperbrief: Phil. 5, 3; 7, 2. Vgl.
dazu R. Bultmann, Theologie des Neuen Testamentes (19583), S. 522f. Phil.
7, 2 ist ein Zitat von Matth. 26, 41 (es ist eingeführt als Herrenwort). Pneuma
hat hier nicht die Bedeutung von Heiligem Geist, sondern meint den Geist
des Menschen, sein besseres Ich. In Phil. 5, 3 scheint mir eher 1. Petr. 2, 11

als Gal. 5, 17 nachzutönen. Subjekt und Verb sind gleich wie in 1. Petr. 2, 11,

nur haben wir dort ipuxt) statt irveüpa.
21 Th. F. Torrance, The Doctrine of Grace in the Apostolic Fathers (1948),

S. 92-94, versteht die Stelle im gleichen Sinne: «In Polycarp the indication
is that Christ is thought of as the pledge of a righteousness which we must
persevere to fulfill.» Ich bin allerdings nicht einverstanden mit ihm, wenn er
sagt, daß der Tod Christi nur die vergangenen Sünden betreffe. Dagegen
spricht Phil. 6, 1, wo Polycarp sagt, daß wir alle Sünder sind und auf das
Erbarmen Gottes angewiesen sind. Auch mit dem Schluß von Th. F.
Torrance, daß die Aussagen über Christi Person und Werk bei Polycarp nur
präsent seien wegen der Tradition, kann ich nicht übereinstimmen.



252 A. Bovon-Thurneysen, Ethik und Eschatologie

es nur verständlich, daß auch der noch ausstehende Teil als bedingt
dargestellt wird. Somit hat die durchgehende Bedingtheit der
Auferstehungshoffnung bei Polycarp ihren Grund in einem veränderten
Verständnis des Heilsgeschehens in Christus.

3.

Die Frage, ob irgendwo im Philipperbrief spürbar ist, daß mit
dem Heilsgeschehen in Christus das Ende schon angebrochen sei, ist
bis jetzt noch offengeblieben.

Auf den ersten Blick scheint die Frage verneint werden zu müssen. Die
meisten eschatologischen Aussagen sind futurisch. Die Spannung zwischen
dem «Schon jetzt» und «Noch nicht» wird nirgends deutlich. Zwar haben
wir gesehen, daß von der jetzigen Herrschaft des erhöhten Herrn zwei Mal
die Rede ist. Doch daß mit dem Anbruch der Herrschaft Christi das Ende
begonnen hat, ist in diesen beiden Aussagen nicht enthalten. Die Folge von
Ermahnungen, Warnungen und Ratschlägen, die der Brief bildet, scheint
nirgends durchblicken zu lassen, daß für die Gläubigen die Heilszeit schon
angebrochen ist. Die Verkündigung des Evangeliums verschwindet hinter
all den Müssen und Sollen. Man fragt, ob sich die Kirche, an die alle diese

Ermahnungen gerichtet sind, noch bewußt ist, daß sie das eschatologische
Volk ist, welches im Heilsgeschehen Gottes in Christus begründet ist. - Und
doch ist es gerade im Bild der Kirche von Philippi, das Polycarp in seinem
Proömium22 gibt, wo wir — allerdings mehr indirekt - das «Schon jetzt» der
Heilszeit erkennen können.

Im Präscript gibt Polycarp der Kirche zu Philippi zwei Attribute :

Sie ist Kirche Gottes und sie wohnt in der Fremde23. Das zweite

22 Zur Struktur des Proömiums vgl. O. Roller, Das Formular der
Paulinischen Briefe (1933); B. Rigaux, Saint Paul et ses Lettres (1962), S. 165ff.
Was ich mit Danksagung bezeichne, ist bei O. Roller unter den
Kontexteingängen zu finden. B. Rigaux nennt es «action de grâces», S. 169.

23 TrapoiKOÛau kommt als Attribut der Kirche nur noch im Präscript des
1. Clem. vor; außerdem steht in 1. Petr. 1, 1 das entsprechende Wort irapeiri-
brpaoç. P. de Labriolle, Paroecia: Rech, de science rel. 18 (1928), S. 64,
sieht in diesem Ausdruck keinen eschatologischen Begriff, sondern schreibt
ihm eine mystische Qualität zu. Vgl. auch K. L. und M. A. Schmidt, iroipoiKoç

kt\. : Theol. Wort. 5 (1954), S. 840ff. - J. Beblavy, Les idées eschatologiques
de Saint Paul et des Pères Apostoliques (1924), S. 176, schließt aus dem Wort
vapoïKéuu, daß Polycarp das Ende bald erwarte. Eine Naherwartimg ist aber
im ganzen Briefnirgends zu entdecken. Sie aus diesem Wort allein erschließen
zu wollen, scheint mir eine schwache Basis.



im Philipperbrief des Polycarp von Smyrna 253

Attribut weist auf die wahre Heimat im Himmel hin, nach der die
Gläubigen unterwegs sind. Das Wort ist deutlich futurisch-eschato-
logischer Prägung. Im zweiten Teil des Proömium, in der
Danksagung, zeigt sich, daß gerade die Kirche der Ort ist, wo der Glanz
dieser künftigen Heimat schon jetzt sichtbar wird. Es liegt in der
literarischen Natur der Danksagung, daß wir ein positives Bild der
Kirche erhalten. Man würde aber nach dem ethischen Charakter des

ganzen Briefes erwarten, daß Polycarp vor allem die Tugenden der
Gläubigen hervorhebt, wie es zum Beispiel im 1. Cem. geschieht24.
Doch gerade das tut Polycarp nicht25, sondern nach dem Hinweis
über die gute Aufnahme und dem Geleit der Märtyrer redet er von
der Größe und dem Wunder des Glaubens.

Nach einer Glaubensformel gipfelt die Danksagung in der
Beschreibung der Freude, die aus dem Glauben und aus dem Wissen,
daß die Gläubigen durch Gnade und nicht auf Grund von Werken
gerettet worden sind, wächst. Diese Freude, die durch Polycarp
zugleich futurisch bestimmt wird, kennzeichnet die Kirche jetzt
schon auf Erden. Im Wort xapd fällt für Polycarp, wie wir sehen

werden, Gegenwart und Zukunft zusammen (Phil. 1, 2): «An ihn
glaubt ihr, ohne ihn gesehen zu haben, in unaussprechlicher und
verklärter Freude, in die viele einzugehen begehren26, da ihr wißt,
daß ihr durch Gnade gerettet worden seid, nicht auf Grund von
Werken, sondern nach dem Willen Gottes durch Jesus Christus.»

Der erste Teil des Satzes ist ein verkürztes Zitat aus 1. Petr. 1, 8, das
Polycarp mit einem Ausdruck aus Matth. 25, 21 kombiniert. Mit der Zu-

24 Gastfreundschaft, Ehrerbietung, Demut, Gebefreudigkeit sind nur ein
paar der Tugenden, die in 1. Clem. 1 und 2 aufgezählt werden.

25 Das ethische Motiv taucht nur im Ausdruck vom Fruchttragen des
Glaubens (vgl. Kol. 1, 6. 10) auf, der aber seinerseits das paulinische
Verhältnis von Glaube und Werke voraussetzt.

26 Die Übersetzung von J. A. Kleist, Ancient Christian Writers, 6 (1949),
S. 76. 187: «a joy which many desire to experience», scheint mir eine
ungerechtfertigte Sinnveränderung zu implizieren. J. B. Lightfoot, The Apostolic
Fathers, 2 (1885), S. 907, glaubt, daß die Zufügung eiç r)v uoXÀoi èiriOupoû-
cnv eîcreXdeîv eine Adaptation der Worte von 1. Petr. 1,12 sei. W. Bauer, dem
ich mich anschließe, denkt an Matth. 25, 21. 23: Die apostolischen Väter, 2

(1920), S. 286.
27 Zur eschatologischen Bedeutung von böSa die sich auch auf das Verb

boEdZuu überträgt, vgl. G. Kittel, böEa, Theol. Wort., 2 (1935), S. 254.



254 A. Bovon-Thurneysen, Ethik und Eschatologie

fügung qualifiziert er die Freude als eschatologische Freude, als zukünftiges
«Freudenreich». Auch das Attribut beboEacrg^vri hat eschatologischen Sinn.
Es will ausdrücken, daß es eine von der zukünftigen Herrlichkeit
überstrahlte Freude ist27. Das zweite Adjektiv nennt die Freude unerklärlich.
Man könnte es in diesem Zusammenhang umschreiben mit «imbeweisbar»,
denn das Wort bezieht sich auf den Ausdruck, daß die Freude dem Glauben,
der sich nicht auf das Schauen gründet, entspringt. Die Freude ist zwar
unerklärlich; aber deswegen ist sie nicht zaghaft. Im Schlußsatz zeigt
Polycarp den Grund ihrer Gewißheit auf: es ist Gottes Wille, daß wir
gerettet worden sind und es ist sein alleiniges Geschenk : daraus lebt die Freude
der Gläubigen.

Das Wort XaP«, das bei Polycarp die Bedeutung von Freudenreich

mit einschließt, ist gleichzeitig gegenwärtiger Besitz der
Gläubigen, für den Polycarp dankt. So finden wir im Philipperbrief doch
einen Ort, wo sichtbar wird, daß die Zukunft schon angebrochen ist.
Die Kirche, wie sie im Proömium28 dargestellt ist, lebt auf die
Zukunft hin, besitzt aber schon Anteil an der Zukunft durch ihre
Freude und ist als solche eschatologische Kirche.

Bis jetzt ist das Problem der Naherwartung bei Polycarp in unserer
Untersuchung noch nie in Erscheinung getreten. In keiner einzigen
eschatologischen Aussage des Polycarp kommt das Problem in
expliziter Weise zum Ausdruck. Weder wird irgendwo die Gewißheit
von der Nähe des Endes ausgesprochen, noch wird das baldige
Kommen des Reiches gegen Zweifel verteidigt. Es wäre jedoch
andererseits naheliegend, daß Polycarp seine drängenden ethischen
Ermahnungen durch das baldige Kommen Christi motivieren würde.
Die Tatsache, daß Polycarp dieses Motiv nie gebraucht, erlaubt
sicherlich den Schluß, daß die Naherwartung in seiner Gemeinde
zur Zeit der Abfassung des Briefes nicht mehr brennend ist. Noch
ein anderes Indiz unterstützt diese Aussage : der Philipperbrief enthält

einige Male den Aufruf zur Bereitschaft. Polycarp verwendet
dafür bildhafte Umschreibungen, frei jedes eschatologischen
Zusammenhanges, im Gegensatz zum Gebrauch im Neuen Testament.

28 Das Proömium, das ausschließlich vom Gnadengeschenk des Glaubens
und der daraus entspringenden Freude redet, darf bei der theologischen
Beurteilung Polycarps nicht vollständig übergangen werden. Das tut z. B.
R. Bultmann (A. 20), S. 522, wenn er sagt, daß bei Polycarp die Zukunft die
Gegenwart nur negativ bestimme.



im Philipperbrief des Polycarp von Smyrna 255

Das gilt vom Ausdruck des Gürtens der Lenden (àvctZdiaeaOai xàç ôcrqpûaç),

einer alttestamentlichen Wendung des Bereitmachens. Die entscheidende
Frage ist, wofür die Gläubigen sich bereitmachen sollen. Im Neuen
Testament ist die Aufforderung zum Gürten der Lenden begründet mit dem
Kommen des Herrn (l.Petr. 1, 13, Luk. 12, 35), oder mit dem Kommen des

Gerichtstages (Eph. 6, 14). Der eschatologische Zusammenhang ist eindeutig29.

Bei Polycarp in Phil. 2, 1 fehlt jegliche direkte Angabe darüber, wofür
oder für wen wir uns bereithalten sollen. Die Aufforderung zum Gürten der
Lenden ist Ausdruck der Bereitschaft zum Dienen und ist zu einer rein
ethischen Ermahnung geworden.

In Phil. 4, 1 verwendet Polycarp den Ausdruck des Sich-Waffnens mit
den Waffen der Gerechtigkeit (bnXiZtadui xoîç ôttXoiç xfjç biKdtcxrtvriç),
gleicherweise ein Bild der Bereitschaft. Wenn im Neuen Testament vom
Anziehen30 der Waffen oder der Waffenrüstung die Rede ist, geschieht es immer
in eschatologischem Kontext (Rom. 13, 12; 1. Thess. 5, 8; Eph. 6, 11).

Polycarp braucht den Ausdruck des Sich-Waffnens mit den Waffen der
Gerechtigkeit, wenn er von der Geldgier spricht und setzt ihn parallel zur
Ermahnung «im Gebot des Herrn zu wandeln»31. Wiederum stellen wir fest,
daß ein ursprünglich eschatologisches Bild für eine rein ethische Ermahnung
gebraucht wird.

Gleicherweise steht es mit der Aufforderung, nüchtern zu sein, in Pol. Phil.
7, 2 : vf|cpovreç xàç eùxùç Kai TtpoaKapxEpoOvxeç vrpjxeiaiç. Im Neuen Testament
(1. Thess. 5, 6; 5, 8; 1. Petr. 4, 7; 5, 8; 2. Tim. 4, 5) ist der eschatologische
Zusammenhang gesichert. Die Stelle bei Polycarp steht 1. Petr. 4, 7 am
nächsten, da wir an beiden Stellen das Verb in der Verbindung mit dem
Gebet haben, vtjfpeiv xàç eu xùç. Während wir in 1. Petr. 4, 7 eine ausgesprochene

Naherwartung feststellen: irdvxiuv bè xô xfAoç riYYiKev, ruft Polycarp
zu Gebet und Fasten auf als Hilfsmittel im Kampf gegen die Häretiker, und

29 Die dritte Stelle, an der wir im Neuen Testament den Ausdruck finden,
ist 1. Petr. 1, 13, wo er im übertragenen Sinne für das Bereitmachen des
Gemütes gebraucht ist. Der ursprüngliche eschatologische Zusammenhang
ist hier nicht mehr deutlich ausgesprochen. Der Ausdruck ist verbunden mit
der Aufforderung zum Glauben.

30 Sobald ein Verb des Anziehens der Waffen fehlt, geht die eschatologische

Bedeutung verloren, weil es dann nicht mehr ein Bild der Bereitschaft

ist (Rom. 6, 13; 2. Kor. 6, 7) : V. C. Pfitzner, Paul and the Agon Motive.
Traditional Athletic Imagery in the Pauline Literature (1967), S. 196-204
(Outlines in the Post-Pauline Development). Pfitzner beschränkt sich
allerdings auf die Bilder des Wettlaufes und läßt das Motiv der Waffenrüstung
beiseite.

31 Diese Parallelsetzung zeigt, welch ein zentraler Begriff biKaiocrôvri bei
Polycarp ist. Erfüllung der Gerechtigkeit ist bei ihm ganz allgemein die
christliche Grundhaltung, d. h. ein Leben in Glaube, Liebe und Hoffnung,
wie aus Phil. 3, 3 deutlich wird. In Phil. 3, 1 gebraucht er das Wort, um den
Inhalt seines Briefes zu umschreiben.



256 A. Bovon-Thurnyesen, Ethik und Eschatologie

der Akzent liegt bei ihm bezeichnenderweise mehr auf der Ausdauer (upocr-

Kaprepeiv).

So sehen wir also, daß der Ruf zur Bereitschaft bei Polycarp seine

ursprüngliche eschatologische Zielsetzimg verloren hat und zum
Ausdruck der ständigen Wachsamkeit im Lehenswandel geworden
ist. Diese Entwicklung unterstützt die Annahme, daß die
Naherwartung bei Polycarp in den Hintergrund getreten ist, ohne daß
scheinbar große Schwierigkeiten dabei aufgetreten sind.

*

Zusammenfassend läßt sich feststellen, daß in der Beziehung
zwischen Ethik und Eschatologie im Vergleich mit den neutesta-
mentlichen Aussagen eine gewisse Verschiebung eingetreten ist. Man
kann vielleicht vereinfachend sagen, daß im Neuen Testament

wenigstens ursprünglich die eschatologische Aussage primär ist und
die ethische Ermahnung daraus folgt. Die Verkündigung vom Kommen

des Reiches ist der Anlaß zum Bußruf. Im 2. Clem., der in dieser
Hinsicht ein gewisser Schlußpunkt der Entwicklung bildet32, ist
dieses Verhältnis gerade umgekehrt. In der Auslegung eines
apokryphen Herrenlogion 2. Clem. 12, 6 wird das Kommen des Reiches

abhängig gemacht von der Erfüllung der geschlechtlichen Enthaltsamkeit.

Polycarp bildet, wie in diesen Seiten deutlich wurde, ein
Zwischenglied in dieser Entwicklung. Auch bei ihm sind die eschato-

logischen Verheißungen nur bedingt gültig, indem sie vom Tun des

Menschen abhängig gemacht werden. Allerdings ist diese Entwicklung

erst auf individueller Ebene - insbesondere in bezug auf die

Auferstehung - sichtbar, währenddem es beim 2. Clem. um das Ob
und das Wann des Kommens des Reiches geht. Doch das souveräne
Handeln Gottes ist bei Polycarp nicht mehr ungebrochen, da auch
bei ihm menschliches Tun zur Bedingung der zukünftigen
Entscheidungen wird.

Annegreth Bovon-Thurneysen, Genf

32 Vgl. dazu O. Cullmann, «Wann kommt das Reich Gottes?»: Vorträge
und Aufsätze 1925-1962 (1966), S. 543ff.


	Ethik und Eschatologie im Philipperbrief des Polycarp von Smyrna

