
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 29 (1973)

Heft: 3

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen

Did the Lord's Prayer Originate With John the Baptist?

In Luke's gospel the Paternoster occurs at 11: 2-4 and is introduced by the
request of the disciples of Jesus: "Lord, teach us to pray as John too taught
his disciples." The reference here to John the Baptist is peculiar to Luke: in
Matthew's introduction to the Paternoster he is not mentioned. Given the
rivalry between the disciples of Jesus and the followers ofJohn (Matth. 11:2 f.,
Mark. 2: 18, John 3: 25f., 4: 1) - a rivalry which causes the evangelists to
assign to John an increasingly inferior role in relation both to Jesus himself
and to those who are 'in Christ'1 - it is strange that Jesus in Luke 11: 1-4 is
prompted to teach his disciples the Paternoster only because of their demand
that he follow John's example.

It is obvious that, being Jews, the disciples would know how to pray, and
in fact Jesus assumes elsewhere (e.g. Luke 6: 28, 22: 40) that they already do
so. What the disciples ask for at Luke 11:1 are not instructions how to pray
but what to pray, as Jesus' reply makes obvious : "Whenever you pray, say..."
The content of the prayer following is no mere groundplan of the sort of
things, which it might be suitable to pray for. The disciples would already
know that such matters as the demand for the revelation of God's kingdom,
for forgiveness, and for continuing divine sustinence were suitable subjects
for prayer, and in fact were already topics found in contemporary prayers.
What is taught in Luke 11 is a definite set prayer, not a list of subjects for
prayer, and it is a typical Hebrew prayer such as any rabbi might have taught.

But why is the name of John the Baptist associated with this set prayer?
It must be that this was a prayer which John himself used. In other words,
Jesus is teaching his disciples the same prayer as John taught his followers.
We know that John's movement was more ascetic than Jesus', so it is therefore

not surprising to find that it was John and not Jesus who set the pace in
the teaching of prayers. There is nothing impossible in the suggestion that it
was John the Baptist who first introduced the Paternoster. As I have said,
it is a typical Jewish prayer and has nothing uniquely Christian in it. That
there was an overlap between John's teaching and Jesus' is apparent
elsewhere (e.g. compare Matth. 3: 7 with 12: 34 and 23: 33, Matth. 3: 10 with
7:19 and Matth. 3: 2 with 4: 17). Jesus at one stage in his ministry obviously
identified himself with the Baptist's movement, and borrowed much of his
teaching from John. It is conceivable that the Paternoster was included in
this borrowed material. James Keith Elliott, Leeds

1 See for example Matth. 11:11, Mark 1:7, Luke 16: 16, John 1: 19ff.,
3: 30.



Jesus Christ Superstar

Bemerkungen zum Text der «Rock-Oper» von Time Rice and Andrew Webber

Jesus Christus, sein Kommen und Wirken, wird im Neuen Testament, vor
allem im joh.anneisch.en Schrifttum, «Licht» genannt (Joh. 1, 1-4; 8, 12). Er
ist das Licht, welches die Welt zur Schöpfung erhellt, als Schöpfung zeigt und
verheißt (ebd.). Hingegen wird Jesus Christus in den neu testamentlichen
Schriften nur einmal «Stern» genannt (Apk. 22, 16) und dreimal mit einem
Stern verbunden (Matth. 2, 2; 2. Petr. 1, 19; Apk. 2, 28). Sterne galten der
synkretistischen Religiosität der neutestamentlichen Zeit als Lenker des
Schicksals1. Jesus Christus aber, der die Welt zur Schöpfung Gottes macht,
entringt die Welt den Schicksalsmächten (Kol. 1, 13ff. 2, 15).

Der neustzeitliche christologische Titel «Superstar» zeigt schon als solcher
die fatale Vermischung von Schicksalsgläubigkeit mit dem Schöpfungsglauben

an. Erstere beugt sich dem Bann antihumaner, antipersonaler Mächte
über die Welt, letzterer richtet sich auf Jesus Christus aus, der den Menschen
Leben, Personsein, Ebenbildlichkeit mit Gott zuspricht. Freilich, die Sterne
von einst sind zu «Stars» geworden, die, im Unterschied zu ihren antiken
Vorgängern, Elemente des Schöpfungsglaubens - die Auffassimg des
Menschen als Person - für sich beanspruchen. Dieser Anspruch ist jedoch zum
Personenkult geworden. Im Personenkult triumphieren, im Gewand der
Personalität und Humanität, die Schicksalsmächte. Personenkult ist eine der
raffiniertesten Ablenkungen von der Tatsache, daß die meisten - von Armut
oder Überfluß regiert, die beide den menschlichen Bedürfnissen nicht
entsprechen - weder Person sein können noch Person sein wollen.

Die «Jesus Christ Superstar » genannte Rockoper zeigt die Vereinnahmung -
und schließlich auch Verurteilung - Jesu durch die Welt des Personenkultes.
Sowohl dem von Jesus anfänglich begeisterten «Mob» als auch den besorgten
und spottenden geistlichen und weltlichen Machthabern ist selbstverständlich :

Jesus ist Superstar oder beansprucht, es zu sein. Die Verkehrtheit dieser
Annahme macht erst die zweimal gesungene Frage des am Schluß auftauchenden
Chores deutlich:

"Jesus Christ, Jesus Christ
Who are you? What have you sacrificed?
Jesus Christ Superstar
Do you think you're what they say you are?"

Die Chorfrage kommt zu spät. Denn Jesus ist schon zur Kreuzigung
überliefert worden, er wurde schon von der Aura des Superstars in den Abgrund
des zum Verbrecher gemachten, des geschändeten, des ohnmächtigen
Menschen gestürzt. Darum klingt die Frage höhnvoll. Sie ist auch darum hohnvoll,
weil sie sich an den falschen Adressaten richtet, denn sie hätte dem «Mob»,
den Machthabern und den Aposteln gestellt werden müssen.

Die Rockoper zeigt, mehr implizit als explizit, die Vergewaltigung und
Tötung Jesu durch die Alternative : Superstar - ohnmächtiger Mensch. Diese

1 W. Foerster: Theol. Wort. 1 (1933), S. 502, 6.



Miszellen 217

ist der Inbegriff des komplexen Verhältnisses zwischen Großen und Kleinen -
zwischen Großen, die unter Akklamation der Kleinen groß geworden sind,
und Kleinen, die sich für ihr Kleingebliebensein an den Großen rächen. Der
Tadel «wankelmütiger Mob», in Tausenden von Passionspredigten erhoben,
dient dazu, diese Relationen zu verdecken. Einer spezifisch soziologischen
Analyse müßte sich die Passionsoper von Rice und Webber auch als
Vereinnahmung der antikapitalistischen Subkulturen Nordamerikas durch die
kapitalmächtige, menschenschwächende Superkultur Nordamerikas darstellen.

Jesus Christus Superstar ist mit seinem schmachvollen Ende so etwas wie
die Synthese zwischen dem mächtigen Großinquisitor und dem stummen
eingekerkerten Christus in Dostojewskijs berühmter Legende. (Im Rahmen einer
solchen Synthese könnte übrigens auch der Kirchenfürst im Film «Agonia»
des Italieners Bernardo Bertolucci verstanden werden, in dem die Menschen
am Sterbenden Rache nehmen, bei denen er einmal Hoffnung erweckt hatte.)
Die Synthese verfehlt aber Jesus Christus um nichts weniger als ihre beiden
komplementären Glieder. Jesus Christus ist weder der Kardinal, der die Massen

mit religiöser Asketen- und Wundermacht manipuliert, noch dessen

stumm bleibender Gefangener noch die Summe dieser beiden, der Machthaber-

und der Märtyrergestalt.

1.

Zunächst freilich deutet der Text eine Existenzweise Jesu an, die nicht von
der Alternative Superstar - ohnmächtiger Mensch geprägt ist. Das erste
Wort, das Tim Rice Jesus sprechen läßt, wendet sich gegen das Vergessen
der Gegenwart durch das Erkümmern und Planen der Zukunft: «Save

tomorrow for tomorrow!» In diesem Ruf erklingt etwas vom befreienden
Logion der Bergpredigt (Matth. 6, 33f.). Weil Jesus kein Superstar ist, weil
er sich nicht um die zukünftige Bahn seines Gestirnes zu kümmern braucht,
kann er als Mensch der Gegenwart, als gegenwärtiger Mensch leben. Weil er
Freude schenkt und Freude erfährt - sie wird durch Jesu Beziehung zu Maria
Magdalena angetönt - ist dieser Ruf nicht als Aufschrei der Not zu verstehen,
die einen Bedrängten vor lauter Qual des Heute nicht auch noch die mögliche
Qual des Morgen erwägen läßt (s. u.). Jesus, der Mensch der Gegenwart,
ergibt jedoch keineswegs ein Leitbild geruhsamer, gesicherter Existenz, an das
sich die (Mehrheit der) «Apostel» am Ende des letzten Mahles klammern
möchten: "Don't disturb me now!... Then when we retire we can write the
gospels." Weder von den geruhsamen, schon im Vorgenuß ihrer Pensionierung
stehenden «Aposteln» läßt sich Jesus bestimmen noch von Simon dem
«Zeloten », dem Bannerträger eines Heroen mit nationalistisch-antirömischem
Gepräge. Der Weg Jesu Christi mündet nicht in die Straßen, die vom Streben
nach bürgerlicher Gesichertheit und vom Streben nach einem Nationalstar
gebaut werden.

Hell leuchtet Jesu Menschlichkeit in der Begegnung mit Maria Magdalena.
Jesus freut sich an der Hand, die seine Stirn kühlt. Maria ihrerseits beschließt
die später ausgedrückte Verwunderung über ihre Liebe zu Jesus mit den



218 Miszellen

Worten: "I want him so, I love him so." Innige erotische Liebe zu Jesus
strömen auch die klassischen Passionswerke J. S. Bachs und die Passionslieder

seiner Zeit aus. Von der weniger sublimen Liebe, die hier Jesus und eine
ihm gleichzeitig gewesene Frau kennzeichnen soll, wird pietätsvolle Scheu
wohl noch bald einmal verletzt sein. Bevor aber die Rede von romanhafter
und opernhafter Entstellung des Wirkens Jesu ergeht, möge man prüfen, ob
man heimlich nicht lieblosem Puritanismus verbündet sei. Als dessen Sprecher

figuriert am Anfang Judas, der Jesus hämisch vorhalten muß : "It seems
to me a strange thing, mystifying that a man like you can waste his time on
women of her kind... » In der Fortsetzung wird der Einwand noch deutlicher
zu einer «puritanischen Pornographie».2

Die Menschlichkeit Jesu kommt auch in der Gestaltung der Gethsemane -

szene zum Ausdruck: "I'm not as sure as when we started. Then I was
inspired, now I am sad and tired!" Man mag Jesu Berufung und
Sendungsbewußtsein durch eine solche Festeilung bedroht oder sogar dem romantisch-
juvenilen Bereich preisgegeben sehen, der durch anfängliche Begeisterung
und nachfolgende Enttäuschung gekennzeichnet ist. Dennoch läuft sie einer
eminent christologischen Aussage parallel, der Aussage vom erschöpften,
angefochtenen Menschen Jesus.

Erregt singt Jesus beim letzten Mahl: "My name will mean nothing, ten
minutes after I am dead." Dieser Satz ist Ausdruck menschlicher Todesangst,

die von der christlichen Tradition allzu lange verdrängt oder doch allzu

rasch überwunden wurde. Der Vorwurf kann Jesus nicht treffen, er mache
sein Sterben zur Supersensation: "Did you know your messy death would be

a record-breaker?" Der Vorwurf mag und muß allerdings die heutige Kultur -

industrie treffen, die es versteht, Jesus und sein Ende für sich zu
vereinnahmen.

2.

Die Stärke der Passionsoper besteht in der Darstellung, wie die
gesellschaftlich-geschichtliche Situation dem vollmächtigen Wirken der Menschlichkeit

Jesu entgegentritt und es, zumal mit der oben erwähnten Alternative,
erledigt. Der in der Oper auftretende Jesus ist ein erfolgreicher Mensch - was
keineswegs mit der Rolle eines Stars zusammenfällt. Die Menge ruft ihm das
davidisch-messianische «Hosanna!» zu. Die Oper entspricht darin synoptischen

Perikopen, die vom Staunen der Menge, der ochloi, und von messiani-
schen Erwartungen gequälter Kranker berichten (vgl. Matth. 9, 27. 33). Aber
das messianische «Hosanna!» pervertiert in der Szene vom «Jerusalemer
Sonntag» zum Schrei «Hey Superstar!». Die Fans pervertieren den Erfolg
von Jesu Güte (darüber Apg. 10,38) zu den Taten eines «Mirakelmannes»
und «Narrenhelden». Diese Perversion reflektiert die Jesus von der herr-

2 Zu diesem Ausdruck Kate Millett, Sexus und Herrschaft (deutsche
Ausgabe 1971), S. 336.



Miszellen 219

sehenden Priester- und Fürstenklasse angetane Entstellung3. Indessen ist
der Titel « Superstar» hier und dort nicht identisch. Im Munde der fans ist er
Ausdruck eines zum Passivismus erstarrten Messianismus, im Munde der
Hannas und Herodes eine Diffamierung. Die Machthaber wollen Jesus
zugleich lächerlich machen und verschleiern, wie sehr sie ihn, um der
Erschütterung ihrer Stellung willen, fürchten. Die Ratsversammlung vom
«Jerusalemersonntag», die im ersten Teil weitgehend Joh. 11, 47-50 folgt,
macht diese Motive für die Betitelung Jesu deutlich. In der Dramatik der
ganzen Oper schlägt jedoch die Bedeutung dieser Szene nicht recht durch. —

Der Aktivismus der Mächtigen kann vom Passivismus der starbegeisterten
fans nicht in Frage gestellt werden. Jesus, der gerade nicht die den Passivismus

der vielen bestätigende Rolle spielen wollte, wird zum Märtyrer. Ohne
Wirksamkeit bleiben die auf ihre Pensionierung bedachten «Apostel». Die
fans und die «Apostel» überlassen Jesus dem von den Mächtigen heraufgeführten

Schicksal. Faszinierend ist die Verschmelzung der Gründe, die damals
zur Kreuzigung Jesu führten, mit den Potenzen, welche heute die Welt als
Schöpfung Gottes verleugnen : Machtwille der Privilegierten, Passivismus der
Ohnmächtigen.

3.

Die Schwäche der Rockoper jedoch liegt darin, daß sie Jesus das finstere,
durch jene Alternative angezeigte Schicksal ergehen, ja fatalistisch auf sich
nehmen läßt. Zwar machen Text und Musik Jesus gelegentlich zum
Aufbegehrenden - Judas gegenüber sogar zum vehement Aufbegehrenden. Im
ganzen trifft dennoch das in einer seltsamen Mischung von Anerkennung und
Hohn ausgesprochene Wort des Kaiphas auf Jesus zu: "One thing I'll say
for him - Jesus is cool." Selbst das gegen die Tempelhändler geschleuderte
"Get out!" endet mit einer ruhigen, auch von der Musik als solche
unterstrichenen Betrachtung: "My time is almost through." Schon Jesu intensive
Gegenwartsnähe, die zunächst als Modus seiner Menschlichkeit reflektiert
wurde (s. o.), ist von Schicksalsergebung überschattet. Die anfänglich noch
unternehmungslustigen, noch nicht an die Pensionierung denkenden «Apostel »

weist Jesu Frage zurecht: "Why are you obsessed with fighting times and
fates you can't defy?" Vom amerikanischen Management zugleich fasziniert
und gequält, schieben die Autoren Jesus in eine Kontrastrolle, nämlich in
diejenige der Ergebung gegenüber den gegenwärtigen Schicksalsmächten.
Diese wäre aber sehr wohl von der oben besprochenen Gegenwärtigkeit zu
unterscheiden - die Oper unterläßt solche Unterscheidimg. Gegenüber dem
die Rolle der Ergebung spielenden Jesus ist sogar die im Geiste des

Zukunftsmanagements ausgesprochene Mahnung nicht einfach unwahr: «Du hättest
besser planen sollen, und du wärst jetzt besser dran » Schauerliche Paradoxic,
daß Judas die Wahrheit des Zukunftsmanagement gegenüber der Schicksals-

3 Vgl. die von der Ratsversammlung verwendeten Bezeichnungen für
Jesus. In der Szene vom Karfreitag richtet Herodes grinsend das Ansinnen
an Jesus, über seinen swimming pool zu spazieren.



220 Miszellen

ergebung aussprechen kann. Schon in der Ouvertüre, schon in der Klage des
Judas klingt diese Paradoxie an: «Nazareth, your famous son should have
stayed a great unknown... He'd have caused nobody harm - no-one alarm."
Im Verlauf der Oper scheint es immer unvermeidlicher, daß Jesu Nein zu dem
auf Stars ausgerichteten Zukunftsmanagement die Ergebung ins Schicksal
impliziert. Tertium non datur.

Die Rolle des Judas Ischarioth kann nicht bloß unter dem Leitbegriff
«Management der Zukunft» verstanden werden. Zunächst formuliert er ein
Stück urjüdischer Ablehnung der Christologie des späteren Christentums:
"And all the good you've done will soon get swept away. You've begun to
matter more than the things you say." Diesen Einwand, wie während
Jahrhunderten geschehen, als «jüdische Verstockung» abzutun, würde den von
Judas ausgesprochenen Verdacht eines christlichen Personenkultes gerade
bestätigen. Im Zusammenhang mit dem erwähnten Tadel tritt Judas als
nationaler und sozialer Revolutionär auf: «Höre Jesus, kümmerst du dich
überhaupt run dein Volk? Hast du vergessen, wie unterdrückt und erniedrigt
wir als besetztes Land sind ?» - Am Schluß der Oper ergeht er sich in wüsten
und verzweifelten Invektiven gegen den zum Kreuzestod verurteilten Jesus.
Unklar bleibt, ob diese Schmähung in einem Zusammenhang steht mit
enttäuschter revolutionärer Hoffnung oder dem Neid entstammt über den Erfolg
der Jesu Tod zur Sensation machenden Kulturindustrie (s. o.). Die schillernde

Rolle, die Judas spielen muß, weist aufunbewältigte Probleme des Christentums:

auf Antisemitismus und auf anti-messianische, anti-revolutinäre
Ergebungsfrömmigkeit

Den Gipfel der Ergebungsfrömmigkeit erreicht Jesus mit der die Sonntagsszene

beschließenden Einsicht: "To conquer death you only have to die,
you only have to die !" Solche Schickimg in den Tod unterscheidet sich radikal
von dem von allen drei Synoptikern betonten angstvollen Todeskampf Jesu
in Gethsemane, von seiner Sehnsucht nach dem Reiche Gottes und dessen

Mahlgemeinschaft (Luk. 22, 16), die einzig das Todesleiden zu überwinden
vermögen. Der Wechsel von der brennenden Naherwartung des synoptischen
Jesus zur Schicksalsfrömmigkeit könnte durch die sog. «ParusieVerzögerung»
verstanden werden; gerechtfertigt werden sollte er auch in dieser Perspektive
nicht. So sehr das Eschaton des Lachens, das Jesus den Trauernden ver-
heissen hat, noch uneingelöst ist — mit dem factum brutum des Sterbens
und dessen die Brutalität noch steigernder Hinnahme sollte es nicht
verwechselt werden. - Wo die Religiosität zur Ergebung wird gegenüber dem
Tod - genauer : gegenüber Mord, da wird sie auch zur Ergebung gegenüber
dem sozialen Unrecht. Gewichtiger als die entsprechenden Verse der Synoptiker

(Matth. 26, 11; Mark. 14, 7)4 ist in der Oper Jesu Wort: "There will be

4 Luk. läßt die Perikope von der «Salbung zu Bethanien» aus; an ihrer
Stelle begegnet die «Salbung durch die Sünderin» (Luk. 7, 36ff.). Daß der
Text des Luk. keine Parallele zu Mark. 14, 7 aufweist - einem Logion, das oft
zur Unvermeidlicherklärung der Armut mißbraucht wurde - entspricht der
Tendenz des Luk., Jesu Solidarisierung mit den Armen besonders
hervorzuheben.



Miszellen 221

poor always, pathetically struggling." Dieser Satz ist bei Tim Rice nicht mehr
ein Nebensatz, mit dem Jesus das gegen die Liebestat einer Frau gerichtete
Murren «etlicher» abweist (in Matth. 26, 8 murren «die Jünger»). Vielmehr
ist er ein Hauptsatz, der die messianische Hoffnung der Armen preisgibt. Er
disqualifiziert die Armen, mitleidsvoll, aber gegen die Verheißung des
evangelischen Jesus gerichtet als "pathetically struggling".

Im Garten Gethsemane stellt der Jesus der Rockoper die Schicksals- und
Ergebungsfrömmigkeit für einige Augenblicke in Frage. Er schleudert der
düsteren Irrationalität und Numinosität des Schicksals, das er freilich immer
noch "my God" nennt, den Satz entgegen: «Mein Gott, es muß mir klar sein,
es muß mir klar sein, warum ich sterben soll » In diesem Ringen entschwindet
ihm freilich Gott als erhabenes, überirdisches Schicksal, das Todesergebung
erheischt und dafür Todesüberwindung schenkt (s. o.) ; dafür erscheint er ihm
als molochhafter Popanz, der vor Blut- und Menschenopfer nicht
zurückschreckt5. Jesus gibt zu verstehen, daß er die Einwilligung in die Kreuzigung
zurückziehen könnte. Aber noch indem er diese Möglichkeit drohend
ausspricht, ergibt er sich wiederum dem Schicksal :

I will drink your cup of poison, nail me to your cross an break me
Bleed me beat me kill me take me now - before I change my mind
Jesu Protest war ein Schrei der Verzweiflung, der ausbricht und damit

schon erschöpft in sich zusammenbricht. Sechs aus allen Evangelien
zusammengestellte Worte Jesu am Kreuz und die johanneischen Verse über die
Grablegung des Leichnams Jesu beenden die Passionsoper. Während jene
von dämonischem Hohngelächter kontrastiert werden, sind letztere von
Frieden ausströmender Musik getragen. Die blutige Kreuzigimg löst sich in
friedlicher Harmonie auf.

Gott oder das Schicksal trägt für Tim Rice sowohl die schönen Züge der
Maria Magdalena, die Jesus Gegenwärtigkeit, Ruhe und Liebe schenkt, als
auch die Züge der die Menschlichkeit tötenden Moloche und Machthaber.
Beide Züge fließen ineinander; Maria Magdalena und Moloch werden unter
dem Bann der Schicksalsfrömmigkeit miteinander versöhnt. Das, was anders
ist als friedlicher Nachklang zur Kreuzigung, erübrigt sich: das Vorwort zum
neuen, nicht mehr dem Moloch verhafteten Äon. Der «Friede» des im Grabe
liegenden Jesus läßt die Erschütterung von Ostern nicht zu.

Es genügt nicht, Jesu Tod unter den abstrakten Begriff «Gehorsam» zu
stellen und mit ihm zu rechtfertigen. Vielmehr hat jede Zeit das Recht und
die Pflicht, nach den geschichtlichen Gründen für die Ermordung Jesu zu
suchen. Dieses Suchen hat allerdings den schweren Kampf gegen den Mythos
der Dialektik des Umschlages zu bestehen, wonach aus tiefstem Unheil
höchstes Heil entspringen müsse. Tim Rice's und Andrew Webber's Passionsoper

spürt diesen Gründen ein Stück weit nach, wobei sie, völlig legitim,
zugleich auch ein Bild der heutigen amerikanischen Gesellschaften und Kir-

5 Für einige Augenblicke ist Tim Rice's Gethsemaneszene offen für Martin
Bubers Protest gegen Jesu Einwilligung in seinen Kreuzestod ; U. Hedinger,
Bubers Kritik an Jesus: Theol. Zeitschr. 25 (1969), S. 49-51.



222 Miszellen

chen entwirft. Sie ist daran, die molochhaften Mächte zu entdecken, welche
die Menschen in Stars und Machthaber einerseits, in fans und nach Sicherung
begehrenden Machtlosen andererseits trennt. Zugleich verdeckt sie diese

Entdeckung. Darum, weil sie Gott nicht vom Schicksal trennt, auf dessen

Thronwagen Moloch einherrast, Jesu Botschaft und Person nicht von der
Ergebung in das Schicksal.

Ulrich Hedinger, Obersteinmaur, Kt. Zürich

Rezensionen

Anthony Phillips, Ancient Israel's Criminal Law. A New Approach to the

Decalogue. Oxford, Blackwell, 1970. X + 218 S. Sh. 60.-.

Phillips stellt sich in diesem Buch die Aufgabe, den Sinn des Dekalogs
abweichend von den geläufigen Fragestellungen herauszuarbeiten. Er will
zeigen, daß Israel den Dekalog als sein am Sinai gegebenes Strafrecht (criminal
law) verstanden hat, das als Bundessatzung Grund seiner Entstehung wie
seiner Existenz als Volk war. Bruch dieses Gesetzes war Bundesbruch bzw.
stellte den Bund in Frage, mußte also unter Todesstrafe gestellt werden.
Davon zu trennen sind die Bestimmungen des Zivilrechtes, die Fälle von
Unrecht zum Gegenstand haben, die auf profanem Prozeßweg zwischen den
Parteien geregelt werden konnten. Diese Anschauung schließt ein, daß die
Satzungen des Dekalogs nicht Niederschlag einer zufälligen Auswahl oder
Erbe aus nomadischer Vergangenheit sein konnten (S. 152), sondern mit der
Konstituierung des Bundes in Kadesch nahe beim Sinai zusammenfielen.
Die Bundesbestimmungen, also der Dekalog, machten aus bis dahin selbständigen

Sippen eine neue Gemeinschaft (S. 8).
Schon dieser Versuch einer kurzen Skizze läßt den Zusammenhang mit der

Diskussion über Bund und Bundessatzung erkennen, wie sie etwa durch die
Arbeiten von Mendenhall oder Baltzer unter dem Vorzeichen hethitischer
Suzeränitätsverträge angeregt ist.

Die Darstellung gliedert sich in drei Abschnitte. Der erste hat den Hintergrund

des Dekalogs zum Gegenstand: Bund, Rechtsfähigkeit (legal status),
Rechtspflege, Verantwortlichkeit. Der zweite, der naturgemäß den größten

Raum einnimmt (S. 37—152), entfaltet unter Einbeziehimg einschlägiger
Bestimmungen des Bundesbuches, des Deuteronomiums, des Heiligkeitsgesetzes

den Inhalt der Gebote des Dekalogs. Der dritte verfolgt die einzelnen
Phasen der geschichtlichen Entwicklung : vom Sinai bis nach Silo ; Bundesbuch,

das die Gesetzgebung der Davidischen Staatsschöpfung war; Davidsbund

; Hiskias Reform : deuteronomische Reform ; priesterliche Gesetzgebung.
Der Weg führt von einer in der Hand der Ältesten liegenden, also wesentlich
demokratischen Rechtspflege, zu einer staatlich institutionalisierten, schließlich

priesterlichen Rechtspraxis. In der Linie der Ablösung einer
demokratisch-örtlichen (Älteste) durch eine staatlich beamtete Gerichtsbarkeit sieht


	Miszellen

