Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 29 (1973)
Heft: 3
Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen

Did the Lord’s Prayer Originate With John the Baptist?

In Luke’s gospel the Paternoster occurs at 11: 2—4 and is introduced by the
request of the disciples of Jesus: ‘“Lord, teach us to pray as John too taught
his disciples.”” The reference here to John the Baptist is peculiar to Luke: in
Matthew’s introduction to the Paternoster he is not mentioned. Given the
rivalry between the disciples of Jesus and the followers of John (Matth. 11: 2f.,
Mark. 2: 18, John 3: 25f., 4: 1) — a rivalry which causes the evangelists to
assign to John an increasingly inferior role in relation both to Jesus himself
and to those who are ‘in Christ’! — it is strange that Jesus in Luke 11: 1-4 is
prompted to teach his disciples the Paternoster only because of their demand
that he follow John’s example.

It is obvious that, being Jews, the disciples would know kow to pray, and
in fact Jesus assumes elsewhere (e.g. Luke 6: 28, 22: 40) that they already do
so. What the disciples ask for at Luke 11: 1 are not instructions how to pray
but what to pray, as Jesus’ reply makes obvious: ‘“Whenever you pray, say...”
The content of the prayer following is no mere groundplan of the sort of
things, which it might be suitable to pray for. The disciples would already
know that such matters as the demand for the revelation of God’s kingdom,
for forgiveness, and for continuing divine sustinence were suitable subjects
for prayer, and in fact were already topics found in contemporary prayers.
What is taught in Luke 11 is a definite set prayer, not a list of subjects for
prayer, and it is a typical Hebrew prayer such as any rabbi might have taught.

But why is the name of John the Baptist associated with. this set prayer?
It must be that this was a prayer which John himself used. In other words,
Jesus is teaching his disciples the same prayer as John taught his followers.
We know that John’s movement was more ascetic than Jesus’, so it is there-
fore not surprising to find that it was John and not Jesus who set the pace in
the teaching of prayers. There is nothing impossible in the suggestion that it
was John the Baptist who first introduced the Paternoster. As I have said,
it is a typical Jewish prayer and has nothing uniquely Christian in it. That
there was an overlap between John’s teaching and Jesus’ is apparent else-
where (e.g. compare Matth. 3: 7 with 12: 34 and 23: 33, Matth. 3: 10 with
7: 19 and Matth. 3: 2 with 4: 17). Jesus at one stage in his ministry obviously
identified himself with the Baptist’s movement, and borrowed much of his
teaching from John. It is conceivable that the Paternoster was included in
this borrowed material. James Keith Elliott, Leeds

1 See for example Matth. 11:11, Mark 1:7, Luke 16: 16, John 1: 19ff,,
3: 30.



Jesus Christ Superstar

Bemerkungen zum Text der « Rock-Oper» von Time Rice and Andrew Webber

Jesus Christus, sein Kommen und Wirken, wird im Neuen Testament, vor
allem im johanneischen Schrifttum, «Licht» genannt (Joh. 1, 1-4; 8, 12). Er
ist das Licht, welches die Welt zur Schépfung erhellt, als Schépfung zeigt und
verheiflt (ebd.). Hingegen wird Jesus Christus in den neutestamentlichen
Schriften nur einmal «Stern» genannt (Apk. 22, 16) und dreimal mit einem
Stern verbunden (Matth. 2, 2; 2. Petr. 1, 19; Apk. 2, 28). Sterne galten der
synkretistischen Religiositdt der neutestamentlichen Zeit als Lenker des
Schicksals!. Jesus Christus aber, der die Welt zur Schépfung Gottes macht,
entringt die Welt den Schicksalsméchten (Kol. 1, 13ff. 2, 15).

Der neustzeitliche christologische Titel « Superstar» zeigt schon als solcher
die fatale Vermischung von Schicksalsgléubigkeit mit dem Schoépfungs-
glauben an. Erstere beugt sich dem Bann antihumaner, antipersonaler Méchte
iiber die Welt, letzterer richtet sich auf Jesus Christus aus, der den Menschen
Leben, Personsein, Ebenbildlichkeit mit Gott zuspricht. Freilich, die Sterne
von einst sind zu «Stars» geworden, die, im Unterschied zu ihren antiken
Vorgidngern, Elemente des Schépfungsglaubens — die Auffassung des Men-
schen als Person — fiir sich beanspruchen. Dieser Anspruch ist jedoch zum
Personenkult geworden. Im Personenkult triumphieren, im Gewand der Per-
sonalitit und Humanitidt, die Schicksalsméichte. Personenkult ist eine der
raffiniertesten. Ablenkungen von der Tatsache, dafl die meisten — von Armut
oder UberfluB regiert, die beide den menschlichen Bediirfnissen nicht ent-
sprechen — weder Person sein kénnen noch Person sein wollen. '

Die «Jesus Christ Superstar» genannte Rockoper zeigt die Vereinnahmung —
und schlieBlich auch Verurteilung — Jesu durch die Welt des Personenkultes.
Sowohl dem von Jesus anféanglich begeisterten «Mob» als auch den besorgten
und spottenden geistlichen und weltlichen Machthabern ist selbstversténdlich :
Jesus ist Superstar oder beansprucht, es zu sein. Die Verkehrtheit dieser An-
nahme macht erst die zweimal gesungene Frage des am SchluBl auftauchenden
Chores deutlich.:

“Jesus Christ, Jesus Christ

Who are you? What have you sacrificed ?
Jesus Christ Superstar

Do you think you’re what they say you are?”

Die Chorfrage kommt zu spét. Denn Jesus ist schon zur Kreuzigung iiber-
liefert worden, er wurde schon von der Aura des Superstars in den Abgrund
des zum Verbrecher gemachten, des geschiéndeten, des ohnméchtigen Men-
schen, gestiirzt. Darum klingt die Frage hohnvoll. Sie ist auch darum hohnvoll,
weil sie sich an den falschen Adressaten richtet, denn sie hétte dem «Moby»,
den Machthabern und den Aposteln gestellt werden miissen.

Die Rockoper zeigt, mehr implizit als explizit, die Vergewaltigung und
Tétung Jesu durch die Alternative : Superstar — ohnméchtiger Mensch. Diese

1 'W. Foerster: Theol. Wort. 1 (1933), S. 502, 6.



Miszellen 217

ist.der Inbegriff des komplexen, Verhéltnisses zwischen Grofen und Kleinen —
zwischen GrofBlen, die unter Akklamation der Kleinen grof3 geworden sind,
und Kleinen, die sich fiir ihr Kleingebliebensein an den GroBen rédchen. Der
Tadel «wankelmiutiger Mob», in Tausenden von Passionspredigten erhoben,
dient dazu, diese Relationen zu verdecken. Einer spezifisch soziologischen
Analyse miiBBte sich die Passionsoper von Rice und Webber auch als Verein-
nahmung der antikapitalistischen Subkulturen Nordamerikas durch die ka-
pitalméchtige, menschenschwéchende Superkultur Nordamerikas darstellen.

Jesus Christus Superstar ist mit seinem schmachvollen Ende so etwas wie
die Synthese zwischen dem méchtigen GroBinquisitor und dem stummen ein-
gekerkerten Christus in Dostojewskijs bertihmter Legende. (Im Rahmen einer
solchen Synthese kénnte iibrigens auch der Kirchenfiirst im Film «Agonia»
des Italieners Bernardo Bertolucei verstanden werden, in dem die Menschen
am Sterbenden Rache nehmen, bei denen er einmal Hoffnung erweckt hatte.)
Die Synthese verfehlt aber Jesus Christus um nichts weniger als ihre beiden
komplementéaren Glieder. Jesus Christus ist weder der Kardinal, der die Mas-
son mit religidser Asketen- und Wundermacht manipuliert, noch dessen
stumm bleibender Gefangener noch die Summe dieser beiden, der Macht-
haber- und der Martyrergestalt.

Zunichst freilich deutet der Text eine Existenzweise Jesu an, die nicht von
der Alternative Superstar — ohnmichtiger Mensch geprigt ist. Das erste
Wort, das Tim Rice Jesus sprechen 1dB8t, wendet sich gegen das Vergessen
der Gegenwart durch das Erkiimmern und Planen der Zukunft: «Save
tomorrow for tomorrow!» In diesem Ruf erklingt etwas vom befreienden
Logion der Bergpredigt (Matth. 6, 33f.). Weil Jesus kein Superstar ist, weil
er sich nicht um die zukiinftige Bahn seines Gestirnes zu kiimmern braucht,
kann er als Mensch der Gegenwart, als gegenwirtiger Mensch leben. Weil er
Froude schenkt und Freude erfihrt — sie wird durch Jesu Beziehung zu Maria
Magdalena angetont — ist dieser Ruf nicht als Aufschrei der Not zu verstehen,
die einen Bedringten vor lauter Qual des Heute nicht auch noch die mégliche
Qual des Morgen erwigen 1aBt (s. u.). Jesus, der Mensch der Gegenwart, er-
gibt jedoch keineswegs ein Leitbild geruhsamer, gesicherter Existenz, an das
sich die (Mehrheit der) «Apostel» am Ende des letzten Mahles klammern
mochten: “Don’t disturb me now!... Then when we retire we can write the
gospels.” Weder von den geruhsamen, schon im VorgenuB ihrer Pensionierung
stehenden «Aposteln» 1Bt sich Jesus bestimmen noch von Simon dem «Ze-
loten», dem Bannertréager eines Heroen mit nationalistisch-antirémischem Ge-
prige. Der Weg Jesu Christi miindet nicht in die StraBen, die vom Streben
nach biirgerlicher Gesichertheit und vom Streben nach einem Nationalstar
gebaut werden. A

Hoell leuchtet Jesu Menschlichkeit in der Begegnung mit Maria Magdalena.
Jesus freut sich an der Hand, die seine Stirn kiithlt. Maria ihrerseits beschlief3t
die spiiter ausgedriickte Verwunderung iiber ihre Liebe zu Jesus mit den



218 Miszellen

Worten: “I want him so, I love him so.” Innige erotische Liebe zu Jesus
stromen auch die klassischen Passionswerke J. S. Bachs und die Passions-
lieder seiner Zeit aus. Von der weniger sublimen Liebe, die hier Jesus und eine
ihm gleichzeitig gewesene Frau kennzeichnen soll, wird pietétsvolle Scheu
wohl noch bald einmal verletzt sein. Bevor aber die Rede von romanhafter
und opernhafter Entstellung des Wirkens Jesu ergeht, mége man priifen, ob
man heimlich nicht lieblosem Puritanismus verbiindet sei. Als dessen Spre-
cher figuriert am Anfang Judas, der Jesus héamisch vorhalten muf3: “It seems
to me a strange thing, mystifying that a man like you can waste his time on
women of her kind...» In der Fortsetzung wird der Einwand noch deutlicher
zu einer «puritanischen Pornographie».?

Die Menschlichkeit Jesu kommt auch in der Gestaltung der Gethsemane-
szene zum Ausdruck: “I’m not as sure as when we started. Then I was
inspired, now I am sad and tired!”” Man mag Jesu Berufung und Sendungs-
bewuBtsein durch eine solche Festellung bedroht oder sogar dem romantisch-
juvenilen Bereich preisgegeben sehen, der durch anfingliche Begeisterung
und nachfolgende Enttéduschung gekennzeichnet ist. Dennoch lauft sie einer
eminent christologischen Aussage parallel, der Aussage vom erschépften, an-
gefochtenen Menschen Jesus.

Erregt singt Jesus beim letzten Mahl: “My name will mean nothing, ten
minutes after I am dead.” Dieser Satz ist Ausdruck menschlicher Todes-
angst, die von der christlichen Tradition allzu lange verdringt oder doch all-
zu rasch iiberwunden wurde. Der Vorwurf kann Jesus nicht treffen, er mache
sein Sterben zur Supersensation: “Did you know your messy death would be
a record-breaker ?”” Der Vorwurf mag und muB allerdings die heutige Kultur-
industrie treffen, die es versteht, Jesus und sein Ende fiir sich zu verein-
nahmen.

Die Stérke der Passionsoper besteht in der Darstellung, wie die gesell-
schaftlich-geschichtliche Situation dem vollméchtigen Wirken der Mensch-
lichkeit Jesu entgegentritt und es, zumal mit der oben erwidhnten Alternative,
erledigt. Der in der Oper auftretende Jesus ist ein erfolgreicher Mensch — was
keineswegs mit der Rolle eines Stars zusammenfillt. Die Menge ruft ihm das
davidisch-messianische «Hosanna!» zu. Die Oper entspricht darin synopti-
schen Perikopen, die vom Staunen der Menge, der ochloi, und. von messiani-
schen, Erwartungen gequélter Kranker berichten. (vgl. Matth. 9, 27. 33). Aber
das messianische «Hosanna!» pervertiert in der Szene vom «Jerusalemer
Sonntag» zum Schrei «Hey Superstar!». Die Fans pervertieren den Erfolg
von Jesu Giite (dariiber Apg. 10,38) zu den Taten eines «Mirakelmannes»
und «Narrenhelden». Diese Perversion reflektiert die Jesus von der herr-

2 Zu diesem Ausdruck Kate Millett, Sexus und Herrschaft (deutsche Aus-
gabe 1971), S. 336.



Mzszellen 219

schenden Priester- und Fiirstenklasse angetane Entstellung3. Indessen. ist
der Titel « Superstar» hier und dort nicht identisch. Im Munde der fans ist er
Ausdruck eines zum Passivismus erstarrten Messianismus, im Munde der
Hannas und Herodes eine Diffamierung. Die Machthaber wollen Jesus zu-
gleich lacherlich machen und verschleiern, wie sehr sie ihn, um der Er-
schiitterung ihrer Stellung willen, fiirchten. Die Ratsversammlung vom
«Jerusalemersonntag», die im ersten Teil weitgehend Joh. 11, 47-50 folgt,
macht diese Motive fiir die Betitelung Jesu deutlich. In der Dramatik der
ganzen Oper schligt jedoch die Bedeutung dieser Szene nicht recht durch. —
Der Aktivismus der Méchtigen kann vom Passivismus der starbegeisterten
fans nicht in Frage gestellt werden. Jesus, der gerade nicht die den Passivis-
mus der vielen bestétigende Rolle spielen wollte, wird zum Méirtyrer. Ohne
Wirksamkeit bleiben die auf ihre Pensionierung bedachten «Apostel». Die
fans und die «Apostel» iiberlassen Jesus dem von den Michtigen heraufge-
fithrten Schicksal. Faszinierend ist die Verschmelzung der Griinde, die damals
zur Kreuzigung Jesu fithrten, mit den Potenzen, welche heute die Welt als
Schopfung Gottes verleugnen: Machtwille der Privilegierten, Passivismus der
Ohnmiichtigen.

3.

Die Schwiche der Rockoper jedoch liegt darin, dafl sie Jesus das finstere,
durch jene Alternative angezeigte Schicksal ergeben, ja fatalistisch auf sich
nehmen léaft. Zwar machen Text und Musik Jesus gelegentlich zum Aufbe-
gehrenden — Judas gegeniiber sogar zum vehement Aufbegehrenden. Im
ganzen trifft dennoch das in einer seltsamen Mischung von Anerkennung und
Hohn ausgesprochene Wort des Kaiphas auf Jesus zu: ““One thing I'll say
for him — Jesus is cool.”” Selbst das gegen die Tempelhéindler geschleuderte
“Get out!” endet mit einer ruhigen, auch von der Musik als solche unter-
strichenen Betrachtung: ‘“‘My time is almost through.” Schon Jesu intensive
Gegenwartsnihe, die zunédchst als Modus seiner Menschlichkeit reflektiert
wurde (s. 0.), ist von Schicksalsergebung tiberschattet. Die anfénglich. noch
unternehmungslustigen, noch nicht an die Pensionierung denkenden «Apostel»
weist Jesu Frage zurecht: “Why are you obsessed with fighting times and
fates you can’t defy?”’ Vom amerikanischen Management zugleich fasziniert
und gequaélt, schieben die Autoren Jesus in eine Kontrastrolle, nédmlich in
diejenige der Ergebung gegeniiber den gegenwirtigen Schicksalsméchten.
Diese wire aber sehr wohl von der oben besprochenen Gegenwértigkeit zu
unterscheiden — die Oper unterléaf3t solche Unterscheidung. Gegeniiber dem
die Rolle der Ergebung spielenden Jesus ist sogar die im Geiste des Zukunfts-
managements ausgesprochene Mahnung nicht einfach unwahr: «Du héttest
besser planen sollen, und du wiérst jetzt besser dran !» Schauerliche Paradoxie,
daB Judas die Wahrheit des Zukunftsmanagement gegeniiber der Schicksals-

3 Vgl. die von der Ratsversammlung verwendeten Bezeichnungen fiir
Jesus. In der Szene vom Karfreitag richtet Herodes grinsend das Ansinnen
an Jesus, iiber seinen swimming pool zu spazieren.



220 Miszellen

ergebung aussprechen kann. Schon in der Ouvertiire, schon in der Klage des
Judas klingt diese Paradoxie an: «Nazareth, your famous son should have
stayed a great unknown... He’d have caused nobody harm — no-one alarm.”
Im Verlauf der Oper scheint es immer unvermeidlicher, dal3 Jesu Nein zu dem
auf Stars ausgerichteten Zukunftsmanagement die Ergebung ins Schicksal
impliziert. Tertium non datur.

Die Rolle des Judas Ischarioth kann nicht bloB unter dem Leitbegriff
«Management der Zukunft» verstanden werden. Zunéchst formuliert er ein
Stiick urjidischer Ablehnung der Christologie des spéteren Christentums:
“And all the good you’ve done will soon get swept away. You've begun to
matter more than the things you say.” Diesen Einwand, wie wihrend Jahr-
hunderten geschehen, als «jlidische Verstockung» abzutun, wiirde den von
Judas ausgesprochenen Verdacht eines christlichen Personenkultes gerade
bestétigen. Im Zusammenhang mit dem erwihnten Tadel tritt Judas als na-
tionaler und sozialer Revolutionir auf: « Hére Jesus, kiimmerst du dich iiber-
haupt um dein Volk? Hast du vergessen, wie unterdriickt und erniedrigt
wir als besetztes Land sind ?» — Am Schlul3 der Oper ergeht er sich in wiisten
und verzweifelten Invektiven gegen den zum Kreuzestod verurteilten Jesus.
Unklar bleibt, ob diese Schmihung in einem Zusammenhang steht mit ent-
téduschter revolutionédrer Hoffnung oder dem Neid entstammt {iber den Erfolg
der Jesu Tod zur Sensation machenden Kulturindustrie (s. o.). Die schillern-
de Rolle, die Judas spielen muB}, weist auf unbewiltigte Probleme des Christen.-
tums: auf Antisemitismus und auf anti-messianische, anti-revolutinire Er-
gebungsfréommigkeit.

Den Gipfel der Ergebungsfrémmigkeit erreicht Jesus mit der die Sonntags-
szene beschlieBenden Einsicht: ‘“To conquer death you only have to die,
you only have to die!”” Solche Schickung in den Tod unterscheidet sich radikal
von dem von, allen drei Synoptikern betonten angstvollen Todeskampf Jesu
in Gethsemane, von seiner Sehnsucht nach dem Reiche Gottes und dessen
Mahlgemeinschaft (Luk. 22, 18), die einzig das Todesleiden, zu iiberwinden
vermogen. Der Wechsel von der brennenden Naherwartung des synoptischen
Jesus zur Schicksalsfrommigkeit kénnte durch. die sog. « Parusieverzogerung»
verstanden werden.; gerechifertigt werden sollte er auch in dieser Perspektive
nicht. So sehr das Eschaton des Lachens, das Jesus den Trauernden ver-
heissen hat, noch uneingeldst ist — mit dem factum brutum des Sterbens
und dessen die Brutalitdt noch steigernder Hinnahme sollte es nicht ver-
wechselt werden. — Wo die Religiositdt zur Ergebung wird gegeniiber dem
Tod — genauer: gegeniiber Mord, da wird sie auch zur Ergebung gegeniiber
dem sozialen Unrecht. Gewichtiger als die entsprechenden Verse der Synopti-
ker (Matth. 26, 11; Mark. 14, 7)* ist in der Oper Jesu Wort: “There will be

4 Luk. laBt die Perikope von der «Salbung zu Bethanien» aus; an ihrer
Stelle begegnet die «Salbung durch die Siinderin» (Luk. 7, 36ff.). Da3 der
Text des Luk. keine Parallele zu Mark. 14, 7 aufweist — einem Logion, das oft
zur Unvermeidlicherklérung der Armut miBbraucht wurde — entspricht der
Tendenz des Luk., Jesu Solidarisierung mit den Armen besonders hervor-
zuheben.



Miszellen 221

poor always, pathetically struggling.’”” Dieser Satz ist bei Tim Rice nicht mehr
ein Nebensatz, mit dem Jesus das gegen die Liebestat einer Frau gerichtete
Murren. «etlicher» abweist (in Matth. 26, 8 murren «die Jiinger»). Vielmehr
ist er ein Hauptsatz, der die messianische Hoffnung der Armen, preisgibt. Er
disqualifiziert die Armen, mitleidsvoll, aber gegen die VerheiBung des evan-
gelischen Jesus gerichtet als «pathetically struggling”’.

Im Garten Gethsemane stellt der Jesus der Rockoper die Schicksals- und
Ergebungsfrommigkeit fiir einige Augenblicke in Frage. Er schleudert der
diisteren Irrationalitét und Numinositét des Schicksals, das er freilich immer
noch “my God” nennt, den Satz entgegen: «Mein Gott, es mul3 mir klar sein,
es mul} mir klar sein, warum ich sterben soll !» In diesem Ringen entschwindet
ihm freilich Gott als erhabenes, iiberirdisches Schicksal, das Todesergebung
erheischt und dafiir Todestiberwindung schenkt (s. o.); dafiir erscheint er ihm
als molochhafter Popanz, der vor Blut- und Menschenopfer nicht zurtick-
schreckt5. Jesus gibt zu verstehen, daB er die Einwilligung in die Kreuzigung
zuriickziehen koénnte. Aber noch indem er diese Méglichkeit drohend aus-
spricht, ergibt er sich wiederum dem Schicksal:

I will drink your cup of poison, nail me to your cross an break me

Bleed me beat me kill me take me now — before I change my mind!

Jesu Protest war ein Schrei der Verzweiflung, der ausbricht und damit
schon erschopft in sich zusammenbricht. Sechs aus allen Evangelien zusam-
mengestellte Worte Jesu am Kreuz und die johanneischen Verse iiber die
Grablegung des Leichnams Jesu beenden die Passionsoper. Wihrend jene
von damonischem Hohngeldchter kontrastiert werden, sind letztere von
Frieden ausstromender Musik getragen. Die blutige Kreuzigung 16st sich in
friedlicher Harmonie auf.

Gott oder das Schicksal trigt fiir Tim Rice sowohl die schénen. Ziige der
Maria Magdalena, die Jesus Gegenwartigkeit, Ruhe und Liebe schenkt, als
auch die Ziige der die Menschlichkeit tétenden Moloche und Machthaber.
Beide Ziige flieBen ineinander; Maria Magdalena und Moloch werden unter
dem Bann der Schicksalsfrommigkeit miteinander verséhnt. Das, was anders
ist als friedlicher Nachklang zur Kreuzigung, eriibrigt sich: das Vorwort zum
neuen, nicht mehr dem Moloch verhafteten Aon. Der «Friede» des im Grabe
liegenden Jesus lda8t die Erschiitterung von Ostern nicht zu.

Es geniigt nicht, Jesu Tod unter den abstrakten Begriff «Gehorsam» zu
stellen und mit ihm zu rechtfertigen. Vielmehr hat jede Zeit das Recht und
die Pflicht, nach den geschichtlichen Griinden fir die Ermordung Jesu zu
suchen. Dieses Suchen hat allerdings den schweren Kampf gegen den Mythos
der Dialektik des Umschlages zu bestehen, wonach aus tiefstern Unheil
hochstes Heil entspringen miisse. Tim Rice’s und Andrew Webber’s Passions-
oper spiirt diesen Griinden ein Stiick weit nach, wobei sie, vollig legitim,
zugleich auch ein Bild der heutigen amerikanischen Gesellschaften und Kir-

5 Fir einige Augenblicke ist Tim Rice’s Gethsemaneszene offen fiir Martin
Bubers Protest gegen Jesu Einwilligung in seinen Kreuzestod; U. Hedinger,
Bubers Kritik an Jesus: Theol. Zeitschr. 25 (1969), S. 49-51.



222 Miszellen

chen entwirft. Sie ist daran, die molochhaften Méchte zu entdecken, welche
die Menschen in Stars und Machthaber einerseits, in fans und nach Sicherung
begehrenden Machtlosen andererseits trennt. Zugleich verdeckt sie diese
Entdeckung. Darum, weil sie Gott nicht vom Schicksal trennt, auf dessen
Thronwagen Moloch einherrast, Jesu Botschaft und Person nicht von der
Ergebung in das Schicksal.

Ulrich Hedinger, Obersteinmaur, Kt. Ziirich

Rezensionen

AxtHONY PHILLIPS, Ancient Israel’s Criminal Law. A New Approach to the
Decalogue. Oxford, Blackwell, 1970. X + 218 S. Sh. 60.—.

Phillips stellt sich. in diesem Buch die Aufgabe, den Sinn des Dekalogs ab-
weichend von den gelédufigen Fragestellungen herauszuarbeiten. Er will zei-
gen, da3 Israel den Dekalog als sein am Sinai gegebenes Strafrecht (criminal
law) verstanden hat, das als Bundessatzung Grund seiner Entstehung wie
seiner Existenz als Volk war. Bruch dieses Gesetzes war Bundesbruch bzw.
stellte den Bund in Frage, muBlte also unter Todesstrafe gestellt werden. Da-
von zu trennen sind die Bestimmungen des Zivilrechtes, die Félle von Un-
recht zum Gegenstand haben, die auf profanem ProzeBweg zwischen den
Parteien geregelt werden konnten. Diese Anschauung schlie3t ein, dafl die
Satzungen des Dekalogs nicht Niederschlag einer zufélligen Auswahl oder
Erbe aus nomadischer Vergangenheit sein konnten (S. 1562), sondern mit der
Konstituierung des Bundes in Kadesch nahe beim Sinai zusammenfielen.
Die Bundesbestimmungen, also der Dekalog, machten aus bisdahin selbstdndi-
gen Sippen eine neue Gemeinschaft (S. 8).

Schon dieser Versuch einer kurzen Skizze 148t den Zusammenhang mit der
Diskussion tiber Bund und Bundessatzung erkennen, wie sie etwa durch die
Arbeiten von Mendenhall oder Baltzer unter dem Vorzeichen hethitischer
Suzeranitétsvertrige angeregt ist.

Die Darstellung gliedert sich in drei Abschnitte. Der erste hat den Hinter-
grund des Dekalogs zum Gegenstand: Bund, Rechtsfahigkeit (legal status),
Rechtspflege, Verantwortlichkeit. Der zweite, der naturgem&f den grof3-
ten Raum einnimmt (S. 37-152), entfaltet unter Einbeziehung einschligiger
Bestimmungen des Bundesbuches, des Deuteronomiums, des Heiligkeits-
gesetzes den Inhalt der Gebote des Dekalogs. Der dritte verfolgt die einzelnen
Phasen der geschichtlichen Entwicklung: vom Sinai bis nach Silo; Bundes-
buch, das die Gesetzgebung der Davidischen Staatsschépfung war; Davids-
bund ; Hiskias Reform: deuteronomische Reform ; priesterliche Gesetzgebung.
Der Weg fiihrt von einer in der Hand der Altesten liegenden, also wesentlich
demokratischen Rechtspflege, zu einer staatlich institutionalisierten, schlie3-
lich priesterlichen Rechtspraxis. In der Linie der Ablosung einer demokra-
tisch-ortlichen (Alteste) durch eine staatlich beamtete Gerichtsbarkeit sieht



	Miszellen

