
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 29 (1973)

Heft: 2

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle

Theologische Forschung und kirchliches Lehramt

Thesen eines Vortrages, gehalten am Dies academicus der Theologischen
Fakultät der Universität Freiburg i. Br. am 7. Juni 1972

1.

I. Theologie sollte sich bewußt sein, daß es für Forschung keine Absolutheiten
gibt.

Eine Kirche, die für sich in Anspruch nimmt, in irgendeiner Weise im
Besitze einer nicht mehr hinterfragbaren, weil durch Gott geoffenbarten,
absoluten Wahrheit zu sein - oder auch nur im Dienste einer solchen zu
stehen —, ließe sich besser nicht auf Forschung im Sinne moderner Wissenschaft

ein, weil diese auf Grund ihrer Methoden und ihres Wesens - nicht
zu reden von ihren Resultaten - alle derartigen Ansprüche nur radikal in
Frage stellen kann.

Diese Infragestellung jeglichen Absolutheitsanspruchs durch die
Forschung rührt davon her, daß sie - erstens - in ihrem Erkennen um der
Beschränktheit ihrer Mittel und ihrer Geschichtlichkeit und um der Unverfügbarkeit

der Wirklichkeit willen stets relativ und unabschließbar bleibt, und
weil das Erkennen - zweitens - auf alle Fälle im Rahmen der Vergegenständlichung

der Subjekt-Objekt-Struktur unseres Bewußtseins erfolgt - einem
Rahmen, der durch keine Offenbarungslehre, keine Analogie oder
Identitätsspekulation, keine Bezugspunkt (referent)-Theorie, auch durch keine Theorien

heutiger Physik gesprengt werden kann, weil sie - auch bei gegenteiliger
Behauptung - stets noch innerhalb desselben vertreten werden.

Damit, daß Forschung diese kritischen Aspekte zur Geltung bringt,
erhebt sie selber keinen Absolutheitsanspruch, sondern bekennt sich zu ihrer
Endlichkeit, was ihr kirchliche Theologie in der Regel - aber immer zu ihrem
eigenen Schaden — schlecht zu honorieren pflegt, indem sie gerne ihren Ab-
solutheitswahn in die Forschung projiziert.

Im Vergleich zu der innerhalb der erwähnten zwiefachen Grenze der
Forschung möglichen logischen, technischen und hermeneutischen Verifizier-
barkeit und Falsifizierbarkeit erscheinen Aussagen, die sieh einer solchen
Prüfung nicht unterziehen, als arbiträr - was sich im Blick auf ihre
geschichtlichen Ausprägungen denn auch bestätigt.

II. Theologie ist um ihrer Herkunft und Fortführung willen auf Forschung
angewiesen.

Obschon sich die Theologie in ihrer Berufung auf göttliche Offenbarung
durch die Forschung in Frage gestellt sieht, kann sie um ihres eigenen Wesens



Miszelle 129

willen nicht anders, als sich dieser Infragestellung auszusetzen und sich zur
Erfüllung ihrer Aufgabe selber der Mittel der Forschung zu bedienen.

Wollte sie dies nicht oder nur zum Teil tun und einzelne Bereiche des von
ihr behaupteten übernatürlich-göttlichen Heilsgeschehens in der Schrift, in
der Kirche und deren Lehren und Institutionen von dieser Kritik ausnehmen,
so würde sie nicht nur diese Erscheinungen deifizieren und mythologisieren
und dadurch in Widerspruch geraten zu ihrem Reden von der Überweltlich-
keit Gottes als einer nichtmythologischen Aussage, sondern dadurch auch
das von ihr behauptete Eingehen Gottes in die Geschichte doketistisch in
Frage stellen oder - ebenso schlimm - magisieren.

Ohne sich der Forschung, ihrer Methoden und Resultate zu bedienen, wäre
die Theologie aber auch nicht in der Lage, sich im Gewirr ihrer eigenen
Geschichte zurechtzufinden und sich als in der von ihr beanspruchten wahren
Überlieferung und Nachfolge befindlich zu erweisen. Das nämliche gilt in
bezug auf die Bestimmung der Kirche, die Botschaft des Evangeliums in der
jeweiligen Umwelt zur Geltung zu bringen. Wenn sie nicht als weltfremd und
antiquiert erscheinen soll, sondern als Gesprächspartner von der Welt ernst
genommen sein will, so muß sie sich der weltlichen Forschungsergebnisse
bedienen.

Damit wird nun freilich die Berufung auf die Schrift - allein oder in
Verbindung mit der Tradition -, auf Jesus oder das Evangelium, auf das kirchliche

Lehramt oder auch auf eine immittelbare Geistwirkung als von anderen
Erkenntnismöglichkeiten spezifisch verschiedener Instanzen, zu einer höchst
problematischen Angelegenheit.

Durch die Berufung auf die Infallibilität Gottes oder die Indefectibilität
seines Heilswillens werden weder sich darauf beziehende Aussagen und
Institutionen infallibel noch der Glaube an sie indefectibel - ganz abgesehen
davon, daß der Satz vom Gott, der nicht täuscht und nicht getäuscht werden
kann, sich wegen seiner Mehrdeutigkeit und des Zirkelschlußcharakters seiner
Argumentation nicht verifizieren, wohl aber falsifizieren läßt.

2.

III. Kirche und Theologie müssen damit rechnen, daß sie im Lichte der
Forschung als ein in spezifischer Hinsicht illusionäres Wunschprodukt der Reli¬

gions- und Geistesgeschichte erscheinen.

Daß Kirche und Theologie nicht ohne weiteres bereit sind, sich auf eine
wissenschaftliche Forschung von der beschriebenen Art einzulassen, hat nun
freilich auch seine begreiflichen Gründe, denn sie erfahren sich dabei einer
Behandlung ausgesetzt, in der ihnen ein Spiegel vorgehalten wird, in dem
sie das Bild, das sie sich traditionellerweise von ihrem Wesen, ihrer
Entstehung und Geschichte zu machen pflegen, nicht wiederzuerkennen
vermögen: Aus der göttlichen Heilsveranstaltung von einzigartiger und
universaler Geltung, aus der sie sich herleiten und als deren Instrument sie sich
verstehen, wird hier ein bloßes Produkt der menschlichen Religions- und



130 Miszelle

Geistesgesohichte von - je nach dem Standpunkt des Forschers - mannigfaltig

positiver oder ebenso mannigfaltig negativer Bedeutimg und Wirkung.
Es sind besonders zwei Theorien einer an sich nicht ohne weiteres negativ,

sondern auch positiv bewertbaren religions- und geisteswissenschaftlichen
Erforschung der Geschichte des christlichen Glaubens, die für die kirchlichen
und theologischen Vertreter seiner überlieferten, in Dogmen und Bekenntnissen

festgelegten Formen von grundstürzender und darum für sie

erschreckender Art sind:
Einmal : die mit den Namen Feuerbach und Marx verbundene - aber bei

weitem nicht auf diese eingeschränkte - religionspsychologische und
soziologische Erklärung der christlichen Religion als eines Produkts des menschlichen

SinnVerlangens, das in Form einer übernatürlichen Heilsgeschichte
oder einer metaphysischen Spekulation diesem Verlangen Erfüllung garantiert

- von deren wunschbedingten Illusionität der Mensch jedoch zu
befreien ist, indem man seine Hoffnungen vom Jenseits ins Diesseits herunterholt

und ihn auf die Füße stellt.
Zum andern: die religions- und problemgeschichtliche Sicht des Ursprungs

und der Geschichte der christlichen Kirche und ihrer Lehrbildung im
Zusammenhang mit der urchristlichen Enderwartung und deren Problematik
in einem durch das Ausbleiben des als unmittelbar bevorstehend erwarteten
Endes bestimmten Geschichtsverlauf- eine Problematik, die, wenn sie konsequent

erfaßt und verfolgt wird (was freilich nicht überall der Fall ist, wo
man von Eschatologie spricht!), nur durch Enteschatologisierung und Ethi-
sierung (so bei Albert Schweitzer), Entmythologisierung und existentiale
Interpretation (bei Rudolf Bultmann) oder (wie ich es versuche) durch Ent-
kerygmatisierung und säkulare Humanisierung überwunden und fruchtbar
gemacht werden kann.

Wenn in diesem Zusammenhang triumphierend oder erschrocken vom
Tode Gottes oder vom finis Christianismi gesprochen wird, so rührt das
davon her, daß man eine bestimmte Gottesvorstellung verabsolutiert oder
eine spezifische Kirchlichkeit mit dem Christentum identifiziert, was aber bei
deren Verteidigern wie deren Gegnern gleichermaßen mit Forschung unvereinbar

ist.

IV. Apologetik ist in der Regel eine faule Sache, weil sie vorauszusetzen pflegt,
was bewiesen werden sollte, und darüber dessen Wesen verkennt.

Apologetik ist die Verteidigung eines zuvoreingenommenen Standpunktes.
Sie kann entweder in einer primitiv pragmatischen Art erfolgen oder aber
sich um eine geistige, erkenntnismäßige Widerlegung des Gegners bemühen.

Im ersteren Falle wird ihm entgegengehalten, daß das, was er bestreitet,
trotz seiner Bestreitung eben faktisch bestehe, entstanden sei und, weil es
sich um Gottes Sache handle, auch weiterdauern werde. Man läßt dabei freilich

außer acht, daß diese Glaubenssache sich auch anders erklären und
verstehen läßt, daß ihre Erscheinungen nicht sonderlich göttlich aussehen und
ihre Glaubensdeutungen wenig glaubwürdig sind.



Miszelle 131

In der geistigen Auseinandersetzung hat man es darauf abgesehen, Mängel
und falsche Voraussetzungen in der Sichtweise und Argumentation des

Gegners zu entdecken und ihm die Augen für eine sachgemäße Betrachtungsweise

zu öffnen. Zwei beliebte Arten solcher Apologetik sind die sogenannte
Neue Hermeneutik, die das eigentliche Wirklichkeitsgeschehen als ein
Wortereignis oder Spracngeschehen verstehen will, und die aus dem Neupositivismus

erwachsene Sprachanalytische Methode. Beide Theorien übersehen - in
Fortführung der Vermischimg von Seinsurteilen und Werturteilen einer
früheren Bedürfnistheologie - daß es noch andere Wirklichkeit gibt als die
von uns interpretierte.

Daneben gibt es auch neue kosmische Entwicklungs- und Seinskonstruktionen,

die aber wegen ihres metaphysischen Monismus im Widerspruch zu
dem historisch nachweisbaren Dualismus der urchristlichen Eschatologie
stehen und dessen Realismus und Intention nicht gerecht zu werden
vermögen.

3.

V. Aufgabe des Lehramtes der Kirche wäre es, von der biblisch-christlichen
Überlieferung so zu reden, daß darin Hinweise auf das Geheimnis des Seins und
seines Sinnrätsels und auf die besondere Sinnmöglichkeit menschlichen Daseins
hörbar würden, wofür sich Forschung, weil sie sich ständig mit diesen Bereichen

konfrontiert erfährt, offen erweisen kann.

Statt sich auf apologetische Aus- und Irrwege zu begeben, auf denen sie
die Methoden und Resultate der Forschung nur unter der Bedingung der
Annahme bestimmter Glaubensvoraussetzungen anerkennt — wie dies in
klassischer Weise in den sogenannten Glaubwürdigkeitsgründen der
Offenbarung und in den sogenannten Gottesbeweisen geschieht -, täte die Theologie

besser daran, auf irgendwie dogmatisch fixierte Voraussetzungen zu
verzichten. Nach der Aufhebung ihrer Immunisierung und Sakralisierung
wäre sie in der Lage, von den Gehalten ihrer Überlieferung in einer Art und
Weise zu reden, für die besonnene Forschung sich durchaus offen erweist,
indem sie darin Hinweise auf Bereiche zu erkennen vermöchte, für die sie
sich als ihrem Wesen nach selber nicht zuständig und mit denen sie sich
trotzdem fortwährend konfrontiert erfährt :

Erstens, von dem all unser Argumentieren zum Verstummen bringen,
unser Erklären und Begreifen in einem Nichts endigen lassenden Geheimnis
des Seins : daß es Seiendes gibt und daß es sich in seinem Sein nicht objektivieren

läßt,
und zweitens davon, daß wir es sind, die auch noch in diesem Verstummen

die Frage nach dem Sein des Seienden stellen, und zwar um des Sinnes
unseres Daseins willen, weil wir uns als Forschende, die wir in irgendeinem
Maße alle sind, als für unser Fragen und Antworten in aller aufweisbaren
Bedingtheit unbedingt verantwortlich wissen. Denn dieses Fragen und
Antworten geschieht durch uns und nicht bloß an uns - in einer Art und Weise,
in der wir uns als ein besonderes, auf Erkennen und Verwirklichen von Sinn



132 Miszelle

als Bedeutung und Wert hin angelegtes Seiendes erfahren, und dies so, daß
dieser Sinn unseres Daseins sich nicht aus dem unerfaßlioh bleibenden Sinn
des Seienden im ganzen ableiten läßt, sondern diesen erst recht zu einer
Rätselfrage werden läßt, auf die wir aber ständig durch unser Dasein eine
Antwort geben.

Ob die Kirche auf Grund ihrer Überlieferung in der Lage ist, in diesem
Rahmen von Gott und Christus als Symbolen des Seinsgeheimnisses und des
Sinnes des menschlichen Daseins zu reden, davon wird abhängen, ob ihr
sinnvollerweise ein universales Lehramt zukommt oder nicht.

4.

VI. Mit ihren Symbolen verantwortlichen Personseins als der besonderen

Sinnoffenbarung des Seinsgeheimnisses befindet sich die Theologie im Bereich
erforschbarer Gegenständlichkeit, wobei jedoch zwischen Richtigkeit und Wahrheit

zu unterscheiden ist.

Wie die Kirche mit ihrer Theologie nicht ohne Forschung und nicht ohne
Anerkennung von deren sie in ihren überlieferten Formen in Frage stellenden
Ergebnissen ihr Lehramt ausüben kann, so sieht sich auch die Forschung,
wenn sie sich ihres Ursprungs, Wesens und Ziels bewußt ist, genötigt, gegenüber

dem, worum es in Kirche und Theologie sachgemäßerweise geht, offen
zu sein, nämlich für das Geheimnis des Seins und seines Sinnrätsels und für
die besondere Sinnmöglichkeit des menschlichen Daseins als eines sich zu
unbedingtem Verantwortlichsein in Gemeinschaft bestimmt erfahrenden
Personseins.

Nicht anders als die Forschung es in ihren Bereichen tut, kann auch die
Theologie von deren Grenzen und Tiefen nur in den Vergegenständlichungen
der Subjekt-Objekt-Struktur des denkenden Bewußtseins reden.

Während sie einerseits mit dessen Kategorien und Methoden ihre
Aussagen zu prüfen und zu erklären hat, kann sie anderseits ihrer Überlieferung
Symbole entnehmen, mittels derer verantwortliches Personsein sein Selbst-
und Weltverständnis in gemeinschaftsstiftender Form zum Ausdruck zu
bringen vermag.

Ein und dieselbe Größe kann also gleichzeitig Gegenstand der Forschung
und Symbol des Glaubens sein, was aber nicht zu einer «doppelten Wahrheit»

führt, sondern zur Differenzierung von erforschbarer Richtigkeit und
Wahrheit eines Symbols von und für Selbstverständnis - gx TriCJTeujç eiç rriOTlV
— wie der Apostel Paulus das nennt.

VII. Wesen und Funktion eines legitimen kirchlichen Lehramtes besteht darin,
die biblisch-christliche Überlieferung so zu interpretieren und wirksam werden

zu lassen, daß sie Mittel und Weg zur Menschwerdung des Menschen wird, wozu
aber Forschung von der beschriebenen Art unerläßlich ist.

Die Differenzierung von allgemein nachprüfbarer und deshalb stets relativ
bleibender Richtigkeit in den Bereichen der Forschung und Wahrheit in der



Miszelle 133

Unbedingtheit eines durch sein ganzes Verhalten zu bezeugenden
Verantwortlichseins - was wir als Glauben bezeichnen - und als dessen Symbole
mythologische Bilder oder spekulative Ideen einer jeweiligen Herkunft
solchen Glaubens Verwendimg finden und auch mit entsprechenden soziologischen

Formationen und Institutionen verbunden sein können, bedeutet
nicht, daß nun dieser ganze Symbolbereich oder einige seiner Erscheinungen
völlig oder wenigstens teilweise der Forschimg entzogen werden könnten
oder diese nur insofern anzuerkennen wäre, als sie sich den Institutionalisie-
rungen des Glaubens gehorsam unterstellen würde.

Derartigen Mißverständnissen des Glaubensgehorsams will unsere
Unterscheidung nicht Vorschub leisten, sondern sie gerade verhindern, indem sie
die Wahrheit des Glaubens seinem Vollzug im Selbstverständnis des
Einzelnen bzw. einer als solchen nicht organisierbaren Gemeinschaft vorbehält -
ihre gegenständlichen Aussagen und Formen, Voraussetzungen und
Auswirkungen dagegen restlos der Forschung und deren Kritik anheimgibt.
Sowenig als Kirche und Theologie auf einer anderen Ebene als irgendwelche
Größen der Geschichte stehen, besitzen sie das Monopol für das, was sich in
der Forschung und unter Anerkennung ihrer Objektivität als das in seinem
Vollzug nicht objektivierbare Geheimnis des Glaubens erweist. Nur
Aberglaube wird von solcher Forschung entlarvt, Glaube jedoch findet in ihr seine

notwendige Klärung, die ihrerseits die Voraussetzung zu wirklicher Öku-
menizität bildet.

Das bedeutet aber auch nicht, daß wir zur Erreichung dieses Zieles unsere
geistige Herkunft und Tradition und die sie bewahrenden und vermittelnden
Institutionen preisgeben müßten. Das wäre nur der Fall, wo sie uns dazu
führten, sie zu verabsolutieren, statt daß sie uns helfen, zur Unbedingtheit
personaler Gemeinschaft zu gelangen - womit zugleich das entscheidende
Wort über Wesen und Funktion eines kirchlichen Lehramtes gesagt sein
dürfte.

Ein wie immer - ob in heilsgeschichtlicher oder historischer Pragmatik
oder in soziologischen Gegebenheiten und Zweckmäßigkeiten - begründetes
Lehramt erweist seine Legitimität darin, daß es in dem geschilderten Sinn
Menschen zur gemeinsamen Menschwerdung verhilft. Zu diesem Amt, das
freilich ein ministerium und nicht ein magisterium darstellt, ist ein jeder
berufen, um in der Falsifizierung aller Objektivierungen seines in seinem Vollzug

infalliblen Selbstseins die Indefectibilität - nicht vorweg der Kirche, wohl
aber unserer Bestimmimg zur Menschwerdung und darin zur Mitmenschlichkeit

— zu erfahren. Das ist eine unzerstörbare Bestimmung, die aber auch
der Kirche in dem Maße gilt, als sie sich als eine Gemeinschaft erweist, in der
wahres Menschwerden sich ereignet und Menschen leiblich und geistig zur
Verwirklichung ihrer Bestimmung verholfen wird.

Wo das geschieht, da erübrigt sich die Kirche nicht. Die Kirche erübrigt
sich nur da, wo sie um alles in der Welt vermeiden will, daß sie sich erübrigen
könnte, d. h. wo sie sich - in wie immer camouflierter Art - zum Selbstzweck
verabsolutiert. Das Salz salzt, indem es sich auflöst - anders als so können
die Jünger, denen Jesus ihre Bestimmung unter diesem Bilde gezeigt hat,
nicht zum Salz der Erde werden, und anders als dadurch, daß wir uns wie die



134 Rezensionen

Flamme im Brennen verzehren, können wir nicht leuchten «allen, die im
Hause sind».

Möchte es uns gegeben sein, daß wir uns weder als das dummgewordene
Salz erweisen, «das hinfort zu nichts nütze ist, denn daß man es
hinausschütte und lasse es die Leute zertreten», noch als solche, die ihr Licht
«unter einen Scheffel» stellen, sondern es leuchten lassen vor den Leuten,
«daß sie eure guten Werke sehen und euren Vater im Himmel preisen».

Fritz Buri, Basel

Rezensionen

G. Johannes Botterweck & Helmer Ringgren (Hrsg.), Theologisches
Wörterbuch zum Alten Testament. Stuttgart, Kohlhammer, 1970. Pro Lfg.
128 Sp. DM 16.-.
Es liegen vier Lieferungen dieses Gegenstückes zum «Theologischen

Wörterbuch zum Neuen Testament» vor, bis und mit bägad. In einer ersten
Besprechimg kann es sich nur darum handeln, auf die bisher sichtbaren
Schwerpunkte hinzuweisen. 1) Für die Monographien tragen die Verfasser
die Verantwortung. Innerhalb des allen Artikeln vorgegebenen Rahmens
wird von der Sache her differenziert und akzentuiert. Gelegentlich mag die
Ausführlichkeit als weit getrieben erscheinen (z. B. Sp. 68ff. Eissfeldt s. v.
'adönaj, der sich mit Dalman und Baudissin auseinandersetzt; oder auch
Sp. 182 ff. Helfmeyer s. v. 'öt, wo die inhaltlichen Überschneidungen stören
und wo einem Einzelbegriff zu viel subsumiert wird). Die Gliederung der
einzelnen Artikel ist klar und erleichtert die Mitarbeit. 2) Das neue Wörterbuch

durchbricht die konfessionelle Schranke, indem auch katholische (sowie
orthodoxe?) und jüdische Mitarbeiter engagiert sind. Es kennt auch keine
politischen Grenzen. Die Frage scheint indessen nicht abwegig, ob nicht die
«nordische Schule» bei der Gestaltung das Übergewicht hat; fragen kann
man auch, weshalb in den bisher vorliegenden Lieferungen die doch ziemlich
stattliche Zahl schweizerischer Alttestamentier nicht vertreten ist.

3) Der Hauptteil der Monographien ist dem alttestamentlichen Material
gewidmet, das nach den semantischen und sprachgeschichtlichen Erwägungen

entfaltet wird. Die Septuaginta wird einbezogen, in geringerem Maß
auch die Qumranliteratur, während die Pseudepigraphica und die Rabbinica
nicht berücksichtigt werden. Durch dieses elliptische Verfahren werden
Überschneidungen mit dem Theol. Wörb. z. N. T. tunlichst, wenn auch nicht ganz
vermieden. Starkes Gewicht wird dem religionsgeschichtlichen Vergleichsmaterial

(Ägypten, Mesopotamien, Syrien usw.) zuerkannt; dabei werden
nicht nur die Parallelen, sondern auch die Divergenzen herausgearbeitet, ohne
daß es bei einer Häufung von Umweltsmaterial bleibt ; wo ausführlich zitiert
wird (z. B. Sp. 263ff. Cross s. v. 'öl), geschieht es entweder bei bisherunver,
öffentlichten, schwer erreichbaren oder wenig bekannten Texten. Da und
dort aber ließe sich der hilfswissenschaftliche Stoff zugunsten des
theologischen noch etwas straffen; anderseits (wie z.B. Sp. 3I3ff. Jepsen s.v.


	Miszelle

