Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 29 (1973)
Heft: 2
Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle

Theologische Forschung und kirchliches Lehramt

Thesen eines Vortrages, gehalten am Dies academicus der Theologischen
Fakultét der Universitdt Freiburg i. Br. am 7. Juni 1972

1.

I. Theologie sollte sich bewupt sein, daf es fiir Forschung keine Absolutheiten
gebt.

Eine Kirche, die fiir sich in Anspruch nimmt, in irgendeiner Weise im
Besitze einer nicht mehr hinterfragbaren, weil durch Gott geoffenbarten,
absoluten Wahrheit zu sein — oder auch nur im Dienste einer solchen zu
stehen —, lie8e sich besser nicht auf Forschung im Sinne moderner Wissen-
schaft ein, weil diese auf Grund ihrer Methoden und ihres Wesens — nicht
zu reden von ihren Resultaten — alle derartigen Anspriiche nur radikal in
Frage stellen kann.

Diese Infragestellung jeglichen Absolutheitsanspruchs durch die For-
schung rithrt davon her, daB3 sie — erstens — in ihrem Erkennen um der Be-
schréanktheit ihrer Mittel und ihrer Geschichtlichkeit und um der Unverfug-
barkeit der Wirklichkeit willen stets relativ und unabschlieBbar bleibt, und
weil das Erkennen — zweitens — auf alle Fille im Rahmen der Vergegenstidnd-
lichung der Subjekt-Objekt-Struktur unseres Bewufltseins erfolgt — einem
Rahmen, der durch keine Offenbarungslehre, keine Analogie oder Identitéts-
spekulation, keine Bezugspunkt(referent)-Theorie, auch durch keine Theo-
rien heutiger Physik gesprengt werden kann, weil sie — auch bei gegenteiliger
Behauptung — stets noch innerhalb desselben vertreten werden.

Damit, da3 Forschung diese kritischen Aspekte zur Geltung bringt, er-
hebt sie selber keinen Absolutheitsanspruch, sondern bekennt sich zu ihrer
Endlichkeit, was ihr kirchliche Theologie in der Regel — aber immer zu ihrem
eigenen Schaden — schlecht zu honorieren pflegt, indem sie gerne ihren Ab-
solutheitswahn in die Forschung projiziert.

Im Vergleich zu der innerhalb der erwahnten zwiefachen Grenze der
Forschung moglichen logischen, technischen und hermeneutischen Verifizier-
barkeit und Falsifizierbarkeit erscheinen Aussagen, die sich einer solchen
Priafung nicht unterziehen, als arbitrdr — was sich im Blick auf ihre ge-
schichtlichen Ausprigungen denn auch bestétigt.

II. Theologie ist um ihrer Herkunft und Fortfiihrung willen auf Forschung
angewiesen.

Obschon sich die Theologie in ihrer Berufung auf géttliche Offenbarung
durch die Forschung in Frage gestellt sieht, kann sie um ihres eigenen Wesens



Miszelle 129

willen nicht anders, als sich dieser Infragestellung auszusetzen und sich zur
Erfilllung ihrer Aufgabe selber der Mittel der Forschung zu bedienen.

Wollte sie dies nicht oder nur zum Teil tun und einzelne Bereiche des von
ihr behaupteten iibernatiirlich-géttlichen Heilsgeschehens in der Schrift, in
der Kirche und deren Lehren und Institutionen von dieser Kritik ausnehmen,
so wiirde sie nicht nur diese Erscheinungen deifizieren und mythologisieren
und dadurch in Widerspruch geraten zu ihrem Reden von der Uberweltlich-
keit Gottes als einer nichtmythologischen Aussage, sondern dadurch auch
das von ihr behauptete Eingehen Gottes in die Geschichte doketistisch in
Frage stellen oder — ebenso schlimm — magisieren.

Ohne sich der Forschung, ihrer Methoden und Resultate zu bedienen, wire
die Theologie aber auch nicht in der Lage, sich im Gewirr ihrer eigenen Ge-
schichte zurechtzufinden und sich als in der von ihr beanspruchten wahren
Uberlieferung und Nachfolge befindlich zu erweisen. Das namliche gilt in
bezug auf die Bestimmung der Kirche, die Botschaft des Evangeliums in der
jeweiligen Umwelt zur Geltung zu bringen. Wenn sie nicht als weltfremd und
antiquiert erscheinen soll, sondern als Gespréchspartner von der Welt ernst
genommen sein will, so muf sie sich. der weltlichen Forschungsergebnisse be-
dienen.

Damit wird nun freilich die Berufung auf die Schrift — allein oder in Ver-
bindung mit der Tradition —, auf Jesus oder das Evangelium, auf das kirch-
liche Lehramt oder auch auf eine unmittelbare Geistwirkung als von anderen
Erkenntnisméoglichkeiten spezifisch verschiedener Instanzen, zu einer hochst
problematischen Angelegenheit.

Durch die Berufung auf die Infallibilitdt Gottes oder die Indefectibilitéat
seines Heilswillens werden weder sich darauf beziehende Aussagen und In-
stitutionen infallibel noch der Glaube an sie indefectibel — ganz abgesehen
davon, dafl der Satz vom Gott, der nicht tduscht und nicht getduscht werden
kann, sich wegen seiner Mehrdeutigkeit und des ZirkelschluBcharakters seiner
Argumentation nicht verifizieren, wohl aber falsifizieren 1a3t.

2.

III. Kirche und Theologie miissen damit rechnen, daf sie im Lichte der For-
schung als ein in spezifischer Hinsicht tllusiondres Wunschprodukt der Reli-
gions- und Geistesgeschichte erscheinen.

Daf3 Kirche und Theologie nicht ohne weiteres bereit sind, sich auf eine
wissenschaftliche Forschung von der beschriebenen Art einzulassen, hat nun
freilich auch seine begreiflichen Griinde, denn sie erfahren sich dabei einer
Behandlung ausgesetzt, in der ihnen ein Spiegel vorgehalten wird, in dem
sie das Bild, das sie sich. traditionellerweise von ihrem Wesen, ihrer Ent-
stehung und Geschichte zu machen pflegen, nicht wiederzuerkennen ver-
mogen: Aus der gottlichen Heilsveranstaltung von einzigartiger und uni-
versaler Geltung, aus der sie sich herleiten und als deren Instrument sie sich
verstehen, wird hier ein blofles Produkt der menschlichen Religions- und



130 Mszelle

Geistesgeschichte von — je nach dem Standpunkt des Forschers — mannig-
faltig positiver oder ebenso mannigfaltig negativer Bedeutung und Wirkung.

Es sind besonders zwei Theorien einer an sich nicht ohne weiteres negativ,
sondern auch positiv bewertbaren religions- und geisteswissenschaftlichen
Erforschung der Geschichte des christlichen Glaubens, die fiir die kirchlichen
und theologischen Vertreter seiner uiberlieferten, in Dogmen und Bekennt-
nissen festgelegten Formen von grundstiirzender und darum fiir sie er-
schreckender Art sind:

Einmal : die mit den Namen Feuerbach und Marx verbundene — aber bei
weitem nicht auf diese eingeschrinkte — religionspsychologische und sozio-
logische Erklarung der christlichen Religion als eines Produkts des mensch-
lichen Sinnverlangens, das in Form einer tibernatiirlichen Heilsgeschichte
oder einer metaphysischen Spekulation diesem Verlangen Erfiillung garan-
tiert — von deren wunschbedingten Illusionitédt der Mensch jedoch zu be-
freien ist, indem man seine Hoffnungen vom Jenseits ins Diesseits herunter-
holt und ihn auf die Fiile stellt.

Zum andern : die religions- und problemgeschichtliche Sicht des Ursprungs
und der Geschichte der christlichen Kirche und ihrer Lehrbildung im Zu-
sammenhang mit der urchristlichen Enderwartung und deren Problematik
in einem durch das Ausbleiben des als unmittelbar bevorstehend erwarteten
Endes bestimmten Geschichtsverlauf — eine Problematik, die, wenn sie konse-
quent erfaf3t und verfolgt wird (was freilich nicht {iberall der Fall ist, wo
man von Eschatologie spricht!), nur durch Enteschatologisierung und Ethi-
sierung (so bei Albert Schweitzer), Entmythologisierung und existentiale
Interpretation (bei Rudolf Bultmann) oder (wie ich es versuche) durch Ent-
kerygmatisierung und siékulare Humanisierung tiberwunden und fruchtbar
gemacht werden kann.

Wenn in diesem Zusammenhang triumphierend oder erschrocken vom
Tode Gottes oder vom finis Christianismi gesprochen wird, so rihrt das
davon her, dal man eine bestimmte Gottesvorstellung verabsolutiert oder
eine spezifische Kirchlichkeit mit dem Christentum identifiziert, was aber bei
deren Verteidigern wie deren Gegnern gleichermafen mit Forschung unver-
einbar ist.

IV. Apologetik ist in der Regel eine faule Sache, weil sie vorauszusetzen pflegt,
was bewiesen werden sollte, und dariiber dessen Wesen verkennt.

Apologetik ist die Verteidigung eines zuvoreingenommenen Standpunktes.
Sie kann entweder in einer primitiv pragmatischen Art erfolgen oder aber
sich um eine geistige, erkenntnisméafBige Widerlegung des Gegners bemiihen.

Im ersteren Falle wird ihm entgegengehalten, daf3 das, was er bestreitet,
trotz seiner Bestreitung eben faktisch bestehe, entstanden sei und, weil es
sich um Gottes Sache handle, auch weiterdauern werde. Man 143t dabei frei-
lich auBBer acht, daB diese Glaubenssache sich auch anders erkliren und ver-
stehen 148t, daB ihre Erscheinungen nicht sonderlich géttlich aussehen und
ihre Glaubensdeutungen wenig glaubwiirdig sind.



Miszelle 131

In der geistigen Auseinandersetzung hat man es darauf abgesehen, Méngel
und falsche Voraussetzungen in der Sichtweise und Argumentation des
Gegners zu entdecken und ihm die Augen fiir eine sachgemif3e Betrachtungs-
weise zu O6ffnen. Zwei beliebte Arten solcher Apologetik sind die sogenannte
Neue Hermeneutik, die das eigentliche Wirklichkeitsgeschehen als ein Wort-
ereignis oder Sprachgeschehen verstehen will, und die aus dem Neupositivis-
mus erwachsene Sprachanalytische Methode. Beide Theorien tibersehen — in
Fortfihrung der Vermischung von Seinsurteilen und Werturteilen einer
fritheren Bedurfnistheologie — daf es noch andere Wirklichkeit gibt als die
von uns interpretierte.

Daneben gibt es auch neue kosmische Entwicklungs- und Seinskonstruk-
tionen, die aber wegen ihres metaphysischen Monismus im Widerspruch zu
dem historisch nachweisbaren Dualismus der urchristlichen Eschatologie
stehen und dessen Realismus und Intention nicht gerecht zu werden ver-
mogen.

3.

V. Aufgabe des Lehramies der Kirche wire es, von der biblisch-christlichen

Uberlieferung so zu reden, daf darin Hinweise auf das Geheimnis des Seins und,

seines Sinnrdtsels und auf die besondere Sitnnmdoglichkeit menschlichen Daseins

hiorbar wiirden, wofiir sich Forschung, weil sie sich stindig mit diesen Bereichen
konfrontiert erfdahrt, offen erweisen kann.

Statt sich auf apologetische Aus- und Irrwege zu begeben, auf denen sie
die Methoden und Resultate der Forschung nur unter der Bedingung der
Annahme bestimmter Glaubensvoraussetzungen anerkennt — wie dies in
klassischer Weise in den sogenannten Glaubwirdigkeitsgriinden der Offen-
barung und in den sogenannten Gottesbeweisen geschieht —, téite die Theo-
logie besser daran, auf irgendwie dogmatisch fixierte Voraussetzungen zu
verzichten. Nach der Aufhebung ihrer Immunisierung und Sakralisierung
wiire sie in der Lage, von den Gehalten ihrer Uberlieferung in einer Art und
Weise zu reden, fiir die besonnene Forschung sich durchaus offen erweist,
indem sie darin Hinweise auf Bereiche zu erkennen verméchte, fiir die sie
sich als ihrem Wesen nach selber nicht zustéandig und mit denen sie sich
trotzdem fortwéhrend konfrontiert erfahrt:

Erstens, von dem all unser Argumentieren zum Verstummen bringen,
unser Erklidren und Begreifen in einem Nichts endigen lassenden Geheimnis
des Seins: daB es Seiendes gibt und daf@ es sich in seinem Sein nicht objekti-
vieren laBt,

und zweitens davon, da wir es sind, die auch noch in diesem Verstummen
die Frage nach dem Sein des Seienden stellen, und zwar um des Sinnes un-
seres Daseins willen, weil wir uns als Forschende, die wir in irgendeinem
Mafe alle sind, als fiir unser Fragen und Antworten in aller aufweisbaren
Bedingtheit unbedingt verantwortlich wissen. Denn dieses Fragen und Ant-
worten geschieht durch uns und nicht blo an uns — in einer Art und Weise,
in der wir uns als ein besonderes, auf Erkennen und Verwirklichen von Sinn



132 Miszelle

als Bedeutung und Wert hin angelegtes Seiendes erfahren, und dies so, daf3
dieser Sinn unseres Daseins sich nicht aus dem unerfaBlich bleibenden Sinn
des Seienden im ganzen ableiten la8t, sondern diesen erst recht zu einer
Ritselfrage werden 1aBt, auf die wir aber stdndig durch unser Dasein eine
Antwort geben.

Ob die Kirche auf Grund ihrer Uberlieferung in der Lage ist, in diesem
Rahmen von Gott und Christus als Symbolen des Seinsgeheimnisses und des
Sinnes des menschlichen Daseins zu reden, davon wird abhéingen, ob ihr
sinnvollerweise ein universales Lehramt zukommt oder nicht.

4.

VI. Msitihren Symbolen verantwortlichen Personseins als der besonderen Sinn-

offenbarung des Seinsgeheimnisses befindet sich die Theologie im Bereich er-

forschbarer Gegenstindlichkeit, wobei jedoch zwischen Richtigkeit und Wahrheit
zu unterscheiden ist.

Wie die Kirche mit ihrer Theologie nicht ohne Forschung und nicht ohne
Anerkennung von deren sie in ihren iiberlieferten Formen in Frage stellenden
Ergebnissen ihr Lehramt ausiiben kann, so sieht sich auch die Forschung,
wenn sie sich ihres Ursprungs, Wesens und Ziels bewuft ist, genétigt, gegen-
uber dem, worum es in Kirche und Theologie sachgeméBerweise geht, offen
zu sein, namlich fiir das Geheimnis des Seins und seines Sinnritsels und fir
die besondere Sinnmoglichkeit des menschlichen Daseins als eines sich zu
unbedingtem Verantwortlichsein in Gemeinschaft bestimmt erfahrenden
Personseins.

Nicht anders als die Forschung es in ihren Bereichen tut, kann auch die
Theologie von deren Grenzen und Tiefen nur in den Vergegenstidndlichungen
der Subjekt-Objekt-Struktur des denkenden Bewulltseins reden.

Waéhrend sie einerseits mit dessen Kategorien und Methoden ihre Aus-
sagen zu priifen und zu erkliren hat, kann sie anderseits ihrer Uberlieferung
Symbole entnehmen, mittels derer verantwortliches Personsein sein Selbst-
und Weltverstdndnis in gemeinschaftsstiftender Form zum Ausdruck zu
bringen vermag.

Ein und dieselbe Gréfle kann also gleichzeitig Gegenstand der Forschung
und Symbol des Glaubens sein, was aber nicht zu einer «doppelten Wahr-
heit» fuhrt, sondern zur Differenzierung von erforschbarer Richtigkeit und
Wahrheit eines Symbols von und fiir Selbstversténdnis — ¢x wigTewg eic mioTiv
— wie der Apostel Paulus das nennt.

VII. Wesen und Funktion eines legitimen kirchlichen Lehramtes besteht darin,

die biblisch-christliche Uberlieferung so zu interpretieren und wirksam werden

zu lassen, daf3 sie Mittel und Weg zur Menschwerdung des Menschen wird, wozu
aber Forschung von der beschriebenen Art unerldflich ist.

Die Differenzierung von allgemein nachpriifbarer und deshalb stets relativ
bleibender Richtigkeit in den Bereichen der Forschung und Wahrheit in der



Miszelle 133

Unbedingtheit eines durch sein ganzes Verhalten zu bezeugenden Verant-
wortlichseins — was wir als Glauben bezeichnen — und als dessen Symbole
mythologische Bilder oder spekulative Ideen einer jeweiligen Herkunft sol-
chen Glaubens Verwendung finden und auch mit entsprechenden soziolo-
gischen Formationen und Institutionen verbunden sein kénnen, bedeutet
nicht, daBl nun dieser ganze Symbolbereich oder einige seiner Erscheinungen
vollig oder wenigstens teilweise der Forschung entzogen werden koénnten
oder diese nur insofern anzuerkennen wire, als sie sich den Institutionalisie-
rungen des Glaubens gehorsam unterstellen wiirde.

Derartigen MiBBversténdnissen des Glaubensgehorsams will unsere Unter-
scheidung nicht Vorschub leisten, sondern sie gerade verhindern, indem sie
die Wahrheit des Glaubens seinem Vollzug im Selbstversténdnis des Ein-
zelnen bzw. einer als solchen nicht organisierbaren Gemeinschaft vorbehilt —
ihre gegenstédndlichen Aussagen und Formen, Voraussetzungen und Aus-
wirkungen dagegen restlos der Forschung und deren Kritik anheimgibt.
Sowenig als Kirche und Theologie auf einer anderen Ebene als irgendwelche
GroBen der Geschichte stehen, besitzen sie das Monopol fir das, was sich in
der Forschung und unter Anerkennung ihrer Objektivitédt als das in seinem
Vollzug nicht objektivierbare Geheimnis des Glaubens erweist. Nur Aber-
glaube wird von solcher Forschung entlarvt, Glaube jedoch findeb in ihr seine
notwendige Klarung, die ihrerseits die Voraussetzung zu wirklicher Oku-
menizitit bildet.

Das bedeutet aber auch nicht, dafl wir zur Erreichung dieses Zieles unsere
geistige Herkunft und Tradition und die sie bewahrenden und vermittelnden
Institutionen preisgeben miilten. Das wére nur der Fall, wo sie uns dazu
fithrten, sie zu verabsolutieren, statt dal3 sie uns helfen, zur Unbedingtheit
personaler Gemeinschaft zu gelangen — womit zugleich das entscheidende
Wort iiber Wesen und Funktion eines kirchlichen Lehramtes gesagt sein
dirfte.

Ein wie immer — ob in heilsgeschichtlicher oder historischer Pragmatik
oder in soziologischen Gegebenheiten und ZweckmiBigkeiten — begriindetes
Lehramt erweist seine Legitimitét darin, da es in dem geschilderten Sinn
Menschen zur gemeinsamen Menschwerdung verhilft. Zu diesem Amt, das
freilich ein ministerium und nicht ein magisterium darstellt, ist ein jeder be-
rufen, um in der Falsifizierung aller Objektivierungen seines in seinem Voll-
zug infalliblen Selbstseins die Indefectibilitéit — nicht vorweg der Kirche, wohl
aber unserer Bestimmung zur Menschwerdung und darin zur Mitmenschlich-
keit — zu erfahren. Das ist eine unzerstérbare Bestimmung, die aber auch
der Kirche in dem Mafe gilt, als sie sich als eine Gemeinschaft erweist, in der
wahres Menschwerden sich ereignet und Menschen leiblich und geistig zur
Verwirklichung ihrer Bestimmung verholfen wird.

Wo das geschieht, da eriibrigt sich die Kirche nicht. Die Kirche eriibrigt
sich nur da, wo sie um alles in der Welt vermeiden will, daB sie sich eriibrigen
kénnte, d. h. wo sie sich — in wie immer camouflierter Art — zum Selbstzweck
verabsolutiert. Das Salz salzt, indem es sich auflost — anders als so kénnen
die Jiinger, denen Jesus ihre Bestimmung unter diesem Bilde gezeigt hat,
nicht zum Salz der Erde werden, und anders als dadurch, daB wir uns wie die



134 Rezensionen

Flamme im Brennen verzehren, konnen wir nicht leuchten «allen, die im
Hause sind».

Mochte es uns gegeben sein, daf3 wir uns weder als das dummgewordene
Salz erweisen, «das hinfort zu nichts nutze ist, denn dafl man es hinaus-
schiitte und lasse es die Leute zertreten», noch als solche, die ihr Licht
«unter einen Scheffel» stellen, sondern es leuchten lassen vor den Leuten,
«daB sie eure guten Werke sehen und euren Vater im Himmel preisen».

Fritz Buri, Basel

Rezensionen

G. JoHANNES BOTTERWECK & HELMER RINGGREN (Hrsg.), Theologisches
Worterbuch zum Alten Testament. Stuttgart, Kohlhammer, 1970. Pro Lfg.
128 Sp. DM 16.—.

Es liegen vier Lieferungen dieses Gegenstiickes zum «Theologischen
Weérterbuch zum Neuen Testament» vor, bis und mit bagad. In einer ersten
Besprechung kann es sich nur darum handeln, auf die bisher sichtbaren
Schwerpunkte hinzuweisen. 1) Fiir die Monographien tragen die Verfasser
die Verantwortung. Innerhalb des allen Artikeln vorgegebenen Rahmens
wird von der Sache her differenziert und akzentuiert. Gelegentlich mag die
Ausfiihrlichkeit als weit getrieben erscheinen (z. B. Sp. 68ff. Eissfeldt s. v.
’adonaj, der sich mit Dalman und Baudissin auseinandersetzt; oder auch
Sp. 182ff. Helfmeyer s. v. °6t, wo die inhaltlichen Uberschneidungen stéren
und wo einem Einzelbegriff zu viel subsumiert wird). Die Gliederung der
einzelnen Artikel ist klar und erleichtert die Mitarbeit. 2) Das neue Worter-
buch. durchbricht die konfessionelle Schranke, indem auch katholische (sowie
orthodoxe?) und judische Mitarbeiter engagiert sind. Es kennt auch keine
politischen Grenzen. Die Frage scheint indessen nicht abwegig, ob nicht die
«nordische Schule» bei der Gestaltung das Ubergewicht hat; fragen kann
man auch, weshalb in den bisher vorliegenden Lieferungen die doch ziemlich
stattliche Zahl schweizerischer Alttestamentler nicht vertreten ist.

3) Der Hauptteil der Monographien ist dem alttestamentlichen Material
gewidmet, das nach den semantischen und sprachgeschichtlichen Erwigun-
gen entfaltet wird. Die Septuaginta wird einbezogen, in geringerem Maf@
auch die Qumranliteratur, wihrend die Pseudepigraphica und die Rabbinica
nicht beriicksichtigt werden. Durch dieses elliptische Verfahren werden Uber-
schneidungen mit dem Theol. Wérb. z. N. T. tunlichst, wenn auch nicht ganz
vermieden. Starkes Gewicht wird dem religionsgeschichtlichen Vergleichs-
material (Agypten, Mesopotamien, Syrien usw.) zuerkannt; dabei werden
nicht nur die Parallelen, sondern auch die Divergenzen herausgearbeitet, ohne
daB es bei einer Hiufung von Umweltsmaterial bleibt; wo ausfiihrlich. zitiert
wird (z. B. Sp. 263ff. Cross s. v. ’€l), geschieht es entweder bei bisher unver,
offentlichten, schwer erreichbaren oder wenig bekannten Texten. Da und
dort aber lieBe sich der hilfswissenschaftliche Stoff zugunsten des theolo-
gischen noch etwas straffen; anderseits (wie z. B. Sp. 313ff. Jepsen s.v.



	Miszelle

