Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 29 (1973)
Heft: 1
Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle

Arzt und Seelsorger

Vorlesung vor Basler Medizinstudenten im Rahmen einer Einfiihrung in die
Gebiete und Probleme des medizinischen Studiums

Der Grund fiir diese Vorlesung eines Theologen vor Medizinern, zugleich
ihre Berechtigung, liegt wohl darin, da der Theologe-Seelsorger den gleichen
Menschen zum Gegeniiber hat wie der Mediziner-Arzt. Gleicher Mensch heiflt
nicht derselbe Mensch. Es ist mindestens in der Gegenwart so, da3 nur ein
Bruchteil von denen, die zum Arzt kommen, auch einmal den Weg zum
Pfarrer finden. Das muf3 man niichtern, ohne jedes Ressentiment und ohne
Jammern feststellen. Gerade die Tatsache, daf3 sich offenbar im BewulBtsein
des heutigen Menschen Aufgaben verlagert haben, notigt dazu, iiber diese
Aufgaben selbst sehr sachlich nachzudenken. Diese Aufgabe ist dem Arzt
wie dem Seelsorger damit gegeben, dall sie so wie vielleicht kein anderer mit
der Wirklichkeit menschlichen Lebens konfrontiert sind, daB sie an dieser
Wirklichkeit mitzutragen, besser, daf3 sie sie mitzutragen haben. Gewil, es
gibt auch da viel Routine im Beruf, tégliches Hantieren, das nicht unter die
Haut und ans Herz geht. Aber doch lernen sie den Menschen immer wieder
an der Grenze kennen, an die sein Leben st68t ; mag diese Grenze Unbehagen,
Schuldgefiihl, Neurose, mag sie Krankheit oder schlielich Sterben heilen.
Die Skala der Moglichkeiten ist sehr weit, so weit, dall kaum ein einzelner
sie alle je miteinander erlebt, er sei denn ein Hiob. Aber sie gehéren doch alle
zur Wirklichkeit des Menschseins hinzu.

Zunéchst klingt das sehr anspruchsvoll, wenn so von der Wirklichkeit des
Menschen geredet wird; aber gemeint ist damit ganz einfach die Besinnung
darauf, was der Mensch, was es um sein Leben ist. Das ist die Frage, die
wohl jedem einmal gestellt wird, auf die die Antwort keiner ihm abnimmt ;
bei der halbherzig hergeleierte, nicht ehrlich gemeinte fromme Spriiche auch
keine Antwort sind.

1.

Ich will nicht damit beginnen, vom Selbstversténdnis des modernen Men-
schen zu sprechen; er wird sich dessen ja nur selten in klaren Begriffen be-
wullt. Der Satz de Lamettries vom I’homme machine wird natirlich abgelehnt.
Den hat schon die Aufkldarung mit anderen seiner Thesen verworfen. Aber
gefiithlsméBig und unbewuBt sind es oft dhnliche Vorstellungen, mit denen
der Kranke seinen Arzt aufsucht. Es ist das Bild vom gut funktionierenden
Menschen, dessen reibungsloser Ablauf das Produkt seiner gut funktionieren-
den Einzelteile ist; sie miissen in Ordnung gehalten, notfalls ausgewechselt
werden, dann ist das Leben gewéhrleistet.

Aber schon dann, wenn die Behandlung des Arztes wohl Symptome lin-
dern, aber nicht beseitigen kann, beginnt die gro8e Ratlosigkeit, mit der man
von einem Arzt zum andern, zuletzt zum Kurpfuscher lduft. Ubrigens kann



Miszelle 41

in diesem Bild auch der Seelsorger durchaus einen Platz haben, wenn er den
aus der Reparatur gekommenen Menschen gleichsam durch kriftigende
Spriiche fit hiilt, und wenn er zu Schrott gelebt ist, fiir die feierliche Uber-
fithrung und Beseitigung des nicht mehr brauchbaren Gehéuses Sorge tragt.

Aber irgendwann mul3 diese Haltung zerbrechen; das wird zuerst dem
Pfarrer notvoll deutlich, der zum Tode, zum Tode eines Menschen etwas
sagen soll, ohne zu seinem Leben etwas zu sagen zu haben, ohne von seinem
Leben etwas zu wissen. Die peinliche Verlegenheit kommt dann zu denen,
die ihm zuhoéren, die wissen, vor diesem Tod stand ein Leben, was blieb der
Tote diesem Leben, was blieb es ihm schuldig, wo hat er versagt, wo haben
wir an ihm versagt, wer war er iiberhaupt. Das Leben ist doch so kurz. Das
ist aber eine Erfahrung, die auch der Arzt an seinem Teil machen wird, der
heilen, dem Leben des Menschen helfen will, und von dem man die Repara-
turen verlangt. Im Grunde haben weder der Arzt noch der Seelsorger zum
Kranksein eines Menschen etwas zu sagen, wenn sie nicht auch zu seinem
Leben, seinem ganzen Menschsein etwas zu sagen haben. Natiirlich ist das
eine Forderung, die heute fast nicht mehr erfiillt werden kann. Aber dafB es
so ist, ist eine Not, und die wird nicht dadurch iiberwunden, daf3 man sie
zur Tugend umfrisiert.

Leben ist Leben und geschieht nicht im luftleeren Raum. Es gibt keine
Krankheit an sich, so wenig wie es eine Siinde an sich gibt. Es gibt nur den
kranken Menschen, und es gibt den siindigen Menschen. Gegen die Krankheit
kann man in Stellung gehen und kann sie beschieBen ; fiir den Kranken muf3
man da sein. Die Stinde soll man hassen und bekéampfen, den Siinder soll
man lieben, soll ihn tragen und darf ihn nicht zuriickstoBen. Zuletzt ent-
scheidet sich an diesem Da-sein fir den Menschen auch die Wirksamkeit der
eingesetzten Mittel.

Vielleicht ist das das erste, woran der Seelsorger den Arzt immer wieder
in allen Enttduschungen und Miudigkeiten erinnern muf3, daB der Mensch
nicht Tréger einzelner isoliert zu erkennender und zu behandelnder Sym-
ptome, sondern dal3 er eben Mensch ist. Der Seelsorger tut das nicht als ein
Neunmalkluger, der zu allem etwas zu sagen zu haben glaubt und der mit
aufgehobenem Zeigefinger die Probleme der Welt aus dem Handgelenk 16sen
will. Er weill sehr gut, dall das gar nichts Neues ist, vielmehr etwas, was die
Medizin, nicht nur in der Psychosomatik, immer wieder betont, etwas, dessen
Verlust jeder Arzt selber am tiefsten beklagt. Er weill auch, dafl die Kirche
selbst immer wieder in der Gefahr steht, diese Verpflichtung, ganz da zu
sein fir den andern, nicht mehr klar genug zu erkennen, die «Behandlung»
auf ein Team von Experten, den Soziologen, den Psychologen usw., aufzu-
teilen, die zwar gute Expertisen erstellen kénnen, den Menschen zuletzt aber
doch nur zum Objekt ihrer Uberlegenheit machen.

Wenn auch das keineswegs neu ist, so hat der Seelsorger auf die Frage,
was ist es um den Menschen und um die Wirklichkeit des Menschen, nun doch
noch mehr zu sagen. Man wird dabei von ihm nichts anderes erwarten, als
daB er versucht, als Theologe die Antwort der Bibel nachzuzeichnen. Er wird
das um so lieber tun, je mehr er glaubt, daB3 diese Antwort sehr sachlich, sehr
niichtern und darum sehr giiltig ist.



42 Miszelle

2.

Biblisch gedacht, miiBBte er jetzt versuchen, die in alten geheimnisvollen
Worten und Bildern dahergehende, aber sehr moderne Geschichte von Para-
dies und Siindenfall zu erkléren. Damit stiinde er freilich schon mitten in den
letzten Fragen, denn wer Stinde sagt, sagt Gott. Es schiene darum nicht nur
lieblos, sondern wohl auch téricht zu sein, wenn er hier in einer Sprache reden
wollte, die sein Hérer nicht oder nicht mehr oder auch noch nicht verstehen
kann. Statt dessen mufl der Versuch gemacht werden, die Lebenswirklich-
keiten, um die es geht, mit Worten und aus Erfahrungen zu erklédren, die
diesem Horer naherstehen.

Was in diesen alten Geschichten gesagt und auch zu erkldren versucht
wird, ist die Tatsache, daf3 die Welt und das Leben darin nicht mehr so sind,
wie sie sein sollten, oder daB sie so sind, wie sie nicht sein sollten. Denn irgend
einmal, nach dem Willen dessen, der sie wollte und plante, der sie schuf, war
die Welt in Ordnung und das Leben rund, voll und recht. Paradies und
Garten Eden nennt es die Bibel. Ganz gewil keine Médrchenwelt, kein Schla-
raffenland mit stiilBem Hirsebrei und gebratenen Tauben, die in den Mund
fliegen; aber eine Welt sinnerfiillter Arbeit und gesegneten Lebens, das
wulte, was es sein sollte, und das dann auch wirklich war.

Es ist hier nicht darnach zu fragen, wie es kam, daf3 dann alles anders ge-
worden ist. Da sind die biblischen Antworten selbst sehr tastend und vor-
sichtig suchend. Aber daf3 die Welt nicht mehr heil ist, daBl das Leben der
Welt wie des einzelnen in Unordnung gekommen ist, davon braucht man
heute keinem mehr zu reden; denn diese Unordnung liegt offen vor aller Au-
gen da und spielt sich ebenso im geschichtlichen Raum, also im politischen
Leben, wie im Bereich der Natur, Umweltverschmutzung, ékologische Fehl-
planungen, wie im Leben des einzelnen ab. Dall das Leben tédlich bedroht
ist, daf3 die Welt auf dem besten Wege ist, Selbstmord zu begehen, das kann
man immer wieder im Fernsehen héren und sehen. Und immer ist es der
Mensch, der es tut, und der Mensch, der es erleidet.

Paulus schreibt an die Rémer, daB der Tod der Stinde Sold sei. Sold, das
ist nicht Strafe, negativer Lohn, oder etwas dieser Art. Sold, das ist das, was
einer denen zahlt, die Dienst bei ihm genommen haben; er kann natiirlich
nur in seiner Wahrung zahlen, und die Wéhrung der Welt ist eben der Tod,
dariiber braucht man heute nicht mehr viel zu diskutieren. Das Kleingeld,
das Wechselgeld dieser Wéahrung, mit dem wir es téglich zu tun haben, ist
eben Krankheit, Angst und Not und Verzweiflung am Sinn des Lebens.

Aber wenn nun doch gesagt ist, dal die Welt nicht so ist, wie sie sein sollte,
so ist das sehr ernst zu nehmen und nicht blo dahin gesagt. Diese Welt und
das Leben in ihr soll nicht an sich selbst kaputtgehen, sich selber hinmachen
und sich verbrennen. Sie hat ein Ziel, es ist ein Plan fir sie da, und das Ziel
ist Leben und ist genau so wirklich, wie die Wirklichkeiten, in denen wir uns
nun einmal vorfinden.

Das ist nicht theologisch verstiegen, wie man im ersten Augenblick an-
nehmen mochte, weltfremnd und frommelnd. Der Mensch, der zum Arzt
kommt, um sich behandeln zu lassen, hat irgendwie noch eine Ahnung



Maszelle 43

davon, mag sie auch noch so blaB, sékularisiert und verschwommen sein, was
sein und was nicht sein sollte. Er ist ja eben nicht bereit, iiber seiner Krank-
heit zu resignieren: so ist das nun einmal, da kann man nichts machen, man
kann nur hoffen, daB3 es schnell geht. Und die Progressiven, die wirklichen
und die vermeintlichen, die sagen, so kann und darf es doch nicht weiter-
gehen, jetzt miissen wir uns an die Arbeit machen und sehen, daf3 es anders
wird, spiiren auch etwas davon. Aber wenn sie nicht Phantasten sind, wissen
sie zugleich, dall man auf diesemm Wege nur ganz kleine Schritte machen
kann, Schritte, mit denen man an dem ertriumten Ziel nie ankommen wird.
GewiB3, auch kleine Schritte sind viel, aber sie sind nie das Ziel.

Was bedeutet dieses biblische Denken von der Wirklichkeit der Welt und
von der Vollendung, die noch aussteht, fiir die Besinnungen zum Thema
«Arzt und Seelsorger»? Es bedeutet etwas sehr Niichternes, in dieser Nich-
ternheit aber sehr Trostvolles. Wir sind hineingestellt in die Welt, wir
miissen, aber wir diirfen sie auch. sehen, wie sie ist, wir diirfen Ja sagen zu
ihr, aber ohne Illusionen, denn wir sind doch nicht von ihr gefangen. Fiir den
Seelsorger heillt das, daB er sich nicht als Gesundbeter und Wunderheiler
produzieren darf. Damit soll die Méglichkeit eines « Wunders» auch heute
nicht abgestritten werden, aber dariiber verfiigen wir nicht. Fur den Arzt
bedeutet es die tiefste Legitimierung der Arbeit, die er tut. Jedes Krank-
heitsgeschehen ist reales Geschehen in der Welt, hat eine Ursache und darin
eine dem menschlichen Verstande zugewandte Seite, die es zu erforschen
und zu erkennen gilt. Von ihr darf man sogar annehmen, daB ihre medi-
zinische Ursédchlichkeit einmal erkannt werden kann, selbst wenn das heute
noch nicht oder nur unvollkommen gelingt.

Aber zugleich kommt das andere in den Blick und muf3 anerkannt werden,
daBl damit bereits das Verfiigbare, das Nattrliche tiberschritten ist, und da@
man dem Leben, also dem immer wieder Geheimnisvollen, Fremden gegen-
ubersteht. Das ist die groBe Erfahrung, man st68t allenthalben auf eine
Wirklichkeit, die als GréBe eigener Art sich den Gesetzen des menschlichen
Denkens entzieht. Das Mittel, das dem einen hilft, schadet dem andern.
Krankheitsstdmme, die man eingekreist glaubte, brechen wieder aus. Viren
werden resistent, neue Krankheiten sind mit einemmal da, die mit dem Eti-
kett «Kulturkrankheiten» nur unzureichend beschrieben sind. Damit wird
das drztliche Tun ein Kampf mit der und gegen die lebendige Bedrohung des
Lebens.

Im Johannesevangelium wird erzéhlt, wie die Jiinger einen Menschen mit
angeborener Blindheit treffen. Sie fragen: Woher kommt das und wer hat
gesiindigt, er oder seine Eltern? Das ist zuerst einmal eine sehr spitzfindige,
eigentlich gar nicht zu beantwortende Fangfrage. Aber was dann noch
dahintersteht, ist eine sehr handgreifliche medizinische Uberlegung, ange-
stellt nach dem Denken der damaligen Zeit. Es mufl} alles seinen Grund
haben, damit man es in den Griff bekommen und einordnen kann ; ein solcher
Grund, der alles verstiéndlich machte, wire eben die Stinde. Die Antwort
Jesu darauf lautet: Weder dieser noch seine Eltern haben gesitindigt. Eure
Frage ist falsch gestellt. Es geht vielmehr darum, daB an ihm die Werke
Gottes offenbar wiirden. Mit aller Vorsicht gesagt, es geht darum, dal in



44 Miszelle

dieser Krankheit, die er erfihrt, der Mensch an eine Wirklichkeit st68t, die
auBerhalb seiner liegt, iiber die er nicht verfiigt und in der er der Wirklichkeit
Gottes begegnen kann. Einem Kranken dazu zu helfen, erscheint mir als die
erste Aufgabe des Seelsorgers.

3.

Hier darf nur der Versuch gemacht werden, dem nachzugehen, was das
fiur die Besinnung auf drztliches T'un bedeutet.

Die Arbeit des Arztes ist der natiirlichen Seite zugewandt, die in jedem
Krankheitsgeschehen steckt. Er kennt und verfiugt tiber Mittel, die auf
diesem oder jenem Sektor helfen kénnen. Aber auch schon da hat er es mit
dem «ganzen Menschen» zu tun. Es ist ein Irrtum, wenn nicht eine An-
mafBung des Theologen, wenn er das dem Arzt in der Meinung abspricht,
dieser habe sich mehr mit dem AuBerlichen des Lebens, er selbst mit dem
Eigentlichen, Wesentlichen zu befassen. Einfach dadurch, daf} er sich um
einen Menschen bemiiht, fiir seine Behandlung das Gute und Beste zu finden
sucht, mu3 der Arzt ja fir diesen andern da sein, so unvollkommen und so
sehr am Rande das auch erscheinen mag. Aber ebenso hat es der Seelsorger
mit dem ganzen Menschen zu tun, und nicht nur einen Bezirk seelischer Be-
lange zu verwalten. Das konnte der Psychiater oft sehr viel besser tun. Mir
hat einmal in einem seelsorgerlichen Gesprich ein Student Dinge gesagt, die
er als zu unerheblich fir den Arzt angesehen hatte, um sie ihm zu sagen.
Aber so wurde es moglich, ihn zu einem Facharzt zu schicken und seine
Krankheit zu bestimmen und zu behandeln, die ihn fast zum Abbruch seines
Studiums gezwungen hitte. Gewil sind das ganz seltene Ausnahmefille, aber
die Sache bleibt auf jeden Fall auch so bestehen. Mit dem Trésten ist es ja
uberhaupt so eine Sache. Jeder Seelsorger muf sich klar dariiber sein, wenn
dieser Trost nicht ein blasses unverbindliches Reden, eine unertrégliche An-
mafBung bleiben soll, dann muf ja immer etwas geschehen, was iiber die Kraft
des Menschen hinausgeht, dann mufl Gott, auch wenn man ihn vielleicht
gar nicht nennt und es gar nicht erwartet, selbst durch sein Wort trésten,
zu diesem Worte stehen und die Kraft geben zum Leiden, zum Sterben — ja,
aber auch die Kraft zum Gesundwerden. Wenn man hoffen, auf Gott hoffen
soll, dann muf3 Gott selbst irgendwie da sein. Der Seelsorger hat nicht die
Aufgabe, die Resignation des Menschen erbaulich aufzuputzen und mit
einigen frommen Spriichen zu verbridmen, er soll dem Menschen dazu helfen,
mit Gott zu rechnen. Mit Gott rechnen, das hei3t mit Gottes Méglichkeiten
rechnen, das heif3t Glaube, so klein und unbeholfen, so verzagt und ange-
fochten der Glaube auch sein mag.

Zu ihm kann es gehoren, und es gehort immer wieder dazu, um Gottes
willen gegen die Not der Welt und auch die Krankheitnot anzugehen, um
Gottes willen gegen sie zu protestieren. Das ist gar nichts Spektakulires.
Es schlieBt den Einsatz aller Mittel, aller Moglichkeiten und aller Kréfte des
Menschen in sich ein; in unserm Fall auch der Mittel, die das Kénnen des
Arztes darbietet. Aber dann ist noch etwas mehr da; dann steht etwas von
der Wirklichkeit dahinter, wird greifbar, die der Mensch nicht mehr dar-



Miszelle 45

stellen kann, auf die er hoffen mufl und die der Christ als Gott erkennt. Gott
ist am Werk auch mit der Kunst des Arztes, wirkt durch seine Hand. Der
Arzt mull es selber beurteilen, ob er damit sein Tun herabgesetzt oder recht
gewiirdigt ansehen will.

Das ist kein Wortgeklingel, das sind keine spitzfindigen Redensarten ohne
Realitét ; im Gegenteil, es hat sehr handgreifliche Konsequenzen. Dal3 beide,
der Arzt wie der Seelsorger, es an ihrem Teil mit dem ganzen Menschen zu
tun haben, heiBt nicht, daB sie wie schlechte Wundertéter eifersiichtig auf-
einander lauern, daf kein anderer an ihren Patienten herankommt. Ist der
Seelsorger, in aller Schwachheit, ein Zeuge der Wirklichkeit Gottes, dann hat
er einen Auftrag und tut einen Dienst auch am Arzt, und der bleibt ein
Dienst, selbst wenn dieser nichts davon weill. Gerade weil der Arzt seine
Aufgabe auf der Seite des Geschehens hat, die dem natiirlichen Begreifen
zugewandt ist, ist es wichtig, welche Stellung der Patient zu ihm einnimmt.
Wenn es stimmt, daBl der Arzt heute weithin die Stelle des Seelsorgers ein-
genommen hat und Beichtvater geworden ist, nun dann braucht man das
nicht zu bejammern; man kann sich dazu auch freuen. Es ist immer christ-
liche Lehre gewesen, dal3 es keine geistlichen Vorrechte gibt und dafB} jeder
Helfer seines Nichsten werden kann und soll. Aber die Sache liegt eben doch
viel schwieriger. Der moderne Mensch ist — sich selber unbewuB3t — nicht
weniger wundergldubig als der Mensch. vergangener Tage, ja vielleicht sogar
magisch abergléaubischer Tage. Nur erwartet er das Wunder jetzt nicht von
Gott, sondern vom Arzt oder dem chromblitzenden Instrumentarium. An
die Stelle des Zauberspruches tritt das unverstindliche Fremdwort, mit dem
der Arzt ja Herr uber die Sache geworden sein mufl. Das mag iiberspitzt
sein, aber es ist das Urteil eines Arztes, das hier zitiert wird. Ein Theologe
dirfte von sich aus so etwas nicht sagen.

Wer aber vom Menschen mehr erwartet, als der Mensch mit ernstem, ge-
wissenhaftem Einsatz seiner Krifte geben und leisten kann, der ehrt ihn
nicht, sondern der erniedrigt ihn ; der liebt ihn nicht, sondern macht ihn zum
Sklaven, der hshlt ihn aus und macht ihn schwach. Und seien seine Ge-
birden auch die eines Bittenden, er bleibt der Fordernde. Die Schwester
der Forderung ist die Ungeduld; an ihr stirbt man; denn sie macht einsam,
stiehlt die Kraft und wirft zuletzt weg. Wenn der Seelsorger dem Patienten
zu einem rechten Vertrauensverhiltnis mit seinem Arzt hilft, das aus dem
Wissen darum kommt, dafl auch der Arzt nicht mehr, aber auch nicht weniger
ist als ein Werkzeug und dann ein Werkzeug Gottes, dann ist beiden ein
Stiick weit geholfen, dem Arzt wie dem Patienten, weil beider Wirklichkeit
ernst genommen ist. Man klagt ja weithin dariiber, daB auch das Vertrauens-
verhéltnis, die menschliche Beziehung Arzt—Patient, heute weithin verloren-
gegangen ist. Das liegt nicht allein an Arbeitsiiberlastung, notwendiger Spe-
zialisierung und was sonst sein mag. Die sind gewi3 da. Aber es liegt auch am
Patienten. Im Verhéltnis Arzt—Seelsorger ist es das Ziel des Seelsorgers, daf3
der Patient seinen Arzt lieben lernt um der Sorgen willen, die er sich fiir
ihn macht, um der schlaflosen Nachte willen, die er fir ihn hat, um der Ver-
antwortung willen, vor die der Arzt immer wieder gestellt ist und die ihm
niemand abnimmt, etwa wenn er iiber eine Amputation entscheiden muf.



46 Rezensionen

Weil dem aber so ist, haben die Arzte auch eine Aufgabe an den Seel-
sorgern; sie haben sie immer gehabt, sie haben sie heute mehr als je. Denn
die Theologen sind heute in der Gefahr, das geringzuachten, wozu sie da
sind; Zeugnis zu geben von der Wirklichkeit Gottes und sein Wort zu ver-
kiinden. Sie stehen in der Gefahr, sich iiberall da zu engagieren, wo nicht ihr
Auftrag liegt. Die Versuchung dazu ist sehr verstéindlich ; sie kommt aus der
Befiirchtung, dafl die Kirche an der Zeit vorbeilebt, sie als die ewig gestrige
dastehen konnte, und man méchte schlieBlich auch den Finger am Puls der
Zeit haben. Mit alledem kommt die Kirche im besten Fall mit hdngender
Zunge abends da an, wo die Welt morgens aufgebrochen ist; das heil3t aber,
sie kommt nirgends mehr an. Da haben die Arzte die Seelsorger zurechtzu-
weisen und sie daran zu erinnern, was ihr Amt und Auftrag ist, und was um
dieses Auftrages willen die Arzte von den Seelsorgern erwarten. Sie haben
dabei Entscheidendes zu sagen, denn sie stehen dem Leidenden, dem in
Krankheit Leidenden wenigstens, doch néher, und es hat Gewicht, wenn sie
sagen, was der Leidende und was die Welt vom Seelsorger erwartet.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

Rezensionen

RENE LABAT, ANDRE CAQUOT, MAURICE SZNYCER & MAURICE VIEYRA, Les
religions du Proche-Orient asiatique. Textes babyloniens, ougaritiques,
hittites presentés et traduits. (Le trésor spirituel de I’humanité.) Paris,
Fayard-Denoél, 1970. 583 S.

Wenn man nach Literatur gefragt wird, die, einem Studenten vielleicht,
dazu helfen soll, sich in die religiése Vorstellungswelt des Vorderen Orients
einzuarbeiten, ist man gewdéhnlich in einiger Verlegenheit. Man verweist
dann wohl auf Religionsgeschichten des Vorderen Orients, etwa im Handbuch
der Orientalistik. Sie bieten, durchaus in lebendiger, verstéandlicher Weise so
etwas wie ein Skelett der Vorstellungen, wobei Religion und Glaubenswelt
des fremden Volkes leicht etwas Statisches wird. Oder aber, man erinnert an
Textsammlungen, voran an GreBmanns Texte und Bilder, oder an Pritchards
Ancient Near Eastern Texts. Diese verdienstvollen Sammlungen sind da-
durch charakterisiert, daB sie ihre Auswahl aus der ganzen Breite der
Literatur des Alten Orients treffen und da8 ihr Zielpunkt das Alte Testament
ist, fiir dessen Versténdnis sie Hilfsmittel sein wollen. Sie bieten gewill auch
eine grofe Zahl von religiésen Texten, die aber entsprechend der Zielsetzung
der Auswahl nicht aus sich heraus systematisch gegliedert und aufgeschliisselt
sein kénnen, und bei denen auch geschickte Anordnung und Aufteilung nie
den Eindruck verwirrender Fiille ganz zu nehmen vermag. War es im ersten
Fall zu viel Skelett, so ist es hier zu viel Fleisch. In diese Liicke tritt nun in
gliicklicher Weise die neue Auswahl, die unter dem Titel «Les Religions du
Proche-Orient asiatique» in der von Jean Chevalier besorgten Sammlung
«Le Trésor Spirituel de 'Humanité» erschienen ist. Da es die Absicht ist,



	Miszelle

