
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 29 (1973)

Heft: 1

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle

Arzt und Seelsorger

Vorlesung vor Basler Medizinstudenten im Rahmen einer Einführung in die
Gebiete und Probleme des medizinischen Studiums

Der Grund für diese Vorlesung eines Theologen vor Medizinern, zugleich
ihre Berechtigung, liegt wohl darin, daß der Theologe-Seelsorger den gleichen
Menschen zum Gegenüber hat wie der Mediziner-Arzt. Gleicher Mensch heißt
nicht derselbe Mensch. Es ist mindestens in der Gegenwart so, daß nur ein
Bruchteil von denen, die zum Arzt kommen, auch einmal den Weg zum
Pfarrer finden. Das muß man nüchtern, ohne jedes Ressentiment und ohne
Jammern feststellen. Gerade die Tatsache, daß sich offenbar im Bewußtsein
des heutigen Menschen Aufgaben verlagert haben, nötigt dazu, über diese

Aufgaben selbst sehr sachlich nachzudenken. Diese Aufgabe ist dem Arzt
wie dem Seelsorger damit gegeben, daß sie so wie vielleicht kein anderer mit
der Wirklichkeit menschlichen Lebens konfrontiert sind, daß sie an dieser
Wirklichkeit mitzutragen, besser, daß sie sie mitzutragen haben. Gewiß, es

gibt auch da viel Routine im Beruf, tägliches Hantieren, das nicht unter die
Haut und ans Herz geht. Aber doch lernen sie den Menschen immer wieder
an der Grenze kennen, an die sein Leben stößt ; mag diese Grenze Unbehagen,
Schuldgefühl, Neurose, mag sie Krankheit oder schließlich Sterben heißen.
Die Skala der Möglichkeiten ist sehr weit, so weit, daß kaum ein einzelner
sie alle je miteinander erlebt, er sei denn ein Hiob. Aber sie gehören doch alle
zur Wirklichkeit des Menschseins hinzu.

Zunächst klingt das sehr anspruchsvoll, wenn so von der Wirklichkeit des
Menschen geredet wird ; aber gemeint ist damit ganz einfach die Besinnung
darauf, was der Mensch, was es um sein Leben ist. Das ist die Frage, die
wohl jedem einmal gestellt wird, auf die die Antwort keiner ihm abnimmt;
bei der halbherzig hergeleierte, nicht ehrlich gemeinte fromme Sprüche auch
keine Antwort sind.

1.

Ich will nicht damit beginnen, vom Selbstverständnis des modernen
Menschen zu sprechen; er wird sich dessen ja nur selten in klaren Begriffen
bewußt. Der Satz de Lamettries vom l'homme machine wird natürlich abgelehnt.
Den hat schon die Aufklärung mit anderen seiner Thesen verworfen. Aber
gefühlsmäßig und unbewußt sind es oft ähnliche Vorstellungen, mit denen
der Kranke seinen Arzt aufsucht. Es ist das Bild vom gut funktionierenden
Menschen, dessen reibungsloser Ablauf das Produkt seiner gut funktionierenden

Einzelteile ist; sie müssen in Ordnung gehalten, notfalls ausgewechselt
werden, dann ist das Leben gewährleistet.

Aber schon dann, wenn die Behandlung des Arztes wohl Symptome
lindern, aber nicht beseitigen kann, beginnt die große Ratlosigkeit, mit der man
von einem Arzt zum andern, zuletzt zum Kurpfuscher läuft. Übrigens kann



Miszelle 41

in diesem Bild auch der Seelsorger durchaus einen Platz haben, wenn er den
aus der Reparatur gekommenen Mensehen gleichsam durch kräftigende
Sprüche fit hält, und wenn er zu Schrott gelebt ist, für die feierliche
Überführung und Beseitigung des nicht mehr brauchbaren Gehäuses Sorge trägt.

Aber irgendwann muß diese Haltung zerbrechen; das wird zuerst dem
Pfarrer notvoll deutlich, der zum Tode, zum Tode eines Menschen etwas
sagen soll, ohne zu seinem Leben etwas zu sagen zu haben, ohne von seinem
Leben etwas zu wissen. Die peinliche Verlegenheit kommt dann zu denen,
die ihm zuhören, die wissen, vor diesem Tod stand ein Leben, was blieb der
Tote diesem Leben, was blieb es ihm schuldig, wo hat er versagt, wo haben
wir an ihm versagt, wer war er überhaupt. Das Leben ist doch so kurz. Das
ist aber eine Erfahrung, die auch der Arzt an seinem Teil machen wird, der
heilen, dem Leben des Menschen helfen will, und von dem man die Reparaturen

verlangt. Im Grunde haben weder der Arzt noch der Seelsorger zum
Kranksein eines Menschen etwas zu sagen, wenn sie nicht auch zu seinem
Leben, seinem ganzen Menschsein etwas zu sagen haben. Natürlich ist das
eine Forderung, die heute fast nicht mehr erfüllt werden kann. Aber daß es

so ist, ist eine Not, und die wird nicht dadurch überwunden, daß man sie

zur Tugend umfrisiert.
Leben ist Leben und geschieht nicht im luftleeren Raum. Es gibt keine

Krankheit an sich, so wenig wie es eine Sünde an sich gibt. Es gibt nur den
kranken Menschen, und es gibt den sündigen Menschen. Gegen die Krankheit
kann man in Stellung gehen und kann sie beschießen ; für den Kranken muß
man da sein. Die Sünde soll man hassen und bekämpfen, den Sünder soll
man lieben, soll ihn tragen und darf ihn nicht zurückstoßen. Zuletzt
entscheidet sich an diesem Da-sein für den Menschen auch die Wirksamkeit der
eingesetzten Mittel.

Vielleicht ist das das erste, woran der Seelsorger den Arzt immer wieder
in allen Enttäuschungen und Müdigkeiten erinnern muß, daß der Mensch
nicht Träger einzelner isoliert zu erkennender und zu behandelnder
Symptome, sondern daß er eben Mensch ist. Der Seelsorger tut das nicht als ein
Neunmalkluger, der zu allem etwas zu sagen zu haben glaubt und der mit
aufgehobenem Zeigefinger die Probleme der Welt aus dem Handgelenk lösen
will. Er weiß sehr gut, daß das gar nichts Neues ist, vielmehr etwas, was die
Medizin, nicht nur in der Psychosomatik, immer wieder betont, etwas, dessen
Verlust jeder Arzt selber am tiefsten beklagt. Er weiß auch, daß die Kirche
selbst immer wieder in der Gefahr steht, diese Verpflichtimg, ganz da zu
sein für den andern, nicht mehr klar genug zu erkennen, die «Behandlung»
auf ein Team von Experten, den Soziologen, den Psychologen usw., aufzuteilen,

die zwar gute Expertisen erstellen können, den Menschen zuletzt aber
doch nur zum Objekt ihrer Überlegenheit machen.

Wenn auch das keineswegs neu ist, so hat der Seelsorger auf die Frage,
was ist es um den Menschen und um die Wirklichkeit des Menschen, nun doch
noch mehr zu sagen. Man wird dabei von ihm nichts anderes erwarten, als
daß er versucht, als Theologe die Antwort der Bibel nachzuzeichnen. Er wird
das nm so lieber tun, je mehr er glaubt, daß diese Antwort sehr sachlich, sehr
nüchtern und darum sehr gültig ist.



42 Miszelle

2.

Biblisch gedacht, müßte er jetzt versuchen, die in alten geheimnisvollen
Worten und Bildern dahergehende, aber sehr moderne Geschichte von Paradies

und Sündenfall zu erklären. Damit stünde er freilich schon mitten in den
letzten Fragen, denn wer Sünde sagt, sagt Gott. Es schiene darum nicht nur
lieblos, sondern wohl auch töricht zu sein, wenn er hier in einer Sprache reden
wollte, die sein Hörer nicht oder nicht mehr oder auch noch nicht verstehen
kann. Statt dessen muß der Versuch gemacht werden, die Lebenswirklichkeiten,

um die es geht, mit Worten und aus Erfahrungen zu erklären, die
diesem Hörer näherstehen.

Was in diesen alten Geschichten gesagt und auch zu erklären versucht
wird, ist die Tatsache, daß die Welt und das Leben darin nicht mehr so sind,
wie sie sein sollten, oder daß sie so sind, wie sie nicht sein sollten. Denn irgend
einmal, nach dem Willen dessen, der sie wollte und plante, der sie schuf, war
die Welt in Ordnung und das Leben rund, voll und recht. Paradies und
Garten Eden nennt es die Bibel. Ganz gewiß keine Märchenwelt, kein
Schlaraffenland mit süßem Hirsebrei und gebratenen Tauben, die in den Mund
fliegen; aber eine Welt sinnerfüllter Arbeit und gesegneten Lebens, das
wußte, was es sein sollte, und das dann auch wirklich war.

Es ist hier nicht darnach zu fragen, wie es kam, daß dann alles anders
geworden ist. Da sind die biblischen Antworten selbst sehr tastend und
vorsichtig suchend. Aber daß die Welt nicht mehr heil ist, daß das Leben der
Welt wie des einzelnen in Unordnung gekommen ist, davon braucht man
heute keinem mehr zu reden ; denn diese Unordnung liegt offen vor aller Augen

da und spielt sich ebenso im geschichtlichen Raum, also im politischen
Leben, wie im Bereich der Natur, Umweltverschmutzung, ökologische
Fehlplanungen, wie im Leben des einzelnen ab. Daß das Leben tödlich bedroht
ist, daß die Welt auf dem besten Wege ist, Selbstmord zu begehen, das kann
man immer wieder im Fernsehen hören und sehen. Und immer ist es der
Mensch, der es tut, und der Mensch, der es erleidet.

Paulus schreibt an die Römer, daß der Tod der Sünde Sold sei. Sold, das
ist nicht Strafe, negativer Lohn, oder etwas dieser Art. Sold, das ist das, was
einer denen zahlt, die Dienst bei ihm genommen haben; er kann natürlich
nur in seiner Währung zahlen, und die Währimg der Welt ist eben der Tod,
darüber braucht man heute nicht mehr viel zu diskutieren. Das Kleingeld,
das Wechselgeld dieser Währung, mit dem wir es täglich zu tun haben, ist
eben Krankheit, Angst und Not und Verzweiflung am Sinn des Lebens.

Aber wenn nun doch gesagt ist, daß die Welt nicht so ist, wie sie sein sollte,
so ist das sehr ernst zu nehmen und nicht bloß dahin gesagt. Diese Welt und
das Leben in ihr soll nicht an sich selbst kaputtgehen, sich selber hinmachen
und sich verbrennen. Sie hat ein Ziel, es ist ein Plan für sie da, und das Ziel
ist Leben und ist genau so wirklich, wie die Wirklichkeiten, in denen wir uns
nun einmal vorfinden.

Das ist nicht theologisch verstiegen, wie man im ersten Augenblick
annehmen möchte, weltfremd und frömmelnd. Der Mensch, der zum Arzt
kommt, um sich behandeln zu lassen, hat irgendwie noch eine Ahnung



Miszelle 43

davon, mag sie auch noch so blaß, säkularisiert und verschwommen sein, was
sein und was nicht sein sollte. Er ist ja eben nicht bereit, über seiner Krankheit

zu resignieren : so ist das nun einmal, da kann man nichts machen, man
kann nur hoffen, daß es schnell geht. Und die Progressiven, die wirklichen
und die vermeintlichen, die sagen, so kann und darf es doch nicht weitergehen,

jetzt müssen wir uns an die Arbeit machen und sehen, daß es anders
wird, spüren auch etwas davon. Aber wenn sie nicht Phantasten sind, wissen
sie zugleich, daß man auf diesem Wege nur ganz kleine Schritte machen
kann, Schritte, mit denen man an dem erträumten Ziel nie ankommen wird.
Gewiß, auch kleine Schritte sind viel, aber sie sind nie das Ziel.

Was bedeutet dieses biblische Denken von der Wirklichkeit der Welt und
von der Vollendung, die noch aussteht, für die Besinnungen zum Thema
«Arzt und Seelsorger»? Es bedeutet etwas sehr Nüchternes, in dieser
Nüchternheit aber sehr Trostvolles. Wir sind hineingestellt in die Welt, wir
müssen, aber wir dürfen sie auch sehen, wie sie ist, wir dürfen Ja sagen zu
ihr, aber ohne Illusionen, denn wir sind doch nicht von ihr gefangen. Für den
Seelsorger heißt das, daß er sich nicht als Gesundbeter und Wunderheiler
produzieren darf. Damit soll die Möglichkeit eines «Wunders» auch heute
nicht abgestritten werden, aber darüber verfügen wir nicht. Für den Arzt
bedeutet es die tiefste Legitimierung der Arbeit, die er tut. Jedes
Krankheitsgeschehen ist reales Geschehen in der Welt, hat eine Ursache und darin
eine dem menschlichen Verstände zugewandte Seite, die es zu erforschen
und zu erkennen gilt. Von ihr darf man sogar annehmen, daß ihre
medizinische Ursächlichkeit einmal erkannt werden kann, selbst wenn das heute
noch nicht oder nur unvollkommen gelingt.

Aber zugleich kommt das andere in den Blick und muß anerkannt werden,
daß damit bereits das Verfügbare, das Natürliche überschritten ist, und daß
man dem Leben, also dem immer wieder Geheimnisvollen, Fremden
gegenübersteht. Das ist die große Erfahrung, man stößt allenthalben auf eine
Wirklichkeit, die als Größe eigener Art sich den Gesetzen des menschlichen
Denkens entzieht. Das Mittel, das dem einen hilft, schadet dem andern.
Krankheitsstämme, die man eingekreist glaubte, brechen wieder aus. Viren
werden resistent, neue Krankheiten sind mit einemmal da, die mit dem
Etikett «Kulturkrankheiten» nur unzureichend beschrieben sind. Damit wird
das ärztliche Tun ein Kampf mit der und gegen die lebendige Bedrohimg des
Lebens.

Im Johannesevangelium wird erzählt, wie die Jünger einen Menschen mit
angeborener Blindheit treffen. Sie fragen: Woher kommt das und wer hat
gesündigt, er oder seine Eltern? Das ist zuerst einmal eine sehr spitzfindige,
eigentlich gar nicht zu beantwortende Fangfrage. Aber was dann noch
dahintersteht, ist eine sehr handgreifliche medizinische Überlegung, angestellt

nach dem Denken der damaligen Zeit. Es muß alles seinen Grund
haben, damit man es in den Griff bekommen und einordnen kann ; ein solcher
Grund, der alles verständlich machte, wäre eben die Sünde. Die Antwort
Jesu darauf lautet : Weder dieser noch seine Eltern haben gesündigt. Eure
Frage ist falsch gestellt. Es geht vielmehr darum, daß an ihm die Werke
Gottes offenbar würden. Mit aller Vorsicht gesagt, es geht darum, daß in



44 Miszelle

dieser Krankheit, die er erfährt, der Mensch an eine Wirklichkeit stößt, die
außerhalb seiner liegt, über die er nicht verfügt und in der er der Wirklichkeit
Gottes begegnen kann. Einem Kranken dazu zu helfen, erscheint mir als die
erste Aufgabe des Seelsorgers.

3.

Hier darf nur der Versuch gemacht werden, dem nachzugehen, was das
für die Besinnung auf ärztliches Tun bedeutet.

Die Arbeit des Arztes ist der natürlichen Seite zugewandt, die in jedem
Krankheitsgeschehen steckt. Er kennt und verfügt über Mittel, die auf
diesem oder jenem Sektor helfen können. Aber auch schon da hat er es mit
dem «ganzen Menschen» zu tun. Es ist ein Irrtum, wenn nicht eine
Anmaßung des Theologen, wenn er das dem Arzt in der Meinung abspricht,
dieser habe sich mehr mit dem Äußerlichen des Lebens, er selbst mit dem
Eigentlichen, Wesentlichen zu befassen. Einfach dadurch, daß er sich um
einen Menschen bemüht, für seine Behandlung das Gute und Beste zu finden
sucht, muß der Arzt ja für diesen andern da sein, so unvollkommen und so
sehr am Rande das auch erscheinen mag. Aber ebenso hat es der Seelsorger
mit dem ganzen Menschen zu tun, und nicht nur einen Bezirk seelischer
Belange zu verwalten. Das könnte der Psychiater oft sehr viel besser tun. Mir
hat einmal in einem seelsorgerlichen Gespräch ein Student Dinge gesagt, die
er als zu unerheblich für den Arzt angesehen hatte, um sie ihm zu sagen.
Aber so wurde es möglich, ihn zu einem Facharzt zu schicken und seine
Krankheit zu bestimmen und zu behandeln, die ihn fast zum Abbruch seines
Studiums gezwungen hätte. Gewiß sind das ganz seltene Ausnahmefälle, aber
die Sache bleibt auf jeden Fall auch so bestehen. Mit dem Trösten ist es ja
überhaupt so eine Sache. Jeder Seelsorger muß sich klar darüber sein, wenn
dieser Trost nicht ein blasses unverbindliches Reden, eine unerträgliche
Anmaßung bleiben soll, dann muß ja immer etwas geschehen, was über die Kraft
des Menschen hinausgeht, dann muß Gott, auch wenn man ihn vielleicht
gar nicht nennt und es gar nicht erwartet, selbst durch sein Wort trösten,
zu diesem Worte stehen und die Kraft geben zum Leiden, zum Sterben - ja,
aber auch die Kraft zum Gesundwerden. Wenn man hoffen, auf Gott hoffen
soll, dann muß Gott selbst irgendwie da sein. Der Seelsorger hat nicht die
Aufgabe, die Resignation des Menschen erbaulich aufzuputzen und mit
einigen frommen Sprüchen zu verbrämen, er soll dem Menschen dazu helfen,
mit Gott zu rechnen. Mit Gott rechnen, das heißt mit Gottes Möglichkeiten
rechnen, das heißt Glaube, so klein und unbeholfen, so verzagt und
angefochten der Glaube auch sein mag.

Zu ihm kann es gehören, und es gehört immer wieder dazu, um Gottes
willen gegen die Not der Welt und auch die Krankheitnot anzugehen, um
Gottes willen gegen sie zu protestieren. Das ist gar nichts Spektakuläres.
Es schließt den Einsatz aller Mittel, aller Möglichkeiten und aller Kräfte des

Menschen in sich ein; in unserm Fall auch der Mittel, die das Können des

Arztes darbietet. Aber dann ist noch etwas mehr da; dann steht etwas von
der Wirklichkeit dahinter, wird greifbar, die der Mensch nicht mehr dar-



Miszelle 45

stellen kann, auf die er hoffen muß und die der Christ als Gott erkennt. Gott
ist am Werk auch mit der Kunst des Arztes, wirkt durch seine Hand. Der
Arzt muß es selber beurteilen, ob er damit sein Tun herabgesetzt oder recht
gewürdigt ansehen will.

Das ist kein Wortgeklingel, das sind keine spitzfindigen Redensarten ohne
Realität ; im Gegenteil, es hat sehr handgreifliche Konsequenzen. Daß beide,
der Arzt wie der Seelsorger, es an ihrem Teil mit dem ganzen Menschen zu
tun haben, heißt nicht, daß sie wie schlechte Wimdertäter eifersüchtig
aufeinander lauern, daß kein anderer an ihren Patienten herankommt. Ist der
Seelsorger, in aller Schwachheit, ein Zeuge der Wirklichkeit Gottes, dann hat
er einen Auftrag und tut einen Dienst auch am Arzt, und der bleibt ein
Dienst, selbst wenn dieser nichts davon weiß. Gerade weil der Arzt seine

Aufgabe auf der Seite des Geschehens hat, die dem natürlichen Begreifen
zugewandt ist, ist es wichtig, welche Stellung der Patient zu ihm einnimmt.
Wenn es stimmt, daß der Arzt heute weithin die Stelle des Seelsorgers
eingenommen hat und Beichtvater geworden ist, nun dann braucht man das
nicht zu bejammern; man kann sich dazu auch freuen. Es ist immer christliche

Lehre gewesen, daß es keine geistlichen Vorrechte gibt und daß jeder
Helfer seines Nächsten werden kann und soll. Aber die Sache liegt eben doch
viel schwieriger. Der moderne Mensch ist - sich selber unbewußt — nicht
weniger wundergläubig als der Mensch vergangener Tage, ja vielleicht sogar
magisch abergläubischer Tage. Nur erwartet er das Wunder jetzt nicht von
Gott, sondern vom Arzt oder dem chromblitzenden Instrumentarium. An
die Stelle des Zauberspruches tritt das unverständliche Fremdwort, mit dem
der Arzt ja Herr über die Sache geworden sein muß. Das mag überspitzt
sein, aber es ist das Urteil eines Arztes, das hier zitiert wird. Ein Theologe
dürfte von sich aus so etwas nicht sagen.

Wer aber vom Menschen mehr erwartet, als der Mensch mit ernstem,
gewissenhaftem Einsatz seiner Kräfte geben und leisten kann, der ehrt ihn
nicht, sondern der erniedrigt ihn; der liebt ihn nicht, sondern macht ihn zum
Sklaven, der höhlt ihn aus und macht ihn schwach. Und seien seine
Gebärden auch die eines Bittenden, er bleibt der Fordernde. Die Schwester
der Forderung ist die Ungeduld ; an ihr stirbt man ; denn sie macht einsam,
stiehlt die Kraft und wirft zuletzt weg. Wenn der Seelsorger dem Patienten
zu einem rechten Vertrauensverhältnis mit seinem Arzt hilft, das aus dem
Wissen darum kommt, daß auch der Arzt nicht mehr, aber auch nicht weniger
ist als ein Werkzeug und dann ein Werkzeug Gottes, dann ist beiden ein
Stück weit geholfen, dem Arzt wie dem Patienten, weil beider Wirklichkeit
ernst genommen ist. Man klagt ja weithin darüber, daß auch das Vertrauensverhältnis,

die menschliche Beziehung Arzt-Patient, heute weithin
verlorengegangen ist. Das liegt nicht allein an Arbeitsüberlastung, notwendiger
Spezialisierung und was sonst sein mag. Die sind gewiß da. Aber es liegt auch am
Patienten. Im Verhältnis Arzt-Seelsorger ist es das Ziel des Seelsorgers, daß
der Patient seinen Arzt lieben lernt um der Sorgen willen, die er sich für
ihn macht, um der schlaflosen Nächte willen, die er für ihn hat, um der
Verantwortung willen, vor die der Arzt immer wieder gestellt ist und die ihm
niemand abnimmt, etwa wenn er über eine Amputation entscheiden muß.



46 Rezensionen

Weil dem aber so ist, haben die Ärzte auch eine Aufgabe an den
Seelsorgern; sie haben sie immer gehabt, sie haben sie heute mehr als je. Denn
die Theologen sind heute in der Gefahr, das geringzuaehten, wozu sie da
sind; Zeugnis zu geben von der Wirklichkeit Gottes und sein Wort zu
verkünden. Sie stehen in der Gefahr, sich überall da zu engagieren, wo nicht ihr
Auftrag liegt. Die Versuchimg dazu ist sehr verständlich; sie kommt aus der
Befürchtung, daß die Kirche an der Zeit vorbeilebt, sie als die ewig gestrige
dastehen könnte, und man möchte schließlich auch den Finger am Puls der
Zeit haben. Mit alledem kommt die Kirche im besten Fall mit hängender
Zunge abends da an, wo die Welt morgens aufgebrochen ist ; das heißt aber,
sie kommt nirgends mehr an. Da haben die Ärzte die Seelsorger zurechtzuweisen

und sie daran zu erinnern, was ihr Amt und Auftrag ist, und was um
dieses Auftrages willen die Ärzte von den Seelsorgern erwarten. Sie haben
dabei Entscheidendes zu sagen, denn sie stehen dem Leidenden, dem in
Krankheit Leidenden wenigstens, doch näher, und es hat Gewicht, wenn sie

sagen, was der Leidende und was die Welt vom Seelsorger erwartet.
Hans-Joachim, Stoebe, Basel

Rezensionen

René Labat, André Caquot, Maurice Sznycer & Maurice Vieyra, Les
religions du Proche-Orient asiatique. Textes babyloniens, ougaritiques,
hittites présentés et traduits. (Le trésor spirituel de l'humanité.) Paris,
Fayard-Denoël, 1970. 583 S.

Wenn man nach Literatur gefragt wird, die, einem Studenten vielleicht,
dazu helfen soll, sich in die religiöse Vorstellungswelt des Vorderen Orients
einzuarbeiten, ist man gewöhnlich in einiger Verlegenheit. Man verweist
dann wohl auf Religionsgeschichten des Vorderen Orients, etwa im Handbuch
der Orientalistik. Sie bieten, durchaus in lebendiger, verständlicher Weise so
etwas wie ein Skelett der Vorstellungen, wobei Religion und Glaubenswelt
des fremden Volkes leicht etwas Statisches wird. Oder aber, man erinnert an
Textsammlungen, voran an Greßmanns Texte und Bilder, oder an Pritchards
Ancient Near Eastern Texts. Diese verdienstvollen Sammlungen sind
dadurch charakterisiert, daß sie ihre Auswahl aus der ganzen Breite der
Literatur des Alten Orients treffen und daß ihr Zielpunkt das Alte Testament
ist, für dessen Verständnis sie Hilfsmittel sein wollen. Sie bieten gewiß auch
eine große Zahl von religiösen Texten, die aber entsprechend der Zielsetzung
der Auswahl nicht aus sich heraus systematisch gegliedert und aufgeschlüsselt
sein können, und bei denen auch geschickte Anordnung und Aufteilung nie
den Eindruck verwirrender Fülle ganz zu nehmen vermag. War es im ersten
Fall zu viel Skelett, so ist es hier zu viel Fleisch. In diese Lücke tritt nun in
glücklicher Weise die neue Auswahl, die unter dem Titel «Les Religions du
Proche-Orient asiatique» in der von Jean Chevalier besorgten Sammlung
«Le Trésor Spirituel de l'Humanité» erschienen ist. Da es die Absicht ist,


	Miszelle

