Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 29 (1973)

Heft: 1

Artikel: Das Herrscherbild des Bileamorakels : Num. 24, 15-19
Autor: Seybold, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878768

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 29 Heft 1 Januar /Februar 1973

Das Herrscherbild des Bileamorakels
Num. 24,1519

Es ist eine bekannte Tatsache, daBl das alte Israel bei der Uber-
nahme der Institution des Konigtums zugleich Anleihen an seine
Umwelt hinsichtlich der Mittel gemacht hat, die es ermoglichten,
den aufkommenden Bediirfnissen der Représentanz und Darstellung
der neuen monarchischen Ordnung zu geniigen.

So ist hier nur etwa auf das mit dem Terminus «Hofstil»! umschriebene
Phinomen eines gemeinorientalischen Sprachstils hinzuweisen, der auch an
den israelitischen Koénigshofen Aufnahme fand und sich in den aus diesem
Bereich stammenden Textzeugnissen niederschlug; oder man betrachte
Davids und Salomos Tempelbauvorhaben unter dem Gesichtspunkt einer dem,
Konigtum als sakraler GroBe nach altorientalischer Auffassung auferlegten
Verpflichtung zu religiéser Selbstdarstellung?; oder man denke an die Be-
rithrungen und Abhéngigkeiten des judéischen Koénigsrituals von den alt-
dgyptischen Thronbesteigungsfeierlichkeiten3, welche dann vor allem in der
Psalmendichtung und Prophetie literarisch zum Tragen kamen; man halte
sich schlieflich jene auf einer Tonscherbe in Ramat Rahel gefundene Ab-
bildung eines judéischen Herrschers aus der spidten Kénigszeit vor Augen,
die ohne die Muster der traditionellen assyrischen Koénigsdarstellung nicht
denkbar wire?, um sich dessen bewullt zu werden, wie gro3 auf der Ebene
des Sprachstils, des Zeremoniells und auch der bildenden Kunst der Zustrom
und EinfluB aus dem altorientalischen Raum war.

Wenn immer man solchen Einfliissen nachgeht, konzentriert sich das
Interesse auf einen doppelten Aspekt. Einmal bemiiht man sich um eine
Herleitung, sucht Herkunft und Quelle aufzuspiiren, um die Linie soweit
wie moglich zurickzuverfolgen. Zum andern ist man darauf aus, im Ver-

1 Vgl. etwa H. GreBmann, Der Messias (1926).

2 Vgl. A. S. Kapelrud, Temple Building, a Task for Gods and Kings:
Orientalia 32 (1963), S. 56-62; A. Weiser, Die Tempelbaukrise unter David:
Zs. atl. Wiss. 77 (1965), S. 153—168.

3 Dazu G. von Rad, Das judéische Konigsritual: Theol. Lit.zt. 72 (1947),
Sp. 211-216, = Gesammelte Studien (1958), S. 205-213.

¢ Y. Aharoni, Excavations at Ramat Rahel 1959/1960 (1962), S. 42f.,
Abb. Nr. 30, Taf. 28 (schon Bibl. Arch. 24 [1961], S. 107 Abb. 10); Bibl. Hist.
Handwért., 2 (1964), Sp. 880; Anc. Near East. Pict. Suppl., S. 1 (341) Abb.
Nr. 771; dazu P. Matthiae, The Painted Sherd of Ramat Rahel: Y. Aharoni,
Excavations at Ramat Rahel 1961/1962 (1964), S. 85-94.



2 K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19

gleich das dem auf israelitischen Boden Gewachsenen Eigene, Besondere
herauszustellen, das sich gerade im Spiegel des Fremden, im Lichte des An-
deren profilieren kann.

Der folgende Beitrag? befalit sich unter dieser Fragestellung mit
dem Herrscherbild, wie es das Bileamorakel Num. 24, 15-19 zeich-
net, mit dem Ziel, auf einige eigentiimliche Ziige, ihre Herkunft und
ihren Sinn, aufmerksam zu machen:

V.15 «Spruch Bileams, Sohn des Beor,
und Spruch des Mannes, der heilen® Auges ist;
16 Spruch des, der géttliche Reden vernimmt,
der um die Erkenntnis des Héchsten weil3.
Gesichte des Allméchtigen schaut er,
hinsinkend und enthiillten Auges?.
17 Ich sehe ihn, doch nicht schon jetzt.
Ich erblicke ihn, doch noch nicht nahs8.
Ein Stern tritt auf? aus Jakob,
ein Stab erhebt sich aus Israell®,
Und er zerschligt die Schlifen Moabs!!
und zerschmettert alle Sohne Seths?!2.

5 Neufassung eines Kapitels aus meiner (masch.schr.) Dissertation: Das
davidische Koénigtum im Zeugnis der Propheten (Kiel 1967), S. 41-63. —
Ges. Lit. bei J. Coppens, Les oracles de Biléam. Leur origine littéraire et leur
portée prophétique : Mélanges Tisserant. Studi e Testi, 1 (1964), S. 67ff.

¢ Mit 4Qtest 9, LXX und Targ. ist im Anschlul an J. Wellhausen, Die
Composition des Hexateuchs und der historischen Biicher des Alten Testa-
ments (*1963), S. 351; Fr. von Gall, Zusammensetzung und Herkunft der
Bileam-Perikope in Num. 22-24: Festgrul} fiir Stade (1900), S. 1ff.; W. F.
Albright, The Oracles of Balaam: Journ. Bibl. Lit. 53 (1944), S. 216f.,
Anm. 56, 57 u. a. entgegen dem mas. Text wohl Setfam (mit relativem §4-) zu
lesen. Vgl. auch die Deutung nach arab. Parallelen bei J. M. Allegro, The
Meaning of the Phrase SETUM HAAYIN in Num. XXIV 3. 15: Vet. Test. 3
(1953), S. 78f. als “‘the unrelenting or ‘the grim-faced one’” (79). Dagegen
aber J. Lindblom, Prophecy in Ancient Israel (1962), S. 91, Anm. 66.

7 4Qtest 10 bezeugt wglw jn.

8 Albright (A. 6), S. 212, Anm. 23, méchte in den Verbalformen V. 17a
nicht Suffixbildungen, sondern Reste eines Modus energicus sehen. Vgl. auch
LXX.

9 Mit 4Qtest 12, CD VII, 19 und 1QM XI, 6 drk (gegen die Vers.).

10 Albright (A. 6), S. 219. 225, liest V. 17b: <w)drk kkbm j'qb [ wgm sbtm
jsr’l (pl.), “‘the stars of Jacob”, ‘“‘the tribes of Israel”, enklit. m (= mi). Das
entspricht seinem Bestreben, die Bileamorakel als frith und authentisch zu er-
weisen (ebd. S. 233). 4Qtest 12 bezeugen wjquwm, aber CD VII, 19 wgm und
1QM XT, 7 gm.

11 Anders die Vers.

12 gt nach dem mas. Text, CD VII, 19f.; §¢ nach 4Qtest 13 und 1QM XT, 7.



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 156-19 3

18 TUnd es wird zum Eigenbesitz Edom,
und zum Eigenbesitz wird Seir!2.
Israel aber, tatkréaftig handelt es,
19 und Jakob beherrscht sie, seine Feinde 4.
Und austilgen wird er die aus den Stddten Entronnenen 5.»

Davids Name ist in diesen Versen nicht genannt, und die konig-
liche Gestalt tritt nur bildlich in Erscheinung, doch kann es kaum
einem Zweifel unterliegen, dafl die ins Auge gefaliten geschichtlichen
Ereignisse der davidischen Zeit angehoren!s. Die in V. 17-19 ange-
deuteten kriegerischen Auseinandersetzungen weisen dabei den Weg.
Einmal ist in V. 17b, einem Stichos, der vom Verbum finitum
dmahas ausgehend sich in zwei parallele Glieder gabelt, von der
Vernichtung Moabs und kol-bené-sét die Rede. Aus der strukturellen
Eigenart ergibt sich, dafl die aufgefilhrten Namen in einer Linie
stehen, so daB die bené-sét mit den Moabitern vielleicht als identisch,
jedenfalls aber als ihnen verwandt und gleichgestellt angesehen
werden miissen. Ein und dieselbe Aktion soll ja zur Erschlagung

Mit Sam. und nach Jer. 48, 25 ware wegarqgar vielleicht in wegodqéd zu kor-
rigieren. Doch ist eine Verbalform von gwr/qrr, die nach 4Qtest 13 und CD
VII, 21 (vgl. 1QM XTI, LXX, Sym.) naherliegt, bezeugt (Part. Jes. 22, 5, W.
Gesenius-E. Kautzsch, Hebr. Grammatik. § 55, 4). Zum Par. membr. mit mhsg
vgl. C. H. Gordon, Ugar. Manual (1955), S. 201.

13 LXX und Sam. bezeugen ‘ésaw.

14 Dem Text gewinnt man durch diese Umstellung den besten Sinn ab,
wihrend die weitergehende Konjektur, V. 19b mit V. 18a zu verschmelzen
zwar von 1QM XI, 7 ihr Vorbild, aber kaum ihre Berechtigung erhilt, vgl.
A. van der Woude, Die messianischen Vorstellungen der Gemeinde von
Qumran (1957), S. 123. Zwei Eingriffe sind damit verbunden: 1. ’jbjw wird
zu V. 19a gezogen ; 2. mj‘qgb wird aufgelést, wobei m entweder als Suffix oder
als enklit. Mem (so Albright [A. 6], S. 221, Anm. 93) zu deuten wire. Dadurch
ergibt sich ein Par. membr. V. 18b/19a (auch V. 18a), Israel-Jakob bleibt
Subjekt, die Tautologie mit V. 17b ist vermieden (vgl. die Vers.) und das
Metrum bleibt erhalten.

15 V. 19b hingt offensichtlich nach. Inhaltlich muf3 man ihn zu V. 17b
oder 18a ziehen.

16 Selbst Albright (A. 6), der fiir eine Datierung in das mittlere 13. und
den Anfang des 12. Jahrhunderts v. Chr. eintritt, rdéumt ein, daB spitere
Horer eine Beziehung zum Zeitalter Davids daraus ableiten konnten, S. 226f.



4 K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19

beider fithren!’. Zum andern wird in V. 18a die Unterwerfung und
Inbesitznahme Edoms und Seirs angekiindigt, die der totalen Aus-
tilgung der Moabiter und der S6hne Seths folgen soll. Es legt sich
nahe, diese Geschehnisse mit den von David gegen seine siidlichen
bzw. siidostlichen Nachbarvolker gefithrten Kriegen in Verbindung
zu bringen, von denen in 2. Sam. 8, 2. 13; 1. Kon. 11, 15f.; Ps. 60, 1
berichtet wird 8.

Der Eindruck einer Beziehung zur davidischen Ara 148t sich ver-
tiefen, wenn der Kontext in die Untersuchung einbezogen wird. Im
besonderen der in vielerlei Hinsicht mit unserem Text verwandte
Spruch in Num. 24, 3-9 stiitzt die Annahme, daf} die Zeit des be-
ginnenden Ko&nigtums im Blickfeld des Sehers steht!®. Abgesehen
von dem konstanten Parallelismus Jakob - Israel?20, ist in 24, 7b
von seinem Koénigtum die Rede, das in vergleichende Beziehung zu
dem in den Traditionen um Saul und Samuel* erwéhnten Ama-
lekiterkonig Agag gesetzt wird ?2. Konnte Agags Konigtum als vor-
ausgesetzter Maflstab fiir die Grofle des israelitischen Konigtums
gelten, diirfte er der Erinnerung noch nicht entschwunden sein, und
sein Name kann darum als ein Anhaltspunkt fiir die inhaltliche
Thematik wie fiir die nachfolgend vorzunehmende zeitliche An-
setzung des Bileamspruches dienen.

Von groBer Wichtigkeit ist in diesem Zusammenhang V. 17b,

17 Zur Identifikation als “‘archaic tribal name’ s. Albright (A. 6), S. 220,
Anm. 88f.; auch S. Mowinckel, Der Ursprung der Bil:amsage: Zs. atl. Wiss.
48 (1930), S. 254, Anm. 3.

18 Dazu M. Noth, Geschichte Israels (¢1966), S. 178ff.; A. Alt, Das Grol3-
reich Davids: Theol. Lit.zt. 75 (1950), Sp. 213ff., = Kleine Schriften, 2
(1953), S. 661ff.; M. Noth, Das vierte Buch Mose: A.T. Deutsch, 7 (1966), S.
168.

19 Zur literarkritischen Frage s. neben den &lteren Werken Mowinckel
(A. 17), S. 233ff.; W. Rudolph, Der «Elohist» von Exodus bis Josua: Zs. atl.
Wiss. Beih. 68 (1938), S. 97ff.; O. Eififeldt, Die Komposition der Bileam-
erzihlung. Eine Nachpriifung von Rudolphs Beitrag zur Hexateuchkritik:
Zs. atl. Wiss. 57 (1939), S. 212ff.; M. Noth, Uberlieferungsgeschichte des
Pentateuch (1948), bes. S. 80ff.; L. M. Pakozdy, Theologische Redaktions-
arbeit an der Bileamperikope (Num. 22—-24): Zs. atl. Wiss. Beih. 77 (1958),
S. 161ff.

20 8mal in den Bileamspriichen von Num. 23-24: 23, 7. 10; 23, 21. 23a.
23b; 24, 5; 24, 17b. 18. 19 (cj.).

21 ], Sam. 15, 8ff. — Vgl. Rudolph (A. 19), S. 120.

22 Der mas. Text steht gegen die Vers. und Sam., die mgwg verstehen.



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19 5

dessen dunkler bildhafter Gehalt sich jedoch einer eindeutigen
Fixierung zu entziehen scheint. Seit B. Gemsers Beitrag 23 zur Stelle
ist man gewohnt, mit alten jidischen Auslegungen das parallel
stehende Paar $ébef [ kokab mit dem Gewicht auf dem ersteren als
Rutenstern, Schwanzstern, stella crinita, Komet zu verstehen. Dal3
die bildhaften Wendungen sich auf eine Person beziehen miissen,
ist angesichts der Verben drk und quwm 24, vor allem aber wegen des
Ausdrucks mijja ‘@qob/mijjisr@’él anzunehmen. Darauf haben schon
die Versionen hingewiesen 25, Die ungenannte Person 26 ist durch die
beiden geliufigen Bildworter ersetzt. Dal damit David gemeint sein
soll, scheint nach obigem unzweifelhaft zu sein. Dann aber ist die
innere Beziehung von kékab und 3ébef zur Gestalt des Konigs zu
erhellen:

1. Man kann zu der Vermutung?? kommen, ob man in dem Stern//Stab
«ein Feldzeichen des Konigshauses» in der Art altorientalischer Banner und
Standarten sehen koénnte 28,

2. Es sei die Interpretation von E. Burrows?® angefiihrt, der den Jakob-
segen Gen. 49 nach astralen Motiven des babylonischen Zodiaks konzipiert
sein 14Bt. Er stutzt diese Deutung u.a.3° durch den Hinweis auf Num. 24, 17,
wo Gen. 49, 8ff. in dieser Weise als «motif of the King Star, a-Leonis»3! als
Sternbild verstanden und aufgenommen sein soll®2, kékab und $ébet wiren
dann dunkle Anspielungen an Gen. 49, 9f., das der Seher wiedergeben und
erkléren will. Entsprechend soll die Fortsetzung in V. 17bff. sich auf Gen.
49, 10 beziehen33.

3. Die Symbolik der altorientalischen Kénigsdarstellung und die Phraseo-
logie des Hofstils wurden schon von H. GreBmann?* und L. Diirr3® zur Er-

23 B. Gemser, Der Stern aus Jakob (Num. 24, 17): Zs. atl. Wiss. 43 (1925),
S. 301f1.

24 Zur Textiberlieferung s. A. 9 u. 10.

2% LXX: *dnthropos; Syr: princeps; Targ.: Messias bzw. rex (vgl. BHK).

26 8. u.

27 Vgl. K. Galling, Bibl. Reallexikon, Sp. 1601f., bes. 162 (im Blick auf den
sechseckigen «Schild» Davids) (?).

28 Vgl. H. F. Weil3, Banner: Bibl. Hist. Handwort., 1 (1962), Sp. 194ff. u.
die Abb. der dgypt. Standarte mit Stab, Widderkopf und Sonnenscheibe.

29 E. Burrows, The Oracles of Jacob and Balaam (1939), S. 73ff.

30 Ebd., S. 711f. 31 Ebd., S. 73.

32 Vgl. auch ebd., S. 15, 73, Anm. 2. 33 Vgl. Num. 24, 9.

3t H. GreBmann, Der Ursprung der israelitisch-jiidischen Eschatologie
(1905), S. 307; ders., Der Messias (1926), S. 224, auch S. 36f.; 48f.; ders.,
Die &lt. Geschichtsschreibung und Prophetie Israels: Schr. A.T., IT, 1, S. 67f.

35 L. Diirr, Der Ursprung und Ausbau der israelitisch-jiidischen Heilands-
erwartung (1925), S. 105ff.



6 K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15—-19

klarung der Stelle herangezogen. So zeigen ein assyrisches Schmelzziegel-
gemilde des Gottes Assur aus dem 8. Jahrhundert aus Assur?® mit Horner-
krone samt Ischtarstern in der Linken eine Zepterkeule sowie die Ab-
bildung der Melkartstele Benhadads I. von Damaskus aus dem 9. Jahrhun-
dert, gefunden bei Aleppo, mit Gotterkappe und Streitaxt, dafl man Goétter
und Koénige mit den Symbolen Stern, Zepter, Keule u. d. dargestellt fur die
fragliche Zeit annehmen darf?’. Besonders aber &gyptische Beispiele der
Konigsdarstellung kommen in Betracht 8,

4. H. Schéfer hat in einer Studie mit dem Titel «Das Niederschlagen der
Feinde. Zur Geschichte eines dgyptischen Sinnbildes»3? auf die in altdgyp-
tischen Koénigsdarstellungen immer wiederkehrende Szene hingewiesen, die
eine tibergroBe Herrschergestalt zeigt, welche mit erhobener Keule vor-
wiirtsschreitend zum tédlichen Schlag gegen die am Boden liegenden, kauern-
den oder knienden Feinde ausholt . Als fester Topos und geradezu klassi-
scher Bestandteil dgyptischer Koénigskunst 148t sich die mehrtausendjédhrige
Geschichte dieses Sinnbilds von der Vorzeit an — einer vorgeschichtlichen
Wandmalerei bei Hierakonpolis — verfolgen, wobei die Grundelemente der
Kunstform bei aller Variation im einzelnen erhalten geblieben sind. War es
urspriinglich «das Abbild einer wirklichen Kriegshandlung..., die damals
jeder Sieger vollzogen haben wird, der nicht gerade darauf bedacht war,
Sklaven zu gewinnen»4!, wurde es alsbald zum Sinnbild und «fortan giiltigen
Ausdruck des dgyptischen Konigs als Siegers» 2,

Diese klassische Form des dgyptischen Siegerdenkmals bietet nun
die nichste und beziehungsreichste Parallele zu der Herrscherdar-
stellung von Num. 24, 17-19. Nicht nur, daB dgyptische Einfliisse
fir die fragliche Zeit auf entsprechenden Gebieten durchaus nach-
gewiesen sind*?, und insofern eine Berithrung historisch mdoglich
erscheint; sondern auch, daf} sich im Unterschied zu den vorge-

38 Bibl. Hist. Handwort., 1 (1962), Sp. 590.

37 Ebd., 2 (1964), Sp. 1187; vgl. E.van Buren, The Rod and Ring: Arch,
Orient. 17 (1949), S. 434 ff.

38 J. de Savignac, Théologie pharaonique et Messianisme d’Israél: Vet.
Test. 7 (1957), S. 84; jetzt auch Les «Seraphim»: Vet. Test. 22 (1972), S. 323.

3% H. Schifer, Festschrift fir H. Junker, = Wiener Zs. Kunde Morglds. 54
(1957), S. 168ff.

40 Dazu neben J. de Savignac (A. 38), S. 87 ; E. Otto, Agypten (31958),
S. 37, vgl. Abb. 3 (= Anc. Near East. Pict. Nr. 296); H. Frankfort, Kingship
and the Gods (1948), S. 7ff.; E. Hornung, Geschichte als Fest: Libelli 246
(1966), S. 12, 28 (Lit., Abb.). — Dazu Altorient. Bilder Nr. 29, Anc. Near
East. Pict. Nr. 312, Bildatlas zur Bibel Nr. 181-186, 289-293 u. 6. Das Ma-
terial zusammengestellt jetzt bei O.Keel, Die Welt des altorientalischen Bild-
symbolik und das Alte Testament (1972), S,2701f.

4 Schéfer (A. 39), S. 169.

42 R. Hamann, nach Schéafer (A. 39), S. 170, zitiert.



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 156—19 7

nannten altorientalischen Beispielen die ganze Szene, Zug um Zug
mit jenem Bildtypus vergleichen und von seinem Vorbild her auf-
hellen 143t.

Die Bildworte von Gestirn und Keule sind als Herrschersymbole
zu verstehen, dhnlich jener Bildszene des Konigs Aha mit den Sym-
bolen «Keule und Schild»#%. — Das Aufstehen (¢gam) und Auftreten
(wedarak)*® ist auf die iiberdimensionale Konigsgestalt zu beziehen,
welche in der Gebérde des Siegers iiber die Feinde hinwegschreitet %6,
um sie am Haarschopf zu ergreifen und mit geschwungener Keule
($ebet) zum todlichen Schlag auf ihre «Schlifen» (pa’2té”) anzu-
setzen (mahas; weqarqar vgl. qodqod)?.

Kein Zweifel, daB jenes klassische Sinnbild vom Niederschlagen
der Feinde das Vorbild dieser Darstellung abgab, daf} wir hier einen
Ausldufer der Geschichte, einen literarischen Reflex dieses grandio-
sen Bildmonuments vor uns haben — in der Gestalt, wie es eben in
Israel Aufnahme finden konnte 48; kein Zweifel auch, daf3 das phara-
onische Vorbild sich auf keine Gestalt besser als auf den Sieger iiber
Moab und Edom beziehen kann.

2.

Das vom erzahlenden Rahmen als masal (V 15) eingefithrte Wort
gibt sich als ne’um, als Spruch #° Bileams, Sohn des Beor, zu erkennen,

13 K. Elliger, Die dreiBlig Helden Davids: Pal. Jahrb. 31 (1935), S. 29-75,
= Kleine Schriften (1966), S. 72-118; J. Begrich, S6fér und Mazkir (1940):
Ges. Studien (1964), S. 67-98; A. Alt, Die Weisheit Salomos: Theol. Lit.zt.
76 (1951), Sp. 139-144, = Kleine Schriften, 2 (1953), S. 90-99; S. Herrmann,
Die Kénigsnovelle in Agypten und Israel: Wiss. Zs. d. K. Marx-Univ. Leip-
zig. Festschrift fur A. Alt, 3 (1953/54), S. 33-44; T. N. D. Mettinger, Solo-
monic State Officials: O.T. Series 5 (1971).

4 Schifer (A. 39), S. 169.

45 Zu drk vgl. Albright (A. 6), S. 219, Anm. 82, der es mit «‘step, tread’»
und «‘shall sway, shall control’» wiedergibt (¢shall prevail», S. 225).

46 Zum Motiv des Ausschreitens Schéafer (A. 39), S. 171.

47 S. im besonderen das von Schifer (A. 39), S.170ff., herangezogene
beinerne Anhéngeschildchen mit einer Ritzzeichnung des Konigs Usaphais
(wohl Altorient. Bilder Nr. 29, vgl. 9). — Zu mhs und gdgd (cj.) vgl. F. M.
Cross-D. N. Freedman, The Blessing of Moses: Journ. Bibl. Lit. 67 (1948),
S. 204, Anm. 32; 8. 207, Anm. 56.

48 Das Motiv findet sich auf Jahwe iibertragen im althebréischen Schrift-



8 K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19

der sich in den einleitenden Versen als autorisierter Seher vorstellt.
So sehr die formale Gestaltung des Spruches in Rhythmik?®® und
paralleler Gliederung die Kennzeichen prophetisch-poetischer Uber-
lieferung an sich trégt — gilt doch dazu nach 1. Sam. 9, 9 der Seher
als Vorldufer des Propheten —, scheint die Verfasserschaft des
Bileamspruches in Zweifel zu sein. Denn es besteht in den alt-
testamentlichen Traditionen5! (ebenso wie m.E. bei den Auslegern)
darin Ubereinstimmung, daB Bileam, der nach Num. 22, 2ff. (23, 7)
von Balak, dem Ko6nig von Moab, zur schidigenden Verfluchung
Israels aus Aram 52 herbeigeholt wird, eine Gestalt der Landnahme-
zeit war. Damit tut sich zwischen der in der Einleitung behaupteten
Verfasserschaft Bileams und den im Hauptteil anvisierten Ereig-
nissen der davidischen Zeit eine Kluft auf, die zu iberspannen V. 17a
versucht, indem er Seher und Koénig auseinanderriickt und gleich-
sam perspektivisch aufeinander bezieht.

«Ich sehe ihn, doch nicht schon jetzt.
Ich erblicke ihn, doch noch nicht nah.»

Aber darin verrit er nun eben, daf3 ihm diese Distanz bekannt war,
was eher auf einen Riickblick als auf eine Vorausschau schliefen
laBt. Jedenfalls unterstiitzt diese Erwigung den Verdacht, dafl die
Autorschaft des Spruches Num. 24, 15-19 nicht dem Seher der Vor-
zeit aus der nordsyrischen Euphratgegend zugeschrieben werden
kann und auf anderem Wege ausgemacht werden muf.

tum z. B. Ps. 68, 28 (vgl. V. 24; Hab. 3, 13). Ein Motiv anderer Herkunft
bietet Ps. 2, 9. Dazu Keel (A. 40y, S.274f.

49 Dazu Mowinckel (A. 17), S. 250, 265, Anm. 9.

50 Gewohnlich nach Doppeldreiern gegliedert, s. Albright (A. 6), S. 2071f.;
anders Mowinckel (A. 17), S. 245.

51 AufBler Num. 22-24 noch. Num. 31, 8. 16; Deut. 23, 5. 6; Jos. 13, 22;
24, 9. 10; (17, 117?) Mi. 6, 5; Neh. 13, 2.

52 Vgl. die genaueren Angaben: «aus den ostlichen Bergen» (23, 7), aus
«Pethor Aram-Naharaims» (Deut. 23, 5), «Pethor, das am Euphrat liegt, dem
Land der Séhne Amaus» (Num. 22, 5), dazu A. Malamat, The Kingdom of
David in its Contact with Aram Naharaim: Bibl. Arch. 21 (1958), S. 102 (24).
‘mw ist entgegen dem mas. Text nicht ‘ammé (vgl. Syr., Vulg.), sondern mit
Albright, Some Important Recent Discoveries: Bull. Am. Soc. Or. Res. 118
(1950), S. 16, Anm. 13, ‘“Amaw zu lesen, welches «would then be the region
of the Sajhr Valley between Aleppo and Carchemish» (S. 16, Anm. 13); auch:
Yahweh and the Gods of Canaan (1968), S. 13f. Zur vorangegangenen Dis-



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamoralkels Num. 24, 15-19 9

Was die zeitliche Ansetzung anbelangt, darf als Terminus a quo die Epoche
der Kriege Davids gegen Moab und Edom angenommen werden. Zieht man
die n#échstbenachbarten Spriiche hinzu, gewinnt man durch 24, 7b in der
Nennung des israelitischen Koénigtums, im besonderen des amalekitischen
Konigs Agag, dann der Amalekiter in 24, 20 53 und Keniter in 24, 215 und
vielleicht der Philister in 24, 23f.5% dieselbe obere Grenze fiir die Entstehung
des Textes.

Die untere Grenzlinie wiederum ist zunéchst in der Teilung des davidisch-
salomonischen Reiches zu sehen, weil danach nicht mehr von einer derart
einheitlichen GréB8e Jakob-Israel geredet werden konnte, wie das in den
Bileamspriichen Num. 24, 3-9. 15-19 der Fall ist. AuBerdem jedoch unter-
baut die literarkritische Analyse dieses Ergebnis, die nach vorherrschender
Meinung?® den Spruch der Quellenschicht des Jahwisten zuerkennen will,
der den urspriinglich eigensténdigen Orakelspruch als seinem Ziel und seiner
Tendenz nahestehend?® zusammen mit anderen Bileamtraditionen dem
Komplex der «Hineinfiihrung in das Kulturland»5® einverleibt hat. Damit
ist die Entstehung des jahwistischen Werkes der Terminus ad quem fiir die
Ansetzung des vierten Bileamspruchs.

So fithrt die Eingrenzung der Entstehungszeit zu dem Ergebnis,
daf} es die Epoche des davidisch-salomonischen Konigtums war, in
der Num. 24, 15-19 entstanden ist, und das bedeutet nun: als ein
Vaticintum des Sehers Bileam ex eveniu urspriinglich konzipiert
war 59,

kussion s. Albright, The Home of Balaam: Journ. Am. Or. Soc. 35 (1915),
S. 386ff.; Mowinckel (A. 17), S. 236ff.; Rudolph (A. 19), S. 98ff.; A. S. Ya-
huda, The Name of Bileam’s Homeland : Journ. Bibl. Lit. 64 (1954), S. 547ff.
— Albright (A.6), S.231ff.,, unterstiitzt seine frithe Ansetzung durch
namenetymologische und allgemeinhistorische Erwédgungen und gibt als un-
gefithres Datum 1250 v. Chr. an; vgl. auch die traditionsgeschichtlichen
Uberlegungen Noths (A. 19), S. 82ff. Anders Mowinckel : «das Geschichtliche
an ihm ist der Name; sonst gehort er dem Méarchen» (A. 17), S. 237.

53 1. Sam. 30.

54 Zur Zeit Davids werden die Keniter zum letzten Mal erwidhnt, 1. Sam.
30, 29.

5 Bes. Rudolph (A. 19), S. 125ff.; Albright (A. 6), S. 221ff. 2301f.

56 Vgl. die in A. 19 zit. Literatur.

57 H. W. Wolff, Das Kerygma des Jahwisten: Ev. Theol. 24 (1964),
S. 73ff., = Ges. Studien (1964), S. 345ff.; E. Lipinski ist der Auffassung,
daBl der Jahwist «sans doute» der Verfasser von V. 14b-24 ist, BHRJT
HJMJIM dans les textes préexiliques: Vet. Test. 20 (1970), S. 448.

58 Noth (A. 19), S. 80ff.

59 Mowinckel (A. 17), S. 247ff.: «Die Lieder sind ganz selbsténdige, abge-
schlossene literarische — oder wohl richtiger kiinstlerische — Einheiten»



10 K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19

Kann demnach eine prophetische Herkunft des Bileamspruchs
Num. 24, 15-19 nicht erwiesen werden, ist doch unbezweifelbar, daf3
er im Gewand prophetischer Rede und mit dem Anspruch, von Jahwe
autorisiert zu sein %0, auftritt und somit sich an Sinn und Funktion
des Spruches eines Sehers oder Propheten orientiert, ihn nach-
bildet ¢! und augenscheinlich von der Erwartung getragen ist, als ein
solcher aufgenommen und verstanden zu werden. Man darf darum
annehmen, daf} er sich nicht nur in der dufleren Gewandung, sondern
auch in seiner Haltung und seiner Intention dem Spruch des Sehers
verpflichtet weill.

Schon in der Gestaltung des Spruches als ein Vaticinium macht
sich ein Bemiihen geltend, die Ereignisse der davidischen Zeit in der
Vergangenheit zu verankern. «Nicht schon jetzt» und «noch nicht
nah» (V. 17a) sieht der Seher die symbolischen Zeichen fiir die noch
nicht erkennbare Gestalt und kiindigt ihr Auftreten und dessen
Folgen an, die er damit unter die Autoritdit und den Willen des
hochsten Gottes stellt (V. 15f.). Atiologisch werden die Begeben-
heiten zu ihrem Ursprung zuriickverfolgt, die Verhiltnisse der un-
mittelbaren Gegenwart in ihrer Legitimation durch die Vorsehung
und Vorherbestimmung Jahwes aufgespiirt.

1. Zunachst sind es die Traditionen von der Landnahme, welche
den Aspekt bestimmen, unter dem Davids Kriege gegen Moab-Seth
und Edom-Seir und ihre Wirkung gesehen sind.

Es 148t sich zwar dem fraglichen Spruch kein direkter Hinweis

(S. 249). Etwas anders dann in: He That Cometh (1959): als David gewidmete
Dichtung, nach dgyptischem Brauch, «for the birth of a prince to be greeted
by prophetic promises» (S. 100f., vgl. 8. 12f.); nach Rudolph (A. 19), 8. 121,
sind diese Lieder u. U. «als Hilfsmittel im politischen Kampfe» verwendet
worden; so auch schon GreBmann (A. 34), Schr. A.T., S. 69, vgl. Eifeldt
(A. 19), S. 220ff.

60 Die Formulierungen von V. 15b. 16 (V. 3. 4) erinnern an prophetische
Texte solcher Art, in denen iiber Seher und Prophet geredet oder iiber den
Offenbarungsempfang reflektiert wird. Die Person und Zustand Bileams be-
treffenden, ihn als Seher legitimierenden und présentierenden Beschreibungen
(vgl. 2. Sam. 23, 1{f.) wird man mit H. Holzinger als «Reflexionen iiber die
Art des prophetischen Schauens» verstehen miissen, Kurz. Handcomm., 4
(1903), S. 119, und zwar als Nachbildung der dem Sesher und Propheten ver-
liechenen Legitimation. Vgl. Gremann (A. 1), S.224; Mowinckel (A. 17),
S. 247; Rudolph (A. 19), S. 120f.

61 So schon GreBmann (A. 34), Schr. A.T., S. 69. Vgl. von Rad, Theologie
des A.T., 2 (°1968), S. 23.



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 16—-19 11

entnehmen, dall er Bileam der Zeit der Landnahme zuweist, doch
riickt der in dieser Hinsicht wichtige Vers 17a den Seher in eine
ferne Vergangenheit hinauf und fiigt sich damit dem ein, was die
verstreute Tradition, vor allem aber der Komplex Num. 22-24 iiber
seinen Standort zu berichten weill. Darum wird es nicht unbegrundet
sein, auch fiir den Spruch, der den Seher offenbar als eine bekannte
Gestalt voraussetzen kann — die einfache Namensnennung legt dies
nahe —, anzunehmen, dal er Bileam in jener Zeit beheimatet sein
laft%2. Kundigt sich hierdurch an, dafl David und seine Kriege in
Zusammenhang mit der Landnahme gebracht werden, Jaf3t sich die-
se Tendenz auch an einzelnen Textelementen des Spruches auf-
zeigen.

Beldfft man V. 19b in seiner iiberlieferten Gestalt, bringt der knapp-
gefafite Satz zum Ausdruck, daBl in den besagten Kriegen, besonders gegen
Edom-Seir, selbst die Uberlebenden aus den Stédten ausgerottet wurden %2,
Ganz gleich, wie das Subjekt in V. 19b zu bestimmen ist %4, es ist hier — ganz
parallel zu kol-bené-3ét in V.17b — von der volligen Vernichtung des Gegners
die Rede, wie es hinsichtlich Edoms in 1. Kén. 11, 15-17 in anderem Zu-
sammenhang entsprechend berichtet wird®. Danach hat Joab als $ar hassa-
b&@ und der gesamte Heerbann Israels im Anschlul an die Bestattung der
Gefallenen aus der Schlacht im Salztal sechs Monate lang in Edom gewiitet :
«Und er erschlug alles, was ménnlich war» und in V. 16 nachholend: «bis daf3
er ausgetilgt hatte alles, was ménnlich war in Edom. »% Ohne die historische
Frage weiter zu erértern, wenden wir uns der sprachlichen Prigung zu, die
in ihrer Tendenz zum Totalen ®? auffallend ist.

%2 Der zeitlich und sachlich den Spriichen Num. 24 benachbarte Jahwist
jedenfalls hat V. 17a so aufgefaflt (Num. 24, 14). Rudolph (A. 19), S. 121,
meint sogar, daB V. 17a natiirlich vom Standpunkt Bileams, des Zeit-
genossen Moses aus» gesprochen sei. Zum Problem Noth (A. 18), A.T.
Deutsch, S. 152ff.

83 Koll. zu verstehen. Da nach Jos. 10, 20 $rjd nicht unmittelbar mit min
part. konstruiert, sondern relativisch umschrieben wird saredd mehem, ein
solcher Gebrauch sonst im A.T. nicht zu belegen ist, ist die Abhéngigkeit von
wehe’ebid vorzuziehen. — Albright (A. 6), S. 220 Anm. 91, vokalisiert «‘Ar»,
d. 1. nach Num. 21, 28; 22, 36 Ar in Moab, und stellt V. 19b zu V. 17b.

%4 Nach dem mas. Text: der Stern und Stab, nach der in A. 13 vorge-
schlagenen Korrektur: Jakob-Israel.

85 2. Sam. 8, 13; fiir Moab hingegen ist in 2. Sam. 8, 2 die Ausrottung zu
zwei Dritteln berichtet, was in gewissem Kontrast zu Num. 24, 17b steht
und auf diese Stelle ein bezeichnendes Licht wirft.

66 Noth (A. 18), Geschichte Israels, S. 180.

87 kol-bené-$et, koll. Gebrauch von “%r und $arid (A. 63).



12 K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19

Was die Formulierung in 1. Kén. 11, 15. 16 betrifft, wird man ihren Bezug
zum Brauch des Kriegsbannes angesichts Ri. 21, 11; Num. 31, 7. 17 und
Deut. 20, 13 nicht bestreiten wollen. In gleicher Weise wie in 1. Kén. 11,
15. 16 aber ist in Num. 24, 19b offenbar die Ausrottung der Feinde in das
Licht des Bannvollzugs gestellt. In der Erzéhlung vom Feldzug gegen Ai
(Jos. 7 und 8) wird berichtet, daB die Schlacht solange wihrte, bis von den
umzingelten Kriegern der Stadt «kein Entronnener und Fliichtling» mehr
ubriggeblieben war %8, Der Kénig wird ergriffen, die Stadt zerstért (V. 221f.).
Nachdem zusammenfassend Bilanz gezogen ist: «Die Zahl derer, die an die-
sem Tage gefallen waren, Mann und Frau, betrug 12000, alle Leute aus Ai»
(V. 25), fugt V. 26 hinzu, dies sei mit dem Ziel erfolgt, alle Bewohner Ais zu
bannen. Was Num. 24, 19b generell von dem Kriege gegen Edom-Seir kon-
statiert, ist in der Uberlieferung vom Feldzug Josuas gegen Ai erzihlend aus-
gebreitet. Die Berithrungspunkte®? teils sprachlicher, teils inhaltlicher Art
sind wohl auf die beiden gemeinsame Intention zuriickzufiihren: das Ziel
einer kriegerischen Auseinandersetzung im Vollzug des Bannes an dem
Gegner zu sehen. Die stereotype Wendung 16> hi$ir éarid in Jos. 10. 20. 28.
30. 33. 37. 39f.; 11, 8; Num. 21, 35; Deut. 2, 34; 3, 3; 2. Kon. 10, 11, an
Stellen, die allerdings auch spét datiert werden kénnen??, ist dennoch — mit
Ausnahme der letzten Stelle — mit ihrem ausdriicklichen Verweis auf den
Kriegsbann in den jeweiligen Stadien der Landeroberung bemerkenswert.
Ihnen ist zu entnehmen, daB die Tradition gerade jener Zeit derartige sakrale
Brauche zugeschrieben hat. Man wird wohl sagen konnen, daf solche Vor-
stellungen besonders den Uberlieferungen iiber die Landnahme eigen waren 7,
und daB die generelle Formulierung in Num. 24, 19b vermutlich im Riick-
griff auf dieselben konzipiert worden ist.

Diese Annahme findet in einem weiteren Textelement eine Stiitze. In
V. 18a wird nach dem masoretischen Text sowohl Edom als Seir zur jeresah
erklirt 72, Das der Wurzel jr§ entwachsene Nomen? ist in dieser Form im
Alten Testament sonst nicht mehr bezeugt. Seine Herkunft jedoch steckt
den Sinnbereich ab, der mit dem Begriff des Eigentums an Grund und Boden
wiederzugeben ist. Unter den mannigfachen Termini zur Bezeichnung eines
Eigentumsverhéiltnisses gehort wohl auch jerésah wie jerudsah den Begriffen
zu, die der Landnahmetiberlieferung eigentiimlich sind, und bezeichnet —
man wird dies wiederum von beiden Bildungen sagen kénnen — «die Inbesitz-
nahme auf Grund von erloschenen oder auch zum FErloschen gebrachten

88 V. 22. Zum Text Noth, Josua: Handb. A.T., I, 7 (21953), S. 48.

% Diese Erzéhlung ist ihrer Herkunft und Gestaltung nach nicht jlinger
als Num. 24, 15-19. Den Autor der «iltesten Gesamtgestaltung» von Jos. 2-11
setzt Noth (A. 68), S. 11f., um 900 v. Chr. an, wobei wesentlich éltere Stoffe
im einzelnen vorauszusetzen sind.

70 Noth (A. 68), S. 60ff. (zu Jos. 10).

71 Vgl. die Belege aus Num., Deut., Jos.

72 Syr. bezieht den Begriff auf die Stern-Stab-Gestalt (vgl. mas. Text).

73 Als Part. pass. vokalisiert Albright: «yards» (A. 6), S. 221, Anm. 92.



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 16-19 13

Eigentumsrechten. Es ist Inbesitznahme aus fremder Hand (Jer. 30, 3 u. 6.).
In der Zeit der Landnahme geschah solcher Besitzerwerb durch kriegerische
Gewalt».” Den tatséichlichen Vollzug der Besitzergreifung hat das Verbum
jr§ zum Inhalt?®, das wieder in den Uberlieferungen von Israels Landnahme
weite Verbreitung gefunden hat.

Im obigen Zusammenhang kann die Verwendung jenes Begriffs nur heiBen,
daf Edom-Seir erobert und annektiert ist, und dieses Land ?® rechtméfBig als
zum Eigentum Davids (bzw. Israels) gehorig angesehen werden muB. Davids
Feldzug gegen Edom-Seir wird in die Linie der Eroberung des verheilenen
Landes gebracht: Edom-Seir gehért rechtens zum Grund und Boden Israels.
Eine solche Ordnung ist als des héchsten Gottes Ratschlufl, vom Seher kund-
gemacht, zu Davids Zeiten realisiert, in Num. 24, 15ff. niedergelegt ??. Damit
wird sichtbar, wie der Spruch Davids Edom-Seir Krieg verstanden wissen
will: als ein im Bannvollzug und Besitzergreifung aus den Traditionen von
Israels Landnahme legitimiertes Unternehmen. Davids GroBreichbildung
und die Landnahmeiiberlieferung werden miteinander verkniipft, so daf die
erstere in das Licht der Erfullung und Vollendung der VerheiBung tritt 8.

2. Neben den Traditionselementen, welche die Landnahme Israels
zum Thema haben, ist Gestalt und Werk Davids von einem weiteren
Moment geprigt: Seine Gestalt und sein Werk ist in einen Rahmen
gestellt, der durch das parallel gesetzte Jakob—Israel durchgingig
umschrieben ist. Der Seher schaut das ferne Auftreten und Auf-
kommen von Stern und Stab aus Jakob und aus Israel (V. 17b).
Als die Folge stellt er fest: «Israel jedoch, tatkriftig handelt es»;
und im parallelen Versteil : «und beherrschen wird Jakob diese seine
Feinde»?® ist der erreichte Zustand im Blick auf jene Grofle ausge-
sprochen.

Nicht weniger als achtmal ist das Namenpaar Jakob-Israel in den

74 F. Horst, Das Eigentum nach dem Alten Testament (1949): Gottes
Recht (1961), S. 209.

7% 1. Kon. 21, 15-18; Ps. 60, 10 (= 108, 10).

76 Da, Seir ein Gebirge siidwestl. des Toten Meeres bezeichnet (s. z. B. Jos.
24, 4), liegt es nahe, auch Edom hier als Territorialbezeichnung zu ver-
stehen, vgl. Albright (A. 6), S. 228f. Anders verhilt es sich mit Moab-Seth.

77 Die archaisierenden Gottesepitheta in V. 15f. lassen zwar keine Da-
tierung, wohl aber den Schluf} zu, dafl es die Absicht war, den Seher in die
Vorzeit zu stellen.

8 Texte wie Ex. 23, 31; Gen. 15, 18 zeigen die Verschmelzung: das David-
reich als das verheilene Land. Zu den territorialgeschichtlichen Hinter-
griinden vgl. R. de Vaux, Le Pays de Canaan: Journ. Am. Or. Soc. 88 (1968),
S. 23ff.

7 8. 0. A. 14.



14 K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19

Bileamspriichen insgesamt zu finden. So preist der Seher die Zelte
und Siedlungen Jakob-Israels (24, 5), das in 2. Person angeredet ist.
Sein Konig und sein Konigtum wird gerithmt (24, 7). «Gott, der ihn
aus Agypten gefithrt, wie Gehorn des Wildstiers ist er ihm» (24, 8a),
und nach dem Lowengleichnis aus Gen. 49, 9 schlieft der Spruch:
«Gesegnet, die dich segnen ; verflucht, die dich verfluchen» (24, 9b).
Aufler diesen Belegen aus dem néchstbenachbarten und -verwandten
Spruch spielt auch in den restlichen Bileamorakeln Jakob-Israel als
Gegeniiber des Sehers eine entscheidende Rolle.

Was ist mit Jakob-Israel gemeint, und wie ist in unserem Text David
dieser GroBe zugeordnet? Sie ist zuerst singularisches Subjekt einer Hand-
lung (V. 18b; 19); es kann von ihr in der 3. Person gesprochen werden (V.7b;
8f.). Als angeredetes Gegeniiber erhilt sie das personale Du (V. 5; 9b). Ihr
Handeln kann mit dem Verhalten eines Léwen verglichen werden (V. 9).
Gerade aber dieses Gleichniswort, das nach Gen. 49, 9 den Stamm Juda
rithmen soll, fithrt weiter. Denn zwar ist dieses Gleichnis in Num. 24, 9 seiner
urspriinglichen stammesgeschichtlichen Verwurzelung entrissen und dem
Seherwort iiber Jakob-Israel einverleibt worden, aber eben diese Uber-
tragung und neue Verwendung 1483t darauf aufmerksam werden, da3 Jakob-
Israel als eine der Stammesgemeinschaft verwandte GréBe betrachtet wurde,
die in gleicher Weise durch den kauernden Léwen dargestellt werden konnte.
Denselben soziologischen Aspekt wird man in V. 17b erblicken kénnen, da
Jakob-Israel als der Herkunftsbereich der koniglichen Gestalt genannt ist.
Diese Gemeinschaft hat ein Konigtum ; stolzer als Agag ist ihr Konig (V. 7b).
Sie bewohnt ein ob seiner Fruchtbarkeit zu preisendes Land (V. 5{f.) und
vereinigt sich zum sieghaften Kriegsheer (V. 18b).

An diesen Eigenheiten ist die dem altorientalischen Menschen vertraute
Denkform der «corporate personality»8® zu erkennen. In dem Patriarchen
Jakob verkérpert, stellt sich Israel als eine in der Generationenfolge konstant
bleibende Gemeinschaft dar, auf die des Sehers Blick als auf eine in sich ge-
schlossene GréBe fillt.

Aber nicht nur ein Siedlungsgebiet, ein Ko6nigtum und eine
Heeresmacht ist Jakob-Israel zuerkannt, sondern eben auch «ein
Gott, der es aus Agypten herausgefithrt hat», und dem es jetzt die
gefahrliche, den Feind niederwerfende StoBkraft verdankt (V. 8f.).
Mit der genannten Wendung gewinnen wir einen weiteren Anhalts-

80 H. Wh. Robinson, The Hebrew Conception of Corporate Personality :
Werden und Wesen des Alten Testaments. Zs. atl. Wiss. Beih. 66 (1936),
S. 49ff.; A. R. Johnson, Sacral Kingship in Ancient Israel (21967), S. 1{f.;
J. de Fraine, Adam und seine Nachkommen (1962), S. 102ff.



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19 15

punkt, der es erlaubt, Jakob-Israel als die sakrale Grofle ! der mit
Jahwe in Beziehung lebenden Gemeinschaft zu sehen. Diese zu-
néchst aus V. 8a gewonnene Erkenntnis liefe sich dadurch stiitzen,
indem die Basis der Untersuchung auf die Stellen ausgedehnt wiirde,
an denen auch der Doppelbegriff Jakob-Israel auftritt: Gen. 49, 2. 7;
Deut. 33, 4. 10. 28; Deut. 32, 91f.; 1. Sam. 12, 8; 2. Sam. 23, 1 und
andere mehr. Indes sind die oben sichtbar gewordenen Umrisse
dessen, was Jakob-Israel in unserem Zusammenhang sein will, deut-
lich genug, dafl wir nun versuchen kdnnen, die Gestalt Davids inner-
halb dieses groeren Ganzen zu sehen.

DaB} die Herkunft und Zugehorigkeit des Sternes und Stabes zur
Gemeinschaft des Jahwevolkes betont werden soll, ist V. 17b zu ent-
nehmen. Nicht seine Familien- und Stammeszugehorigkeit 82, nicht
der Aufstieg des Waffentrigers an Sauls Konigshof 83, oder die Be-
rufung und Bestallung durch Jahwe?¢, vielmehr seine Gliedschaft
in der Jahwegemeinde wird zur Charakterisierung seines Auftretens
herangezogen. Das Volk Jahwes ist der Boden, dem David ent-
stammt, und der sein Werk tréagt.

Andererseits hat sein Auftreten auch seine Wirkung auf jene
sakrale Gemeinschaft gehabt, wie es in V. 18b. 19a zum Ausdruck
gebracht ist: Israel trat als ‘6sek hajil in Erscheinung.

Die alten Belege fiir hajil lassen an kriegerische Macht, Kraft und Tat
denken 85, wihrend in ‘h hjl offenbar ein geprégter Ausdruck vorliegt. Im
Levispruch des Mosesegens (Deut. 33, 11) ist hjl parallel zu pé‘al jadajim
gesetzt. Gedacht ist wahrscheinlich an eine Waffentat des Stammes, fiir die
Jahwes Hilfe erbeten wird. Hinwiederum ist es Konig Saul nach 1. Sam. 14,
48, der den Sieg iiber die Philister gewinnt. Erst Jahwes Kraft ermdglicht
es, Taten zu tun und Erfolge zu erringen (Deut. 8, 17). Ganz &hnlich bekennt
das Ps. 60, 11-14 (= 108, 11-14) vor einem Feldzug zugleich mit der Bitte
um Jahwes Begleitung und Hilfe:

81 Anders kann auch ein Vers wie Num. 24, 9b nicht verstdndlich werden,
vgl. Wolff (A. 57), S. 81ff. (= S. 3541f.).

82 Vgl. 1. Sam. 16, 1f.; 17, 12; Mi. 5, 1.

83 Vgl. 1. Sam. 16, 14ff.; 17, 1{f.

81 Vgl. 2. Sam. 7, 8ff.

8 Vgl. zu hajil etwa Ex. 15, 2; Ri. 6, 12; 11, 1.



16 K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15—19

«Mit Gott werden wir Taten verrichten
und er tritt unsere Feinde nieder» (V. 14).

Zweimal rithmt die Festliturgie im 118. Psalm: «Jahwes Rechte verrichtet
Taten» (V. 14). Werden wir in der Wendung die erfolgreiche und wirkungs-
volle Tat, besonders in Kampf und Sieg erkennen diirfen, ist es gerade diese
Erfahrung der eigenen Macht, die Israel nach V. 18b David zu danken hat.

Auch in Num. 24, 18Db ist diese Aussage nach dem Spruch des
Sehers in Jahwes Willen aufgehoben 8. Denn es soll hier Krieg und
Sieg Davids iiber Moab-Seth und Edom-Seir als Triumph der Uber-
legenheit Israels hingestellt werden, des Israel, das nunmehr in
gemeinsamem Handeln und Schicksal wieder Gestalt gewinnt®”.
Dieser neuerliche ZusammenschluBB Israels und die Wirksamkeit,
die auf Davids Initiative zuriickzufithren ist, hat dann auch nach
V. 19a cj. die Herrschaft Jakobs iiber seine Feinde zur Folge. Die
Lesart mijja ‘2kob wirde den Sinn nicht tiefgreifend veréndern.
Tatsédchlich war ja das System des davidischen GrofBireiches ganz
auf die Person des Konigs hin ausgerichtet ®8. Nur ist hier die Nuance
bemerkenswert, dal die sakrale Jahwegemeinde Jakob-Israel ins
Spiel gebracht wird — sei es als Mittelpunkt des Reiches, sei es als
herrscherliches Volk selbst®. David hat Israel zu dieser einzig-
artigen Position innerhalb der Volkerwelt gefithrt und hat damit an
der Verwirklichung des im Leben mit Jahwe beschlossenen An-
spruchs, des héchsten Gottes Volk zu sein, mitgeholfen.

Es ist also die Tradition von der Landnahme und der sakralen
GroBe Jakob-Israel, welche zur Darstellung des Werkes Davids
herangezogen wurden. Soll nun durch die erstere die Grofreich-
bildung in der Perspektive der Landnahme gesehen und damit unter
die Uberlieferungen Israels von seiner Geschichte eingeordnet
werden %, bildet Jakob-Israel den umfassenden Rahmen, in den jene

8 Vgl. auch 24, 8f.

87 Vgl. Ri. 5, 21f., dazu A. Weiser, Das Deboralied: Zs. atl. Wiss. 71 (1959),
S. 67ff., auch Ri. 19ff.; 1. Sam. 11. Dies ist ein Hinweis mehr dafir, daf
der Bileamspruch die davidisch-salomonische Konigszeit an die vorher-
gehenden Epochen anschlie3en will.

88 Vgl. Alt (A. 18), ebd.

8 In V. 20 wird offenbar gegeiBlelt, das Amalek das Privileg Israels, r&’§it
g6jim zu sein, fir sich in Anspruch genommen hat, vgl. Rudolph (A. 19),
S. 125f.

90 S, Amsler, David, Roi et Messie: Cah. Théol. 49 (1963), S. 48. Ent-
sprechend ist in Num. 24, 8-9 die Herausfiilhrung aus Agypten und die



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19 17

Begebenheiten gestellt werden. Hierin zeigt sich die Intention, die
dem ganzen Spruche zugrunde liegt, ndmlich Davids Werk vor dem
Forum Israels und seiner geschichtlichen Uberlieferung zu rechi-
fertigen.

Aus dieser Intention lassen sich aber nun die Eigenheiten in der Gestaltung
des Bileamspruches erklidren. Einmal liegt es in dieser Absicht des Ver-
fassers begriindet, weshalb der Spruch in das Gewand eines Vaticinium ex
eventu gekleidet ist. Dadurch daf Davids Handeln und seine Folgen als
israelgeméaf verstanden werden konnte, war es moglich, dies schon in Israels
Vorzeit angelegt sein zu lassen. Dies geschieht so, da den hergebrachten
Traditionen die Stimme eines Sehers geliechen wird, der die Entwicklungen
der Konigszeit als Erfiillung gegebener VerheiBungen lehrt. Zum andern
liegt es auf der Linie jener Deutung als heilsgeschichtliche Ereignisse, daf
ihr Ertrag fir Israel eingebracht, bewahrt und nutzbar gemacht wird.

DaB dem Spruch eine derartige Tendenz innewohnt, 148t sich durch wei-
tere Erwigungen erhéirten. Dem gedanklichen Ablauf ist ein Gefélle abzu-
splren, das sich stilistisch darin #uBlert, dafl die ein Geschehen schildernden
Verben in V. 17. 19b ! in die einen Zustand konstatierenden Sétze von V. 18.
19 a einmiinden: die betonte Wiederholung in V. 18a und die kontrastierende
Umstellung von Subjekt und Pridikat im Nominalsatz V. 18b, an den sich
der Giiltigkeit beanspruchende, allgemeine Satz von der Vélkerherrschaft an-
schlieBt ?2. Der Gedankengang verlduft in dieser Weise: Vernichtung und
Unterwerfung der Feinde wird darum als eine totale herausgehoben %3, weil
der Herrschaft dadurch dauerhafter Bestand gesichert werden soll%. Dies
wird dazuhin von dem Orakelspruch des heidnischen und neutralen, aber
autorisierten Sehers anerkannt und bestétigt und ist folglich geoffenbarter
gottlicher Wille. Jakob-Israels Vormachtstellung soll als VerheiBung und
Verpflichtung festgehalten und verkiindigt werden (V. 15-16 und V. 19a).

Zuletzt aber bestimmt diese Tendenz auch die Weise, in der die Gestalt
Davids selbst gesehen ist. In den Zeichen von Gestirn und Keulenstab tritt
er hervor, die Schédel der Moabiter und aller Séhne Seths zu zerschlagen
(V. 17b). Davids Moabiterfeldzug ist in jenes Bildmonument gefiigt, wie der
Koénig mit eigener Hand seine Feinde niederschlégt. Dieser Darstellung liegt
allein daran, das Typische an dem Ereignis herauszustellen: David hat sich

Konigszeit dadurch verklammert, daB sie als desselben Gottes Wirken ge-
rithmt werden. — Uberhaupt ist die Spannweite dieses Spruches erstaunlich:
Vitergott-Epitheta, Landnahmetradition, Vorstellungen von der Einheit der
sakralen GroBe Jakob-Israel, Visionstheorie, nordsyrisches Sehertum, dgyp-
tische Konigskunst, Davidreich-Ideologie, Ansitze zur Eschatologie.

91 So gesehen, wire es moglich, V. 19b zu V. 17 zu ziehen, s. A. 14.

92 Das apokop. Imperf. ist zu beachten.

93 Vgl. den Bildgehalt von V. 17b, die Kollectiva und Gentilicia.

9 Das Verbum rdh auch in anderen Texten zur Bezeichnung der Funktion
des davidischen Herrschers: 1. Kon. 5, 4 (vgl. 5, 1); Ps. 110, 2; 72, 8.



18 K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19

als seinen Gegnern iiberlegen und als siegreich erwiesen und das wird mit
den Farben und Formen jener aus Agypten bekannten, feindzerschmettern-
den Herrscherfigur in Siegespose abgebildet. Ist diesem Abbild auler den
Namen der Besiegten alles historische Kolorit abhanden gekommen, liegt
das in der Intention des Spruches, das einmal Gewesene, das als Israel geméal
erkannt ist, als solches festzuhalten. D. h. aber: Die Rolle, die er in seinen
siegreichen Kriegen gespielt hat, als das vorbildliche Verhalten eines Herr-
schers in Israel hinzustellen und somit aus Davids Person die typische Gestalt
eines israelitischen Pharao zu machen, die als Offenbarung an den Seher
Bileam in ihrer VerheiBung und in ihrem Anspruch wirksam werden soll %3,

In dem Bestreben, Gestalt und Werk Davids zu erfassen, im
Rahmen der Traditionen Israels versténdlich zu machen und in
seiner bleibenden Bedeutung festzuhalten, entstand demnach ein
typisches und normatives Herrscherbild, dessen Ziige so beschrieben
werden konnen:

1. Dem Sieger iiber Moab-Seth und Edom-Seir wird die jeden indi-
viduellen Profiles bare, monumentale Darstellung eines trium-
phierenden Pharaos aufgeprigt, um seine weltpolitische Bedeu-
tung zu kennzeichnen.

2. Sein Handeln steht in Ubereinstimmung mit Israels Uberlieferung,
insbesondere der Landnahmetradition. Er selbst erscheint einge-
gliedert in Jakob-Israel als Ganzheit, dem er entstammt und an-
gehort, innerhalb dessen er seinen Platz und seine Aufgabe hat,
die darin besteht, Jahwes Volk zu Macht und Herrschaft zu fiih-
ren.

3. Dieses Bild ist der Gestalt Davids zwar abgewonnen; als dem
Jahweglauben geméB ist es aber von der Historie abgehoben und
in der Vision des Sehers zum Vor- und Ur-Bild eines Konigs, zum
Denkmal in Israel geworden. Ist in Davids Gestalt dieses ver-
heiBlene Konigsbild als erfiillt angesehen, trigt es die Erwartung
in sich, kiinftig wieder Gestalt anzunehmen.

4. Das Werk Davids soll als unverlierbarer Besitz gelten. Die Unter-
werfung der Nachbarvilker Moab und Edom, die GroBreich-

9% Gegen Coppens’ Bemerkung (A.5), S.80: «Il (scil. le caractére de
I’oracle) se préte méme difficilement & une transposition typologique.» — Ein
kritisches Moment bildet zunéchst und vor allem die Betonung des Bezugs-
rahmens als Grenze und Ziel des Konigtums (gegeniiber David), dann aber
wohl auch die Herausstellung des kéimpfenden und triumphierenden Koénigs
(gegeniiber dem weniger kriegerischen und siegreichen Salomo und seinen
Nachfolgern).



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19 19

bildung soll Bestand haben. Sie wird mit diesem Bilde sanktioniert
und als giiltige Ordnung anerkannt. Das GroBreich Davids,
Israels Herrschaft iiber seine Feinde wird in Num. 24, 15-19 zum
verheilenen Ideal, an dem in Zukunft Israels Konigtum und sein
Verhiltnis zu den Vilkern gemessen werden soll.

Klaus Seybold, Kiel



	Das Herrscherbild des Bileamorakels : Num. 24, 15-19

