
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 29 (1973)

Heft: 1

Artikel: Das Herrscherbild des Bileamorakels : Num. 24, 15-19

Autor: Seybold, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878768

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 29 Heft 1 Januar/Februar 1973

Das Herrscherbild des Bileamorakels
Num. 24,15-19

Es ist eine bekannte Tatsache, daß das alte Israel bei der
Übernahme der Institution des Königtums zugleich Anleihen an seine
Umwelt hinsichtlich der Mittel gemacht hat, die es ermöglichten,
den aufkommenden Bedürfnissen der Repräsentanz und Darstellung
der neuen monarchischen Ordnung zu genügen.

So ist hier nur etwa auf das mit dem Terminus «Hofstil»1 umschriebene
Phänomen eines gemeinorientalischen Sprachstils hinzuweisen, der auch an
den israelitischen Königshöfen Aufnahme fand und sich in den aus diesem
Bereich stammenden Textzeugnissen niederschlug; oder man betrachte
Davids und Salomos Tempelbauvorhaben unter dem Gesichtspunkt einer dem
Königtum als sakraler Größe nach altorientalischer Auffassung auferlegten
Verpflichtung zu religiöser Selbstdarstellung2; oder man denke an die
Berührungen und Abhängigkeiten des judäischen Königsrituals von den
altägyptischen Thronbesteigungsfeierlichkeiten3, welche dann vor allem in der
Psalmendichtung und Prophétie literarisch zum Tragen kamen; man halte
sich schließlich jene auf einer Tonscherbe in Ramat Rahel gefundene
Abbildung eines judäischen Herrschers aus der späten Königszeit vor Augen,
die ohne die Muster der traditionellen assyrischen Königsdarstellimg nicht
denkbar wäre4, um sich dessen bewußt zu werden, wie groß auf der Ebene
des Sprachstils, des Zeremoniells und auch der bildenden Kunst der Zustrom
und Einfluß aus dem altorientalischen Raum war.

Wenn immer man solchen Einflüssen nachgeht, konzentriert sich das
Interesse auf einen doppelten Aspekt. Einmal bemüht man sich um eine
Herleitung, sucht Herkunft und Quelle aufzuspüren, um die Linie soweit
wie möglich zurückzuverfolgen. Zum andern ist man darauf aus, im Ver-

1 Vgl. etwa H. Greßmann, Der Messias (1926).
2 Vgl. A. S. Kapelrud, Temple Building, a Task for Gods and Kings :

Orientalia 32 (1963), S. 56-62; A. Weiser, Die Tempelbaukrise unter David:
Zs. atl. Wiss. 77 (1965), S. 153-168.

3 Dazu G. von Rad, Das judäische Königsritual: Theol. Lit.zt. 72 (1947),
Sp. 211-216, Gesammelte Studien (1958), S. 205-213.

4 Y. Aharoni, Excavations at Ramat Rahel 1959/1960 (1962), S. 42f.,
Abb. Nr. 30, Taf. 28 (schon Bibl. Arch. 24 [1961], S. 107 Abb. 10) ; Bibl. Hist.
Handwört., 2 (1964), Sp. 880; Anc. Near East. Pict. Suppl., S. 1 (341) Abb.
Nr. 771 ; dazu P. Matthiae, The Painted Sherd of Ramat Rahel : Y. Aharoni,
Excavations at Ramat Rahel 1961/1962 (1964), S. 85-94.



2 K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19

gleich das dem auf israelitischen Boden Gewachsenen Eigene, Besondere
herauszustellen, das sich gerade im Spiegel des Fremden, im Lichte des
Anderen profilieren kann.

Der folgende Beitrag5 befaßt sich unter dieser Fragestellung mit
dem Herrscherbild, wie es das Bileamorakel Num. 24, 15-19 zeichnet,

mit dem Ziel, auf einige eigentümliche Züge, ihre Herkunft und
ihren Sinn, aufmerksam zu machen:
V. 15 «Spruch Bileams, Sohn des Beor,

und Spruch des Mannes, der heilen6 Auges ist;
16 Spruch des, der göttliche Reden vernimmt,

der um die Erkenntnis des Höchsten weiß.
Gesichte des Allmächtigen schaut er,

hinsinkend und enthüllten Auges'.
17 Ich sehe ihn, doch nicht schon jetzt.

Ich erblicke ihn, doch noch nicht nah8.
Ein Stern tritt auf9 aus Jakob,

ein Stab erhebt sich aus Israel10.
Und er zerschlägt die Schläfen Moabs11

und zerschmettert alle Söhne Seths12.

6 Neufassung eines Kapitels aus meiner (masch.schr.) Dissertation: Das
davidische Königtum im Zeugnis der Propheten (Kiel 1967), S. 41-63. -
Ges. Lit. bei J. Coppens, Les oracles de Biléam. Leur origine littéraire et leur
portée prophétique: Mélanges Tisserant. Studi e Testi, 1 (1964), S. 67ff.

6 Mit 4Qtest 9, LXX und Targ. ist im Anschluß an J. Wellhausen, Die
Composition des Hexateuchs und der historischen Bücher des Alten Testaments

(41963), S. 351; Fr. von Gall, Zusammensetzung und Herkunft der
Bileam-Perikope in Num. 22-24: Festgruß für Stade (1900), S. Iff.; W. F.
Albright, The Oracles of Balaam: Journ. Bibl. Lit. 53 (1944), S. 216f.,
Anm. 56, 57 u. a. entgegen dem mas. Text wohl settam (mit relativem s + zu
lesen. Vgl. auch die Deutung nach arab. Parallelen bei J. M. Allegro, The
Meaning of the Phrase SETUM HA*AYIN in Num. XXIV 3. 15: Vet. Test. 3

(1953), S. 78f. als "the unrelenting or 'the grim-faced one'" (79). Dagegen
aber J. Lindblom, Prophecy in Ancient Israel (1962), S. 91, Anm. 66.

7 4Qtest 10 bezeugt wglw 'jn.
8 Albright (A. 6), S. 212, Anm. 23, möchte in den Verbalformen V. 17a

nicht Suffixbildungen, sondern Reste eines Modus energicus sehen. Vgl. auch
LXX.

9 Mit 4Qtest 12, CD VII, 19 und 1QM XI, 6 drk (gegen die Vers.).
10 Albright (A. 6), S. 219. 225, liest V. 17b: <w}drk kkbm j'qb / wqm sbtm

jsr'l (pl.), "the stars of Jacob", "the tribes of Israel", enklit. m mi). Das
entspricht seinem Bestreben, die Bileamorakel als früh und authentisch zu
erweisen (ebd. S. 233). 4Qtest 12 bezeugen wjqwm, aber CD VII, 19 wqm und
1QM XI, 7 qm.

11 Anders die Vers.
12 st nach dem mas. Text, CD VII, 19f. ; sjt nach 4Qtest 13 und 1QM XI, 7.



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19 3

18 Und es wird zum Eigenbesitz Edom,
und zum Eigenbesitz wird Seir13.

Israel aber, tatkräftig handelt es,
19 und Jakob beherrscht sie, seine Feinde14.

Und austilgen wird er die aus den Städten Entronnenen15.»

1.

Davids Name ist in diesen Versen nicht genannt, und die königliche

Gestalt tritt nur bildlich in Erscheinung, doch kann es kaum
einem Zweifel unterliegen, daß die ins Auge gefaßten geschichtlichen
Ereignisse der davidischen Zeit angehören16. Die in V. 17-19
angedeuteten kriegerischen Auseinandersetzungen weisen dabei den Weg.
Einmal ist in V. 17 b, einem Stichos, der vom Verbum finitum
umähas ausgehend sich in zwei parallele Glieder gabelt, von der
Vernichtung Moabs und kol-benê-sët die Rede. Aus der strukturellen
Eigenart ergibt sich, daß die aufgeführten Namen in einer Linie
stehen, so daß die benê-sët mit den Moabitern vielleicht als identisch,
jedenfalls aber als ihnen verwandt und gleichgestellt angesehen
werden müssen. Ein und dieselbe Aktion soll ja zur Erschlagung

Mit Sam. und nach Jer. 48, 25 wäre weqarqar vielleicht in weqodqöd zu
korrigieren. Doch ist eine Verbalform von qwrlqrr, die nach 4Qtest 13 und CD
VII, 21 (vgl. 1QM XI, LXX, Sym.) näherliegt, bezeugt (Part. Jes. 22, 5, W.
Gesenius-E. Kautzsch, Hebr. Grammatik. § 55, 4). Zum Par. membr. mit mhs

vgl. C. H. Gordon, Ugar. Manual (1955), S. 201.
13 LXX und Sam. bezeugen 'êsâw.
14 Dem Text gewinnt man durch diese Umstellung den besten Sinn ab,

während die weitergehende Konjektur, V. 19b mit V. 18a zu verschmelzen
zwar von 1QM XI, 7 ihr Vorbild, aber kaum ihre Berechtigung erhält, vgl.
A. van der Woude, Die messianischen Vorstellungen der Gemeinde von
Qumran (1957), S. 123. Zwei Eingriffe sind damit verbunden: 1. 'jbjw wird
zu V. 19a gezogen; 2. mj'qb wird aufgelöst, wobei m entweder als Suffix oder
als enklit. Mem (so Albright [A. 6], S. 221, Anm. 93) zu deuten wäre. Dadurch
ergibt sich ein Par. membr. V. 18b/19a (auch V. 18a), Israel-Jakob bleibt
Subjekt, die Tautologie mit V. 17b ist vermieden (vgl. die Vers.) und das
Metrum bleibt erhalten.

15 V. 19 b hängt offensichtlich nach. Inhaltlich muß man ihn zu V. 17 b
oder 18 a ziehen.

16 Selbst Albright (A. 6), der für eine Datierung in das mittlere 13. und
den Anfang des 12. Jahrhunderts v. Chr. eintritt, räumt ein, daß spätere
Hörer eine Beziehung zum Zeitalter Davids daraus ableiten konnten, S. 226f.



4 K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19

beider führen17. Zum andern wird in V. 18a die Unterwerfung und
Inbesitznahme Edoms und Seirs angekündigt, die der totalen
Austilgung der Moabiter und der Söhne Seths folgen soll. Es legt sieh
nahe, diese Geschehnisse mit den von David gegen seine südlichen
bzw. südöstlichen Nachbarvölker geführten Kriegen in Verbindung
zu bringen, von denen in 2. Sam. 8, 2. 13; 1. Kön. 11, 15f. ; Ps. 60, 1

berichtet wird18.
Der Eindruck einer Beziehung zur davidischen Ära läßt sich

vertiefen, wenn der Kontext in die Untersuchung einbezogen wird. Im
besonderen der in vielerlei Hinsicht mit unserem Text verwandte
Spruch in Num. 24, 3-9 stützt die Annahme, daß die Zeit des

beginnenden Königtums im Blickfeld des Sehers steht19. Abgesehen
von dem konstanten Parallelismus Jakob - Israel20, ist in 24, 7b
von seinem Königtum die Rede, das in vergleichende Beziehung zu
dem in den Traditionen um Saul und Samuel21 erwähnten Ama-
lekiterkönig Agag gesetzt wird22. Konnte Agags Königtum als

vorausgesetzter Maßstab für die Größe des israelitischen Königtums
gelten, dürfte er der Erinnerung noch nicht entschwunden sein, und
sein Name kann darum als ein Anhaltspunkt für die inhaltliche
Thematik wie für die nachfolgend vorzunehmende zeitliche An-
setzung des Bileamspruches dienen.

Von großer Wichtigkeit ist in diesem Zusammenhang V. 17 b,

17 Zur Identifikation als "archaic tribal name" s. Albright (A. 6), S. 220,
Anm. 88f.; auch S. Mowinckel, Der Ursprung der Bil:ämsage: Zs. atl. Wiss.
48 (1930), S. 254, Anm. 3.

18 Dazu M. Noth, Geschichte Israels (61966), S. 178 ff. ; A. Alt, Das Großreich

Davids: Theol. Lit.zt. 75 (1950), Sp. 213ff., Kleine Schriften, 2

(1953), S. 66ff.; M. Noth, Das vierte Buch Mose: A.T. Deutsch, 7 (1966), S.
168.

19 Zur literarkritischen Frage s. neben den älteren Werken Mowinckel
(A. 17), S. 233ff.; W. Rudolph, Der «Elohist» von Exodus bis Josua: Zs. atl.
Wiss. Beih. 68 (1938), S. 97ff. ; O. Eißfeldt, Die Komposition der Bileam-
erzählung. Eine Nachprüfung von Rudolphs Beitrag zur Hexateuchkritik :

Zs. atl. Wiss. 57 (1939), S. 212ff. ; M. Noth, Überlieferungsgeschichte des
Pentateuch (1948), bes. S. 80ff. ; L. M. Pâkozdy, Theologische Redaktionsarbeit

an der Bileamperikope (Num. 22-24): Zs. atl. Wiss. Beih. 77 (1958),
S. 161ff.

20 8mal in den Bileamsprüchen von Num. 23-24: 23, 7. 10; 23, 21. 23a.
23b; 24, 5; 24, 17b. 18. 19 (cj.).

21 1. Sam. 15, 8ff. - Vgl. Rudolph (A. 19), S. 120.
22 Der mas. Text steht gegen die Vers, und Sam., die mgwg verstehen.



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19 5

dessen dunkler bildhafter Gehalt sich jedoch einer eindeutigen
Fixierung zu entziehen scheint. Seit B. Gemsers Beitrag23 zur Stelle
ist man gewohnt, mit alten jüdischen Auslegungen das parallel
stehende Paar sehet / kökäb mit dem Gewicht auf dem ersteren als

Rutenstern, Schwanzstern, Stella crinita, Komet zu verstehen. Daß
die bildhaften Wendungen sich auf eine Person beziehen müssen,
ist angesichts der Verben drk und qwrn24, vor allem aber wegen des

Ausdrucks mijja^qöbImijjisrä'el anzunehmen. Darauf haben schon
die Versionen hingewiesen25. Die ungenannte Person26 ist durch die
beiden geläufigen Bildwörter ersetzt. Daß damit David gemeint sein
soll, scheint nach obigem unzweifelhaft zu sein. Dann aber ist die
innere Beziehung von kökäb und sehet zur Gestalt des Königs zu
erhellen :

1. Man kann zu der Vermutung27 kommen, ob man in dem Stem//Stab
«ein Feldzeichen des Königshauses» in der Art altorientalischer Banner und
Standarten sehen könnte28.

2. Es sei die Interpretation von E. Burrows29 angeführt, der den Jakobsegen

Gen. 49 nach astralen Motiven des babylonischen Zodiaks konzipiert
sein läßt. Er stützt diese Deutung u.a.30 durch den Hinweis auf Num. 24, 17,

wo Gen. 49, 8ff. in dieser Weise als «motif of the King Star, a-Leonis»31 als
Sternbild verstanden und aufgenommen sein soll32, kökäb und sehet wären
dann dunkle Anspielungen an Gen. 49, 9f., das der Seher wiedergeben und
erklären will. Entsprechend soll die Fortsetzung in V. 17bff. sich auf Gen.
49, 10 beziehen33.

3. Die Symbolik der altorientalischen Königsdarstellung und die Phraseologie

des Hofstils wurden schon von H. Greßmann34 und L. Dürr35 zur Er-

23 B. Gemser, Der Stern aus Jakob (Num. 24, 17): Zs. atl. Wiss. 43 (1925),
S. 301 f.

24 Zur Textüberlieferung s. A. 9 u. 10.
25 LXX: 'ânthropos; Syr: princeps; Targ. : Messias bzw. rex (vgl. BHK).
26 S. u.
27 Vgl. K. Galling, Bibl. Reallexikon, Sp. 160ff., bes. 162 (im Blick auf den

sechseckigen «Schild» Davids)
28 Vgl. H. F. Weiß, Banner: Bibl. Hist. Handwört., 1 (1962), Sp. 194ff. u.

die Abb. der ägypt. Standarte mit Stab, Widderkopf und Sonnenscheibe.
29 E. Burrows, The Oracles of Jacob and Balaam (1939), S. 73ff.
30 Ebd., S. 71ff. 31 Ebd., S. 73.
32 Vgl. auch ebd., S. 15, 73, Anm. 2. 33 Vgl. Num. 24, 9.
34 H. Greßmann, Der Ursprung der israelitisch-jüdischen Eschatologie

(1905), S. 307; ders., Der Messias (1926), S. 224, auch S. 36f. ; 48f. ; ders.,
Die ält. Geschichtsschreibung und Prophétie Israels: Sehr. A.T., II, 1, S. 67f.

35 L. Dürr, Der Ursprung und Ausbau der israelitisch-jüdischen
Heilandserwartung (1925), S. 105ff.



6 K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19

klärung der Stelle herangezogen. So zeigen ein assyrisches Schmelzziegelgemälde

des Gottes Assur aus dem 8. Jahrhundert aus Assur36 mit Hörnerkrone

samt Ischtarstern in der Linken eine Zepterkeule sowie die
Abbildung der Melkartstele Benhadads I. von Damaskus aus dem 9. Jahrhundert,

gefunden bei Aleppo, mit Götterkappe und Streitaxt, daß man Götter
und Könige mit den Symbolen Stern, Zepter, Keule u. ä. dargestellt für die
fragliche Zeit annehmen darf37. Besonders aber ägyptische Beispiele der
Königsdarstellung kommen in Betracht38.

4. H. Schäfer hat in einer Studie mit dem Titel «Das Niederschlagen der
Feinde. Zur Geschichte eines ägyptischen Sinnbildes»39 auf die in altägyptischen

Königsdarstellungen immer wiederkehrende Szene hingewiesen, die
eine übergroße Herrschergestalt zeigt, welche mit erhobener Keule
vorwärtsschreitend zum tödlichen Schlag gegen die am Boden liegenden, kauernden

oder knienden Feinde ausholt40. Als fester Topos und geradezu klassischer

Bestandteil ägyptischer Königskunst läßt sich die mehrtausendjährige
Geschichte dieses Sinnbilds von der Vorzeit an — einer vorgeschichtlichen
Wandmalerei bei Hierakonpolis — verfolgen, wobei die Grundelemente der
Kunstform bei aller Variation im einzelnen erhalten geblieben sind. War es

ursprünglich «das Abbild einer wirklichen Kriegshandlung..., die damals
jeder Sieger vollzogen haben wird, der nicht gerade darauf bedacht war,
Sklaven zu gewinnen»41, wurde es alsbald zum Sinnbild und «fortan gültigen
Ausdruck des ägyptischen Königs als Siegers»42.

Diese klassische Form des ägyptischen Siegerdenkmals bietet nun
die nächste und beziehungsreichste Parallele zu der Herrscherdarstellung

von Num. 24, 17-19. Nicht nur, daß ägyptische Einflüsse
für die fragliche Zeit auf entsprechenden Gebieten durchaus
nachgewiesen sind43, und insofern eine Berührung historisch möglich
erscheint; sondern auch, daß sich im Unterschied zu den vorge-

36 Bibl. Hist. Handwört., 1 (1962), Sp. 590.
37 Ebd., 2 (1964), Sp. 1187; vgl. E. van Buren, The Rod and Ring: Arch,

Orient. 17 (1949), S.434ff.
38 J. de Savignac, Théologie pharaonique et Messianisme d'Israël: Vet.

Test. 7 (1957), S. 84; jetzt auch Les «Seraphim»: Vet.Test. 22 (1972), S. 323.
39 H. Schäfer, Festschrift für H. Junker, Wiener Zs. Kunde Morglds. 54

(1957), S. 168ff.
40 Dazu neben J. de Savignac (A. 38), S. 87 ; E. Otto, Ägypten (31958),

S. 37, vgl. Abb. 3 Anc. Near East. Pict. Nr. 296); H. Frankfort, Kingship
and the Gods (1948), S. 7ff.; E. Hornung, Geschichte als Fest: Libelli 246

(1966), S. 12, 28 (Lit., Abb.). — Dazu Altorient. Bilder Nr. 29, Anc. Near
East. Pict. Nr. 312, Bildatlas zur Bibel Nr. 181-186, 289-293 u. ö. Das
Material zusammengestellt jetzt bei O.Keel, Die Welt des altorientalischen
Bildsymbolik und das Alte Testament (1972), S,270ff.

41 Schäfer (A. 39), S. 169.
42 R. Hamann, nach Schäfer (A. 39), S. 170, zitiert.



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19 7

nannten altorientalischen Beispielen die ganze Szene, Zug um Zug
mit jenem Bildtypus vergleichen und von seinem Vorbild her
aufheben läßt.

Die Bildworte von Gestirn und Keule sind als Herrschersymbole
zu verstehen, ähnlich jener Bildszene des Königs Aha mit den
Symbolen «Keule und Schild»44. - Das Aufstehen (qäm) und Auftreten
(wedärak)45 ist auf die überdimensionale Königsgestalt zu beziehen,
welche in der Gebärde des Siegers über die Feinde hinwegschreitet46,
um sie am Haarschopf zu ergreifen und mit geschwungener Keule
(sebet) zum tödlichen Schlag auf ihre «Schläfen» (jxDHê")
anzusetzen (mähas; weqarqar vgl. qodqöd)47.

Kein Zweifel, daß jenes klassische Sinnbild vom Niederschlagen
der Feinde das Vorbild dieser Darstellung abgab, daß wir hier einen
Ausläufer der Geschichte, einen literarischen Reflex dieses grandiosen

Bildmonuments vor uns haben - in der Gestalt, wie es eben in
Israel Aufnahme finden konnte48 ; kein Zweifel auch, daß das phara-
onische Vorbild sich auf keine Gestalt besser als auf den Sieger über
Moab und Edom beziehen kann.

2.

Das vom erzählenden Rahmen als mäsäl (V 15) eingeführte Wort
gibt sich als nourri, als Spruch 49 Bileams, Sohn des Beor, zu erkennen,

43 K. Elliger, Die dreißig Helden Davids: Pal. Jahrb. 31 (1935), S. 29-75,
Kleine Schriften (1966), S. 72-118; J. Begrich, Sôfër und Mazldr (1940):

Ges. Studien (1964), S. 67-98; A. Alt, Die Weisheit Salomos: Theol. Lit.zt.
76 (1951), Sp. 139-144, Kleine Schriften, 2 (1953), S. 90-99; S. Herrmann,
Die Königsnovelle in Ägypten und Israel : Wiss. Zs. d. K. Marx-Univ. Leipzig.

Festschrift für A. Alt, 3 (1953/54), S. 33-44; T. N. D. Mettinger,
Solomonic State Officials: O.T. Series 5 (1971).

44 Schäfer (A. 39), S. 169.
45 Zu drk vgl. Albright (A. 6), S. 219, Anm. 82, der es mit «'step, tread'»

und «'shall sway, shall control'» wiedergibt («shall prevail», S. 225).
46 Zum Motiv des Ausschreitens Schäfer (A. 39), S. 171.
47 S. im besonderen das von Schäfer (A. 39), S. 170ff., herangezogene

beinerne Anhängeschildchen mit einer Ritzzeichnung des Königs Usaphais
(wohl Altorient. Bilder Nr. 29, vgl. 9). — Zu mhs und qdqd (cj.) vgl. F. M.
Cross-D. N. Freedman, The Blessing of Moses: Joum. Bibl. Lit. 67 (1948),
S. 204, Anm. 32; S. 207, Anm. 56.

48 Das Motiv findet sich auf Jahwe übertragen im althebräischen Schrift-



8 K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19

der sich in den einleitenden Versen als autorisierter Seher vorstellt.
So sehr die formale Gestaltung des Spruches in Rhythmik50 und
paralleler Gliederung die Kennzeichen prophetisch-poetischer
Überlieferung an sich trägt - gilt doch dazu nach 1. Sam. 9, 9 der Seher
als Vorläufer des Propheten -, scheint die Verfasserschaft des

Bileamspruches in Zweifel zu sein. Denn es besteht in den alt-
testamentlichen Traditionen51 (ebenso wie m.E. hei den Auslegern)
darin Übereinstimmung, daß Bileam, der nach Num. 22, 2ff. (23, 7)

von Balak, dem König von Moab, zur schädigenden Verfluchung
Israels aus Aram52 herbeigeholt wird, eine Gestalt der Landnahmezeit

war. Damit tut sich zwischen der in der Einleitung behaupteten
Verfasserschaft Bileams und den im Hauptteil anvisierten
Ereignissen der davidischen Zeit eine Kluft auf, die zu überspannen V. 17 a

versucht, indem er Seher und König auseinanderrückt und gleichsam

perspektivisch aufeinander bezieht.

«Ich sehe ihn, doch nicht schon jetzt.
Ich erblicke ihn, doch noch nicht nah.»

Aber darin verrät er nun eben, daß ihm diese Distanz bekannt war,
was eher auf einen Rückblick als auf eine Vorausschau schließen
läßt. Jedenfalls unterstützt diese Erwägung den Verdacht, daß die
Autorschaft des Spruches Num. 24, 15-19 nicht dem Seher der Vorzeit

aus der nordsyrischen Euphratgegend zugeschrieben werden
kann und auf anderem Wege ausgemacht werden muß.

tum z. B. Ps. 68, 28 (vgl. V. 24; Hab. 3, 13). Ein Motiv anderer Herkunft
bietet Ps. 2, 9. Dazu Keel (A. 40), S. 274f.

49 Dazu Mowinckel (A. 17), S. 250, 265, Anm. 9.
60 Gewöhnlich nach Doppeldreiern gegliedert, s. Albright (A. 6), S. 207 ff. ;

anders Mowinckel (A. 17), S. 245.
61 Außer Num. 22-24 noch Num. 31, 8. 16; Deut. 23, 5. 6; Jos. 13, 22;

24, 9. 10; (17, 11?) Mi. 6, 5; Neh. 13, 2.
62 Vgl. die genaueren Angaben: «aus den östlichen Bergen» (23, 7), aus

«Pethor Aram-Naharaims» (Deut. 23, 5), «Pethor, das am Euphrat liegt, dem
Land der Söhne Amaus» (Num. 22, 5), dazu A. Malamat, The Kingdom of
David in its Contact with Aram Naharaim: Bibl. Arch. 21 (1958), S. 102 (24).
'mw ist entgegen dem mas. Text nicht 'ammô (vgl. Syr., Vulg.), sondern mit
Albright, Some Important Recent Discoveries: Bull. Am. Soc. Or. Res. 118

(1950), S. 16, Anm. 13, 'Amaw zu lesen, welches «would then be the region
of the Sâjûr Valley between Aleppo and Carchemish» (S. 16, Anm. 13) ; auch:
Yahweh and the Gods of Canaan (1968), S. 13f. Zur vorangegangenen Dis-



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorahels Num. 24, 15-19 9

Was die zeitliche Ansetzung anbelangt, darf als Terminus a quo die Epoche
der Kriege Davids gegen Moab und Edom angenommen werden. Zieht man
die nächstbenachbarten Sprüche hinzu, gewinnt man durch 24, 7 b in der
Nennung des israelitischen Königtums, im besonderen des amalekitischen
Königs Agag, dann der Amalekiter in 24, 20 53 und Keniter in 24, 2154 und
vielleicht der Philister in 24, 23 f.65 dieselbe obere Grenze für die Entstehung
des Textes.

Die untere Grenzlinie wiederum ist zunächst in der Teilung des davidisch-
salomonischen Reiches zu sehen, weil danach nicht mehr von einer derart
einheitlichen Größe Jakob-Israel geredet werden konnte, wie das in den
Bileamsprüchen Num. 24, 3-9. 15-19 der Fall ist. Außerdem jedoch unterbaut

die literarkritische Analyse dieses Ergebnis, die nach vorherrschender
Meinung56 den Spruch der Quellenschicht des Jahwisten zuerkennen will,
der den ursprünglich eigenständigen Orakelspruch als seinem Ziel und seiner
Tendenz nahestehend57 zusammen mit anderen Bileamtraditionen dem
Komplex der «Hineinführung in das Kulturland»58 einverleibt hat. Damit
ist die Entstehung des jahwistischen Werkes der Terminus ad quem für die
Ansetzimg des vierten Bileamspruchs.

So führt die Eingrenzung der Entstehungszeit zu dem Ergebnis,
daß es die Epoche des davidisch-salomonischen Königtums war, in
der Num. 24, 15-19 entstanden ist, und das bedeutet nun: als ein
Vaticinium des Sehers Bileam ex eventu ursprünglich konzipiert
war59.

kussion s. Albright, The Home of Balaam: Journ. Am. Or. Soc. 35 (1915),
S. 386ff. ; Mowinckel (A. 17), S. 236ff.; Rudolph (A. 19), S. 98ff.; A. S. Ya-
huda, The Name of Bileam's Homeland: Journ. Bibl. Lit. 64 (1954), S. 547ff.
— Albright (A. 6), S. 23Iff., unterstützt seine frühe Ansetzung durch
namenetymologische und allgemeinhistorische Erwägungen und gibt als
ungefähres Datum 1250 v.Chr. an; vgl. auch die traditionsgeschichtlichen
Überlegungen Noths (A. 19), S. 82ff. Anders Mowinckel: «das Geschichtliche
an ihm ist der Name; sonst gehört er dem Märchen» (A. 17), S. 237.

63 1. Sam. 30.
64 Zur Zeit Davids werden die Keniter zum letzten Mal erwähnt, 1. Sam.

30, 29.
55 Bes. Rudolph (A. 19), S. 125ff.; Albright (A. 6), S. 221ff. 230ff.
56 Vgl. die in A. 19 zit. Literatur.
67 H.W.Wolff, Das Kerygma des Jahwisten: Ev. Theol. 24 (1964),

S. 73ff., Ges. Studien (1964), S. 345ff. ; E. Lipinski ist der Auffassung,
daß der Jahwist «sans doute» der Verfasser von V. 14b-24 ist, B'HRJT
HJMJM dans les textes préexiliques: Vet. Test. 20 (1970), S. 448.

58 Noth (A. 19), S. 80ff.
69 Mowinckel (A. 17), S. 247ff. : «Die Lieder sind ganz selbständige,

abgeschlossene literarische - oder wohl richtiger künstlerische - Einheiten»



10 K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorahels Num. 24, 15-19

Kann demnach eine prophetische Herkunft des Bileamspruchs
Num. 24, 15-19 nicht erwiesen werden, ist doch unbezweifelbar, daß

er im Gewand prophetischer Rede und mit dem Anspruch, von Jahwe
autorisiert zu sein60, auftritt und somit sich an Sinn und Funktion
des Spruches eines Sehers oder Propheten orientiert, ihn
nachbildet61 und augenscheinlich von der Erwartung getragen ist, als ein
solcher aufgenommen und verstanden zu werden. Man darf darum
annehmen, daß er sich nicht nur in der äußeren Gewandung, sondern
auch in seiner Haltung und seiner Intention dem Spruch des Sehers

verpflichtet weiß.
Schon in der Gestaltung des Spruches als ein Vaticinium macht

sich ein Bemühen geltend, die Ereignisse der davidischen Zeit in der
Vergangenheit zu verankern. «Nicht schon jetzt» und «noch nicht
nah» (V. 17a) sieht der Seher die symbolischen Zeichen für die noch
nicht erkennbare Gestalt und kündigt ihr Auftreten und dessen

Folgen an, die er damit unter die Autorität und den Willen des

höchsten Gottes stellt (V. 15f.). Ätiologisch werden die Begebenheiten

zu ihrem Ursprung zurückverfolgt, die Verhältnisse der
unmittelbaren Gegenwart in ihrer Legitimation durch die Vorsehung
und Vorherbestimmung Jahwes aufgespürt.

1. Zunächst sind es die Traditionen von der Landnahme, welche
den Aspekt bestimmen, unter dem Davids Kriege gegen Moab-Seth
und Edom-Seir und ihre Wirkung gesehen sind.

Es läßt sich zwar dem fraglichen Spruch kein direkter Hinweis

(S. 249). Etwas anders dann in: He That Cometh (1959) : als David gewidmete
Dichtung, nach ägyptischem Brauch, «for the birth of a prince to be greeted
by prophetic promises» (S. lOOf., vgl. S. 12f.) ; nach Rudolph (A. 19), S. 121,
sind diese Lieder u. U. «als Hilfsmittel im politischen Kampfe» verwendet
worden; so auch schon Greßmann (A. 34), Sehr. A.T., S. 69, vgl. Eißfeldt
(A. 19), S. 220ff.

60 Die Formulierungen von V. 15b. 16 (V. 3. 4) erinnern an prophetische
Texte solcher Art, in denen über Seher und Prophet geredet oder über den
Offenbarungsempfang reflektiert wird. Die Person und Zustand Bileams
betreffenden, ihn als Seher legitimierenden und präsentierenden Beschreibungen
(vgl. 2. Sam. 23, Iff.) wird man mit H. Holzinger als «Reflexionen über die
Art des prophetischen Schauens» verstehen müssen, Kurz. Handcomm., 4

(1903), S. 119, und zwar als Nachbildung der dem Seher und Propheten
verliehenen Legitimation. Vgl. Greßmann (A. 1), S. 224; Mowinckel (A. 17),
S. 247; Rudolph (A. 19), S. 120f.

61 So schon Greßmann (A. 34), Sehr. A.T., S. 69. Vgl. von Rad, Theologie
des A.T., 2 (51968), S. 23.



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19 11

entnehmen, daß er Bileam der Zeit der Landnahme zuweist, doch
rückt der in dieser Hinsicht wichtige Vers 17 a den Seher in eine
ferne Vergangenheit hinauf und fügt sich damit dem ein, was die
verstreute Tradition, vor allem aber der Komplex Num. 22-24 über
seinen Standort zu berichten weiß. Darum wird es nicht unbegründet
sein, auch für den Spruch, der den Seher offenbar als eine bekannte
Gestalt voraussetzen kann - die einfache Namensnennung legt dies
nahe -, anzunehmen, daß er Bileam in jener Zeit beheimatet sein
läßt62. Kündigt sich hierdurch an, daß David und seine Kriege in
Zusammenhang mit der Landnahme gebracht werden, läßt sich diese

Tendenz auch an einzelnen Textelementen des Spruches
aufzeigen.

Beläßt man V. 19 b in seiner überlieferten Gestalt, bringt der
knappgefaßte Satz zum Ausdruck, daß in den besagten Kriegen, besonders gegen
Edom-Seir, selbst die Überlebenden aus den Städten ausgerottet winden63.
Ganz gleich, wie das Subjekt in V. 19b zu bestimmen ist61, es ist hier - ganz
parallel zu kol-benê-sët in V. 17 b - von der völligen Vernichtimg des Gegners
die Rede, wie es hinsichtlich Edoms in 1. Kön. 11, 15-17 in anderem
Zusammenhang entsprechend berichtet wird65. Danach hat Joab als sar hassä-
bä' und der gesamte Heerbann Israels im Anschluß an die Bestattung der
Gefallenen aus der Schlacht im Salztal sechs Monate lang in Edom gewütet :

«Und er erschlug alles, was männlich war» und in V. 16 nachholend : «bis daß
er ausgetilgt hatte alles, was männlich war in Edom.»66 Ohne die historische
Frage weiter zu erörtern, wenden wir uns der sprachlichen Prägung zu, die
in ihrer Tendenz zum Totalen67 auffallend ist.

62 Der zeitlich und sachlich den Sprüchen Num. 24 benachbarte Jahwist
jedenfalls hat V. 17a so aufgefaßt (Num. 24, 14). Rudolph (A. 19), S. 121,
meint sogar, daß V. 17a «natürlich vom Standpunkt Bileams, des

Zeitgenossen Moses aus» gesprochen sei. Zum Problem Noth (A. 18), A.T.
Deutsch, S. 152ff.

63 Koll. zu verstehen. Da nach Jos. 10, 20 srjd nicht unmittelbar mit min
part, konstruiert, sondern relativisch umschrieben wird sâredû mêhem, ein
solcher Gebrauch sonst im A.T. nicht zu belegen ist, ist die Abhängigkeit von
wehe'ebîd vorzuziehen. - Albright (A. 6), S. 220 Anm. 91, vokalisiert «'Är»,
d. i. nach Num. 21, 28; 22, 36 Ar in Moab, und stellt V. 19b zu V. 17b.

64 Nach dem mas. Text: der Stern und Stab, nach der in A. 13

vorgeschlagenen Korrektur: Jakob-Israel.
65 2. Sam. 8, 13; für Moab hingegen ist in 2. Sam. 8, 2 die Ausrottimg zu

zwei Dritteln berichtet, was in gewissem Kontrast zu Num. 24, 17 b steht
und auf diese Stelle ein bezeichnendes Licht wirft.

66 Noth (A. 18), Geschichte Israels, S. 180.
67 kol-benê-sët, koll. Gebrauch von 'îr und särid (A. 63).



12 K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15—19

Was die Formulierung in 1. Kön. 11, 15. 16 betrifft, wird man ihren Bezug
zum Brauch des Kriegsbannes angesichts Ri. 21, 11; Num. 31, 7. 17 und
Deut. 20, 13 nicht bestreiten wollen. In gleicher Weise wie in 1. Kön. 11,
15. 16 aber ist in Num. 24, 19b offenbar die Ausrottung der Feinde in das
Licht des Bannvollzugs gestellt. In der Erzählung vom Feldzug gegen Ai
(Jos. 7 und 8) wird berichtet, daß die Schlacht solange währte, bis von den
umzingelten Kriegern der Stadt «kein Entronnener und Flüchtling» mehr
übriggeblieben war68. Der König wird ergriffen, die Stadt zerstört (V. 22ff.).
Nachdem zusammenfassend Bilanz gezogen ist: «Die Zahl derer, die an
diesem Tage gefallen waren, Mann und Frau, betrug 12000, alle Leute aus Ai»
(V. 25), fügt V. 26 hinzu, dies sei mit dem Ziel erfolgt, alle Bewohner Ais zu
bannen. Was Num. 24, 19b generell von dem Kriege gegen Edom-Seir
konstatiert, ist in der Überlieferung vom Feldzug Josuas gegen Ai erzählend
ausgebreitet. Die Berührungspunkte69 teils sprachlicher, teils inhaltlicher Art
sind wohl auf die beiden gemeinsame Intention zurückzuführen: das Ziel
einer kriegerischen Auseinandersetzung im Vollzug des Bannes an dem
Gegner zu sehen. Die stereotype Wendung lö' his'îr sârîd in Jos. 10. 20. 28.
30. 33. 37. 39f.; 11, 8; Num. 21, 35; Deut. 2, 34; 3, 3; 2. Kön. 10, 11, an
Stellen, die allerdings auch spät datiert werden können70, ist dennoch — mit
Ausnahme der letzten Stelle — mit ihrem ausdrücklichen Verweis auf den
Kriegsbann in den jeweiligen Stadien der Landeroberung bemerkenswert.
Ihnen ist zu entnehmen, daß die Tradition gerade jener Zeit derartige sakrale
Bräuche zugeschrieben hat. Man wird wohl sagen können, daß solche
Vorstellungen besonders den Überlieferungen über die Landnahme eigen waren71,
und daß die generelle Formulierung in Num. 24, 19 b vermutlich im Rückgriff

auf dieselben konzipiert worden ist.
Diese Annahme findet in einem weiteren Textelement eine Stütze. In

V. 18a wird nach dem masoretischen Text sowohl Edom als Seir zur jerêéâh
erklärt72. Das der Wurzel jrs entwachsene Nomen73 ist in dieser Form im
Alten Testament sonst nicht mehr bezeugt. Seine Herkunft jedoch steckt
den Sinnbereich ab, der mit dem Begriff des Eigentums an Grund und Boden
wiederzugeben ist. Unter den mannigfachen Termini zur Bezeichnung eines

Eigentumsverhältnisses gehört wohl auch jerêsâh wie jerussäh den Begriffen
zu, die der Landnahmeüberlieferung eigentümlich sind, und bezeichnet —

man wird dies wiederum von beiden Bildungen sagen können - «die Inbesitznahme

auf Grund von erloschenen oder auch zum Erlöschen gebrachten

68 V. 22. Zum Text Noth, Josua: Handb. A.T., I, 7 (21953), S. 48.
69 Diese Erzählung ist ihrer Herkunft und Gestaltung nach nicht jünger

als Num. 24, 15-19. Den Autor der «ältesten Gesamtgestaltung» von Jos. 2-11
setzt Noth (A. 68), S. 11 f., um 900 v. Chr. an, wobei wesentlich ältere Stoffe
im einzelnen vorauszusetzen sind.

70 Noth (A. 68), S. 60ff. (zu Jos. 10).
71 Vgl. die Belege aus Num., Deut., Jos.
72 Syr. bezieht den Begriff auf die Stern-Stab-Gestalt (vgl. mas. Text).
73 Als Part. pass, vokalisiert Albright: «yarûs» (A. 6), S. 221, Anm. 92.



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19 13

Eigentumsrechten. Es ist Inbesitznahme aus fremder Hand (Jer. 30, 3 u. ö.).
In der Zeit der Landnahme geschah solcher Besitzerwerb durch kriegerische
Gewalt».74 Den tatsächlichen Vollzug der Besitzergreifung hat das Verbum
jrs zum Inhalt75, das wieder in den Überlieferungen von Israels Landnahme
weite Verbreitung gefunden hat.

Im obigen Zusammenhang kann die Verwendung jenes Begriffs nur heißen,
daß Edom-Seir erobert und annektiert ist, und dieses Land76 rechtmäßig als
zum Eigentum Davids (bzw. Israels) gehörig angesehen werden muß. Davids
Feldzug gegen Edom-Seir wird in die Linie der Eroberung des verheißenen
Landes gebracht: Edom-Seir gehört rechtens zum Grund und Boden Israels.
Eine solche Ordnung ist als des höchsten Gottes Ratschluß, vom Seher
kundgemacht, zu Davids Zeiten realisiert, in Num. 24, 15ff. niedergelegt77. Damit
wird sichtbar, wie der Spruch Davids Edom-Seir Krieg verstanden wissen
will: als ein im Bannvollzug und Besitzergreifung aus den Traditionen von
Israels Landnahme legitimiertes Unternehmen. Davids Großreichbildung
und die Landnahmeüberlieferung werden miteinander verknüpft, so daß die
erstere in das Licht der Erfüllung und Vollendung der Verheißung tritt78.

2. Neben den Traditionselementen, welche die Landnahme Israels
zum Thema haben, ist Gestalt und Werk Davids von einem weiteren
Moment geprägt : Seine Gestalt und sein Werk ist in einen Rahmen
gestellt, der durch das parallel gesetzte Jakob-Israel durchgängig
umschrieben ist. Der Seher schaut das ferne Auftreten und
Aufkommen von Stern und Stab aus Jakob und aus Israel (V. 17b).
Als die Folge stellt er fest: «Israel jedoch, tatkräftig handelt es»;
und im parallelen Versteil: «und beherrschen wird Jakob diese seine
Feinde»79 ist der erreichte Zustand im Blick auf jene Größe
ausgesprochen.

Nicht weniger als achtmal ist das Namenpaar Jakob-Israel in den

74 F.Horst, Das Eigentum nach dem Alten Testament (1949): Gottes
Recht (1961), S. 209.

75 1. Kön. 21, 15-18; Ps. 60, 10 108, 10).
76 Da Seir ein Gebirge südwestl. des Toten Meeres bezeichnet (s. z. B. Jos.

24, 4), liegt es nahe, auch Edom hier als Territorialbezeichnung zu
verstehen, vgl. Albright (A. 6), S. 228f. Anders verhält es sich mit Moab-Seth.

77 Die archaisierenden Gottesepitheta in V. 15 f. lassen zwar keine
Datierung, wohl aber den Schluß zu, daß es die Absicht war, den Seher in die
Vorzeit zu stellen.

78 Texte wie Ex. 23, 31 ; Gen. 15, 18 zeigen die Verschmelzimg : das Davidreich

als das verheißene Land. Zu den territorialgeschichtlichen
Hintergründen vgl. R. de Vaux, Le Pays de Canaan: Journ. Am. Or. Soc. 88 (1968),
S. 23ff.

79 S. o. A. 14.



14 K. Seybold, Das Herrscherbild des BileamoraJcels Num. 24, 15-19

Bileamsprüchen insgesamt zu finden. So preist der Seher die Zelte
und Siedlungen Jakob-Israels (24, 5), das in 2. Person angeredet ist.
Sein König und sein Königtum wird gerühmt (24, 7). «Gott, der ihn
aus Ägypten geführt, wie Gehörn des Wildstiers ist er ihm» (24, 8a),
und nach dem Löwengleichnis aus Gen. 49, 9 schließt der Spruch:
«Gesegnet, die dich segnen; verflucht, die dich verfluchen» (24, 9h).
Außer diesen Belegen aus dem nächstbenachbarten und -verwandten
Spruch spielt auch in den restlichen Bileamorakeln Jakob-Israel als

Gegenüber des Sehers eine entscheidende Rolle.

Was ist mit Jakob-Israel gemeint, und wie ist in unserem Text David
dieser Größe zugeordnet? Sie ist zuerst singularisches Subjekt einer Handlung

(V. 18b; 19) ; es kann von ihr in der 3. Person gesprochen werden (V. 7b;
8f.). Als angeredetes Gegenüber erhält sie das personale Du (V. 5; 9b). Ihr
Handeln kann mit dem Verhalten eines Löwen verglichen werden (V. 9).
Gerade aber dieses Gleichniswort, das nach Gen. 49, 9 den Stamm Juda
rühmen soll, führt weiter. Denn zwar ist dieses Gleichnis in Num. 24, 9 seiner
ursprünglichen stammesgeschichtlichen Verwurzelung entrissen und dem
Seherwort über Jakob-Israel einverleibt worden, aber eben diese
Übertragung und neue Verwendung läßt darauf aufmerksam werden, daß Jakob-
Israel als eine der Stammesgemeinschaft verwandte Größe betrachtet wurde,
die in gleicher Weise durch den kauernden Löwen dargestellt werden konnte.
Denselben soziologischen Aspekt wird man in V. 17 b erblicken können, da
Jakob-Israel als der Herkunftsbereich der königlichen Gestalt genannt ist.
Diese Gemeinschaft hat ein Königtum; stolzer als Agag ist ihr König (V. 7b).
Sie bewohnt ein ob seiner Fruchtbarkeit zu preisendes Land (V. 5ff.) und
vereinigt sich zum sieghaften Kriegsheer (V. 18b).

An diesen Eigenheiten ist die dem altorientalischen Menschen vertraute
Denkform der «corporate personality»80 zu erkennen. In dem Patriarchen
Jakob verkörpert, stellt sich Israel als eine in der Generationenfolge konstant
bleibende Gemeinschaft dar, auf die des Sehers Blick als auf eine in sich
geschlossene Größe fällt.

Aber nicht nur ein Siedlungsgebiet, ein Königtum und eine
Heeresmacht ist Jakob-Israel zuerkannt, sondern eben auch «ein

Gott, der es aus Ägypten herausgeführt hat», und dem es jetzt die
gefährliche, den Feind niederwerfende Stoßkraft verdankt (V. 8f.).
Mit der genannten Wendung gewinnen wir einen weiteren Anhalts-

80 H. Wh. Robinson, The Hebrew Conception of Corporate Personality:
Werden und Wesen des Alten Testaments. Zs. atl. Wiss. Beih. 66 (1936),
S. 49ff.; A. R. Johnson, Sacral Kingship in Ancient Israel (21967), S. Iff.;
J. de Fraine, Adam und seine Nachkommen (1962), S. 102ff.



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19 15

punkt, der es erlaubt, Jakob-Israel als die sakrale Größe81 der mit
Jahwe in Beziehung lebenden Gemeinschaft zu sehen. Diese
zunächst aus Y. 8 a gewonnene Erkenntnis ließe sich dadurch stützen,
indem die Basis der Untersuchung auf die Stellen ausgedehnt würde,
an denen auch der DoppelbegriffJakob-Israel auftritt : Gen. 49, 2. 7 ;

Deut. 33, 4. 10. 28; Deut. 32, 9ff. ; 1. Sam. 12, 8; 2. Sam. 23, 1 und
andere mehr. Indes sind die oben sichtbar gewordenen Umrisse
dessen, was Jakob-Israel in unserem Zusammenhang sein will, deutlich

genug, daß wir nun versuchen können, die Gestalt Davids innerhalb

dieses größeren Ganzen zu sehen.

3.

Daß die Herkunft und Zugehörigkeit des Sternes und Stabes zur
Gemeinschaft des Jahwevolkes betont werden soll, ist V. 17 b zu
entnehmen. Nicht seine Familien- und Stammeszugehörigkeit82, nicht
der Aufstieg des Waffenträgers an Sauls Königshof83, oder die
Berufung und Bestallung durch Jahwe84, vielmehr seine Gliedschaft
in der Jahwegemeinde wird zur Charakterisierung seines Auftretens
herangezogen. Das Volk Jahwes ist der Boden, dem David
entstammt, und der sein Werk trägt.

Andererseits hat sein Auftreten auch seine Wirkung auf jene
sakrale Gemeinschaft gehabt, wie es in V. 18b. 19a zum Ausdruck
gebracht ist : Israel trat als löseh häjil in Erscheinung.

Die alten Belege für hajil lassen an kriegerische Macht, Kraft und Tat
denken85, während in 'sh hjl offenbar ein geprägter Ausdruck vorliegt. Im
Levispruch des Mosesegens (Deut. 33, 11) ist hjl parallel zu pö'al jädajim
gesetzt. Gedacht ist wahrscheinlich an eine Waffentat des Stammes, für die
Jahwes Hilfe erbeten wird. Hinwiederum ist es König Saul nach 1. Sam. 14,
48, der den Sieg über die Philister gewinnt. Erst Jahwes Kraft ermöglicht
es, Taten zu tun und Erfolge zu erringen (Deut. 8, 17). Ganz ähnlich bekennt
das Ps. 60, 11-14 108, 11-14) vor einem Feldzug zugleich mit der Bitte
um Jahwes Begleitung und Hilfe :

81 Anders kann auch ein Vers wie Num. 24, 9b nicht verständlich werden,
vgl. Wolff (A. 57), S. 81ff. S. 354ff.).

82 Vgl. 1. Sam. 16, Iff.; 17, 12; Mi. 5, 1.
83 Vgl. 1. Sam. 16, 14ff.; 17, Iff.
84 Vgl. 2. Sam. 7, 8ff.
85 Vgl. zu hajil etwa Ex. 15, 2; Ri. 6, 12; 11, 1.



16 K. Seybold, Das Herrscherbild des BileamoraJcels Num. 24, 15-19

«Mit Gott werden wir Taten verrichten
und er tritt unsere Feinde nieder» (V. 14).

Zweimal rühmt die Festliturgie im 118. Psalm: «Jahwes Rechte verrichtet
Taten» (Y. 14). Werden wir in der Wendimg die erfolgreiche und wirkungsvolle

Tat, besonders in Kampf und Sieg erkennen dürfen, ist es gerade diese

Erfahrung der eigenen Macht, die Israel nach V. 18b David zu danken hat.

Auch in Num. 24, 18b ist diese Aussage nach dem Spruch des

Sehers in Jahwes Willen aufgehoben86. Denn es soll hier Krieg und
Sieg Davids über Moab-Seth und Edom-Seir als Triumph der
Überlegenheit Israels hingestellt werden, des Israel, das nunmehr in
gemeinsamem Handeln und Schicksal wieder Gestalt gewinnt87.
Dieser neuerliche Zusammenschluß Israels und die Wirksamkeit,
die auf Davids Initiative zurückzuführen ist, hat dann auch nach
V. 19 a cj. die Herrschaft Jakobs über seine Feinde zur Folge. Die
Lesart mijja Caköb würde den Sinn nicht tiefgreifend verändern.
Tatsächlich war ja das System des davidischen Großreiches ganz
auf die Person des Königs hin ausgerichtet8S. Nur ist hier die Nuance
bemerkenswert, daß die sakrale Jahwegemeinde Jakob-Israel ins

Spiel gebracht wird - sei es als Mittelpunkt des Reiches, sei es als
herrscherliches Volk selbst89. David hat Israel zu dieser
einzigartigen Position innerhalb der Völkerwelt geführt und hat damit an
der Verwirklichung des im Leben mit Jahwe beschlossenen
Anspruchs, des höchsten Gottes Volk zu sein, mitgeholfen.

Es ist also die Tradition von der Landnahme und der sakralen
Größe Jakob-Israel, welche zur Darstellung des Werkes Davids
herangezogen wurden. Soll nun durch die erstere die Großreichbildung

in der Perspektive der Landnahme gesehen und damit unter
die Überlieferungen Israels von seiner Geschichte eingeordnet
werden90, bildet Jakob-Israel den umfassenden Rahmen, in den jene

86 Vgl. auch 24, 8 f.
87 Vgl. Ri. 5, 2ff., dazu A. Weiser, Das Deboralied: Zs. atl. Wiss. 71 (1959),

S. 67ff., auch Ri. 19ff.; 1. Sam. 11. Dies ist ein Hinweis mehr dafür, daß
der Bileamspruch die davidisch-salomonische Königszeit an die
vorhergehenden Epochen anschließen will.

88 Vgl. Alt (A. 18), ebd.
89 In V. 20 wird offenbar gegeißelt, das Amalek das Privileg Israels, rê'sît

gôjlm zu sein, für sich in Anspruch genommen hat, vgl. Rudolph (A. 19),
S. 125f.

90 S. Amsler, David, Roi et Messie: Cah. Théol. 49 (1963), S. 48.
Entsprechend ist in Num. 24, 8-9 die Herausführung aus Ägypten und die



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19 17

Begebenheiten gestellt werden. Hierin zeigt sich die Intention, die
dem ganzen Spruche zugrunde liegt, nämlich Davids Werk vor dem
Forum Israels und seiner geschichtlichen Überlieferung zu
rechtfertigen.

Aus dieser Intention lassen sich aber nun die Eigenheiten in der Gestaltung
des Bileamspruohes erklären. Einmal liegt es in dieser Absicht des
Verfassers begründet, weshalb der Spruch in das Gewand eines Vaticinium ex
eventu gekleidet ist. Dadurch daß Davids Handeln und seine Folgen als

israelgemäß verstanden werden konnte, war es möglich, dies schon in Israels
Vorzeit angelegt sein zu lassen. Dies geschieht so, daß den hergebrachten
Traditionen die Stimme eines Sehers geliehen wird, der die Entwicklungen
der Königszeit als Erfüllung gegebener Verheißungen lehrt. Zum andern
liegt es auf der Linie jener Deutung als heilsgeschichtliche Ereignisse, daß
ihr Ertrag für Israel eingebracht, bewahrt und nutzbar gemacht wird.

Daß dem Spruch eine derartige Tendenz innewohnt, läßt sich durch weitere

Erwägungen erhärten. Dem gedanklichen Ablauf ist ein Gefälle
abzuspüren, das sich stilistisch darin äußert, daß die ein Geschehen schildernden
Verben in V. 17. 19b91 in die einen Zustand konstatierenden Sätze von V. 18.
19 a einmünden : die betonte Wiederholung in V. 18 a und die kontrastierende
Umstellung von Subjekt und Prädikat im Nominalsatz V. 18 b, an den sich
der Gültigkeit beanspruchende, allgemeine Satz von der Völkerherrsehaft
anschließt92. Der Gedankengang verläuft in dieser Weise: Vernichtimg und
Unterwerfung der Feinde wird darum als eine totale herausgehoben93, weil
der Herrschaft dadurch dauerhafter Bestand gesichert werden soll94. Dies
wird dazuhin von dem Orakelspruch des heidnischen und neutralen, aber
autorisierten Sehers anerkannt und bestätigt und ist folglich geoffenbarter
göttlicher Wille. Jakob-Israels Vormachtstellung soll als Verheißimg und
Verpflichtung festgehalten und verkündigt werden (V. 15-16 und V. 19a).

Zuletzt aber bestimmt diese Tendenz auch die Weise, in der die Gestalt
Davids selbst gesehen ist. In den Zeichen von Gestirn und Keulenstab tritt
er hervor, die Schädel der Moabiter und aller Söhne Seths zu zerschlagen
(V. 17b). Davids Moabiterfeldzug ist in jenes Bildmonument gefügt, wie der
König mit eigener Hand seine Feinde niederschlägt. Dieser Darstellung liegt
allein daran, das Typische an dem Ereignis herauszustellen : David hat sich

Königszeit dadurch verklammert, daß sie als desselben Gottes Wirken
gerühmt werden. - Überhaupt ist die Spannweite dieses Spruches erstaunlich :

Vätergott-Epitheta, Landnahmetradition, Vorstellungen von der Einheit der
sakralen Größe Jakob-Israel, Visionstheorie, nordsyrisches Sehertum,
ägyptische Königskunst, Davidreich-Ideologie, Ansätze zur Eschatologie.

91 So gesehen, wäre es möglich, V. 19b zu V. 17 zu ziehen, s. A. 14.
92 Das apokop. Imperf. ist zu beachten.
93 Vgl. den Bildgehalt von V. 17 b, die Kollectiva und Gentiiicia.
94 Das Verbum rdh auch in anderen Texten zur Bezeichnung der Funktion

des davidischen Herrschers: 1. Kön. 5, 4 (vgl. 5, 1); Ps. 110, 2; 72, 8.



18 K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19

als seinen Gegnern überlegen und als siegreich erwiesen und das wird mit
den Farben und Formen jener aus Ägypten bekannten, feindzerschmetternden

Herrscherfigur in Siegespose abgebildet. Ist diesem Abbild außer den
Namen der Besiegten alles historische Kolorit abhanden gekommen, hegt
das in der Intention des Spruches, das einmal Gewesene, das als Israel gemäß
erkannt ist, als solches festzuhalten. D. h. aber: Die Rolle, die er in seinen
siegreichen Kriegen gespielt hat, als das vorbildliche Verhalten eines
Herrschers in Israel hinzustellen und somit aus Davids Person die typische Gestalt
eines israelitischen Pharao zu machen, die als Offenbarimg an den Seher
Bileam in ihrer Verheißung und in ihrem Anspruch wirksam werden soll95.

In dem Bestreben, Gestalt und Werk Davids zu erfassen, im
Rahmen der Traditionen Israels verständlich zu machen und in
seiner bleibenden Bedeutung festzuhalten, entstand demnach ein
typisches und normatives Herrscherbild, dessen Züge so beschrieben
werden können:
1. Dem Sieger über Moab-Seth und Edom-Seir wird die jeden indi¬

viduellen Profiles bare, monumentale Darstellung eines
triumphierenden Pharaos aufgeprägt, um seine weltpolitische Bedeutung

zu kennzeichnen.
2. Sein Handeln steht in Übereinstimmung mit Israels Überlieferung,

insbesondere der Landnahmetradition. Er selbst erscheint
eingegliedert in Jakob-Israel als Ganzheit, dem er entstammt und
angehört, innerhalb dessen er seinen Platz und seine Aufgabe hat,
die darin besteht, Jahwes Volk zu Macht und Herrschaft zu führen.

3. Dieses Bild ist der Gestalt Davids zwar abgewonnen; als dem

Jahweglauben gemäß ist es aber von der Historie abgehoben und
in der Vision des Sehers zum Vor- und Ur-Bild eines Königs, zum
Denkmal in Israel geworden. Ist in Davids Gestalt dieses
verheißene Königsbild als erfüllt angesehen, trägt es die Erwartung
in sich, künftig wieder Gestalt anzunehmen.

4. Das Werk Davids soll als unverlierbarer Besitz gelten. Die
Unterwerfung der Nachbarvölker Moab und Edom, die Großreich-

95 Gegen Coppens' Bemerkung (A. 5), S. 80: «II (seil, le caractère de
l'oracle) se prête même difficilement à une transposition typologique.» - Ein
kritisches Moment bildet zunächst und vor allem die Betonung des
Bezugsrahmens als Grenze und Ziel des Königtums (gegenüber David), dann aber
wohl auch die Herausstellung des kämpfenden und triumphierenden Königs
(gegenüber dem weniger kriegerischen und siegreichen Salomo und seinen

Nachfolgern).



K. Seybold, Das Herrscherbild des Bileamorakels Num. 24, 15-19 19

bildung soll Bestand haben. Sie wird mit diesem Bilde sanktioniert
und als gültige Ordnung anerkannt. Das Großreich Davids,
Israels Herrschaft über seine Feinde wird in Num. 24, 15-19 zum
verheißenen Ideal, an dem in Zukunft Israels Königtum und sein
Verhältnis zu den Völkern gemessen werden soll.

Klaus Seybold, Kiel


	Das Herrscherbild des Bileamorakels : Num. 24, 15-19

