
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 6

Artikel: Kontinuität und Diskontinuität in der Sicht evangelischer
Kirchengeschichte

Autor: Lindt, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878567

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kontinuität und Diskontinuität
in der Sicht evangelischer Kirchengeschichte

Vortrag im Rahmen eines von der «Schweizerischen Gesellschaft für
Volkskunde» veranstalteten Kolloquiums über Kontinuität und Diskontinuität in

den Geisteswissenschaften

Historische Gedenktage geben zuweilen Grund und Anlaß, sich
auf die eigene Beziehung, die Beziehung einer nachgehorenen
Generation, zu bestimmten Ereignissen und Zäsuren der Vergangenheit
zu besinnen, sich Kontinuität und Diskontinuität über die
Jahrhunderte hinweg neu bewußt zu machen. Man kann sich einiges klar
machen über die Wirkungsgeschichte von Wendepunkten und
Persönlichkeiten früherer Zeiten, indem man solchen Jubiläen und
Gedenkreden nachgeht und untersucht, wie Urteile, Akzentsetzungen
und Affinitäten sich jeweils im Abstand von 50 oder 100 Jahren
verschieben und verändern. Man könnte so etwa eine Geschichte des

Reformationsverständnisses im Raum der evangelischen Kirchen und
in der modernen Geistesgeschichte skizzieren anhand der durch die

Reformationsjubiläen im 17., 18., 19. und 20. Jahrhundert
produzierten und angeregten Literatur.

1.

Wir beschränken uns darauf, als Einstieg für die Überlegungen,
die wir aus der Perspektive evangelischer Kirchengeschichte zum
Thema beitragen möchten, einige Formulierungen des jungen Theologen

Albert Bitzius, der später unter seinem Dichternamen
Jeremias Gotthelf bekannt wurde, vorzulegen. Wir glauben, daß sie

über den spezifisch schweizerischen geistes- und kirchengeschichtlichen

Raum, in den sie zunächst gehören, hinaus für unser Thema
signifikant sind. Die Äußerungen Gotthelfs sind entstanden im
Zusammenhang mit dem bernischen Reformationsjubiläum von 1828.
Dieses war, wenige Jahre vor dem Ende des restaurierten patrizi-
schen Regimes, eine eindrücklich zelebrierte Selbstdarstellung des

christlichen Obrigkeitsstaats1.

1 K. Guggisberg, Bernische Kirchengeschichte (1958), S. 608ff.



414 A. Lindt, Kontinuität und Diskontinuität

Der junge Vikar Albert Bitzius, zur Zeit jener Feiern im ländlichen Her-
zogenbuchsee und seit dem Frühsommer 1829 in Bern, hat damals in einer
burschikos gestalteten Satire die Reformatoren Luther, Zwingli und Calvin
ein Gespräch im Himmel führen lassen über die nun 300 Jahre älter gewordene

Welt und Christenheit. Darin findet sich der programmatische Satz :

«Wißt ihr auch, was Reformation ist Die endet sich nie.»2 - Aus der gleichen
Zeit stammt eine ähnliche Äußerung: «Das Werk der Reformation schließt
sich nie, im Lauf der Zeiten schreitet es vorwärts, muß immer frisch das neu
ansetzende Böse von sich treiben, das wahre Licht ungebrochen erhalten
und der Menschen Augen immer weiter ihm öffnen.»3 - Schließlich aus einer
Predigt von Bitzius, Pfingsten 1829: «Unsere Zeit ist also durchaus nicht
mehr jene Zeit, und viele unserer Christen, welche glauben, sie hätten den
ächten Glauben der Reformatoren bewahrt, würden erstarmen, wenn ein
Reformator ihn prüfen und ihn verwerfen würde, was er ganz sicher täte.
Es ist rein unmöglich, zum alten zurückzukehren in allem, selbst denen nicht,
die aufrichtig es wollen, es ist gegen Gottes Geist, den Geist können sie nicht
zwingen.»4

Der junge Gotthelf, noch ganz vom zukunftsfreudigen Lebensgefühl

des Liberalismus der Zeit erfüllt, sieht so die eigentliche,
verpflichtende Kontinuität mit der Reformation gerade in der
vorwärtsdrängenden Dynamik, die Altes, Überholtes wegräumt und
neue, bessere Ordnungen erkämpft und durchsetzt. Gerade der Mut
zur Diskontinuität, der Mut zum Bruch mit überfällig gewordenen,
den notwendigen Fortschritt behindernden Traditionen, erweist die
wahre Kontinuität. Treue zur Reformation ist nicht Festhalten an
dogmatischen Positionen des 16. Jahrhunderts, sondern Bereitschaft

für neu sich eröffnende Horizonte und neue Aufgaben. Das
eigentliche Kontinuum, von dem sich christliches Denken und Handeln

in jeder Zeit in neuer Weise bestimmen lassen soll, ist nicht
irgendeine kirchliche Institution - es ist für den jungen Gotthelf
aber offenbar auch nicht das normativ verstandene Bibelwort -,
sondern es ist der Geist, der Geist Gottes, der im Wandel der
geschichtlichen Verhältnisse am Werk ist und hier der Wahrheit und
der Freiheit den Weg bahnt. Diesem Geist sich zur Verfügung zu
halten, ist Aufgabe und Bewährungsprobe des dem kontinuierlichen
Auftrag der Reformation verpflichteten Christenmenschen.

2 J. Gotthelf, Sämtliche Werke, Ergänzungsband 12 (1954), S. 186.
3 Gotthelf (A. 2), Ergänzungsband 11 (1959), S. 197.
4 Gotthelf (A. 2), Ergänzungsband 12, S. 302; cf. auch Ergänzungsband 3

(1944), S. 109ff.



A. Lindt, Kontinuität und Diskontinuität 415

Hinter diesem für das beginnende 19. Jahrhundert repräsentativen
Zeit- und Geschichtsverständnis steht - das kann hier nur eben

angedeutet werden - der deutsche Idealismus mit einigen seiner
geistesmächtigsten Denker und deren Epigonen. Herders entdeckungsfreudiges

Lauschen auf alte und neue Stimmen der Völker, die das
Walten Gottes in der Geschichte bezeugen - Hegels umfassende

Deutung der Weltgeschichte als das zu sich selber und damit zur
Erfüllung Kommen des Geistes - Schleiermachers Neubegründung
christlicher Theologie im Aufweis lebendiger, geistgewirkter
religiöser Erfahrung als eines Urphänomens individueller und
menschheitlicher Geschichte - das alles schuf im Zeitalter des großen
revolutionären Umbruchs in Staat und Gesellschaft für die christliche

Geschichtsreflexion neue Möglichkeiten, sich selber - in
Kontinuität und Diskontinuität zur Vergangenheit - zu verstehen.

Gerade der Begriff «Reformation »konnte im weiten Rahmen dieses
Denkens nicht mehr eingeschränkt werden auf die Ereignisse,
Gestalten und Normen des 16. Jahrhunderts. «Reformation» war so -
etwa in den zitierten Äußerungen des jungen Gottheit - nicht
einmaliges, historisches Geschehen, nicht von diesem Geschehen
her festgelegte Lehre und Praxis der Kirche, sondern fortschreitende

Neuwerdung, Erweis göttlichen Geistwirkens im Prozeß
geschichtlicher Entwicklung. Man hat aus dieser Sicht dann auch die
Reformatoren des 16. Jahrhunderts verstanden und gedeutet: was
in diesen zum ersten großen Durchbruch neuzeitlichen
Freiheitsbewußtseins gekommen war, setzte sich, alle Lebensgebiete erfassend,
fort in der ganzen modern-emanzipatorischen Geistesbewegung.

Dieser die Kontinuität zwischen Reformation und Neuzeit
programmatisch vertretenden und begründenden Geschichtsdeutung
stand allerdings gerade im 19. Jahrhundert ein ebenso profiliertes
Luther- und auch Calvin-Verständnis gegenüber, das unter betonter
Berufung auf die genuine Reformation im kirchlich-theologischen
wie im politisch-gesellschaftlichen Bereich streng konservative
Positionen vertrat5. Auf Grund seiner geistes- und
gesellschaftswissenschaftlichen Analysen hat dann bekanntlich Ernst Troeltsch

6 Cf. zum Wandel des Reformationsverständnisses H. Bornkamm, Luther
im Spiegel der deutschen Geistesgeschichte (2. Aufl. 1970); zum konservativen

Luthertum des 19. Jahrhunderts F. W. Kantzenbach, Gestalten und
Typen des Neuluthertums (1968); zum Neocalvinismus in Holland W. Kolf-
haus, Abraham Kuyper (1924).



416 A. Limit, Kontinuität und Diskontinuität

die Reformation, insbesondere Luther, dem Mittelalter zugerechnet
und in der Ablösung des «Neuprotestantismus» von den reformatorischen

Positionen die entscheidende Zäsur für die Genese eines
auch für die Moderne relevanten Christentums gesehen6. Karl Holl
und andere haben gegen diese sowohl das liberale wie das konservative

Kontinuitätsbewußtsein evangelischer Kirchlichkeit in Frage
stellende Sicht lebhaften Widerspruch angemeldet7.

Heute stellt sich uns die Frage nach der Kontinuität in der
Geschichte der evangelischen Kirche aber auch in anderer Weise neu
und bedrängend. Wir sehen nicht nur im Bereich der
kirchenhistorischen Forschung (der die vielfältigen Aspekte der Kontinuität
zwischen spätem Mittelalter und Reformation schon lange bewußt
waren), sondern auch im Selbstverständnis evangelischer Kirche
und Theologie die Reformation nicht mehr als einen völligen
Neubeginn, als einen absoluten Bruch, als Rückkehr zum biblischen
Ursprung unter deutlicher Diskriminierung, ja Negation der
dazwischen liegenden anderthalb Jahrtausende kirchlicher Tradition.
Die heute postulierte ökumenische Sicht und Darstellung der
Kirchengeschichte hat sich ja gerade darin zu bewähren, daß das

Problem von Kontinuität und Diskontinuität in der Geschichte
des Christentums und gerade in der Reformationsgeschichte nicht
mehr im Zeichen eines offenen oder latenten Konfessionalismus,
sondern in der ernsthaften Befragung verschiedener konfessioneller
Sichtweisen und darum dann praktisch in der Zusammenarbeit von
Forschern verschiedener konfessioneller Herkunft angegangen werden

muß.

2.

Um so bedeutsamer stellt sich dann erst recht die Frage:
Worin besteht das eigentliche Kontinuum in der Geschichte der
Kirche und wie verhält sich dieses zu dem offenkundigen Bruch, den
die Reformation des 16. Jahrhunderts doch für die Strukturen, die
Lehre und das ganze Leben der abendländischen Christenheit
bedeutet hat?

ß E. Troeltsch, Protestantisches Christentum und Kirche in der Neuzeit
(1906); Die Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung der
modernen Welt (3. Aufl. 1924).

7 K. Holl, Die Kulturbedeutung der Reformation: Gesammelte Aufsätze
zur Kirchengeschichte, 1 (5. Aufl. 1927), S. 468ff.



A. Lindt, Kontinuität und Diskontinuität 417

Wir fragen zunächst danach, wie die Reformation sich seiher, ihren
kontinuierlichen Zusammenhang mit der Tradition der Kirche und
ihren offenen Bruch mit der Tradition verstanden hat. Wir haben
dabei zu bedenken, wie sehr die Reformatoren ihre eigene Situation,
ihr eigenes Handeln, ihre eigene Verantwortung gegenüber
Vergangenheit und Zukunft ganz im Rahmen jenes selbstverständlich
vorgegebenen Geschichtsbilds gesehen haben, das in der christlichen
Spätantike seine bleibende Prägung erhalten hat. Der biblische
Schöpfungsbericht bildet den festen Anfangspunkt und die Visionen
der Apokalypse bilden den ebenso festen Endpunkt der
Weltgeschichte. Und was zwischen diesen beiden Fixpunkten abläuft,
bekommt seinen Sinn und seine Ordnung ebenfalls durch die in der
Bibel berichtete und von der Kirche verkündete und repräsentierte
ewiggültige Wahrheit von Gottes Offenbarungshandeln mit seiner
Menschheit8. Diese Sicht der Geschichte haben die Reformatoren
geteilt mit dem christlichen Mittelalter und mit ihren der päpstlichen
Kirche treubleibenden Zeitgenossen. Aber innerhalb dieses noch
unbestrittenen, biblische Heilsgeschichte und Weltgeschichte in
eins setzenden Zusammenhangs sieht nun doch die Reformation ihre
eigene Zeit und ihren eigenen Auftrag in einer so radikalen Weise

neu, daß darob faktisch die Einheit der abendländischen Kirche
zerbrochen ist.

Dabei war schon das späte Mittelalter und im besonderen das

beginnende 16. Jahrhundert sowohl im Denken mancher führender
Geister wie unterschwellig in seinem ganzen Lebensgefühl durchzogen

und geprägt von vielfältigen Sehnsüchten und Programmen
einer gründlichen Erneuerung von Kirche und Welt, wobei auch der
Begriff «reformatio» hier schon in mancherlei Weise gebraucht
worden war.9 Und doch hat die vor allem durch Luther entscheidend

geprägte Reformation, als sie Ereignis wurde, sich nicht einfach
organisch aus allen diesen Bestrebungen, sondern aus einem in
unverwechselbarer Weise neuen Ansatz entwickelt. Worin sahen die
Reformatoren selbst das Neue und Besondere ihres Auftrages?

Luther hat in den entscheidenden Jahren, wo, für ihn selber ganz
überraschend, sein Reden und Wirken wie ein Sturmwind die

8 Cf. K. Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen (1953).
9 W. E. Peuckert, Die große Wende. Das apokalyptische Saeculum und

Luther (1948); K. Burdach, Reformation, Renaissance, Humanismus (1918);
W. Maurer, Reformation: Die Rel. Gesch. Geg., 5 (1961), Sp. 858-873.



418 A. Lindt, Kontinuität und Diskontinuität

deutsche Öffentlichkeit erschütterte und mitriß, dies alles als ein von
Gott gewirktes Geschehen verstanden.10 Er sah in den sich
zuspitzenden Gegensätzen, in den unausweichlich werdenden harten
Entscheidungen, in dem Auseinanderbrechen alter Ordnung und
Einheit Zeichen des nahen Endes dieser Welt. Er sah sich selber
als Gottes Werkzeug, dem es aufgetragen war, das, was ihm als
Gottes Wort neu aufgegangen war, die Botschaft von der
rechtfertigenden und heilenden Gnade Gottes, mit Vollmacht und Klarheit
laut werden zu lassen. Daß dieses Wort groß wurde und frei wirken
konnte, war seine erste Sorge. Hier kannte er keine Kompromisse.
Hier stellte er sich trotzig dem Anspruch der Hierarchie, des

institutionellen Lehramts entgegen. Hier trennte er sich aber auch
scharf von denen, die die Erneuerung und Veränderung von kirchlicher

und weltlicher Ordnung durch revolutionäre Maßnahmen
vorantreiben wollten. Gottes Wort hat aus sich selber heraus die
Kraft, in dieser turbulenten, vergehenden Welt neues Leben zu
schaffen und sich gegen alle Widerstände durchzusetzen. Bekannt
ist, wie Luther das in der Auseinandersetzung mit den sog. Schwärmern

in einer seiner Invokavitpredigten 1522 ausgedrückt hat11:
«Ich habe allein Gottes Wort getrieben, gepredigt und geschrieben; sonst

habe ich nichts getan. Das hat, wenn ich geschlafen han, wenn ich
wittenbergisch Bier mit meinem Philippo und Amsdorf getrunken hab, also viel
getan, daß das Bapsttum also schwach worden ist, daß ihm noch nie kein
Fürst noch Kaiser so viel abgebrochen hat. Ich hab nichts getan; das Wort
hat es alles gehandelt und ausgericht...»

Die Kontinuität im Leben der Kirche lag nun nicht mehr in der
hierarchischen Institution, sondern ganz allein in dieser souveränen
Wirksamkeit des göttlichen Worts, das sich selber treu bleibt,
gerade indem es hier und jetzt in einer Weise auf dem Plan ist, die
alte Gehäuse und Lebensformen zu sprengen droht und faktisch auch
sprengt. Es ist ein radikales Vertrauen auf dieses souveräne göttliche

Wort, das Luthers Denken und Handeln in den großen
Entscheidungen seiner Erühzeit bestimmt hat. Eben darum wehrte er
sich dagegen, als wilder, verantwortungsloser Aufrührer und Spalter
hingestellt zu werden. War nicht - so argumentierte er - die echte
Kontinuität der Ecclesia Catholica dort viel besser gewahrt, wo dies

10 Cf. dazu bes. H. v. Campenhausen, Reformatorisches Selbstbewußtsein
und reformatorisches Geschichtsbewußtsein bei Luther 1517-1522: Tradition
und Leben (1960), S. 318ff.

11 M. Luther, Weimarer Ausgabe X, 3, 18f.



A. Lindt, Kontinuität und Diskontinuität 419

ganz dem Wort Gottes und seiner Autorität überlassen und
zugetraut wurde, als dort, wo man Heil und Bestand der Kirche an
menschliche Autoritäten band?

Stärker und bewußter als Luther hat Zwingli seinen eigenen Auftrag

als prophetischen Dienst verstanden12 : Wie die großen alttesta-
mentlichen Propheten sah er sich verpflichtet, in dem geschichtlichen

Raum, in den er hineingestellt war, in seinem Zürich und
seiner Eidgenossenschaft, Gottes Heilswillen und Gottes Forderung
mit unerbittlicher Deutlichkeit und Strenge zu vertreten. Es ist
Gottes Geist, der im Propheten wirkt - Gottes Geist, der sich nicht
kanalisieren läßt in feste heilige Ordnungen. Wesentlich radikaler
als Luther hat Zwingli denn auch das traditionelle kirchliche
Brauchtum umgestülpt. Die Diskontinuität etwa im gottesdienstlichen

Leben war hier viel sichtbarer und markanter als im lutherischen

Bereich. Dazu kam die Ausweitung des Reformationsprogramms

und der Reformationspraxis auf Gesellschaft und Politik.
Zwingli hat sicher überall, wo er ans Werk ging, viel rationaler als
Luther geplant und die Dinge angepackt. Das vertrug sich durchaus
mit dem sein Denken beherrschenden Sendungsbewußtsein. Die
Nüchternheit schweizerisch-bürgerlichen Lebensgefühls empfand
den nun proklamierten puritanischen Lebensstil nicht als
revolutionären Bruch, sondern als Ausdruck einer neuen Zeit, mit der man
sich durchaus identifizieren konnte und wollte.

Auch im Genf Calvins hat sich, wenn auch gegen stärkste
Widerstände, dieser Bruch mit alten Glaubens- und Lebensformen schließlich

durchgesetzt. Dabei war es gerade Calvin, viel stärker als

Zwingli und auch theologisch durchreflektierter als Luther, daran
gelegen, sein Reformationswerk in der Kontinuität mit der Kirche
früherer Zeiten, besonders mit der Kirche der ersten Jahrhunderte,
zu interpretieren. Auch er hat es immer als völliges Mißverständnis
seiner Intentionen bezeichnet, wenn seine Gegner ihn als Gründer
einer neuen Kirche hinstellten. Innerhalb der Ecclesia Catholica
aller Zeiten und Länder wollte er mit seinem Genf den Dienst tun,
zu dem er sich gerufen wußte. Er hat diesen Dienst als einen
außerordentlichen empfunden, zu dem er verpflichtet war, als die
amtlichen Leiter der Kirche sich ihrer Aufgabe angesichts der bedroh-

12 Cf. dazu G. W. Locher, Das Geschichtsbild Huldrych Zwingiis: Theol.
Zeitschr., 9 (1953), S. 275ff., jetzt in Huldrych Zwingli in neuer Sicht (1969),
S. 75ff., Chr. Gestrich, Zwingli als Theologe (1967).



420 A. Lindt, Kontinuität und Diskontinuität

lichen Verwirrung offensichtlich nicht gewachsen zeigten. In seinem
Antwortbrief an Kardinal Sadolet 1539 gibt er dem folgendermaßen
Ausdruck13 :

«Was man mir als Kirchenspaltung vorzuwerfen pflegt, das bereitet mir
kein schlechtes Gewissen. Es sei denn, der müsse als fahnenflüchtig gelten,
der, wenn die Soldaten in wildem Durcheinander Reih und Glied verlassen,
die Fahne des Anführers hochhält und die Leute auf ihren Posten zurückbringt.

Denn so zerstreut, Herr, waren die Deinen: keinen Befehl mehr
konnten sie vernehmen. Ja, sie hatten auch ihren Anführer, ihren Dienst,
ihren Fahneneid geradezu vergessen! Da habe ich, um sie aus der
Verwirrung zu sammeln, nicht ein fremdes Panier aufgeworfen, sondern Dein
herrliches Banner, dem wir imbedingte Gefolgschaft leisten müssen, wenn
anders wir zu Deinem Volk zählen wollen...»

Die Kontinuität, an deren Betonung es gerade Calvin hier liegt,
ist begründet im dauernden Auftrag der Kirche : im Dienste Christi
auf dem Posten zu sein, aufmerksam auf die Befehle und
Verheißungen seines Wortes, diszipliniert und einsatzbereit, weil die
Sache Christi den höchsten Einsatz fordert. Um der Kontinuität
dieser Dienstverpflichtung willen hielt Calvin wie die anderen
Reformatoren den Bruch mit dem Papsttum für notwendig. Um der
Kontinuität dieser Dienstverpflichtung der Kirche willen hat aber
Calvin sich auch darum bemüht, der Kirche eigene Ordnungen zu
geben - im Unterschied zu Luther, dem diese rechtlich-strukturellen
Fragen weniger bedeutsam zu sein schienen und der es deshalb
geschehen ließ, daß die Kirche in ihren äußeren Lebensformen unter
die Vormundschaft der weltlichen Obrigkeit geriet - wie auch die
Kirche Zwingiis ein Bestandteil der politischen Ordnung der
deutschschweizerischen Stadtstaaten wurde. Calvins Kirchenordnung stellt
gerade mit ihrem Wiederanknüpfen an die Vielfalt urkirchlicher
Gemeindeämter und in ihrer Aktivierung der gemeinsamen
Verantwortung - trotz der offenkundigen Diskontinuität mit der
hierarchisch-autoritären Struktur der päpstlichen Kirche - einen
bedeutsamen Versuch dar, die Kontinuität mit der Ecclesia aller
Zeiten in ihren verschiedenen Lebensfunktionen unter
Berücksichtigung der geschichtlichen Situation des 16. Jahrhunderts auch
strukturell sichtbar werden zu lassen. Dies wird heute, wo
Selbstverständnis und Strukturen der römisch-katholischen Kirche (wie

13 J. Calvin, Opera Selecta, 1 (1926), S. 482.



A. Lindt, Kontinuität und Diskontinuität 421

SelbstverstäncLnis und Strukturen aller Kirchen) in eine offene Krise
geraten sind, gerade auch von katholischen Forschern neu entdeckt
und herausgearbeitet.14

Dabei haben wir sehr wohl zu bedenken, daß faktisch Kontinuität
und Diskontinuität in Zeiten geistigen und gesellschaftlichen
Umbruchs nicht nur vom Denken und den Intentionen führender
Köpfe, im Bereich der Reformationsgeschichte also von der Theologie

der Reformatoren, abhängig sind. Der Historiker, auch der
Kirchenhistoriker, muß, wenn er den Fragen nachgeht, die uns hier
beschäftigen, ebensosehr dem Wandel und der Konstanz etwa
überkommener gesellschaftlicher Leitbilder und Normen, aber auch
geistiger und seelischer Grundkräfte nachgehen. Im Blick auf die
schweizerische Reformationsgeschichte hat eine Zürcher Dissertation

kürzlich aufgezeigt15, wie in den Jahrzehnten bis etwa 1550

nicht nur die humanistische Schulung und Prägung der Bildungsschicht

in beiden Lagern, sondern auch das in der gemeinsamen
Geschichte verwurzelte gemeineidgenössische Bewußtsein viel stärker
verbindend gewirkt hat, als wir es uns in der Rückschau zunächst
vorstellen mögen. Der Basler Historiker Werner Kaegi ist aufgrund
eigener Forschung und verschiedener Spezialuntersuchungen seiner
Schüler der humanistischen Kontinuität im konfessionellen
Zeitalter, die gerade in Basel so deutlich zutage tritt, mit besonderer
Liebe nachgegangen.16 Darüber hinaus haben Volkskundler und
Sozialhistoriker hier gerade dem vor allem mit dem literarisch
faßbaren Quellenmaterial und den geistigen Spitzenproduktionen
vergangener Zeiten arbeitenden Historiker zu helfen, daß sein
Geschichtsbild nicht einseitig von dorther bestimmt bleibt.

3.

Wie ist es mit Kontinuität und Diskontinuität nach der Reformationszeit

weitergegangen? Gewiß vollzieht sich im späteren 16.
Jahrhundert eine deutliche Verhärtung der konfessionellen Fronten.

14 Cf. besonders A. Ganoszy, Ecelesia Ministrans (1968); ders., Le jeune
Calvin (1966).

16 K. Maeder, Die Via Media in der Schweizerischen Reformation (1970).
16 W. Kaegi, Humanistische Kontinuität im konfessionellen Zeitalter

(1954).



422 A. Lindt, Kontinuität und Diskontinuität

Man wird sich gegenseitig fremd und entwickelt sich auseinander.
Es kommt im Lauf der Zeit soweit, daß für die Leute eines
geschlossenen Konfessionsgebiets die andere Konfession und was zu
ihr gehört einfach etwas völlig Unvertrautes, Fremdes, Unheimliches

und deshalb instinktiv zu Meidendes ist.17 Noch in den sehr
instruktiven und vielfältigen Antworten auf eine wechselseitige
Umfrage, die vor einigen Jahren eine katholische und eine evangelische

Zeitschrift veranstalteten über das Bild schweizerischer
Katholiken vom schweizerischen Protestantismus und schweizerischer

Protestanten vom schweizerischen Katholizismus, kommt
deutlich zum Ausdruck, wie erst in der letzten Zeit das Gefühl,
einander im innersten religiösen Empfinden fremd gegenüber zu
stehen, abgebaut wurde.18 Und doch dürfen wir nicht bei dem
zunächst sich aufdrängenden Eindruck stehenbleiben, die Kirchenspaltung

des 16. Jahrhunderts habe alle Gemeinsamkeit christlichen
Denkens und Empfindens schließlich doch für Jahrhunderte
zunichte gemacht. Mehr als man auf beiden Seiten sich wohl bewußt
machte, hat man doch weiterhin aus gleichen Quellen geschöpft
und war man in der Praxis des Glaubenslebens gleichen urtümlichen
seelischen Bedürfnissen konfrontiert. Immer war die Verwurzelung
in der biblischen Überlieferung bei beiden Konfessionen da. Dann
war da, gerade etwa in der populären Erbauungsliteratur und im
Liedgut, ein breiter Strom mystischer Frömmigkeit, der stärker war
als alle konfessionelle Engführung. Hier ergaben sich erstaunliche
Gemeinsamkeiten, die zuweilen, etwa in der Erweckungsbewegung
um 1800, auch geistes- und kirchengeschichtlich bedeutsam wurden.
Noch stärker sind wohl die Symptome verborgener Kontinuität im
Bereich des religiösen Brauchtums. Wir nennen einige Fakten und
Beobachtungen aus dem schweizerischen Bereich.

17 Nochmals eine Gotthelf-Reminiszenz: Annebäbi Jowäger will nicht in
Solothurn bei einem katholischen Wirtshaus einkehren: «Es schüche neue
die Kartholische, und man wisse nie, was die so mit einem armen Roß
anfangen könnten... Es müsse es aufrichtig sagen, es müsse sich allemal
zwängen, wenn es etwas Kartholisches essen solle, es duechs, es hätte neue
nit e Chust wie angeres, sondern ganz e apartigi; nit e räukeligi, nit e brän-
teligi, nit e gräueligi, aber ganz e kartholischi. Es sei doch kurios, daß so
nahe beieinander es alles so anders sei, sogar d Chust ; es muß neue e kurioses
Wese sy mit dem Kartholische; es chönn si neue nüt druf verstah»: J. Gottheit,

Sämtliche Werke, 5 (1921), S. 107.
18 Civitas 23, 8-9 (1967); Reformatio 16, 6-8 (1967).



A. Lindt, Kontinuität und Diskontinuität 423

Einige der radikalen Eingriffe und Zäsuren, die die Reformation
(im reformierten Bereich noch wesentlich stärker als im lutherischen)
hier vollzogen hatte, sind tatsächlich im Lauf der Zeit, weniger durch
theologische Neubesinnung als einfach durch die Macht
unterschwelligen Bedürfnisse und Wünsche, gemildert oder gar revoziert
worden: - Wenige Jahrzehnte, nachdem Zwingli Gesang und
Musik aus dem Gottesdienst verbannt hatte, ist auch in Zürich
der Kirchengesang wieder eingeführt worden.19 Im 18. Jahrhundert
wurden in den reformierten Stadtkirchen und bald auch in den
Landkirchen der Schweiz wieder Orgeln eingebaut.20 - Längst bevor
man die in der Zeit des reformierten Bildersturms übertünchten
mittelalterlichen Fresken wieder sorgfältig hervorzuholen begann,
haben erbauliche religiöse Bilder jeglichen Formats beim evangelischen

Volk wieder Einzug gehalten, und Darstellungen des Heilands
und der biblischen Geschichte im jeweiligen Geschmack der Zeit
schmückten die Wände frommer Pietisten so gut wie die
entsprechenden Produkte religiöser Kunst katholische Häuser. - War das
Leben des mittelalterlichen Menschen eingebettet gewesen in
sakramentales Geschehen und sakrale Handlungen vielfältigster Art, so

hatte die Reformation Zwingiis und Calvins durch die Reduktion
der Sakramente auf Taufe und Abendmahl dies radikal verändert.
Aber bald haben auch in den reformierten Volkskirchen gerade die
mit erlebnismäßigen Höhepunkten verbundenen kirchlichen
Handlungen (Konfirmation, Trauung, Bestattung) für das spontane
Gefühl weiter Kreise der Kirche ihre eigentliche Existenzberechtigung

gegeben. Auch die Kirche des Worts wurde für viele einfach
die für Weihehandlungen zuständige Institution. - Hatte die
Reformation allem Toten- und Gräberkult und allem damit
zusammenhängenden Brauchtum ernegisch gewehrt, so sind in den
nachreformatorischen Jahrhunderten Vorstellungen und Sitten, die
die Zusammengehörigkeit der Lebenden mit den Toten in allen
möglichen Formen pflegen und garantieren wollen, langsam aber
sicher wieder eingekehrt. Das alles ist nicht etwa als Rekatholisie-

rung im konfessionellen Sinn zu verstehen, sondern als Symptom
dafür, daß es seelische Kräfte und Dispositionen gibt, die zu den

19 H. Reimarm, Die Einführung des Kirchengesangs in der Zürcher Kirche
nach der Reformation (1959).

20 Cf. für Bern Guggisberg (A. 1), 8. 436f., von einem Dekan, der sich
wehrte, «man solle ihn ungeörgelet sterben lassen»



424 A. Lindt, Kontinuität und Diskontinuität

kontinuierlichen Faktoren jeden religiösen Lebens gehören. Gerade
etwa im Werk Gotthelfs kommt dies, wie Eduard Strübins materialreiche

Untersuchung nachweist, schön zum Ausdruck21. Eduard
Buess kann darum überspitzt, aber sachlich durchaus zu Recht
sagen: «Gotthelfs Werk ist fast auf jeder Seite ein Zeugnis dafür,
wie unmittelbar der Ahnen- und Seligenkult des Vulgärkatholizismus

sich unserer Religiosität aufdrängt.»22
Gerade wenn wir diese Ausdrucksformen zeitloser religiöser

Motive über geistes- und kirchengeschichtliche Zäsuren hinweg
feststellen, so drängt sich doch heute die Frage auf : Stellt der
Einbruch des technisch-industriellen Zeitalters und der ganze
gesellschaftliche Umbruch, der damit zusammenhängt, die Kontinuität
religiösen Empfindens und christlich geprägter Lebensformen, wie
sie auch von der Kirchenspaltung des 16. Jahrhunderts nicht
entscheidend tangiert worden ist, so radikal in Frage, daß ihr Ende nur
noch eine Frage der Zeit sein könnte? Vorschnelle Diagnosen wären
hier wohl fehl am Platz. Der Historiker kann hier nicht zum
vornherein Bescheid wissen wollen. Er wird sich klar sein darüber, wie
vieles an Lebens- und Denk- und Gemeinschaftsformen unlöslich
verbunden ist mit einem bestimmten Sozialgefüge und darum auch
mit diesem zusammen sein Ende findet. Er wird aber ebenso zu
bedenken haben, daß es Grundtatsachen menschlicher Existenz zu
geben scheint, die, soweit wir überhaupt davon geschichtliche Kunde
haben, zum Humanum gehören. Gerade deshalb soll es uns weder
überraschen noch erschrecken, wenn zwar die Diskontinuität, der
Zusammenbruch alter Ordnungen und Werte, das hektische Suchen
nach Neuem die Welt erschüttert, zugleich aber offenkundig nicht
einfach tabula rasa gemacht werden kann, sondern die Kontinuität
der Geschichte mit ihrem ganzen Spannungsreichtum weitergeht.
Eine absolute Diskontinuität zur Vergangenheit kann und wird es

auch im Selbstverständnis des modernsten Menschen nicht geben.
Und wie erstaunlich ein völlig traditionsloser Säkularismus
umschlagen kann in ein mystisches Heimweh nach religiösen Bindungen,
ist heute zu beobachten an merkwürdigen Massenbewegungen unter
der jüngsten Generation.

21 E. Strübin, Grundfragen des Volkslebens bei Jeremias Gotthelf (1959).
22 E. Buess, Jeremias Gotthelf, sein Gottes- und Menschenverständnis

(1948), S. 105.



A. Lindt, Kontinuität und Diskontinuität 425

Wir erinnern uns abschließend nochmals jener Äußerungen des

jungen Gotthelf, in denen er so emphatisch davon gesprochen hatte,
daß die Reformation nicht ein abgeschlossenes Geschehen sei,
sondern daß sie weitergehen müsse. Wer nur das Erbe der Reformation
bewahren wolle, versündige sich gerade gegen den Geist Gottes, der
nicht beim 16. Jahrhundert stehenbleibe, sondern in der Welt und
Christenheit des 19. Jahrhunderts neu seine bewegende und
erneuernde Kraft zeige. - Der alte, konservativ gewordene Gotthelf
hätte wohl nicht mehr so freudig im Aufbruch des Zeitgeistes das

Walten des Gottesgeistes begrüßt. Sowohl im 16. wie im 19.

Jahrhundert ist ja für viele Wortführer evangelischen Glaubens auf
einen Lebensfrühling voll kühner Hoffnungen und Aufbrüche ein
konservativer Lebensherhst gefolgt. Dem alten Luther hat es sehr

zu schaffen gemacht, daß der Siegeszug des Evangeliums, von dem

er um 1620 so hochgemut hatte reden können, in soviel Widerständen,
Rückschlägen und Enttäuschungen steckenzubleiben schien. Die
etablierten evangelischen Kirchen haben dann notgedrungen ihre
besten Kräfte dazu verwendet, das Errungene zu ordnen, zu fixieren
und zu bewahren. Die Kontinuität evangelischer Kirchlichkeit sah

man nun nicht mehr, wie in der Zeit des prophetischen Durchbruchs
von Luther und Zwingli, in der Dynamik des souveränen Gottesworts,

sondern in der statisch verstandenen und sorgfältig zu
konservierenden reinen Lehre. Das hieß dann vor allem im Luthertum

auch unbedingtes Festhalten an der Kontinuität bestehender

Ordnungen in Staat und Gesellschaft. Und doch hat es sich bis
heute immer wieder erwiesen, daß aus dieser statisch-konservativen
Grundhaltung heraus der geschichtlichen Verantwortung für die

jeweilige Gegenwart und Zukunft nicht standgehalten werden kann23.

Geschichte vollzieht sich eben nicht nur in Kontinuität, sondern
in stetem Wandel, der auch Brüche, Veränderungen, Diskontinuität
mit sich bringt. Eine christliche Haltung, die sich nicht nur christlichen

Traditionen, sondern der Wahrheit von Jesus Christus selber

verpflichtet weiß, wird gerade dies sehr ernst zu nehmen haben.
Sie wird offen sein für die Zukunft und darum auch für das Neue,

23 Für die Zeit der großen «crise de la conscience européenne» um 1700

zeigt dies neuerdings sehr schön die sorgfältige Darstellung des spätorthodoxen

Theologen und Kämpfers gegen Aufklärung und Pietismus Y. E.
Löscher durch M. Greschat, Zwischen Tradition und neuem Anfang. Y. E.
Löscher und der Ausgang der lutherischen Orthodoxie (1971).



426 A. Lindt, Kontinuität und Diskontinuität

Unvertraute von Umbruchszeiten. Sie wird deshalb -mit dem jungen
Gottheit - Reformation, Erneuerung, verantwortliche Neugestaltung

von Kirche und Welt als einen dauernden Auftrag verstehen.
Sie wird, was sich als Kontinuum menschlicher, geschichtlicher
Erfahrung erwiesen hat, nicht mutwillig überspringen oder negieren.
Sie wird sich durch die Einsicht in solche menschlich-geschichtlichen
Kontinuitäten aber auch nicht lähmen lassen, sondern den Mut zu
verantwortlichem Denken und Handeln in Kontinuität und
Diskontinuität sich geben lassen durch den Glauben an die kontinuierliche

und doch immer wieder überraschend neue Gegenwart des

Creator Spiritus. Andreas Lindt, Münster, Westf.


	Kontinuität und Diskontinuität in der Sicht evangelischer Kirchengeschichte

