Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 6

Artikel: Kontinuitat und Diskontinuitat in der Sicht evangelischer
Kirchengeschichte

Autor: Lindt, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878567

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kontinuitit und Diskontinuitiit
in der Sicht evangelischer Kirchengeschichte

Vortrag im Rahmen eines von der « Schweizerischen Gesellschaft fiir Volks-
kunde» veranstalteten Kolloquiums iiber Kontinuitét und Diskontinuitét in
den Geisteswissenschaften

Historische Gedenktage geben zuweilen Grund und AnlaB, sich
auf die eigene Beziehung, die Beziehung einer nachgeborenen Gene-
ration, zu bestimmten Ereignissen und Zisuren der Vergangenheit
zu besinnen, sich Kontinuitdt und Diskontinuitit tiber die Jahr-
hunderte hinweg neu bewuf3t zu machen. Man kann sich einiges klar
machen iiber die Wirkungsgeschichte von Wendepunkten und Per-
sonlichkeiten fritherer Zeiten, indem man solchen Jubilden und Ge-
denkreden nachgeht und untersucht, wie Urteile, Akzentsetzungen
und Affinitdten sich jeweils im Abstand von 50 oder 100 Jahren
verschieben und verindern. Man kénnte so etwa eine Geschichte des
Reformationsverstindnisses im Raum der evangelischen Kirchen und
in der modernen Geistesgeschichte skizzieren anhand der durch die
Reformationsjubilden im 17., 18., 19. und 20. Jahrhundert pro-
duzierten und angeregten Literatur.

Wir beschrinken uns darauf, als Einstieg fiir die Uberlegungen,
die wir aus der Perspektive evangelischer Kirchengeschichte zum
Thema beitragen mochten, einige Formulierungen des jungen Theo-
logen Albert Bitzius, der spiter unter seinem Dichternamen
Jeremias Gotthelf bekannt wurde, vorzulegen. Wir glauben, da@ sie
ither den spezifisch schweizerischen geistes- und kirchengeschicht-
lichen Raum, in den sie zunédchst gehoren, hinaus fiir unser Thema
signifikant sind. Die AuBerungen Gotthelfs sind entstanden im
Zusammenhang mit dem bernischen Reformationsjubildum von 1828.
Dieses war, wenige Jahre vor dem Ende des restaurierten patrizi-
schen Regimes, eine eindriicklich zelebrierte Selbstdarstellung des
christlichen Obrigkeitsstaats?®.

1 K. Guggisberg, Bernische Kirchengeschichte (1958), S. 6081f.



414 A. Lindt, Kontinuitit und Diskontinwitit

Der junge Vikar Albert Bitzius, zur Zeit jener Feiern im landlichen Her-
zogenbuchsee und seit dem Frithsommer 1829 in Bern, hat damals in einer
burschikos gestalteten Satire die Reformatoren Luther, Zwingli und Calvin
ein Gesprich im Himmel fithren lassen tber die nun 300 Jahre &lter gewor-
dene Welt und Christenheit. Darin findet sich der programmatische Satz:
«WiBt ihr auch, was Reformation ist ? Die endet sich nie.»2 — Aus der gleichen
Zeit stammt eine dhnliche AuBerung: «Das Werk der Reformation schlieBt
sich nie, im Lauf der Zeiten schreitet es vorwérts, mull immer frisch das neu
ansetzende Bodse von sich treiben, das wahre Licht ungebrochen erhalten
und der Menschen Augen immer weiter ihm 6ffnen.»® — Schliellich aus einer
Predigt von Bitzius, Pfingsten 1829: «Unsere Zeit ist also durchaus nicht
mehr jene Zeit, und viele unserer Christen, welche glauben, sie héatten den
dchten Glauben der Reformatoren bewahrt, wiirden erstaunen, wenn ein
Reformator ihn priifen und ihn verwerfen wiirde, was er ganz sicher téte.
Es ist rein unmoglich, zum alten zuritickzukehren in allem, selbst denen nicht,
die aufrichtig es wollen, es ist gegen Gottes Geist, den Geist kénnen sie nicht
zwingen.»*

Der junge Gotthelf, noch ganz vom zukunftsfreudigen Lebens-
gefithl des Liberalismus der Zeit erfillt, sieht so die eigentliche,
verpflichtende Kontinuitdt mit der Reformation gerade in der vor-
wirtsdrangenden Dynamik, die Altes, Uberholtes wegriumt und
neue, bessere Ordnungen erkdmpft und durchsetzt. Gerade der Mut
zur Diskontinuitdt, der Mut zum Bruch mit tiberfillig gewordenen,
den notwendigen Fortschritt behindernden Traditionen, erweist die
wahre Kontinuitit. Treue zur Reformation ist nicht Festhalten an
dogmatischen Positionen des 16. Jahrhunderts, sondern Bereit-
schaft fiir neu sich eréffnende Horizonte und neue Aufgaben. Das
eigentliche Kontinuum, von dem sich christliches Denken und Han-
deln in jeder Zeit in neuer Weise bestimmen lassen soll, ist nicht
irgendeine kirchliche Institution — es ist fiir den jungen Gotthelf
aber offenbar auch nicht das normativ verstandene Bibelwort —,
sondern es ist der Geist, der Geist Gottes, der im Wandel der ge-
schichtlichen Verhéltnisse am Werk ist und hier der Wahrheit und
der Freiheit den Weg bahnt. Diesem Geist sich zur Verfiigung zu
halten, ist Aufgabe und Bewidhrungsprobe des dem kontinuierlichen
Auftrag der Reformation verpflichteten Christenmenschen.

2 J. Gotthelf, Samtliche Werke, Erginzungsband 12 (1954), S. 186.

3 Gotthelf (A. 2), Erganzungsband 11 (1959), S. 197.

* Gotthelf (A. 2), Ergdnzungsband 12, S. 302; cf. auch Ergénzungsband 3
(1944), S. 109ff.



A. Lindt, Kontinwitit und Diskontinuitil 415

Hinter diesem fiir das beginnende 19.Jahrhundert reprisentativen
Zeit- und Geschichtsverstindnis steht — das kann hier nur eben
angedeutet werden — der deutsche Idealismus mit einigen seiner geis-
tesméichtigsten Denker und deren Epigonen. Herders entdeckungs-
freudiges Lauschen auf alte und neue Stimmen der Vilker, die das
Walten Gottes in der Geschichte bezeugen — Hegels umfassende
Deutung der Weltgeschichte als das zu sich selber und damit zur
Erfillung Kommen des Geistes — Schleiermachers Neubegriindung
christlicher Theologie im Aufweis lebendiger, geistgewirkter re-
ligioser Erfahrung als eines Urphédnomens individueller und mensch-
heitlicher Geschichte — das alles schuf im Zeitalter des groBen
revolutiondren Umbruchs in Staat und Gesellschaft fiir die christ-
liche Geschichtsreflexion neue Moglichkeiten, sich selber — in
Kontinuitdat und Diskontinuitéit zur Vergangenheit — zu verstehen.

Gerade der Begriff « Reformation» konnte im weiten Rahmen dieses
Denkens nicht mehr eingeschrinkt werden auf die Ereignisse, Ge-
stalten und Normen des 16. Jahrhunderts. «Reformation» war so —
etwa in den zitierten AuBerungen des jungen Gotthelf — nicht
einmaliges, historisches Geschehen, nicht von diesem Geschehen
her festgelegte Lehre und Praxis der Kirche, sondern fortschrei-
tende Neuwerdung, Erweis gottlichen Geistwirkens im Prozef ge-
schichtlicher Entwicklung. Man hat aus dieser Sicht dann auch die
Reformatoren des 16. Jahrhunderts verstanden und gedeutet: was
in diesen zum ersten grofen Durchbruch neuzeitlichen Freiheits-
bewuBtseins gekommen war, setzte sich, alle Lebensgebiete erfassend,
fort in der ganzen modern-emanzipatorischen Geistesbewegung.

Dieser die Kontinuitit zwischen Reformation und Neuzeit pro-
grammatisch vertretenden und begriindenden Geschichtsdeutung
stand allerdings gerade im 19. Jahrhundert ein ebenso profiliertes
Luther- und auch Calvin-Verstédndnis gegeniiber, das unter betonter
Berufung auf die genuine Reformation im kirchlich-theologischen
wie im politisch-gesellschaftlichen Bereich streng konservative
Positionen vertrat®. Auf Grund seiner geistes- und gesellschafts-
wissenschaftlichen Analysen hat dann bekanntlich Ernst Troeltsch

5 Cf. zum Wandel des Reformationsverstiandnisses H. Bornkamm, Luther
im Spiegel der deutschen Geistesgeschichte (2. Aufl. 1970); zum konserva-
tiven Luthertum des 19. Jahrhunderts F. W. Kantzenbach, Gestalten und
Typen des Neuluthertums (1968); zum Neocalvinismus in Holland W. Kolf-
haus, Abraham Kuyper (1924).



416 A. Lindt, Kontinuitit und Diskontinwitdit

die Reformation, insbesondere Luther, dem Mittelalter zugerechnet
und in der Ablésung des «Neuprotestantismus» von den reformato-
rischen Positionen die entscheidende Zisur fiir die Genese eines
auch fiir die Moderne relevanten Christentums gesehen¢. Karl Holl
und andere haben gegen diese sowohl das liberale wie das konser-
vative Kontinuitatsbewulitsein evangelischer Kirchlichkeit in Frage
stellende Sicht lebhaften Widerspruch angemeldet?.

Heute stellt sich uns die Frage nach der Kontinuitdt in der Ge-
schichte der evangelischen Kirche aber auch in anderer Weise neu
und bedringend. Wir sehen nicht nur im Bereich der kirchen-
historischen Forschung (der die vielfdltigen Aspekte der Kontinuitét
zwischen spiatem Mittelalter und Reformation schon lange bewuf3t
waren), sondern auch im Selbstverstindnis evangelischer Kirche
und Theologie die Reformation nicht mehr als einen vélligen Neu-
beginn, als einen absoluten Bruch, als Riickkehr zum biblischen
Ursprung unter deutlicher Diskriminierung, ja Negation der da-
zwischen liegenden anderthalb Jahrtausende kirchlicher Tradition.
Die heute postulierte 6kumenische Sicht und Darstellung der Kir-
chengeschichte hat sich ja gerade darin zu bewéhren, dal} das
Problem von Kontinuitdt und Diskontinuitdt in der Geschichte
des Christentums und gerade in der Reformationsgeschichte nicht
mehr im Zeichen eines offenen oder latenten Konfessionalismus,
sondern in der ernsthaften Befragung verschiedener konfessioneller
Sichtweisen und darum dann praktisch in der Zusammenarbeit von
Forschern verschiedener konfessioneller Herkunft angegangen wer-
den mul.

2.

Um so bedeutsamer stellt sich dann erst recht die Frage:
Worin besteht das eigentliche Kontinuum in der Geschichte der
Kirche und wie verhélt sich dieses zu dem offenkundigen Bruch, den
die Reformation des 16. Jahrhunderts doch fiir die Strukturen, die
Lehre und das ganze Leben der abendléindischen Christenheit be-
deutet hat?

8 E. Troeltsch, Protestantisches Christentum und Kirche in der Neuzeit
(1906); Die Bedeutung des Protestantismus fir die Entstehung der mo-
dernen Welt (3. Aufl. 1924).

7 K. Holl, Die Kulturbedeutung der Reformation: Gesammelte Aufséitze
zur Kirchengeschichte, 1 (5. Aufl. 1927), S. 4681f.



A. Lindt, Kontinwitdit und Diskontinutit 417

Wir fragen zunéchst danach, wie die Reformation sich selber, ihren
kontinuierlichen Zusammenhang mit der Tradition der Kirche und
ihren offenen Bruch mit der Tradition verstanden hat. Wir haben
dabei zu bedenken, wie sehr die Reformatoren ihre eigene Situation,
ihr eigenes Handeln, ihre eigene Verantwortung gegeniiber Ver-
gangenheit und Zukunft ganz im Rahmen jenes selbstverstédndlich
vorgegebenen Geschichtsbilds gesehen haben, das in der christlichen
Spitantike seine bleibende Prigung erhalten hat. Der biblische
Schopfungsbericht bildet den festen Anfangspunkt und die Visionen
der Apokalypse bilden den ebenso festen Endpunkt der Weltge-
schichte. Und was zwischen diesen beiden Fixpunkten ablduft, be-
kommt seinen Sinn und seine Ordnung ebenfalls durch die in der
Bibel berichtete und von der Kirche verkiindete und reprisentierte
ewiggiiltige Wahrheit von Gottes Offenbarungshandeln mit seiner
Menschheit®. Diese Sicht der Geschichte haben die Reformatoren
geteilt mit dem christlichen Mittelalter und mit ihren der papstlichen
Kirche treubleibenden Zeitgenossen. Aber innerhalb dieses noch
unbestrittenen, biblische Heilsgeschichte und Weltgeschichte in
eins setzenden Zusammenhangs sieht nun doch die Reformation ihre
eigene Zeit und ihren eigenen Auftrag in einer so radikalen Weise
neu, dal3 darob faktisch die Einheit der abendlindischen Kirche
zerbrochen ist.

Dabei war schon das spéte Mittelalter und im besonderen das be-
ginnende 16. Jahrhundert sowohl im Denken mancher fiithrender
Geister wie unterschwellig in seinem ganzen Lebensgefithl durch-
zogen und geprigt von vielfdltigen Sehnsiichten und Programmen
einer griindlichen Erneuerung von Kirche und Welt, wobei auch der
Begriff «reformatio» hier schon in mancherlei Weise gebraucht
worden war. ® Und doch hat die vor allem durch Luther entscheidend
geprigte Reformation, als sie Ereignis wurde, sich nicht einfach
organisch aus allen diesen Bestrebungen, sondern aus einem in un-
verwechselbarer Weise neuen Ansatz entwickelt. Worin sahen die
Reformatoren selbst das Neue und Besondere ihres Auftrages?

Luther hat in den entscheidenden Jahren, wo, fiir ihn selber ganz
iiberraschend, sein Reden und Wirken wie ein Sturmwind die

8 Cf. K. Lowith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen (1953).

9 W. E. Peuckert, Die grole Wende. Das apokalyptische Saeculum und
Luther (1948); K. Burdach, Reformation, Renaissance, Humanismus (1918);
W. Maurer, Reformation: Die Rel. Gesch. Geg., 5 (1961), Sp. 858-873.



418 A. Lindt, Kontinuztit und Diskontinuitdit

deutsche Offentlichkeit erschiitterte und mitri, dies alles als ein von
Gott gewirktes Geschehen verstanden.'® Er sah in den sich zu-
spitzenden Gegensédtzen, in den unausweichlich werdenden harten
Entscheidungen, in dem Auseinanderbrechen alter Ordnung und
Einheit Zeichen des nahen Endes dieser Welt. Er sah sich selber
als Gottes Werkzeug, dem es aufgetragen war, das, was ihm als
Gottes Wort neu aufgegangen war, die Botschaft von der rechtfer-
tigenden und heilenden Gnade Gottes, mit Vollmacht und Klarheit
laut werden zu lassen. Dal} dieses Wort grof3 wurde und frei wirken
konnte, war seine erste Sorge. Hier kannte er keine Kompromisse.
Hier stellte er sich trotzig dem Anspruch der Hierarchie, des
institutionellen Lehramts entgegen. Hier trennte er sich aber auch
scharf von denen, die die Erneuerung und Verdnderung von kirch-
licher und weltlicher Ordnung durch revolutionidre MafBnahmen
vorantreiben wollten. Gottes Wort hat aus sich selber heraus die
Kraft, in dieser turbulenten, vergehenden Welt neues Leben zu
schaffen und sich gegen alle Widerstinde durchzusetzen. Bekannt
ist, wie Luther das in der Auseinandersetzung mit den sog. Schwir-

mern in einer seiner Invokavitpredigten 1522 ausgedriickt hat!:

«Ich habe allein Gottes Wort getrieben, gepredigt und geschrieben ; sonst
habe ich nichts getan. Das hat, wenn ich geschlafen han, wenn ich witten-
bergisch Bier mit meinem Philippo und Amsdorf getrunken hab, also viel
getan, dall das Bapsttum also schwach worden ist, dal ihm noch nie kein
First noch Kaiser so viel abgebrochen hat. Ich hab nichts getan; das Wort
hat es alles gehandelt und ausgericht...»

Die Kontinuitit im Leben der Kirche lag nun nicht mehr in der
hierarchischen Institution, sondern ganz allein in dieser souveridnen
Wirksamkeit des gottlichen Worts, das sich selber treu bleibt,
gerade indem es hier und jetzt in einer Weise auf dem Plan ist, die
alte Gehduse und Lebensformen zu sprengen droht und faktisch auch
sprengt. Es ist ein radikales Vertrauen auf dieses souverdne gott-
liche Wort, das Luthers Denken und Handeln in den grofen Ent-
scheidungen seiner Frithzeit bestimmt hat. Eben darum wehrte er
sich dagegen, als wilder, verantwortungsloser Aufrithrer und Spalter
hingestellt zu werden. War nicht — so argumentierte er — die echte
Kontinuitéit der Ecclesia Catholica dort viel besser gewahrt, wo dies

10 Cf. dazu bes. H. v. Campenhausen, Reformatorisches SelbstbewuBtsein
und reformatorisches GeschichtsbewuBtsein bei Luther 1517-1522: Tradition
und Leben (1960), S. 318ff.

11 M. Luther, Weimarer Ausgabe X, 3, 18f.



A. Lindt, Kontinuitit und Diskontinuitit 419

ganz dem Wort Gottes und seiner Autoritit iiberlassen und zuge-
traut wurde, als dort, wo man Heil und Bestand der Kirche an
menschliche Autoritéiten band?

Stéarker und bewufiter als Luther hat Zwingli seinen eigenen Auf-
trag als prophetischen Dienst verstanden?: Wie die grof3en alttesta-
mentlichen Propheten sah er sich verpflichtet, in dem geschicht-
lichen Raum, in den er hineingestellt war, in seinem Ziirich und
seiner Eidgenossenschaft, Gottes Heilswillen und Gottes Forderung
mit unerbittlicher Deutlichkeit und Strenge zu vertreten. Es ist
Gottes Geist, der im Propheten wirkt — Gottes Geist, der sich nicht
kanalisieren laBt in feste heilige Ordnungen. Wesentlich radikaler
als Luther hat Zwingli denn auch das traditionelle kirchliche
Brauchtum umgestiilpt. Die Diskontinuitidt etwa im gottesdienst-
lichen Leben war hier viel sichtbarer und markanter als im lutheri-
schen Bereich. Dazu kam die Ausweitung des Reformationspro-
gramms und der Reformationspraxis auf Gesellschaft und Politik.
Zwingli hat sicher iiberall, wo er ans Werk ging, viel rationaler als
Luther geplant und die Dinge angepackt. Das vertrug sich durchaus
mit dem sein Denken beherrschenden Sendungsbewuftsein. Die
Niichternheit schweizerisch-biirgerlichen Lebensgefithls empfand
den nun proklamierten puritanischen Lebensstil nicht als revolu-
tiondren Bruch, sondern als Ausdruck einer neuen Zeit, mit der man
sich durchaus identifizieren konnte und wollte.

Auch im Genf Calvins hat sich, wenn auch gegen stérkste Wider-
stdnde, dieser Bruch mit alten Glaubens- und Lebensformen schliel3-
lich durchgesetzt. Dabei war es gerade Calvin, viel stirker als
Zwingli und auch theologisch durchreflektierter als Luther, daran
gelegen, sein Reformationswerk in der Kontinuitdt mit der Kirche
fritherer Zeiten, besonders mit der Kirche der ersten Jahrhunderte,
zu interpretieren. Auch er hat es immer als volliges MiB3verstindnis
seiner Intentionen bezeichnet, wenn seine Gegner ihn als Griinder
einer neuen Kirche hinstellten. Innerhalb der Ecclesia Catholica
aller Zeiten und Lénder wollte er mit seinem Genf den Dienst tun,
zu dem er sich gerufen wullte. Er hat diesen Dienst als einen auller-
ordentlichen empfunden, zu dem er verpflichtet war, als die amt-
lichen Leiter der Kirche sich ihrer Aufgabe angesichts der bedroh-

12 Cf. dazu G. W. Locher, Das Geschichtsbild Huldrych Zwinglis: Theol.,
Zeitschr., 9 (1953), S. 275ff., jetzt in Huldrych Zwingli in neuer Sicht (1969),
S. 751f., Chr. Gestrich, Zwingli als Theologe (1967).



420 A. Lindt, Kontinuitit und Diskontinuitit

lichen Verwirrung offensichtlich nicht gewachsen zeigten. In seinem
Antwortbrief an Kardinal Sadolet 1539 gibt er dem folgendermafen
Ausdruck 13:

«Was man mir als Kirchenspaltung vorzuwerfen pflegt, das bereitet mir
kein schlechtes Gewissen. Es sei denn, der miisse als fahnenflichtig gelten,
der, wenn die Soldaten in wildem Durcheinander Reih und Glied verlassen,
die Fahne des Anfiihrers hochhélt und die Leute auf ihren Posten zuriick-
bringt. Denn so zerstreut, Herr, waren die Deinen: keinen Befehl mehr
konnten sie vernehmen. Ja, sie hatten auch ihren Anfiihrer, ihren Dienst,
ihren Fahneneid geradezu vergessen! Da habe ich, um sie aus der Ver-
wirrung zu sammeln, nicht ein fremdes Panier aufgeworfen, sondern Dein
herrliches Banner, dem wir unbedingte Gefolgschaft leisten miissen, wenn
anders wir zu Deinem Volk zdhlen wollen...»

Die Kontinuitit, an deren Betonung es gerade Calvin hier liegt,
ist begriindet im dauernden Auftrag der Kirche: im Dienste Christi
auf dem Posten zu sein, aufmerksam auf die Befehle und Ver-
heiungen seines Wortes, diszipliniert und einsatzbereit, weil die
Sache Christi den hochsten Einsatz fordert. Um der Kontinuitéit
dieser Dienstverpflichtung willen hielt Calvin wie die anderen Re-
formatoren den Bruch mit dem Papsttum fiir notwendig. Um der
Kontinuitit dieser Dienstverpflichtung der Kirche willen hat aber
Calvin sich auch darum bemiiht, der Kirche eigene Ordnungen zu
geben — im Unterschied zu Luther, dem diese rechtlich-strukturellen
Fragen weniger bedeutsam zu sein schienen und der es deshalb ge-
schehen lieB3, daB3 die Kirche in ihren dulleren Lebensformen unter
die Vormundschaft der weltlichen Obrigkeit geriet — wie auch die
Kirche Zwinglis ein Bestandteil der politischen Ordnung der deutsch-
schweizerischen Stadtstaaten wurde. Calvins Kirchenordnung stellt
gerade mit ihrem Wiederankniipfen an die Vielfalt urkirchlicher
Gemeindedimter und in ihrer Aktivierung der gemeinsamen Ver-
antwortung — trotz der offenkundigen Diskontinuitit mit der
hierarchisch-autoritiren Struktur der pédpstlichen Kirche — einen
bedeutsamen Versuch dar, die Kontinuitdt mit der Ecclesia aller
Zeiten in ihren verschiedenen Lebensfunktionen unter Beriick-
sichtigung der geschichtlichen Situation des 16. Jahrhunderts auch
strukturell sichtbar werden zu lassen. Dies wird heute, wo Selbst-
verstandnis und Strukturen der réomisch-katholischen Kirche (wie

13 J. Calvin, Opera Selecta, 1 (1926), S. 482.



A. Lindt, Kontinwitit und Diskontinuitit 421

Selbstverstdndnis und Strukturen aller Kirchen) in eine offene Krise
geraten sind, gerade auch von katholischen Forschern neu entdeckt
und herausgearbeitet. 14

Dabei haben wir sehr wohl zu bedenken, dafl faktisch Kontinuitat
und Diskontinuitét in Zeiten geistigen und gesellschaftlichen Um-
bruchs nicht nur vom Denken und den Intentionen fithrender
Kopfe, im Bereich der Reformationsgeschichte also von der Theo-
logie der Reformatoren, abhingig sind. Der Historiker, auch der
Kirchenhistoriker, muf}, wenn er den Fragen nachgeht, die uns hier
beschiftigen, ebensosehr dem Wandel und der Konstanz etwa iiber-
kommener gesellschaftlicher Leitbilder und Normen, aber auch
geistiger und seelischer Grundkrifte nachgehen. Im Blick auf die
schweizerische Reformationsgeschichte hat eine Ziircher Disserta-
tion kiirzlich aufgezeigt®, wie in den Jahrzehnten bis etwa 1550
nicht nur die humanistische Schulung und Prigung der Bildungs-
schicht in beiden Lagern, sondern auch das in der gemeinsamen Ge-
schichte verwurzelte gemeineidgenossische BewuBtsein viel stérker
verbindend gewirkt hat, als wir es uns in der Riickschau zunéchst
vorstellen mogen. Der Basler Historiker Werner Kaegi ist aufgrund
eigener Forschung und verschiedener Spezialuntersuchungen seiner
Schiiler der humanistischen Kontinuitdt im konfessionellen Zeit-
alter, die gerade in Basel so deutlich zutage tritt, mit besonderer
Liebe nachgegangen.!® Dariiber hinaus haben Volkskundler und
Sozialhistoriker hier gerade dem vor allem mit dem literarisch faf3-
baren Quellenmaterial und den geistigen Spitzenproduktionen ver-
gangener Zeiten arbeitenden Historiker zu helfen, dafl sein Ge-
schichtsbild nicht einseitig von dorther bestimmt bleibt.

3'

Wie ist es mit Kontinuitit und Diskontinuitat nach der Reforma-
tionszeit weitergegangen ? Gewill vollzieht sich im spéiteren 16. Jahr-
hundert eine deutliche Verhirtung der konfessionellen Fronten.

14 Cf. besonders A. Ganoszy, Ecclesia Ministrans (1968); ders., Le jeune
Calvin (1966).

15 K. Maeder, Die Via Media in der Schweizerischen Reformation (1970).

16 W. Kaegi, Humanistische Kontinuitit im konfessionellen Zeitalter
(1954).



422 A. Lindt, Kontinuitit und Diskontinustit

Man wird sich gegenseitig fremd und entwickelt sich auseinander.
Es kommt im Lauf der Zeit soweit, daf} fiir die Leute eines ge-
schlossenen Konfessionsgebiets die andere Konfession und was zu
ihr gehort einfach etwas vollig Unvertrautes, Fremdes, Unheim-
liches und deshalb instinktiv zu Meidendes ist.'” Noch in den sehr
instruktiven und vielfdltigen Antworten auf eine wechselseitige
Umfrage, die vor einigen Jahren eine katholische und eine evange-
lische Zeitschrift veranstalteten iiber das Bild schweizerischer
Katholiken vom schweizerischen Protestantismus und schweize-
rischer Protestanten vom schweizerischen Katholizismus, kommt
deutlich zum Ausdruck, wie erst in der letzten Zeit das Gefiihl,
einander im innersten religiosen Empfinden fremd gegeniiber zu
stehen, abgebaut wurde.'® Und doch diirfen wir nicht bei dem zu-
néchst sich aufdringenden Eindruck stehenbleiben, die Kirchen-
spaltung des 16. Jahrhunderts habe alle Gemeinsamkeit christlichen
Denkens und Empfindens schliefllich doch fiir Jahrhunderte zu-
nichte gemacht. Mehr als man auf beiden Seiten sich wohl bewult
machte, hat man doch weiterhin aus gleichen Quellen geschopft
und war man in der Praxis des Glaubenslebens gleichen urtiimlichen
seelischen Bediirfnissen konfrontiert. Immer war die Verwurzelung
in der biblischen Uberlieferung bei beiden Konfessionen da. Dann
war da, gerade etwa in der populiren Erbauungsliteratur und im
Liedgut, ein breiter Strom mystischer Frommigkeit, der stdrker war
als alle konfessionelle Engfithrung. Hier ergaben sich erstaunliche
Gemeinsamkeiten, die zuweilen, etwa in der Erweckungsbewegung
um 1800, auch geistes- und kirchengeschichtlich bedeutsam wurden.
Noch starker sind wohl die Symptome verborgener Kontinuitit im
Bereich des religitsen Brauchtums. Wir nennen einige Fakten und
Beobachtungen aus dem schweizerischen Bereich.

17 Nochmals eine Gotthelf-Reminiszenz: Annebéabi Jowiger will nicht in
Solothurn bei einem katholischen Wirtshaus einkehren: «Es schiiche neue
die Kartholische, und man wisse nie, was die so mit einem armen Rof3 an-
fangen konnten... Es miisse es aufrichtig sagen, es misse sich allemal
zwéngen, wenn es etwas Kartholisches essen solle, es duechs, es hitte neue
nit e Chust wie angeres, sondern ganz e apartigi; nit e rdukeligi, nit e brén-
teligi, nit e gréueligi, aber ganz e kartholischi. Es sei doch kurios, daf3 so
nahe beieinander es alles so anders sei, sogar d Chust; es muf3 neue e kurioses
Wese sy mit dem Kartholische; es chonn si neue niit druf verstah»: J. Gott-
helf, Samtliche Werke, 5 (1921), S. 107.

18 Civitas 23, 8-9 (1967); Reformatio 16, 6-8 (1967).



A. Lindt, Kontinuitit und Diskontinuitdit 423

Einige der radikalen Eingriffe und Zisuren, die die Reformation
(im reformierten Bereich noch wesentlich stiarker als im lutherischen)
hier vollzogen hatte, sind tatsédchlich im Lauf der Zeit, weniger durch
theologische Neubesinnung als einfach durch die Macht unter-
schwelligen Bediirfnisse und Wiinsche, gemildert oder gar revoziert
worden: - Wenige Jahrzehnte, nachdem Zwingli Gesang und
Musik aus dem Gottesdienst verbannt hatte, ist auch in Ziirich
der Kirchengesang wieder eingefithrt worden.'? Im 18. Jahrhundert
wurden in den reformierten Stadtkirchen und bald auch in den Land-
kirchen der Schweiz wieder Orgeln eingebaut.?® — Léngst bevor
man die in der Zeit des reformierten Bildersturms iibertiinchten
mittelalterlichen Fresken wieder sorgfiltig hervorzuholen begann,
haben erbauliche religiose Bilder jeglichen Formats beim evangeli-
schen Volk wieder Einzug gehalten, und Darstellungen des Heilands
und der biblischen Geschichte im jeweiligen Geschmack der Zeit
schmiickten die Winde frommer Pietisten so gut wie die entspre-
chenden Produkte religioser Kunst katholische Hauser. — War das
Leben des mittelalterlichen Menschen eingebettet gewesen in sakra-
mentales Geschehen und sakrale Handlungen vielfiltigster Art, so
hatte die Reformation Zwinglis und Calvins durch die Reduktion
der Sakramente auf Taufe und Abendmahl dies radikal verandert.
Aber bald haben auch in den reformierten Volkskirchen gerade die
mit erlebnisméfBigen Hohepunkten verbundenen kirchlichen Hand-
lungen (Konfirmation, Trauung, Bestattung) fir das spontane
Gefiihl weiter Kreise der Kirche ihre eigentliche Existenzberechti-
gung gegeben. Auch die Kirche des Worts wurde fiir viele einfach
die fiir Weihehandlungen zustindige Institution. — Hatte die
Reformation allem Toten- und Grdberkult und allem damit zu-
sammenhéidngenden Brauchtum ernegisch gewehrt, so sind in den
nachreformatorischen Jahrhunderten Vorstellungen und Sitten, die
die Zusammengehorigkeit der Lebenden mit den Toten in allen
moglichen Formen pflegen und garantieren wollen, langsam aber
sicher wieder eingekehrt. Das alles ist nicht etwa als Rekatholisie-
rung im konfessionellen Sinn zu verstehen, sondern als Symptom
dafiir, daBl es seelische Krifte und Dispositionen gibt, die zu den

19 H. Reimann, Die Einfithrung des Kirchengesangs in der Zurcher Kirche
nach der Reformation (1959).

20 Cf, fir Bern Guggisberg (A. 1), S. 436f., von einem Dekan, der sich
wehrte, ¢man solle ihn ungeérgelet sterben lassen» ...



424 A. Lindt, Kontinuitit und Diskoniinuitit

kontinuierlichen Faktoren jeden religiosen Lebens gehoren. Gerade
etwa im Werk Gotthelfs kommt dies, wie Eduard Striibins material-
reiche Untersuchung nachweist, schén zum Ausdruck?!. Eduard
Buess kann darum iiberspitzt, aber sachlich durchaus zu Recht
sagen: «Gotthelfs Werk ist fast auf jeder Seite ein Zeugnis dafir,
wie unmittelbar der Ahnen- und Seligenkult des Vulgirkatholizis-
mus sich unserer Religiositit aufdringt.»??

Gerade wenn wir diese Ausdrucksformen zeitloser religitser
Motive iiber geistes- und kirchengeschichtliche Zisuren hinweg
feststellen, so dringt sich doch heute die Frage auf: Stellt der Ein-
bruch des technisch-industriellen Zeitalters und der ganze gesell-
schaftliche Umbruch, der damit zusammenhingt, die Kontinuitit
religiosen Empfindens und christlich geprigter Lebensformen, wie
sie auch von der Kirchenspaltung des 16. Jahrhunderts nicht ent-
scheidend tangiert worden ist, so radikal in Frage, da} ihr Ende nur
noch eine Frage der Zeit sein konnte? Vorschnelle Diagnosen wéren
hier wohl fehl am Platz. Der Historiker kann hier nicht zum vorn-
herein Bescheid wissen wollen. Er wird sich klar sein dariiber, wie
vieles an Lebens- und Denk- und Gemeinschaftsformen unldslich
verbunden ist mit einem bestimmten Sozialgefiige und darum auch
mit diesem zusammen sein Ende findet. Er wird aber ebenso zu be-
denken haben, daBl es Grundtatsachen menschlicher Existenz zu
geben scheint, die, soweit wir iiberhaupt davon geschichtliche Kunde
haben, zum Humanum gehoren. Gerade deshalb soll es uns weder
uberraschen noch erschrecken, wenn zwar die Diskontinuitat, der
Zusammenbruch alter Ordnungen und Werte, das hektische Suchen
nach Neuem die Welt erschiittert, zugleich aber offenkundig nicht
einfach tabula rasa gemacht werden kann, sondern die Kontinuitét
der Geschichte mit ihrem ganzen Spannungsreichtum weitergeht.
Eine absolute Diskontinuitét zur Vergangenheit kann und wird es
auch im Selbstverstdndnis des modernsten Menschen nicht geben.
Und wie erstaunlich ein véllig traditionsloser Sdkularismus um-
schlagen kann in ein mystisches Heimweh nachreligiosen Bindungen,
ist heute zu beobachten an merkwiirdigen Massenbewegungen unter
der jiingsten Generation.

21 E. Striibin, Grundfragen des Volkslebens bei Jeremias Gotthelf (1959).
22 H., Buess, Jeremias Gotthelf, sein Gottes- und Menschenverstindnis
(1948), S. 105.



A. Lindt, Kontinuitdt und Diskontinudtdt 425

Wir erinnern uns abschlieBend nochmals jener AuBerungen des
jungen Gotthelf, in denen er so emphatisch davon gesprochen hatte,
daB die Reformation nicht ein abgeschlossenes Geschehen sei, son-
dern daB sie weitergehen miisse. Wer nur das Erbe der Reformation
bewahren wolle, versiindige sich gerade gegen den Geist Gottes, der
nicht beim 16. Jahrhundert stehenbleibe, sondern in der Welt und
Christenheit des 19. Jahrhunderts neu seine bewegende und er-
neuernde Kraft zeige. — Der alte, konservativ gewordene Gotthelf
hitte wohl nicht mehr so freudig im Aufbruch des Zeitgeistes das
Walten des Gottesgeistes begriiit. Sowohl im 16. wie im 19. Jahr-
hundert ist ja fiir viele Wortfithrer evangelischen Glaubens auf
einen Lebensfrithling voll kithner Hoffnungen und Aufbriiche ein
konservativer Lebensherbst gefolgt. Dem alten Luther hat es sehr
zu schaffen gemacht, dafl der Siegeszug des Evangeliums, von dem
er um 1520 so hochgemut hatte reden kénnen, in soviel Widerstédnden,
Riickschldgen und Enttauschungen steckenzubleiben schien. Die
etablierten evangelischen Kirchen haben dann notgedrungen ihre
besten Krafte dazu verwendet, das Errungene zu ordnen, zu fixieren
und zu bewahren. Die Kontinuitdt evangelischer Kirchlichkeit sah
man nun nicht mehr, wie in der Zeit des prophetischen Durchbruchs
von Luther und Zwingli, in der Dynamik des souverinen Gottes-
worts, sondern in der statisch verstandenen und sorgfaltig zu
konservierenden reinen Lehre. Das hiel dann vor allem im Luther-
tum auch unbedingtes Festhalten an der Kontinuitidt bestehender
Ordnungen in Staat und Gesellschaft. Und doch hat es sich bis
heute immer wieder erwiesen, dal} aus dieser statisch-konservativen
Grundhaltung heraus der geschichtlichen Verantwortung fir die
jeweilige Gegenwart und Zukunft nicht standgehalten werden kann?3.

Geschichte vollzieht sich eben nicht nur in Kontinuitédt, sondern
in stetem. Wandel, der auch Briiche, Verdnderungen, Diskontinuitéat
mit sich bringt. Eine christliche Haltung, die sich nicht nur christ-
lichen Traditionen, sondern der Wahrheit von Jesus Christus selber
verpflichtet weil}, wird gerade dies sehr ernst zu nehmen haben.
Sie wird offen sein fir die Zukunft und darum auch fiir das Neue,

2 Fur die Zeit der groBen «crise de la conscience européenne» um 1700
zeigt dies neuerdings sehr schon die sorgfiltige Darstellung des spétortho-
doxen Theologen und Kaémpfers gegen Aufklarung und Pietismus V. E.
Léscher durch M, Greschat, Zwischen Tradition und neuem Anfang. V. E.
Loscher und der Ausgang der lutherischen Orthodoxie (1971).



426 A. Lindt, Kontinwitit und Diskontinuitit

Unvertraute von Umbruchszeiten. Sie wird deshalb —mit dem jungen
Gotthelf — Reformation, Erneuerung, verantwortliche Neugestal-
tung von Kirche und Welt als einen dauernden Auftrag verstehen.
Sie wird, was sich als Kontinuum menschlicher, geschichtlicher
Erfahrung erwiesen hat, nicht mutwillig tiberspringen oder negieren.
Sie wird sich durch die Einsicht in solche menschlich-geschichtlichen
Kontinuitdten aber auch nicht lahmen lassen, sondern den Mut zu
verantwortlichem Denken und Handeln in Kontinuitdt und Dis-
kontinuitit sich geben lassen durch den Glauben an die kontinuier-
liche und doch immer wieder iiberraschend neue Gegenwart des
Creator Spiritus. Andreas Lindt, Minster, Westf.



	Kontinuität und Diskontinuität in der Sicht evangelischer Kirchengeschichte

