Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 28 (1972)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

BreEvArD S. CHILDS, Biblical Theology in Crisis. Philadelphia, The West-
minster Press, 1970. 255 pp. § 8.00.

Prof. Childs, who teaches Old Testament at Yale, has written a cone
temporary assessment of the state of the discipline of Biblical Theology,
especially in its distinctively American form. He deftly traces out the re-
markable rise of this study after World War II, both in Europe and America.
The moral inadequacy of classic Liberalism became apparent, and Biblical
Theology moved swiftly to redress, by means of appeal to the Bible, a severe
theological imbalance. In America this movement is also to be seen against
the background of the wrenching conflict between Fundamentalism and
Modernism, and Biblical theologians made a conscious effort to bridge the
gap between these two sides of American Protestantism. Among the restored
insights of the ‘Movement’ were the unity of the Bible, God’s self-disclosure
in history and the culture of the Bible. However, unresolved problems began
to unravel many of the gains: the continued problem of diversity within
the Bible, how the Bible speaks to the modern world, etc.

Following his diagnosis of the rise of the movement in the 40’s and 50’s,
and its subsequent decline in the 60’s, Childs proposes a cure for the illness
of the discipline. In my judgment he quite rightly says that its norm must
be the canon of Scripture which forms the context for Biblical Theology. He
even suggests that scholars will once again have to address the old question
of the inspiration of Seripture (p. 103). If the science is to survive, it must
not get lost in the exacting minutiae of philology, extra-Biblical history and
comparative religion, important and necessary as such studies are. Moreover,
a revived Biblical Theology must come to terms with the ethical issues of
our generation. “What we are suggesting is a process of disciplined theological
reflection that takes its starting point from the ethical issue at stake along
with all its ambiguities and social complexes and seeks to reflect on the issue
in conjunction with the Bible which is seen in its canonical context’ (p. 131).
One of the most fruitful kinds of work of Biblical Theology will be to reread
the theological writings and exegesis of the Fathers and the Reformers, who
though they were precritical, nonetheless were theologians of genuine power
and integrity.

The last part of the book is the least clear and therefore the least con-
vincing. Prof. Childs sets up Ps. 8, Ex. 2, Prov. 7 and “The God of Israel
and the Church” as examples for constructing Biblical Theology as he
thinks it ought to be done. The potential weakness of the book is that it may
promise more than Biblical Theology can produce. That is, even the most
devout faith coupled with the most learned scholarship may fall short of
developing firm answers to the ponderous and complex ethical problems
facing our age. One hesitates either to agree or disagree that this can be done.
The positive aspect of this essay is that it serves as yet one more piece of
evidence that the announcement of the demise of Biblical Theology may be
quite premature, for there is, despite its shortcomings, a great amount of
vitality and strength yet to be found in it.

David H. Wallace, Covina, Calif.



358 Rezensionen

F. LANGLAMET, Gilgal et les récits de la traversée du Jourdain (Jos. ITI-IV ). =
Cahiers de la Revue biblique, 11. Paris, Gabalda, 1969. 158 S. Fr. 56.—.
Die Schwierigkeiten einer Analyse vonJos. 3 4 4,um die sich die Forschung

immer wieder bemiiht hat, liegen darin, daB3 hier verschiedene Uberlieferun-

gen (Jordaniibergang, Lade, Gilgal, Josua) eine komplexe Einheit bilden. Das
hat seinen Grund darin, daf3 Israels Selbstverstindnis von der Landnahme die
verschiedenen fiir ihren weiteren Fortgang konstitutiven Elemente zusam-
mengeschaut hat, weswegen auch die rein literarkritische Behandlung der

Probleme angesichts der hinter ihnen stehenden historischen Fragen nicht

befriedigen kann.

Das selbstversténdliche Interesse, das man also der Untersuchung von
Langlamet entgegenbringt, wird weder enttduscht noch ermiidet. Es gelingt
seiner sorgfiltig abgewogenen, bedacht und vorsichtig, aber doch niichtern
und entschlossen urteilenden Darstellung, die schwierigen Probleme durch.-
schaubar und verstédndlich zu machen. Das wird schon am methodischen Auf-
bau deutlich. Kap. 1 bietet eine kurze, aber einpriigsame Ubersicht {iber neuere
Arbeiten, ihre Fragestellungen (Traditionsgeschichte, Kultgeschichte)und ihre
Ergebnisse, die ebenso gewiirdigt wie einer besonnenen Kritik unterzogen
werden, der man weithin zustimmen kann. Besonders J. Dus (Zs. atl. Wiss.
1960) und E. Vogt (Bibl. 1965) weill der Verfasser sich verpflichtet, obwohl
er eigene Wege geht und zu neuen Ergebnissen kommt. In zwei Tabellen
werden die Ergebnisse der literarkritisch arbeitenden klassischen Kommentare
wie der unter neuen Fragestellungen stehenden jiingsten Arbeiten dargestellt
und in Beziehung zueinander gesetzt. Die augenfiilligen Ubereinstimmungen.
bestédtigen die Zuverldssigkeit und Brauchbarkeit auch &lterer Arbeiten.
Kap. 2 bietet die Ubersetzung mit textkritischen Anmerkungen, die —
methodisch gliicklich — die Ergebnisse der spidteren Untersuchung vorweg-
nimmt und durch verschiedene Schrifttypen kennzeichnet. Kap. 3 klart auf-
grund eingehender Untersuchung der Rahmenformulierungen (formules
cadres) die Tétigkeit der Redaktionen, wobei es um eine genaue Bestimmung
des oft nicht profiliert genug gebrauchten Begriffes «deuteronomistisch» geht.
An Dus anlehnend, aber tiber ihn hinausfiithrend, unterscheidet der Verfasser
zwischen dem deuteronomistischen Geschichtsschreiber (Dtr.), der sich auf
einzelne Zusétze (3, 2—4. 7a pa-+ ; 4, 12-14) beschrankt, ohne die Legende zu
veréindern, wie es die Umarbeitungen des dlteren (!) deuteronomistischen
Bearbeiters (dtr.) tun, bei dem man von einer « Schicht» sprechen kann, die,
losgelost von den harmonisierten und vervollstdndigten Texten., unlesbar
bleibt. Zusammenhidnge zwischen Jos. 1; 3—4; 12, 4-6; 22, 1-6; und Deut. 3,
12-13; 18, 20 sind unleugbar, fithren aber nicht auf einen einheitlichen Ver-
fasser, dies eine wohl richtige Wendung gegen die These Noths vom deute-
ronomistischen Geschichtswerk [vgl. vor allem auch S. 141]. Dabei sind die
von dtr. bearbeiteten Traditionen tiberraschend deutlich erhalten.

Kap. 4 stellt aufgrund der vorhergehenden Untersuchungen 9 Komplexe
fest: 1.) Atiologie der Steine im Gilgal (4, 1-3. 8), die Josua noch nicht kennt
(seine Nennung in v. 8 ist sekundér); 2.) die Sittim-Gilgalerzihlung (3, 1. 5.
14a. 16; 4, 19b); 3.) ein Bericht tiber die Lade (3, 9-11. 13. 15a; 4, 7. 10b);
4.) eine Atiologie der Jordansteine (4, 9); 5.) die Josuaversion (4, 4-5. 20);



Rezensionen 359

6.) zwei «Katechesen» (4, 6-7. und 4, 21f.); 7) die dtr.-Redaktion; 8.) die Hin-
zufiigungen von Dtr.; 9.) spitere Erweiterungen.

Die reichlichen liturgischen Ausdriicke und Traditionen in Jos. 3 + 4 be-
weisen die Existenz eines Festes in Gilgal, dessen liturgische Aktualisierung
sich aber auf ein zikkaron beschrénkte, und das nicht als wirklicher Durchzug
mit der Lade durch den Jordan gefeiert wurde.

Die Zustimmung zu dieser Arbeit héingt nicht von der Beurteilung einzelner
Zuweisungen ab ; wesentlich scheint mir, daB die hier angestellten Uberlegun-
gen geeignet scheinen, auch die Traditionen der Staatwerdung zu erhellen.
Darum kann diese gediegene und sorgféltige Arbeit nur mit Dankbarkeit und

Freud igt den.
reEe MRERSiEpweEaRR Hans-Joachim Stoebe, Basel

Gorz ScamiTT, Du sollst keinen Frieden schliefen mit den Bewohnern des
Landes. Die Weisungen gegen die Kanaander in Israels Geschichte und
Gleschichtsschreibung. = Beitr. zur Wiss. vom A. u. N.T., 91. Stuttgart,
Kohlhammer, 1970. 174 S. DM 32.—.

Die Miinsteraner Habilitationsschrift untersucht das Problem, das sich im
Alten Testament aus der Forderung schonungsloser Eroberung und dem Ver-
bot einer berit mit den Kanaandern (Vernichtung der Kultorte und Verbot
des Konnubiums) ergibt. Dagegen weill das Verzeichnis nicht eroberter
Stadte (Jde. 1, 27-35, Parallelen im Josuabuch), da3 Israel anfangs oft zu
schwach dafiir war und erst im Laufe eines Metoikismus das Ubergewicht
bekam. Die Erkldrung dieses berit-Verbotes als relativ spites theologisches
Postulat ist zu pauschal und unbefriedigend.

Die Darstellung gliedert sich in vier Kapitel. — Ein Vergleich von Ex. 23,
20-23 mit Deut. 7 in Kap. I ergibt, da3 Ex. 23 keine deuteronomischen Ziige
zeigt, vielmehr Deut. 7 von ihm abhiéingt. Die Vertreibungsforderung ist ur-
spriinglicher Bestand, das Kultstattengebot spéterer Zusatz aus Deut. 7
(vgl. Jde. 2, 1-5). Ebenso ist das berit-Verbot in Ex. 34, 12. 15 alte eigene
Uberlieferung; das Verbot wird auch in Jos. 9 vorausgesetzt. Das diesen
Stellen gemeinsame berit-Verbot, der Sache nach ein Vertreibungsgebot
(VerheiBung in Ex. 21, 2; Deut. 11, 23-25; Jos. 3, 10), setzt eine Situation in
der Geschichte Israels voraus, in der es sich, stark und hoffnungsvoll in seinem
Gott, als kiinftiger Herr des Landes fiihlen konnte. — In Kap. IT wird — im
Kontext mit v. 1-18 (v. 3 weill von einer Landverteilung vor der Eroberung) —,
vornehmlich Jde. 1, 27-35, der Bericht tiber die MiBerfolge behandelt, der
wohl auf schriftlichen Angaben beruht. Darin lassen sich zwei Epochen ab-
grenzen: «Israel konnte nicht»... «als es aber stark wurde». Letzteres ist nicht
einfach nachtrigliche Ergénzung, sondern steht im Kontext mit anderen
Erweiterungen, die im einzelnen interpretiert werden. Sie lassen annehmen,
dafB die in vv. 27ff. genannten Stéddte schon in der Richterzeit erobert wurden
(Deborahlied). Der archéologische Befund widerspréche dem nicht eindeutig.
— Das «konnte nicht» fithrt nach Kap. I1I auf eine frithe Abfassungszeit, die
der Endverfasser an dem Vertreibungsgebote maf. Dieses, schon von allen
Pentateuchquellen vorausgesetzt, kann also keine spétere geschichtliche
Theorie, etwa der Davids- oder Salomozeit, sein. Hinter Jde. 1, 27 ff. steht ein



360 Rezenstonen

System territorialer Anspriiche, wie es in Jos. 13-17 vorliegt ; fiir diese kénnte
die Macht des Gottes Israels schon ausreichende Legitimation gewesen sein.
Jos. 17, 14ff. (Verteilung der Landlose) ist durchaus als geschichtliche Tradi-
tion der Frihzeit anzusehen. Der Endverfasser von Jde. 1, 27-35 mit also die
tatsachlichen Erfolge an einem zwar theoretischen, aber autoritativen Pro-
gramm der Aufteilung des ganzen Landes; der Ort der Proklamation eines
solchen Gebotes konnte ein Heiligtum, Gilgal oder Silo, wahrscheinlich
letzteres gewesen sein, wenn es nicht iiberhaupt zwei Landverteilungsge-
schichten gab. Das Vertreibungsgebot fithrt in eine Situation zwischen Land.-
nahme und Philisterbedrohung, in der Israel sich den Kanaandern unbedingt
iiberlegen fiihlen konnte. Fiir seine geschichtlichen Wirkungen kann im Nor-
den auf den Fall von Hazor, sonst auf Jos. 12 hingewiesen werden. —In Kap. IV
wird die Nachgeschichte des Vertreibungsgebotes durch Deut. 7; 20, 15-18
(theologische Begriindungen), die deuteronomistische Landnahmegeschichte
bis in die nachexilische Gemeinde (Esra) und das Judentum verfolgt.

Es ist eine grole Konzeption der frithen Geschichte Israels, die hier vor-
getragen ist. Nun sind literar- und iiberlieferungskritische Befunde vielfach
mehrdeutig und bleiben kontrovers. Sie miissen demzufolge in einem gréBeren
Kontext nicht nur als méglich (vgl. bes. S. 83: warum koénnte nicht, sollte
nicht, es wire doch moglich), sondern als wahrscheinlich erwiesen werden. Da
bleiben doch einige Fragen offen. Zu welcher Zeit vor David, oder auch schon
vor Saul, kann die hier vorausgesetzte Situation eines so schlechthinnigen
Uberlegenheitsgefiihls angenommen werden ? Wie konnte David, der sich so
sehr bemiihte, an alte Uberlieferung anzukniipfen und sich durch ihre Wahrung
zu legitimieren (Lade), sich in seiner Kanaanéerpolitik (Jerusalem) so leicht
iiber ein autoritatives Gebot hinwegsetzen? Besteht nicht ein hohes Maf3 an
Wahrscheinlichkeit dafiir, daf — einmal ganz abgesehen von den allgemeinen
geschichtlichen Gepflogenheiten — der Gedanke der Vertreibung von vorn-
herein zu den Erwartungen, Hoffnungen und auch VerheilBungen landsuchen-
der Gruppen gehérten, weil sie unabdingbare Voraussetzung der Lebens-
sicherung zu sein schienen; vielleicht auch darum, weil sich mit solchen Ver-
heiBungen und Hoffnungen die Erwartung von etwas villig Neuem verband ?
Eine solche Erwartung bedurfte, wo sie — auch schon miindlich — kodifiziert
wurde, sicher einer theologischen Begriindung.

Unausgesprochen steht ja wohl auch hinter diesen Ausfithrungen der Ge-
danke an die Amphiktyonie als schon frith machtpolitisch wirksames Element.
Die Amphiktyonie ist sicher eine geniale Arbeitshypothese Alts, die aber
nicht tiberlastet werden darf.

So bleiben doch manche Fragen offen; fir mein Empfinden zu viele, als
daB diese sicher scharfsinnigen und eingehenden Uberlegungen in allem iiber-

zeugen kénnten.
g Hans-Joachim Stoebe, Basel

VALENTIN NIKIPROWETZKI, La troisiéme Sibylle. = Ecole pratique des hautes
études, VI, 9. Paris, Mouton, 1970. XII 4 386 S. Fr. 84.—.

Zu den jidischen (oder auch christlichen) apokryphen Schriften, die unter
einer heidnischen Maske fiir die Sache des wahren Gottesglaubens werben,



Rezensionen 361

gehéren auch die vierzehn Biicher der «Oracula Sibyllina». E. Schiirer sagte
von dieser Sammlung, sie sei «ein wiistes Chaos, dessen Sichtung und Ordnung
auch der scharfsinnigsten Kritik wohl niemals ganz gelingen» werde. Ent-
gegen diesem etwas deprimierenden Verdikt unternimmt V. Nikiprowetzki
in einer umfangreichen Monographie den Versuch, das Material des 3. Buches
der Oracula Sibyllina so zu verstehen, dal auch eine verniinftige Ordnung
darin ersichtlich wird. Es ist ein auBlerordentlich griindlicher Versuch, bei
dem sich der Verfasser derart mit der Schrift, resp. ihrem Autor oder seiner
Sibylle, identifiziert, daf3 es oft schwerhélt zu unterscheiden, wessen Meinung
jetzt gerade dargeboten wird. Aber gerade so gelingt es ihm, zu einem Ver-
sténdnis des gesamten Materials vorzudringen, einzelne Abschnitte in einen
groBeren Zusammenhang einzuordnen und so den ganzen Kontext weithin
durchsichtig zu machen.

Dasg 3. Buch der Sibyllinen wird in der Regel als das &élteste dieser Samm.-
lung angesehen und wegen des verschiedentlich erwidhnten «7. Konigs von
Agypten aus hellenischem Geschlecht» in die zweite Hilfte des 2. vorchrist-
lichen Jahrhunderts verwiesen. Dem tritt Nikiprowetzki mit einigen guten
Argumenten entgegen (S. 195-216) und datiert die Schrift ins Jahr 42 v. Chr.,
also nach dem Tode Cadsars (S. 217).

Uber vier Kapitel hinweg befaBt sich der Verfasser mit der Person der
Sibylle. Woher kommen diese « Sibyllen», woher diese eine im besonderen ? Ist
sie heidnischen Ursprungs? Wie heillt sie, welcher Art ist sie? Anhand der
sibyllinischen Versionen der Erzdhlung vom Turm in Babel und dem nach-
folgenden Kampf der Kroniden zeigt er die Schwachheit der Hypothese, nach
der die 3. Sibylle von der Sammlung einer «babylonischen Sibylle» abzuleiten
sei. Nein, wenn schon, dann ist sie eine hebriische Sibylle aus der Zeit Noahs!
Aber eigentlich treffen solche voélkische Unterscheidungen die Sache hier
nicht. Die Sibylle ist — nach den Angaben der Schrift — mit Noah verwandt
und gehért so der noch ungeteilten Menschheit aus der Zeit nach der groBBen
Flut an. «Cette situation unique lui donne vocation d’exhorter au repentir
I'humanité apostate dans son ensemble» (S. 37). Indem sich die Sibylle als
Schwiegertochter des Noah ausgibt, erscheint die Schrift als ein Werk aus
dltester Vergangenheit, in dem die Geschichte der Welt sehr wahrheitsgetreu
vorausgesagt war (S. 53). So kann die Sibylle natiirlich mit gutem Recht be-
anspruchen, alle Menschen zu dem einen, wahren Gott aufzurufen. Sie ver-
tritt ja nicht einen jiidischen Partikularismus mit seiner Religion, sondern die
Weisheit der geeinten Menschheit.

Aus dem sehr ausfiihrlichen Kapitel iiber die Theologie der Schrift interes-
siert uns vor allem die Untersuchung tiber das Geschichtsverstédndnis der
3. Sibylle. Wenn Nikiprowetzki dabei feststellt, dal Geschichte in den Oracula
Sibyllina wenig mit dem gemeinsam hat, was man heute darunter versteht
(S. 88), sagt er etwas fast Selbstversténdliches. Aber man ist froh um diese
Einschrénkung. Macht sie doch zugleich. darauf aufmerksam, daB die Art,
wie wir Geschichte zu verstehen pflegen, nicht die einzige mogliche Art des
Geschichtsverstidndnisses ist. Die Geschichte hat in der 3. Sibylle eine andere
Funktion als nur den zeitlichen und rdumlichen Rahmen fiir den Roman des
heiligen Volkes zu geben. Sie dient zur Illustration pardnetischer Themen. Sie



362 Rezensionen

ist «deshalb eher zugleich Geschichtsgnosis und Geschichtsphilosophie als
Geschichte im eigentlichen Sinn» (S. 88). Natiirlich stellt sich da sogleich die
Frage nach der Herkunft dieser Geschichtsschau. Ist sie griechisch bestimmt,
oder biblisch ? Folgt die Sibylle der Zyklus-Theorie Hesiods oder verwirft sie
diese? Nikiprowetzki zeigt, daB die zyklische Theorie wohl hier und dort
anklingt, daB sie aber reduziert ist auf unbestimmte Hinweise. Anliegen. der
Sibylle ist vielmehr die Lehre von der Einteilung der Aonen in zehn Genera-
tionen (wie etwa auch bei Philo). Dariiber hinaus warnt der Verfasser mit
Recht davor, aus gewissen Ahnlichkeiten in den Aussagen vorschnell auf
direkte Abhéngigkeiten zu schlieflen.

Es liegt in der Natur der Sache, wenn Nikiprowetzki von daher auch dem
Problem des Synkretismus in der vorliegenden Schrift einen ausfiihrlichen
Abschnitt widmet. Die eigentliche Frage ist nach ihm, wie es dem Autor der
Schrift gelang, mit der griechischen Tradition eine religidse und eschatolo-
gische Lehre zu verbinden, die dem Hellenismus vollstindig fremd, dem
Judentum aber eigen war (S. 189). Die jidische Sibylle ist nicht entstanden
auf dem. «plan de la contamination naive et théologique d'un syncrétisme
véritable», sondern vielmehr auf dem «qui va de la curiosité intellectuelle dont
témoignent les spéculations concernant les Géants ou la Tour de Babel &
I’allégorie telle que la pratique Philon» (S. 194). Ganz in Philos Néhe sieht er
sie auch entstanden: im jidischen Alexandrien, in der Umgebung von
Aristobulos, oder sogar durch ihn selber (den Nikiprowetzki mit andern etwas
spéter datiert als man frither angenommen hat). Nikiprowetzki erkennt vor
allem auch Verbindungen zu den Therapeuten. Jedenfalls aber hilt er die
Schrift fiir ein «ceuvre nettement et entiérement juive qui est liée & la. Bible
aussi étroitement que n’importe lequel des pseudépigraphs palestiniens»

(S.194).
Hans-Walter Huppenbauer, Brugg, Kt. Aargau

Kraus BERGER, Die Amen-Worte Jesu. Eine Untersuchung zum Problem der
Legitimation in apokalyptischer Rede. = Zs. ntl. Wiss. Beiheft 39. Berlin,
de Gruyter, 1970. XII 4182 S. DM 42.—.

Nach Streichung der uneigentlichen Formeln finden sich im synoptischen
Textbestand 115 Aeyw Guiv-Einleitungen zu Sétzen oder Satzteilen, die mit
einer Ausnahme alle in den Mund Jesu gelegt sind. Sie erscheinen in 28 ver-
schiedenen Formen, darunter, nach Abzug der Parallelen, 38mal mit Amen
verbunden. Aber nur 20mal fithrt die Amen-Formel ein isolierbares Einzel-
logion ein. Wenn R.Morgenthaler in seiner Statistischen Synopse (Ziirich 1971)
an die 480 eigentliche Logien zdhlt, dann zeigt schon das quantitative Ver-
héltnis von 1:24 die relative Relevanz des Problembereiches. Nicht zuletzt
im Zusammenhang mit der sogenannten neuen Frage nach dem historischen
Jesus hat sich in den letzten Jahren die Forschung — erwéhnenswert sind u. a.
Aufsitze von J. Jeremias, H. Schirmann und J. C. O’Neill — dafiir interessiert.
Schon P. Billerbeck hatte ja behauptet, daB sich in der einfithrenden Amen-
Formel ein einzigartiger und ausschlieBlich auf Jesus zuriickgehender
Sprachgebrauch erhalten hat.

Auf Grund von zwei Belegen fiir die Verwendung von Amen am Satz-



Rezensionen 363

anfang aus dem freilich christlich tiberarbeiteten und textkritisch nicht
hinterfragten Testamentum Abrahae und auf Grund einer breit angelegten und
gorgfiltig differenzierenden Vergleichs der grammatischen und stilistischen
Strukturen der mit vai, duiv und % oder ei ufv verbundenen Sétze oder
Satzteile im spatjudischen, griechischen Schrifttum der Apokalyptik und
auch der prophetischen Schriften der LXX mit dem neutestamentlichen, be-
sonders dem synoptischen Phénomen gelingt Dr. K. Berger der Nachweis eines
sprachgeschichtlichen Prozesses, dem nicht nur die vorangehende Amen-
Formel, sondern auch die strukturelle Musterung der damit eingeleiteten
Ausspriiche zugeordnet werden miissen. Die bis anhin behauptete Beschréin-
kung der Amen-Formel auf den Sprachgebrauch Jesu wird dadurch relativiert.

Erstmals wird in einer iiberraschenden Fiille das Textmaterial nicht nur
aus dem griechischsprachigen, sondern auch aus dem syrischen und kopti-
schen Bereich der Apokalyptik und der Gnostik zusammengetragen und im
Verlaufe der Untersuchung beriicksichtigt. Dieser Leistung gebiihrt volle
Anerkennung. Daraus ergibt sich das «hellenistische Judentum auf apokalyp-
tischer Traditionsbasis» als «der eigentliche Heimatbereich der Amen-Worte
und der damit verbundenen Vorstellung». In Ubereinstimmung mit dem
apokalyptischen Hintergrund unterscheidet der Verfasser zwischen «ge-
schichtlichen» oder heilsgeschichtlichen und pardnetischen Séatzen. Ersteren
teilt er die formelverbundenen Sétze in der Passionserzahlung zu und jene,
welche Aussagen im Zusammenhang mit der Naherwartung enthalten. Zur
zweiten Gruppe zéhlt er die konditionalen Relativsitze. Schon wegen der
Vermengung von formalen und materialen Kriterien ist diese Zuteilung nicht
sehr glicklich und wird dem Tatbestand nicht gerecht. So ist es wohl nicht
moglich, die Ermahnungen aus dem Felde der Naherwartung herauszuhalten.
Die Grundthese der Untersuchung aber lautet : « Die Amen-Einleitung nimmt
formgeschichtlich die Stelle von Schwureinleitungen in apokalyptischer Rede
ein.» Darum wire der urspriingliche Sitz im Leben dort zu suchen, wo der
apokalyptische Lehrer oder Seher «seine Aussage der Kontingenz blof
menschlicher Rede dadurch enthebt, daf} er sie durch seinen Schwur zur Aus-
sage eines Zeugen macht» (S. 31). In der Konsequenz dieser These erscheint
denn auch Jesussowohl im synoptischen wie im johanneischen Traditionsstrom
alsein apokalyptischer Visionédr und die Amen-Einleitung alseine Art Legitima-
tionsformel. Hier wird eine weiterhelfende Kritik denn auch grundséatzlich und
im einzelnen zuriuckfragen miissen. Es féillt zum Beispiel auf, daB sich lediglich
in Mark. 8,11 €i erhalten hat. Es bleibt doch auch fraglich, wie weit vai am An-
fang eines Satzes oder Satzteiles mit durjv im affirmativen Sinne alterniert und
nicht vielmehr seine assertorische, ja geradezu responsorische Funktion beibe-
hélt. Dazu wird man innerhalb der vom Verfasser gehandhabten Terminologie
und Methodik im Blick auf die jungste Infragestellung der Formgeschichte
durch die Linguistik genau zusehen miissen, wie weit religionsgeschichtliche
und durch grammatische Strukturanalogien und analoge Motive die Er-
hebung eines traditionsgeschichtlichen Duktus tiberhaupt erlauben.

Mit besserm Recht wird die Ndhe der Amen-Formel zur Botenformel in der
LXX, besonders zu Ezechiel, betont. Der Einflul der LXX auf die sprachliche
Gestaltung auch der synoptischen Tradition kann kaum hoch genug ein-



364 Rezensionen

geschiitzt werden. Hier ist zu bedenken, daB diese formbildende Kraft im
hellenistischen Sprachbereich die frithchristliche Literatur nicht iiber die
Apokalyptik des griechischen Judentums, sondern tiber den griechischen
synagogalen Gottesdienst erreicht haben diirfte und da@ der Schritt von dieser
Synagoge in das Leben und in den Kultus der griechischen Christenheit
historisch und sachlich ein viel direkterer gewesen sein muf3. In diesem
Zusammenhang wiirde dann auch das dynamische und aktuale Moment, das
der Verfasser mit deutlichem Unwillen von seiner Darlegung fernhélt, die
nétige Beachtung finden kénnen. Es bleibt das nicht geringe Verdienst von
W. Zimmerli, gerade in Verbindung mit seiner eindringenden FEzechiel-
Forschung auf die sachliche Ndhe der Botenformel zur sogenannten Wort-
ereignisformel und zum sogenannten Erweiswort hinzuweisen. Dabei tritt
bedeutungsvoll der prophetische als ein zentral gottesdienstlicher Vorgang
zutage. Dartiber hat die spidtjudische Apokalyptik aber wenig zu sagen.
Darum wird man sich auch durch die interessante Herausarbeitung der
sprachlichen Analogien zu den Aéyw-Formeln und besonders zu den Amen-
Verbindungen im neutestamentlichen Bereich nicht abhalten lassen, dem Ent-
stehungs- und Funktionsort innerhalb der noch wenig erhellten hellenistischen
juden- und heidenchristlichen Mischgemeinden nachzugehen. Aber auch ab-
gesehen von dieser Bestimmung des historischen Sitzes im Leben der frithen
Gemeinden, stellt sich, wie ich in meinem eigenen Amen-Buch (Zirich 1969)
anzuregen versuchte, das neutestamentliche Problem der Amen-Formel als
ein Problem der traditionsgeschichtlichen und redaktionstheologischen Er-
fassung der Evangelien selber. Den hervorragenden und mit einem exakten
Instrumentarium erarbeiteten Beitrag von K. Berger wird dabei eine weiter-
fithrende Erforschung der Amen-Stellen dankbar beriicksichtigen miissen.

Victor Hasler, Bern. & Solothurn

Vicror HASLER, Amen. Redaktionsgeschichtliche Untersuchung zur FEin-
fiihrungsformel der Herrenworte « Wahrlich ich sage euchy. Zirich & Stutt-
gart, Gotthelf-Verlag, 1969. 207 S. Fr. 22.—/29.—.

As the title indicates, the author is concerned with the sayings of Jesus
in the gospels which are introduced by the formula dunv Aéyw Vuiv and
parallel expressions. He begins with a brief introduction (pp. 9-24), in which
the various formulae are isolated and grouped together according to their
related features. The body of the work is divided into two parts. Part one
(pp- 27-115) offers an analysis of the various logia in Mark, “Q”, “M”, and
“L”. (A brief appendix treats the double-“amen’ formula of the Fourth
Gospel.) Part two (pp. 119-187) contains a study of the significance of the
formulae in the theology of the evangelists and in the gospel tradition, as
well as Hasler’s suggestions concerning the origin of the dunv-formula.

The author’s thesis is that the formula — despite J. Jeremias et al. — ori-
ginated in the context of the worship of the Gentile Christian churches. The
Gurv Aéyw vulv was used in prophecies to give authority to the word of the
exalted Lord to his people. This conclusion is based on the author’s under-
standing of the role of prophecy in the Gentile churches, and especially the
significance of aunv in the letters of Paul and in the Apocalypse.



Rezensionen 365

The most valuable part of the monograph is the first part, where the
basic data are isolated and organized. Here the author has done a valuable
gervice for the New Testament scholar. The second part of his study is more
questionable. The author shows a tendency to assume a knowledge of the
evangelists’ theologies which appears to be quite independent of any attempt
at exegesis. Like many of the more recent attempts to study the gospels in
the light of Redaktionsgeschichte, Hasler gives the impression that he knows
much more about what was in the mind of the evangelists when they wrote
than is possible on the basis of a sound, critical methodology. His arguments
for the origin of the durv-sayings in the worship of the Gentile Christian
communities are interesting, but unconvincing.

The author manifests only a slight acquaintance with other than German

language literature.
guage 1 Ward Gasque, Vancouver, Canada

MarTin Ktnzi, Das Naherwartungslogion Matthius 10, 23. Geschichte seiner
Awuslegung. = Beitr. zur Gesch. der bibl. Exegese, 9. Tiibingen, J. B. C. Mohr,
1970. 201 S. DM 36.-/42.—.

Das im Anschlul an Reimarus von den Vertretern der «konsequenten
Eschatologie» als Kronzeuge fiir den «Irrtum» Jesu in seiner Nah- (wenn
nicht Nichst-) Erwartung angerufene Logion Matth. 10, 23 wird vom Ver-
fasser mit groBter Gewissenhaftigkeit und Belesenheit in seiner Auslegungs-
geschichte, seit Tertullian und Origenes bis auf den heutigen Tag, befolgt.
Villig unbekannte Namen tauchen da aus dem Nebel der Frithzeit und des
Mittelalters, neben allen bekannten, auf. Die heutigen Exegeten sind auf
deutsch-, franzosisch- und englischsprachigem Gebiet zahlreich anzutreffen
(es wiren hochstens noch einige holléndische und skandinavische Exegeten,
evtl. auch spanische und italienische anzufiihren gewesen). Gute Zitate
sorgen dafiir, dal3 wir auch den Stil und die exegetische Eigenart der einzelnen
Theologen einigermaflen erkennen kénnen; willkommene Zusammenfassun-
gen sorgen bei jeder Epoche wie am SchluB dafiir, daf sich jeweils ein Gesamt-
bild ergibt, wobei der trockene Tabellen- und Statistikenton gliicklich ver-
mieden wurde. Wir erfahren, daf3 erst ca. nach einem Jahrhundert die Matth.-
Stelle in den Kommentaren auftaucht (wobei Kiinzi das allererste Schweigen
besser auslegt als M. Werner, S. 181) und schon bald verschiedene Deutungen
erfahrt. Ganz allméhlich verschiebt sich der Schwerpunkt von der ersten zur
zweiten Vershélfte. Grosso modo sei gesagt, dafl man der nicht eingetroffenen
VerheiBung Jesu (Parusie vor dem AbschluB der Evangelisation in den
«Stadten Israels») ausweicht: entweder wird die 2. Vershilfte extensiv ge-
deutet: alle, auch in der Diaspora, von Juden bewohnten Ortschaften, oder
gar die nachfolgende Ausdehnung auf die Heidenwelt, oder das «Kommen»
des Herrn wird vorgelagert: entweder so, dafl Jesus zu seinen Jiingern
kommt, bevor sie mit ihrer Aufgabe fertig sind (also vor der Passion) oder so,
daB mit seinem «Kommen» seine Auferstehung bzw. die Geistausgiefung
zu Pfingsten oder gar sein Gerichtskommen im Jahr 70 verstanden werden,
evtl. als Vorboten seiner endgiltigen Parusie. Dies abgesehen von aller iiber
die (erlaubte oder befohlene) Flucht bei Verfolgungen (in der 1. Vershilfte)



366 Rezensionen

angestellten Kasuistik., Dieses Buch gibt in einzigartiger Weise Gelegenheit,
einen Einblick in die reiche Entfaltung der exegetischen Méglichkeiten zu
gewinnen. Erst in der Neuzeit werden dann Fragen der Echtheit, der evtl.
Kombination von verschiedenen Jesusworten, von Gemeindebildung usw.
eingehend erortert.

Soweit hat der Verfasser die gestellte Aufgabe ausgezeichnet erfillt. Er
geht dariiber hinaus mit den ¢Grundlinien eines Ldsungsversuchs», S. 180-
182. Es wire bedauerlich gewesen, wenn er nur andere héatte zu Worte
kommen lassen. Nur hitte er weniger bescheiden sein und seine Stellung-
nahme besser begriinden sollen; von der Voraussetzung ausgehend, daf3 das
Logion auf Jesus selbst zurlickgeht, weil alle andern Vorschléige zu wenig
beweiskraftig sind (?), deutet er das «Kommen» des «Menschensohns» auf
Ostern und auf Pfingsten, was nicht ohne weiteres einleuchtet. In der Linie
des Matthdusevangeliums scheint die Parusie viel eher gemeint und beispiels-
weise Kiimmels Auffassung (S. 136ff.) viel stichhaltiger zu sein, der ein
zeitbedingtes Sichirren Jesu im sekundéren Datumsbereich nicht aus-
schliet. Man wire vor allem — «’appétit vient en mangeant»! — Kiinzi
dafiir dankbar gewesen, wenn er Matth. 10, 23 mit andern dhnlichen Aus-
sagen, z.B. denen des Kommens des Menschensohns «auf den Wolkeny,
Matth. 26: 64 usw. — um von andern dhnlichen VerheiBungsworten des N.T.
nicht zu reden — in Beziehung gebracht hétte, anstatt dieses Logion, wenn
auch noch so geflissentlich, isoliert zu betrachten. Darf man eine Fortsetzung

in dieser Richt fen ?
HL FHRER SELELg erwation Charles Briitschtf, La Tour-de-Peilz

B. Bortr, B. BoBRINSKOY e.a., Hucharisties d’Orient et d’Occident, 1-2. =
Lex Orandi, 46-47. Paris, Les Editions du Cerf, 1970. 218; 298 p.

Ces deux volumes, fort bien présentés, constituent le recueil des divers
exposées de la Semaine Liturgique de I'Institut orthodoxe de Saint-Serge &
Paris, ¢en 1965. Il n’est pas possible d’analyser ici ces vingt savantes con-
férences, toutes intéressantes. Contentons-nous de souligner celles qui sont
susceptibles d’intéresser non seulement les érudits de la science liturgique,
mais tout théologien. L’étude de C. Vogel sur «Le repas sacré au poisson»
jette une lumiére nouvelle sur les récits du Nouveau Testament ot la mandu-
cation du poisson joue un rdle, ainsi ceux du miracle des pains ou ceux des
apparitions pascales (Luc 24 et Jean 21): le poisson serait, dans la tradition
juive, un symbole messianique et eschatologique; on ouvrait le sabbat, le ven-
dredi soir, par un repas rituel dont 'aliment essentiel était le poisson. Le
fameux anagramme <clithys est de beaucoup postérieur et n’a rien a voir avec
cet usage juif et paléochrétien. W. Rordorf réexamine le probleme des textes
livurgiques de la Didaché, pour conclure & leur origine judaique. Les priéres
des chap. 9 et 10 ne seraient pas proprement eucharistiques, mais auraient
encadré les repas communautaires ou agapes. Cependant, le priére du chap. 10,
de par son contenu, est une amorce de la préface ou anaphore eucharistique.
La communication du P. Fiala sur le genre littéraire de ’ancien canon romain
de la messe prend tout son intérét lorsqu’ on la rapproche de 1’étude du profes-



Rezensionen 367

seur luthérien Th. Suess sur ’aspect sacrificiel de la céne dans la tradition
luthérienne. Le P. Dalmais, dont la compétence est bien connue, nous donne
une bonne esquisse des grands thémes théologiques des anaphores des
Eglises d’Orient, tandis que le professeur Bobrinskoy, de 1'Institut St-Serge,
présente une étude trés fouillée de la théologie trinitaire et de ’ecclésiologie
de la liturgie byzantine de St-Basile, en référence aux écrits théologiques de
ce Pére de I’Eglise. Ajoutons que les liturgies syrienne, égyptienne (Alexandrie)
et arménienne, ainsi que la liturgie nestorienne d’Addai et Mari font chacune
I’objet d’une étude et que le P. Ligier analyse longuement les caractéres
particuliers de la grande louange et action de graces (avant le Sanctus) dans
I’ensemble des liturgies orientales, ainsi que ceux de I’'anamnése (aprés les
paroles d’institution). En fin de volume, un épilogue salue la promulgation,
survenue en 1968, de trois formulaires eucharistiques de rechange dans
I’Eglise romaine, ce qui met fin au régne exclusif du vieux canon fixé jadis par
Grégoire le Grand. C’est ainsi que 1’Eglise catholique d’Occident se rapproche
maintenant de 1’Eglise orientale qui a toujours connu la pluralités des formu-
laires eucharistiques.

Richard Paguier, La Tour-de-Peilz, Canton de Vaud

PeTER ScHWANZ, Imago Dei als christologisches Problem in der Geschichte
der Alten Kirche von Paulus bis Clemens won Alexandrien. = Arb. z.
Kirchengesch. u. Religionswiss., 2. Halle (Saale), M. Niemeyer, 1970.
248 S., DM 46.—.

Le théme de I'Image est central dans I'anthropologie patristique. Aussi
les monographies se multiplient-elles pour en cerner les composantes et les
variations chez les Péres. Parmi ces études, la thése de Peter Schwanz se
détache, & la fois parce qu’elle explore les racines pauliniennes et johanniques
de I’Imago Dei et qu’elle en cherche les origines dans la gnose. L’auteur
analyse ensuite I’histoire de 1’Eikon plus particuliérement chez Irénée et chez
Clément d’Alexandrie, qui pour lui en est le théologien le plus qualifié.

Nous nous contenterons de trois remarques:

1. L’auteur & maintes reprises parle de «thése catholique», en se référant
& des ouvrages protestants. On s’attendrait dans un travail de cette rigueur
a entendre les témoins eux-mémes & la barre.

2. L’origine gnostique du théme paulinien de 1'eikon, thése & peine re-
nouvelée d’une période révolue, n’est nullement convaincante. Jacques
Dupont en a fait justice dans «Gnosis». Il est surprenant que cet ouvrage
fondamental n’est ni cité ni discuté, dans les références. Dans les notes nous
n’avons trouvé qu’une seule référence & un ouvrage frangais.

3. Pour ce qui est de ’homotdsis et de ’eikon chez Irénée, la distinction
s’appuie d’abord & une exégése de Philon, & qui le gnosticisme et plus tard
Origéne I'’emprunteront. L’opposition d’Irénée au gnosticisme ne tient pas
& sa théologie de la récapitulation mais au réalisme de son anthropologie
axée sur le corps, atomisé par la gnose valentinienne, comme les travaux
d’A. Orbe ’ont bien montré.

Adalbert Hamman, Besangon



368 Rezensionen

Jost P. MArTIN, El espiritu santo en los origenes del cristianismo. Ziirich,
Pas-Verlag, 1971. 370 p. 8000 lires.

Depuis les travaux de J. Lebreton, peu d’études d’ensemble ont paru sur
la Trinité ou le Saint-Esprit. L’étude de José P. Martin vient a la fois
combler une lacune et fournir une analyse vigoureuse sur un point théolo-
gique, centre de convergence cecuménique: I’Esprit Saint, depuis Clément
de Rome jusqu’a Justin, martyr, en passant par Ignace d’Antioche et la
IT Clem.

Une analyse méticuleuse de la notion de Pneuma, dans les textes essentiels
est menée avec beaucoup de sagacité. Elle permet de situer la théologie de
I’Esprit dans un contexte d’Eglise ou fleurissent les charismes, ou I’Esprit
lui-méme apparait comme le charisme souverain, le don messianique (p. 321).

Chemin faisant, I’auteur étudie la pneumatologie qui s’élabore dans ses
rapports avec ’angélogie, la théologie de la récapitulation (chez Justin), la
sotériologie et finalement, last but not least, la doctrine trinitaire qui se
cherche et s’élabore. Contribuation de valeur dont il faut savoir gré.

Adalbert Hamman, Besangon

GuiLLELMUS DE OCKHAM, Scriptum in librum primum Sententiarum. 1. Prologus
et distinctio 1. Ed. Gedeon G4l & Stephanus Brown. 2. Distinctiones 2-3.
Ed. Stephanus Brown & Gedeon Gal. = Guillelmi de Ockham opera
philosophica et theologica, Opera theologica, 1-2. St. Bonaventure, N.Y.,
Institutum Franciscanum Universitatis S. Bonaventurae, 1967-70.
43*4-536; 35* 1599 8.

Nach Thomas von Aquino (seit 1882) und Johannes Duns Scotus (seit
1950) hat nun auch der Meister der «via moderna» eine allméhlich wachsende
kritische Monumentalausgabe bekommen. Er mullte hier aber noch manchen
anderen Scholastikern den Vortritt lassen, so (um nur solche des 13. und
14. Jahrhunderts zu nennen) seinen Ordensgenossen Alexander von Hales
(Summa Halensis seit 1924, ausschlieBlich ihm zugehérige Werke seit 1951)
und Bonaventura (1882-1902), aber auch Albertus Magnus (seit 1951), Meister
Eckhart (seit 1936), Raimundus Lullus (seit 1959). Noch erstaunlicher scheint,
daB3 Ockhams Hauptwerk seit 1495 (mit photomechanischem Nachdruck
1962) iiberhaupt nie mehr gedruckt worden ist. Oder vielleicht doch nicht so
erstaunlich, bedenkt man die Vorurteile oder allzu einseitigen Interessen,
unter denen bis in die jungste Zeit die Erforschung Ockhams und seiner Rich.-
tung gelitten hat. Der Antrieb zu einer neuen Gesamtausgabe konnte nur
von einer energischen Belebung der Ockhamforschung tiberhaupt kommen;
und fir diese hat niemand so entscheidend gewirkt wie der Mann, den. man
auch den Vater dieser Ausgabe nennen darf: Philotheus Bohner!. Er war von

! Die Herausgeber zitieren meistens nach Ph. Bohner, Collected Articles
on Ockham, ed. by E. Buytaert, = Franciscan Institute Publications,
Philosophy Series, 12 (1958), ohne die urspriinglichen Erscheinungsorte
anzugeben. Einige Male halten sie es umgekehrt, und einmal nur habe ich
beide Angaben gefunden. Das geht weiter als der Bd. 1, S. 41 * ausgesprochene



Rezensionen 369

1940 bis zu seinem vorzeitigen Tod 1955 Leiter des franziskanischen Institutes
im Staate New York, das die Ausgabe tragt. (Den schénen und gediegenen
Druck besorgt das Collegium S. Bonaventurae zu Quaracchi bei Florenz, dem
wir so manche Edition verdanken.) Bohner hat, worauf die jetzigen Heraus-
geber uns immer wieder aufmerksam machen, grundlegende editorische Vor-
arbeit geleistet.

Die kirchenpolitischen Schriften Ockhams (gegen Papst Johannes X XIT.
und Nachfolger) werden in diese Ausgabe nicht aufgenommen. Sie erscheinen
seit 1940 bei der Manchester University Press?. Unter den (manchmal so ge-
nannten) ¢unpolemischen Schriften» Ockhams macht der Sentenzenkommen-
tar als sein wichtigstes Werk fiiglich den Anfang. Dem ersten Buch sollen vier
Bénde gewidmet sein. Dall der zweite von ihnen nur bis zur dritten der ins-
gesamt 48 distinctiones gelangt ist, kommt daher, daf der Prolog (12 quaestio-
nes) und die ersten drei distinctiones (6, 11, 10 quaestiones) in sich schon eine
ganze theologische Prinzipienlehre (Theologie als Wissenschaft?, ihr Ver-
héltnis zu Metaphysik und Ethik) und Fundamentaltheologie (Erkennbarkeit
des Seins des einen und dreieinen Gottes, dabel auch die «nominalistische»,
besser «terministischey Losung des Problems der Allgemeinbegriffe) enthalten,
wihrend die vielen Einzelfragen der in den iibrigen distinctiones folgenden
Gottes- und Trinitédtslehre eher in geraffter und auswihlender Weise be-
handelt werden.

Das erste Buch des Sentenzenkommentars wurde schon 1483 zu Straburg
gedruckt, und in der Lyoner Ausgabe aller vier Biicher von 1495 (s.0.) wurde
diese erste Ausgabe des ersten Buches nur nachgedruckt, die ihrerseits haupt-
séchlich auf einer GieBener Handschrift (Cod. 773 der Universitétsbibliothek)
beruht; und diese Handschrift gehorte einst Gabriel Biel (der sie vielleicht
schrieb, als er in Kéln studierte). Sie wurde dann auch ihm als Verfasser zuge-
schrieben, bis 1957 F. Stegmiiller diesen Irrtum aufdeckte. Die Herausgeber
erfuhren das aber erst 19692 und haben im 2. Band dariber berichtet (S. 8 *—
13 *). Thre Editionsgrundsitze mulBiten sie deswegen nicht dndern. Indirekt
sind die Lesarten dieser Handschrift schon im 1. Band berucksichtigt (in-
sofern némlich der ihr meistens folgende Lyoner Druck durchgehend ver-
glichen wird). Sie vertritt aber weder die beste noch die zweitbeste Textiiber-
lieferung. Die erstere liegt in vier von insgesamt 17 erhaltenen Handschriften
(dazu noch zwei mit gekiirzten Rezensionen) vor.

Verzicht auf bibliographische Uberfliissiglkeiten ! Eine brauchbare, d.h. jeweils
alle Erscheinungsorte verzeichnende Zusammenstellung der einschligigen
Artikel Bohners gibt H. Junghans, Ockham im Lichte der neueren Forschung,
= Arbeiten zur Geschichte und Theologie des Luthertums, 21 (1968), S. 347f.

? Guillelmi de Ockham opera politica, 1, accuravit J. G. Sikes (1940);
2-3, accuraverunt R. F. Bennett & H. S. Offler (1963, 1956), bisher 3 Bde.

3 Durch die Rezension ihres 1. Bandes von W. J. Courtenay, Archiv fir
Reformationsgeschichte 60 (1969), S. 263-265. F. Stegmiillers Hinweis findet
sich in Theologie in Geschichte und Gegenwart. Festschrift fiir M. Schmaus
(1957), S. 316.



370 Rezensionen

Erst auf solcher Grundlage wurde es méglich, den Text des ersten Buches
in seiner literarischen Eigenart und nach seiner Stellung im Werk Ockhams
zu erkennen. Obwohl es Zeugnisse fiir «reportationes», d.h. Hérernachschrif-
ten der betr. Vorlesungen Ockhams, auch zum ersten Buch gibt, liegen in den
bekannten Handschriften solche nicht vor, sondern wir haben es mit Ockhams
«ordinatio», d. h. seiner eigenen schriftlichen Ausarbeitung seines Kommentars
zum ersten Buch der lombardischen Sentenzen (samt Prolog) zu tun, wie
einige Handschriften auch ausdriicklich vermerken. Ockhams Kommentie-
rung des zweiten, dritten und vierten Buches der Sentenzen ist hingegen nur
in Reportationen bekannt. Wird man iiber diese erst in spédteren Bénden
Genaueres erfahren, so scheint sich vom ersten Band an zu bestétigen, daf3
Ockhams Ordinatio bei weitem nicht eine so komplizierte Geschichte aufzu-
weisen hat wie etwa die des Duns Scotus. Nach Ph. Béhner und den Heraus-
gebern sollte man da nicht mehr von verschiedenen «Redaktionen» reden
(wie man das in Analogie zu manchen anderen Sentenzenkommentaren ver-
mutungsweise gerne tat), sondern nur von einer «redactio incompleta»
(durchgehend nur in einer Florentiner Handschrift bewahrt), die spétestens
1319 (zum groBten Teil wohl schon Juli 1318) vollendet wurde, in der Raum
fiir spétere Ergéinzungen ausgespart blieb, und der «redactio completa», die
allméhlich durch solche Erginzungen (keine nachweislich nach 1324, als
Ockham von Oxford nach Avignon zitiert wurde, entstanden) zustandekam.
Diese «additiones», von den Herausgebern durch ein besonderes Zeichen im
Text kenntlich gemacht, sind z.T. von groBem sachlichen Gewicht. Sie sind
zahlreicher (s. die Liste Bd. 2, S. 18 *) als von Ockham vorgenommene Text-
dnderungen, die in verschiedenen Handschriften vermerkt worden sind
(¢notae criticae», s. Bd. 1, S. 31*-33*; fiir Bd. 2 fehlt ein entsprechendes
erkliarendes Verzeichnis).

Bei Duns Scotus ist der Weg, der durch die verschiedenen Stadien des
Originalmanuskriptes zu den (viel zahlreicheren) noch vorhandenen Hand-
schriften fiithrt, viel komplizierter. So wundert man sich iiber die lingeren
Einleitungen (besonders zum ersten Band) der Scotus-Ausgabe nicht. Zudem
entlasten die Ockham-Herausgeber sich zuweilen dadurch, daB3 sie auf aus-
fithrlichere Darlegungen bei Ph. Boéhner* verweisen. Damit ist aber der
Unterschied, der in dieser Hinsicht zwischen beiden Ausgaben besteht, nicht
ganz erklirt. Die Scotus-Herausgeber bemiihen sich, dem Leser die Uber-
lieferungsvorgénge, wie sie sie sehen, moglichst plastisch vor Augen zu stellen,
wobei sie Wiederholungen nicht scheuen. Wie anders es da die Ockham-
Herausgeber halten, sieht man z.B. aus ihrer Beschreibung und Beurteilung
der Handschriften (Bd. 1, S. 11*-23*), wo manche Angabe, die in letzterem
Teil verwendet wird, offenbar deswegen im ersteren Teil nicht erscheint,
obwohl dort ihr eigentlicher Platz wire. Nach vielem Hin- und Herschauen
ist es mir noch immer nicht klar, was sich nach dem Urteil der Herausgeber
uber das Verhiltnis der einzelnen Handschriften zum Autograph sagen laft.
Unklarheiten wiirden hier weniger verwirren, wenn sie deutlich festgestellt
wiirden. Aber vielleicht soll der Beniitzer der Ausgabe sich mit der Zeit sein

4 S.0. Anm. 1.



Rezensionen 371

eigenes Bild machen. Man kann den Herausgebern jedenfalls nicht vorwerfen,
daf} sie dem Leser eine bestimmte Sicht aufdringen wollen.

Leider erscheinen die Randbuchstaben, mit denen die Lyoner Ausgabe
die (oft ja sehr langen) quaestiones unterteilt, in der neuen Ausgabe nicht. Da
diese Buchstaben in der Ockhame-Literatur bisher unentbehrlich waren, hitte
man die Kontinuitédt wahren sollen. Dazu hat man noch — anders als die
Scotus-Ausgabe — auf jegliche neue Numerierung der Abschnitte verzichtet,
sondern nur — wie diese — die quaestiones durch Teiltiberschriften gegliedert.
Solche Gliederung erleichtert das Verstehen. Was aber das Zitieren betrifft,
so mufl man kiinftighin die Zahl der quaestio mit einer Band- und Seitenzahl,
gegebenfalls noch einer Zeilenzahl, statt mit einem einzigen Buchstaben, wie
in der alten Ausgabe, ergénzen.

Trotz der kleinen Fragezeichen am Rand freut man sich nicht nur dariiber,
dall Ockham endlich eine moderne Ausgabe erhélt, sondern auch dariiber,
wie diese Ausgabe ihn uns zuverlédssiger und klarer vor Augen stellt, mit einem
Variantenapparat, der geradezu einladend wirkt, mit einem Verweisapparat,
der auch die Bezugnahmen innerhalb der Ordinatio aufhellt, mit drei Indices
(Manuskripte, zitierte Autoren, «doctrina»).

Martin Anton Schmadt, Basel

GERHARD BELLINGER, Der Catechismus Romanus und die Reformation. Die
katechetische Antwort des Trienter Konzils auf die Haupt-Katechismen der
Reformatoren. = Konfessionskundl. und kontroverstheol. Stud. 27.
Paderborn, Bonifacius-Druckerei, 1970. 312 S. Fr. 27.10.

Schon wihrend der ersten Sitzungsperiode des Trienter Konzils erdrterte
man die Herstellung einer Zusammenfassung der Glaubenslehre, um den
Studierenden einen leichteren Zugang zur Heiligen Schrift zu vermitteln.
Fir Kinder und Laien war ein Katechismus geplant. Wahrend des Konzils
konnte jedoch ein solcher Katechismus nicht vollendet werden, so daf3 die
Fertigstellung dem Papst iibertragen wurde. Im Oktober 1566 erschien dann
in Rom der «Catechismus ex decreto Concilii Tridentini ad parochos Pii V
iussu editus». Die Hauptarbeit leisteten die drei Dominikaner Leonardo
Marini (Erzbischof von Lanciano), Egidio Foscarari (Bischof von Modena),
Francisco Toreiro sowie Muzius Calini (Erzbischof von Zara, spéter Bischof
von Terni). Der Catechismus Romanus sollte den Pfarrern bei der Unter-
weisung des Volkes dienen. Wie der Verfasser detailliert zeigt, finden sich in
der Themenwahl selbstverstdndlich Anklinge an die katholischen Vorginger
(z. B. Canisius) sowie die reformatorischen «Haupt-Katechismen», zu denen
die beiden Katechismen Luthers, der Genfer Katechismus von 1542 und der
Heidelberger Katechismus gerechnet werden. Nirgends jedoch geht der
Catechismus Romanus wortlich auf die reformatorischen Katechismen ein,
obwohl seine Verfasser als Konzilsteilnehmer zweifellos Schriften der Refor-
matoren kannten. Im Gegensatz zur élteren katechetischen Literatur wird eine
unmittelbare Gegeniiberstellung von katholischer und reformatorischer Lehre
vermieden; daraus erklart sich auch, daBl kontroverse Themen wie Ablal
oder Wallfahrtswesen gar nicht beriicksichtigt werden miissen. Der Katechis-
mus beschrankt sich auf die Darbietung der vier katechetischen Grundfor-



372 Rezensionen

meln: Apostolikum, Sakramente, Gebote, Vaterunser. Weil das Tridentinum
einzelne Lehren der Reformatoren bloB verwarf, ohne die katholische Lehre
positiv darzustellen, mufite dies der Rémische Katechismus nachholen, um
die Glaubenslehre wirklich umfassend zu beschreiben. Bellinger legt in zwei
kurzen Abschnitten die Entstehung des Katechismus und dessen formale
Grundsétze dar, worauf er sich im Hauptteil der Arbeit der Anthropologie,
Eschatologie, Ekklesiologie, der Sakraments-, Gebots- und Gebetslehre des
Katechismus zuwendet. Die sehr breit angelegte Darstellung fithrt in detail-
lierter Weise einmal die Aussagen des Catechismus Romanus vor und stellt
ihnen Beispiele aus den genannten reformatorischen Katechismen gegeniiber.
Dieser Vergleich lehrt, daf sich die Stoffdarbietung nicht von kontrovers-
theologischen oder polemischen Gesichtspunkten leiten 1483t, sondern iiberall
den kerygmatischen Zweck in den Mittelpunkt riickt. Man kann sich fragen,
ob dieser Verzicht einer der Griinde fir die relativ geringe Verbreitung des
Katechismus gewesen ist. Ulrich Gdbler, Zurich,

Pavr TriviicH, Offenbarung wnd Glaube. Schriften zur Theologie, 2. =
Gesammelte Werke, 8. Hrsg. von Renate Albrecht. Stuttgart, Ev. Ver-
lagswerk, 1970. 368 S. DM 30.50.

Die attraktive Tillich-Ausgabe ist mit einem Band von Aufsétzen, ver-
offentlicht zwischen den Jahren 1927 und 1961, bereichert worden. Viele der
AuBerungen lagen zunichst in englischer Sprache vor und wurden ins
Deutsche iibersetzt. Superrevisor war dabei Prof. Ratschow, der mit einem
Stab von Mitarbeitern die Ausgabe versorgt hat. Der Band 6ffnet mit einem
Bekenntnis des Dankes und der Erleichterung dariiber, daB3 der Verfasser
nach seiner Verbannung aus Deutschland in die amerikanische Gedankenwelt
hineinversetzt und vom provinzlerischen Vorurteil, da3 nur in Deutschland
Theologie «gemacht» wurde, erlést werden konnte. « Uberwindung des Pro-
vinzialismus in der Theologie» heillt dieses Bekenntnis, und es bildet eine
vorzligliche Einfithrung in den Gesamtband, denn nun wird man sofort orien-
tiert tiber die Fragen, die Tillich, befreit aus der deutschen Engfithrung, durch
den «american way of theological life» erst richtig kennengelernt und sich
zu eigen gemacht hat. Nur mit Stichworten angedeutet, handelt es sich um
neue Einsichten in das «social gospel», die Okumene, den Existentialismus
und die Tiefenpsychologie. Nur die beiden letzteren dominieren diesen Band
ganz ausgesprochen. Man hat fast den Eindruck, man miisse ihn von hinten
nach vorne lesen, denn was in den letzten Paragraphen iiber die theologische
Bedeutung von Psychoanalyse und Existentialismus und {iber das Verhéltnis
von Seelsorge und Psychotherapie (S.305-335) gesagt wird, bedingt zu-
sehends die vorhergehenden Ausfithrungen tiber den Glauben, dessen Sym-
bolik (Jung!) und grundsétzliche Unterscheidung zwischen dem Essentialen
und dem Existentialen. «Glaube ist der Zustand des Ergriffenseins von
etwas, das uns unmittelbar angeht.» Der jeweilige Inhalt des Glaubens ist
zwar fur den Gldubigen selbst von groBer Bedeutung, fiir die Begriffsbe-
stimmung des Glaubens sei dieser Inhalt jedoch unerheblich. Denn der
Mensch befinde sich zwischen dem Unendlichen (dem «Sein») und dem
Endlichen, und der Glaube, welcher er auch sei, ist der Mut («Mut zum



Rezensionen 373

Sein»), gegen die Méchte des «Nichtseins» zu kiémpfen und sich in seiner
Menschlichkeit zu behaupten. Offenbarung erschliet sich dem erkennenden
Bewufitsein aus dem Unbedingtverborgenen, um an sich verborgen zu
bleiben, die eigene Transzendenz zu behaupten und dennoch sich im Inhalt
des Glaubens mitzuteilen. ¢« Wenn das Unbedingt-Verborgene offenbar wird,
so kann es offenbar werden nur als das, was im Offenbarwerden verborgen
bleibt. Inhalt der Offenbarung kann nur etwas sein, was die Verborgenheits-
qualitét nicht aufhebt, sondern gerade sie offenbar macht» (S. 42). Mit diesen
Thesen ist eine grundsétzliche Durchdringung von Glaube und Vernunft,
von Erkennen und Bekennen, Philosophie und Theologie gegeben: der
Offenbarungsinhalt des christlichen Bekenntnisses wird jetzt unweigerlich
in den Strom einer relativistisch orientierten und universalistisch umfassen.-
den Religionsphilosophie aufgesogen. Den EinfluB des amerikanischen
Denkens erwahnt, wie anfangs gesagt, Tillich mit groBer Dankbarkeit, aber
auch das Umgekehrte gilt: die amerikanische Theologie (van Buren, Hamil-
ton, Altizer, u. a.) haben ihrerseits Tillich vieles zu verdanken. — Bedauerlich
ist, daBl das Herausgeberteam die Verwechslung des Nicolai Hartmann
(1882-1950) mit Eduard von Hartmann (1842-1906) nicht gesehen hat: auf
S. 307 wollte der Satz «Es sind ferner in diesem Zusammenhang Schopen-
hauers irrationaler Wille, Nicolai Hartmanns Philosophie des Unbewuf3ten
sowie schlieBlich auch Nietzsches Analysen zu erwihnen» statt Nicolai
Hartmann den Philosophen des Unbewuf3ten Eduard von Hartmann nennen
und diesen als philosophischen Partner Schopenhauers bezeichnen.

Hendrik van Oyen, Basel

UrricE DucarOWwW, Christenheit und Weltverantwortung. Traditionsgeschichie
und systematische Struktur der Zweireichelehre. = Forschungen und Be-
richte der Evang. Studiengemeinschaft, hrsg. von G. Picht, H. Dombois,
H. E. Todt, 25. Stuttgart, E. Klett, 1970. XIV + 647 S. DM 38.50.

Das auBlerordentliche MaB3 an ProblembewuBtsein und an historischer
Kenntnis, von dem dieses Buch zeugt, 148t eine kurze Besprechung eigentlich
gar nicht zu. Die vier Kapitel (Paulus auf dem Hintergrund Platons, der
Apokalyptik und des hellenistischen Judentums; die Entwicklung der Lehre
von den zwei civitates bei Augustin; die zwei Gewalten im. Mittelalter ; Luther)
sind, jedes fiir sich, eine historisch und systematisch gleichermalen ausge-
arbeitete Monographie. Nur die leitende Fragestellung des Ganzen und einige
besonders interessante Gesichtspunkte kénnen hier angezeigt werden.

Das Werk wird vom Verfasser bloB als Teil eines viel umfangreicheren
Forschungsprogramms bezeichnet, das nicht anders als im Team durch-
gefithrt werden kénnte. Gewisse Voraussetzungen dafiir waren schon im
Rahmen der Evangelischen Studiengemeinschaft in Heidelberg gegeben, wo
der Verfasser mehrere Jahre tétig war, ehe er einer Berufung zum Direktor
der Studienabteilung des Lutherischen Weltbundes in Genf folgte. Ein erster,
in dem Buch nur ganz kurz skizzierter Teil miilte die Gegenwartslage der
Theologie und ihres in Gegensétze auseinandertretenden Verstédndnisses von
Gott, Mensch und Welt erfassen, der zweite Teil, der uns hier feilweise aus-



374 Rezenstonen

gefithrt vorliegt, miilte die vollstdndige traditionsgeschichtliche Analyse der
heute wirksamen FEinstellungen zum Problem «Christenheit und Welt-
verantwortung» bringen, und in einem dritten Teil wéire die durch Teil T und
IT hermeneutisch vorbereitete theologische Bestimmung von Weltverant-
wortung heute vorzunehmen. Dazu gibt das SchluBwort einige niitzliche
Hinweise, ohne freilich den historischen Zusammenhang vom 16. Jahr-
hundert bis zur Gegenwart und den systematischen Teil ersetzen zu kénnen.

Wenn der Verfasser die heutige Situation der Theologie geprigt sieht von
der Polarisierung zwischen Theologien (und Frommigkeitstypen), die sich
auf das Gottesverhidltnis des Individuums konzentrieren, und solchen, die
die Herrschaft Christi mit dem revolutiondren Weltgeschehen identifizieren
mochten, so gibt er damit zugleich seine Absicht zu erkennen, iiber diese
ungliicklichen Gegensétze durch eindringende, zugleich systematische und
historische Analysen hinauszukommen. Die Zwei-Reiche-Lehre wird dabei
als Orientierungspunkt gewéhlt, jedoch so, dafl die mannigfach damit ver-
quickten anderen Problemlinien ebenfalls zu ihrem Recht kommen, so z.B.
der Gegensatz zwischen innerem und é&uerem Menschen, der von Rém. 7 iiber
den jungen Augustin bis zum jungen Luther auf die Problemerfassung ent-
scheidend eingewirkt hat. Auch weist der Verfasser iiberzeugend nach, da@3
die behandelten Entwiirfe nur angemessen beurteilt werden kénnen, wenn
beachtet wird, wie sich verschiedene Gegensatzpaare iibereinander und in-
einander schieben, vor allem die positive oder negative Gottesbeziehung der
Individuen einerseits und andrerseits die vielgestaltigen Formen der Zu-
ordnung Gottes zu den Institutionen und Strukturen der Welt. Selbstver-
stéindlich wird immer wieder auf die wechselvolle Auslegungsgeschichte von
Roém. 13 Bezug genommen. Mehrfach betont der Verfasser aber, dafl eine di-
rekte Konfrontation der biblischen Aussagen mit Gegenwartsproblemen me-
thodisch eigentlich unmoglich ist und «nur durch Zufall zu verantwortbaren
Ergebnissen fithren kann» (S. 10f.). Es gilt vielmehr, die gesamtgeschicht-
lichen Voraussetzungen der Gegenwart in ihren so oft gewandelten Bindun-
gen an die zeitbedingten Aufgaben und in Konfrontation mit dem Christus-
zeugnis, auf das man sich je und je berief, zu priifen. Erst so sind die Voraus-
setzungen fiir ein fundiertes theologisches Gegenwartsurteil geschaffen.

Eine der entscheidenden und immer wieder auftauchenden Fragen des Ver-
fassers kann etwa so umschrieben werden: Auf welche Weise wurde die Ver-
antwortung der Christen fiir die Welt jeweils so bestimmt, daf die Substanz
des Glaubens und die Welthaftigkeit des Handelns zugleich streng aufein-
ander bezogen und doch klar unterschieden blieben ? Einen Hohepunkt stellt
in dieser Hinsicht natiirlich Luthers Unterscheidung und Verbindung der
coram deo-coram mundo-Relation des Menschen dar, und es zeigt sich, da
die Befreiung zum verantwortlichen Tun in der Welt gerade dank der Be-
freiung von jedem vor Gott geltenden Werk moglich wird. Ahnliches gilt
fir Paulus und Augustin, wihrend im Mittelalter die Einheit des corpus
Christianum einerseits und die Sédkularisationstendenzen andrerseits keine
theologische Bewiltigung zustande kommen lieBen, die fiir die Gegenwart im
gleichen MaBe fruchtbar werden kénnte.

Immer wieder wird auch nach der eschatologischen Beziehung der zwei



Rezensionen 3756

Bereiche gefragt, wobei als eine « Scharnierstelle» der Untersuchung (S. 106)
die Feststellung bezeichnet wird, daf3 das proprium des Paulus gegeniiber des
griechischen und hellenistisch-jiidischen Rede vom inneren Menschen, die
er ja aufnimmt, in der christologisch-eschatologischen Interpretation der
€ow avdpwmog liege, der nun nicht einfach als der bessere Teil des zeitlos
gedachten Menschen erscheint, sondern als Bezugspunkt fiir die Verkiindigung
der totalen Verfallenheit und der totalen Befreiung auf Hoffnung hin. Eine
dhnliche « Eschatologisierung» ist auch bei Augustin und Luther festzustellen,
wobei vor allem bei Augustin das bis in die spéte Phase spiirbare Festhalten
an Elementen griechischer Ontologie bedenkliche Folgen fiir seine eigene
Stellung zur Verfolgung der Heiden und Schismatiker zeigte.

Ebenfalls von gréBtem Interesse sind die in allen Abschnitten auftretenden
Fragen nach der Begrindung des irdischen Friedens und nach dem Zu-
sammenhang von Vernunft, Liebe und Frieden. Vor allem im Kapitel iiber
Paulus und iiber Luther tritt in erstaunlichem MaBe die Bejahung der all-
gemein rational einsichtigen Weltverantwortung und ihre enge Verkniipfung
mit der Liebe hervor (vgl. Rém. 12, 2 und Phil. 1, 9). Dadurch erst ergibt sich
die Moglichkeit einer positiv-kritischen Bezugnahme auf die nichtchristliche
Weltauslegung und -gestaltung ohne das fatale Auseinanderklaffen der
individual- und gesinnungsethisch verstandenen Bergpredigt und der Eigen-
gesetzlichkeit weltlicher Ordnungen. Besonders dankenswert ist es, daf3 der
Verfasser bei Luther Elemente politischer Ethik herausarbeitet, die bei der
iiblichen Beurteilung aus den Bauernkriegsschriften und auf Grund seiner
Bejahung des landesherrlichen Kirchenregiments iibersehen zu werden
pflegen. Wie sehr aber auch Luther in die Ndhe heutiger «Friedensstrategio»
rickt — nie wird die historische Distanz iibersprungen, und so endet das
Buch u.a. mit einer sehr wohliiberlegten Kritik an Luther, d.h. mit Hin-
weisen darauf, wo und inwiefern «Luthers Problembewuf3tsein schon im
Horizont seiner Zeit schwach entwickelt war» (S. 581).

Duchrows Buch ist an vielen Stellen ein weiterfithrender Beitrag zur
historischen Forschung, uiberall ein gewichtiger Beitrag zur systematischen
Fragestellung und damit ein Votum in der heutigen Diskussion, das vor allem
seitens der Sozialethik keinesfalls iibergangen werden darf, sofern diese unsere
Herkunft im Blick auf unsere Zukunft zu beachten gewillt ist.

Alfred Schindler, Heidelberg

PErER EIcHER, Die anthropologische Wende. Karl Rahners philosophischer
Weg vom Wesen des Menschen zur personalen Hxistenz. = Dokimion. Neue
Schriftenreihe zur Freib. Zeitschr. fiir Philos. u. Theol., 1. Freiburg
(Schweiz), Universitatsverlag, 1970. XXIV 4 429 S. Fr. 40.—.

In dieser nicht leicht zugénglichen Arbeit (die Sprache ist sehr gedringt;
Wichtiges bleibt eher oft implizit, obwohl es doch gesagt werden will) hat der
Verfasser entscheidende Fragen moderner philosophischer Anthropologie
an Hand des Werkes von Karl Rahner gestellt und ausfiithrlich, tiefgrindig
und kritisch bedacht.

Im Anschlul an Thomas von Aquin, Maréchal und Heidegger kommt



376 Rezenstonen

Rahner zu einer «onto-logischen Anthropologie», deren Originalitit darin
besteht, dal} «sie die aposteriorischen Daten der anthropologischen Wissen-
schaften durch den transzendentalen Riickgang vom ontologischen Wesen
des Menschen her begreift, so da gerade damit die Vielzahl anthropologischer
Fakten aus ihrem einheitlichen Grund philosophisch begriffen werden kann»
(S. 4). So ist Rahners Philosophie «zweifach anthropologisch gewendet: sie
ist anthropologisch, insofern am Seinsverstindnis des Menschen selber ab-
gelesen wird, was Sein und Werden ontologisch besagt; sie ist anthropolo-
gisch aber auch darin, daB in ihr mehr und mehr das spezifisch Menschliche,
ndmlich das freie Verhalten zu allem Vorgegebenen in den Blick kommt»
(S. 412f.). Bei aller Anerkennung dieser Leistung kritisiert aber Eicher, dafl
Rahner die Heideggersche Wende nicht mitvollzogen habe. So bleibe « Rahner
in seinem Denken vom subjektiven BewuBtseinsvollzuge aus verhaftet»
(S. 415). Daher kidme die «eigentliche kosmologische und naturale Wirklich-
keit nicht mehr... in den Blick», auch nicht die Verankerung des Menschen
in der «biologischen Lebenswelt und sein Verhaftetsein im geschichtlich-
politischen Daseinsraum» (S. 415).

Die Arbeit bleibt bewullt auf philosophische Gedankengéinge beschrankt.
Theologische Implikationen klingen nur gelegentlich an, die theologische
Auseinandersetzung kommt tiberhaupt nicht zur Sprache. Wie Rahner der
groBe progressive Theologe wurde, der er ist, wird tiberhaupt nicht sichtbar.
Dabei sagt der Verfasser selbst, daB «die philosophische Anthropologie... in
seinem eigenen Werke mehr und mehr zur inneren Voraussetzung seiner
Theologie» wurde (S. 6). Die Eingrenzung auf die philosophische Uberlegung
mag durchaus begrindet sein, aber muf} es nicht dann zu Verzeichnungen
kommen? Vielleicht liegt hier der Grund dafiir, daB3 Rahner in seinem dem
Buch vorangestellten Brief so distanziert reagiert und so viel von der Gefahr
einer sich ins Unkonkrete verflichtigenden Philosophie redet.

Johannes Dantine, Wien

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Scaweiz. The Ecumenical Review 24, 2 (1972): G. F. Moede (ed.): Ecu-
menical Exercise: The Church of the Lord (Aladura); Assemblies of Brethren;
The African Brotherhood Church (119-59); J. A. Newton, The Ecumenical
Wesley (160-75); P. Abrecht, The Future as a “Religious” Problem (176-89).
Judaica 28, 1 (1972): J. Jocz, God’s ‘Poor’ People (7-29). Kirchenblatt fiir
die reformierte Schweiz 128, 9-10 (1972): G. Blocher, Menschenmeinung oder
Gotteswort, I-1T (130-34; 146-49); D. Hoch, Clinical Pastoral Training in
Amerika (149-53). 11-12: O. Béchli, Martin Noths «Aufsidtze» im Rahmen
seines Gesamtwerkes, I-II (162-64; 179-81). Neue Zeitschrift fiir Missions-



	Rezensionen

