
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Brevard S. Childs, Biblical Theology in Crisis. Philadelphia, The
Westminster Press, 1970. 255 pp. S 8.00.

Prof. Childs, who teaches Old Testament at Yale, has written a
contemporary assessment of the state of the discipline of Biblical Theology,
especially in its distinctively American form. He deftly traces out the
remarkable rise of this study after World War II, both in Europe and America.
The moral inadequacy of classic Liberalism became apparent, and Biblical
Theology moved swiftly to redress, by means of appeal to the Bible, a severe
theological imbalance. In America this movement is also to be seen against
the background of the wrenching conflict between Fundamentalism and
Modernism, and Biblical theologians made a conscious effort to bridge the
gap between these two sides of American Protestantism. Among the restored
insights of the 'Movement' were the unity of the Bible, God's self-disclosure
in history and the culture of the Bible. However, unresolved problems began
to unravel many of the gains: the continued problem of diversity within
the Bible, how the Bible speaks to the modern world, etc.

Following his diagnosis of the rise of the movement in the 40's and 50's,
and its subsequent decline in the 60's, Childs proposes a cure for the illness
of the discipline. In my judgment he quite rightly says that its norm must
be the canon of Scripture which forms the context for Biblical Theology. He
even suggests that scholars will once again have to address the old question
of the inspiration of Scripture (p. 103). If the science is to survive, it must
not get lost in the exacting minutiae of philology, extra-Biblical history and
comparative religion, important and necessary as such studies are. Moreover,
a revived Biblical Theology must come to terms with the ethical issues of
our generation. 'What we are suggesting is a process of disciplined theological
reflection that takes its starting point from the ethical issue at stake along
with all its ambiguities and social complexes and seeks to reflect on the issue
in conjunction with the Bible which is seen in its canonical context' (p. 131).
One of the most fruitful kinds of work of Biblical Theology will be to reread
the theological writings and exegesis of the Fathers and the Reformers, who
though they were precritical, nonetheless were theologians of genuine power
and integrity.

The last part of the book is the least clear and therefore the least
convincing. Prof. Childs sets up Ps. 8, Ex. 2, Prov. 7 and "The God of Israel
and the Church" as examples for constructing Biblical Theology as he
thinks it ought to be done. The potential weakness of the book is that it may
promise more than Biblical Theology can produce. That is, even the most
devout faith coupled with the most learned scholarship may fall short of
developing firm answers to the ponderous and complex ethical problems
facing our age. One hesitates either to agree or disagree that this can be done.
The positive aspect of this essay is that it serves as yet one more piece of
evidence that the announcement of the demise of Biblical Theology may be

quite premature, for there is, despite its shortcomings, a great amount of
vitality and strength yet to be found in it.

David H. Wallace, Covina, Calif.



358 Rezensionen

F. Langlamet, Oilgal et les récits de la traversée du Jourdain (Jos. III-IV).
Cahiers de la Revue biblique, 11. Paris, Gabalda, 1969. 158 S. Fr. 56.-.
Die Schwierigkeiten einer Analyse von Jos. 3 + 4, um die sich die Forschung

immer wieder bemüht hat, liegen darin, daß hier verschiedene Überlieferungen

(Jordanübergang, Lade, Gilgal, Josua) eine komplexe Einheit bilden. Das
hat seinen Grund darin, daß Israels Selbstverständnis von der Landnahme die
verschiedenen für ihren weiteren Fortgang konstitutiven Elemente
zusammengeschaut hat, weswegen auch die rein literarkritische Behandlung der
Probleme angesichts der hinter ihnen stehenden historischen Fragen nicht
befriedigen kann.

Das selbstverständliche Interesse, das man also der Untersuchimg von
Langlamet entgegenbringt, wird weder enttäuscht noch ermüdet. Es gelingt
seiner sorgfältig abgewogenen, bedacht und vorsichtig, aber doch nüchtern
und entschlossen urteilenden Darstellung, die schwierigen Probleme
durchschaubar und verständlich zu machen. Das wird schon am methodischen Aufbau

deutlich. Kap. 1 bietet eine kurze, aber einprägsame Übersicht über neuere
Arbeiten, ihre Fragestellungen (Traditionsgeschichte, Kultgeschichte) und ihre
Ergebnisse, die ebenso gewürdigt wie einer besonnenen Kritik unterzogen
werden, der man weithin zustimmen kann. Besonders J. Dus (Zs. atl. Wiss.
1960) und E. Vogt (Bibl. 1965) weiß der Verfasser sich verpflichtet, obwohl
er eigene Wege geht und zu neuen Ergebnissen kommt. In zwei Tabellen
werden die Ergebnisse der literarkritisch arbeitendenklassischen Kommentare
wie der unter neuen Fragestellungen stehenden jüngsten Arbeiten dargestellt
und in Beziehung zueinander gesetzt. Die augenfälligen Übereinstimmungen
bestätigen die Zuverlässigkeit und Brauchbarkeit auch älterer Arbeiten.
Kap. 2 bietet die Übersetzung mit textkritischen Anmerkungen, die -
methodisch glücklich - die Ergebnisse der späteren Untersuchung vorwegnimmt

und durch verschiedene Schrifttypen kennzeichnet. Kap. 3 klärt
aufgrund eingehender Untersuchung der Rahmenformulierungen (formules
cadres) die Tätigkeit der Redaktionen, wobei es um eine genaue Bestimmung
des oft nicht profiliert genug gebrauchten Begriffes «deuteronomistisch» geht.
An Dus anlehnend, aber über ihn hinausführend, unterscheidet der Verfasser
zwischen dem deuteronomistischen Geschichtsschreiber (Dtr.), der sich auf
einzelne Zusätze (3, 2-4. 7 a ßa- • ; 4, 12-14) beschränkt, ohne die Legende zu
verändern, wie es die Umarbeitungen des älteren deuteronomistischen
Bearbeiters (dtr.) tun, bei dem man von einer «Schicht» sprechen kann, die,
losgelöst von den harmonisierten und vervollständigten Texten, unlesbar
bleibt. Zusammenhänge zwischen Jos. 1; 3-4; 12, 4-6; 22, 1-6; und Deut. 3,

12-13; 18, 20 sind unleugbar, führen aber nicht auf einen einheitlichen
Verfasser, dies eine wohl richtige Wendung gegen die These Noths vom
deuteronomistischen Geschichtswerk [vgl. vor allem auch S. 141], Dabei sind die
von dtr. bearbeiteten Traditionen überraschend deutlich erhalten.

Kap. 4 stellt aufgrund der vorhergehenden Untersuchungen 9 Komplexe
fest: 1.) Ätiologie der Steine im Gilgal (4, 1-3. 8), die Josua noch nicht kennt
(seineKennung in v. 8 ist sekundär); 2.) die Sittim-Gilgalerzählung (3, 1. 5.

14a. 16; 4, 19b); 3.) ein Bericht über die Lade (3, 9-11. 13. 15a; 4, 7. 10b);
4.) eine Ätiologie der Jordansteine (4, 9); 5.) die Josuaversion (4, 4-5. 20);



Rezensionen 359

6.) zwei «Katechesen» (4, 6-7. und 4, 21 f.) ; 7) die dtr.-Redaktion; 8.) die
Hinzufügungen von Dtr.; 9.) spätere Erweiterungen.

Die reichlichen liturgischen Ausdrücke und Traditionen in Jos. 3+4
beweisen die Existenz eines Festes in Gilgal, dessen liturgische Aktualisierung
sich aber auf ein zikkarön beschränkte, und das nicht als wirklicher Durchzug
mit der Lade durch den Jordan gefeiert wurde.

Die Zustimmung zu dieser Arbeit hängt nicht von der Beurteilung einzelner
Zuweisungen ab ; wesentlich scheint mir, daß die hier angestellten Überlegungen

geeignet scheinen, auch die Traditionen der Staatwerdung zu erhellen.
Darum kann diese gediegene und sorgfältige Arbeit nur mit Dankbarkeit und
Freude angezeigt werden.

Hans-Joachim, Stoebe, Basel

Götz Schmitt, Du sollst keinen Frieden schließen mit den Bewohnern des

Landes. Die Weisungen gegen die Kanaanäer in Israels Geschichte und
Geschichtsschreibung. Beitr. zur Wiss. vom A. u. N.T., 91. Stuttgart,
Kohlhammer, 1970. 174 S. DM 32.-.

Die Münsteraner Habilitationsschrift untersucht das Problem, das sich im
Alten Testament aus der Forderung schonungsloser Eroberung und dem Verbot

einer berit mit den Kanaanäern (Vernichtung der Kultorte und Verbot
des Konnubiums) ergibt. Dagegen weiß das Verzeichnis nicht eroberter
Städte (Jdc. 1, 27-35, Parallelen im Josuabuch), daß Israel anfangs oft zu
schwach dafür war und erst im Laufe eines Metoikismus das Übergewicht
bekam. Die Erklärimg dieses berit-Verbotes als relativ spätes theologisches
Postulat ist zu pauschal und unbefriedigend.

Die Darstellung gliedert sich in vier Kapitel. — Ein Vergleich von Ex. 23,
20-23 mit Deut. 7 in Kap. I ergibt, daß Ex. 23 keine deuteronomischen Züge
zeigt, vielmehr Deut. 7 von ihm abhängt. Die Vertreibungsforderung ist
ursprünglicher Bestand, das Kultstättengebot späterer Zusatz aus Deut. 7

(vgl. Jdc. 2, 1-5). Ebenso ist das berit-Verbot in Ex. 34, 12. 15 alte eigene
Überlieferung ; das Verbot wird auch in Jos. 9 vorausgesetzt. Das diesen
Stellen gemeinsame berit-Verbot, der Sache nach ein Vertreibungsgebot
(Verheißung in Ex. 21, 2; Deut. 11, 23-25; Jos. 3, 10), setzt eine Situation in
der Geschichte Israels voraus, in der es sich, stark und hoffnungsvoll in seinem
Gott, als künftiger Herr des Landes fühlen konnte. — In Kap. II wird — im
Kontext mit v. 1-18 (v. 3 weiß von einer Landverteilung vor der Eroberung) -,
vornehmlich Jdc. 1, 27-35, der Bericht über die Mißerfolge behandelt, der
wohl auf schriftlichen Angaben beruht. Darin lassen sich zwei Epochen
abgrenzen: «Israel konnte nicht »... «als es aber stark wurde». Letzteres ist nicht
einfach nachträgliche Ergänzung, sondern steht im Kontext mit anderen
Erweiterungen, die im einzelnen interpretiert werden. Sie lassen annehmen,
daß die in vv. 27ff. genannten Städte schon in der Richterzeit erobert wurden
(Deborahlied). Der archäologische Befund widerspräche dem nicht eindeutig.
- Das «konnte nicht» führt nach Kap. III auf eine frühe Abfassungszeit, die
der Endverfasser an dem Vertreibungsgebote maß. Dieses, schon von allen
Pentateuchquellen vorausgesetzt, kann also keine spätere geschichtliche
Theorie, etwa der Davids- oder Salomozeit, sein. Hinter Jdc. 1, 27ff. steht ein



360 Rezensionen

System territorialer Ansprüche, wie es in Jos. 13-17 vorliegt ; für diese könnte
die Macht des Gottes Israels schon ausreichende Legitimation gewesen sein.
Jos. 17, 14ff. (Verteilung der Landlose) ist durchaus als geschichtliche Tradition

der Frühzeit anzusehen. Der Endverfasser von Jdc. 1, 27-35 mißt also die
tatsächlichen Erfolge an einem zwar theoretischen, aber autoritativen
Programm der Aufteilung des ganzen Landes; der Ort der Proklamation eines
solchen Gebotes könnte ein Heiligtum, Gilgal oder Silo, wahrscheinlich
letzteres gewesen sein, wenn es nicht überhaupt zwei Landverteilungsge-
schichten gab. Das Vertreibungsgebot führt in eine Situation zwischen
Landnahme und Philisterbedrohung, in der Israel sich den Kanaanäern unbedingt
überlegen fühlen konnte. Für seine geschichtlichen Wirkungen kann im Norden

auf den Fall von Hazor, sonst aufJos. 12 hingewiesen werden. - In Kap. IV
wird die Nachgeschichte des Vertreibungsgebotes durch Deut. 7; 20, 15-18
(theologische Begründungen), die deuteronomistische Landnahmegeschichte
bis in die nachexilische Gemeinde (Esra) und das Judentum verfolgt.

Es ist eine große Konzeption der frühen Geschichte Israels, die hier
vorgetragen ist. Nim sind literar- und überlieferungskritische Befunde vielfach
mehrdeutig und bleiben kontrovers. Sie müssen demzufolge in einem größeren
Kontext nicht nur als möglich (vgl. bes. S. 83: warum könnte nicht, sollte
nicht, es wäre doch möglich), sondern als wahrscheinlich erwiesen werden. Da
bleiben doch einige Fragen offen. Zu welcher Zeit vor David, oder auch schon
vor Saul, kann die hier vorausgesetzte Situation eines so schlechthinnigen
Überlegenheitsgefühls angenommen werden Wie konnte David, der sich so
sehr bemühte, an alte Überlieferung anzuknüpfen und sich durch ihre Wahrung
zu legitimieren (Lade), sich in seiner Kanaanäerpolitik (Jerusalem) so leicht
über ein autoritatives Gebot hinwegsetzen? Besteht nicht ein hohes Maß an
Wahrscheinlichkeit dafür, daß — einmal ganz abgesehen von den allgemeinen
geschichtliehen Gepflogenheiten - der Gedanke der Vertreibung von
vornherein zu den Erwartungen, Hoffnungen und auch Verheißungen landsuchender

Gruppen gehörten, weil sie unabdingbare Voraussetzung der
Lebenssicherung zu sein schienen; vielleicht auch darum, weil sich mit solchen
Verheißungen und Hoffnungen die Erwartung von etwas völlig Neuem verband?
Eine solche Erwartung bedurfte, wo sie - auch schon mündlich - kodifiziert
wurde, sicher einer theologischen Begründung.

Unausgesprochen steht ja wohl auch hinter diesen Ausführungen der
Gedanke an die Amphiktyonie als schon früh machtpolitisch wirksames Element.
Die Amphiktyonie ist sicher eine geniale Arbeitshypothese Alts, die aber
nicht überlastet werden darf.

So bleiben doch manche Fragen offen; für mein Empfinden zu viele, als
daß diese sicher scharfsinnigen und eingehenden Überlegungen in allem
überzeugen könnten.

Hans-Joacliim Stoebe, Basel

Valentin Nikipbowetzki, La troisième Sibylle. Ecole pratique des hautes
études, VI, 9. Paris, Mouton, 1970. XII + 386 S. Fr. 84.-.

Zu den jüdischen (oder auch christlichen) apokryphen Schriften, die unter
einer heidnischen Maske für die Sache des wahren Gottesglaubens werben,



Rezensionen 361

gehören, auch die vierzehn Bücher der «Oracula Sibyllina». E. Schürer sagte
von dieser Sammlung, sie sei «ein wüstes Chaos, dessen Sichtung und Ordnung
auch der scharfsinnigsten Kritik wohl niemals ganz gelingen» werde.
Entgegen diesem etwas deprimierenden Verdikt unternimmt V. Nikiprowetzki
in einer umfangreichen Monographie den Versuch, das Material des 3. Buches
der Oracula Sibyllina so zu verstehen, daß auch eine vernünftige Ordnung
darin ersichtlich wird. Es ist ein außerordentlich gründlicher Versuch, bei
dem sich der Verfasser derart mit der Schrift, resp. ihrem Autor oder seiner
Sibylle, identifiziert, daß es oft schwerhält zu unterscheiden, wessen Meinung
jetzt gerade dargeboten wird. Aber gerade so gelingt es ihm, zu einem
Verständnis des gesamten Materials vorzudringen, einzelne Abschnitte in einen
größeren Zusammenhang einzuordnen und so den ganzen Kontext weithin
durchsichtig zu machen.

Das 3. Buch der Sibyllinen wird in der Regel als das älteste dieser Sammlung

angesehen und wegen des verschiedentlich erwähnten «7. Königs von
Ägypten aus hellenischem Geschlecht» in die zweite Hälfte des 2. vorchristlichen

Jahrhunderts verwiesen. Dem tritt Nikiprowetzki mit einigen guten
Argumenten entgegen (S. 195-216) und datiert die Schrift ins Jahr 42 v. Chr.,
also nach dem Tode Cäsars (S. 217).

Über vier Kapitel hinweg befaßt sich der Verfasser mit der Person der
Sibylle. Woher kommen diese « Sibyllen», woher diese eine im besonderen? Ist
sie heidnischen Ursprungs? Wie heißt sie, welcher Art ist sie? Anhand der
sibyllinischen Versionen der Erzählung vom Turm in Babel und dem
nachfolgenden Kampf der Kroniden zeigt er die Schwachheit der Hypothese, nach
der die 3. Sibylle von der Sammlung einer «babylonischen Sibylle» abzuleiten
sei. Nein, wenn schon, dann ist sie eine hebräische Sibylle aus der Zeit Noabs
Aber eigentlich treffen solche völkische Unterscheidungen die Sache hier
nicht. Die Sibylle ist - nach den Angaben der Schrift - mit Noah verwandt
und gehört so der noch ungeteilten Menschheit aus der Zeit nach der großen
Elut an. «Cette situation unique lui donne vocation d'exhorter au repentir
rhumanité apostate dans son ensemble» (S. 37). Indem sich die Sibylle als
Schwiegertochter des Noah ausgibt, erscheint die Schrift als ein Werk aus
ältester Vergangenheit, in dem die Geschichte der Welt sehr wahrheitsgetreu
vorausgesagt war (S. 53). So kann die Sibylle natürlich mit gutem Recht
beanspruchen, alle Menschen zu dem einen, wahren Gott aufzurufen. Sie
vertritt ja nicht einen jüdischen Partikularismus mit seiner Religion, sondern die
Weisheit der geeinten Menschheit.

Aus dem sehr ausführlichen Kapitel über die Theologie der Schrift interessiert

uns vor allem die Untersuchung über das Geschichtsverständnis der
3. Sibylle. Wenn Nikiprowetzki dabei feststellt, daß Geschichte in den Oracula
Sibyllina wenig mit dem gemeinsam hat, was man heute darunter versteht
(S. 88), sagt er etwas fast Selbstverständliches. Aber man ist froh um diese

Einschränkimg. Macht sie doch zugleich darauf aufmerksam, daß die Art,
wie wir Geschichte zu verstehen pflegen, nicht die einzige mögliche Art des
Geschichtsverständnisses ist. Die Geschichte hat in der 3. Sibylle eine andere
Funktion als nur den zeitlichen und räumlichen Rahmen für den Roman des

heiligen Volkes zu geben. Sie dient zur Illustration paränetischer Themen. Sie



362 Rezensionen

ist «deshalb eher zugleich Geschichtsgnosis und Geschichtsphilosophie als
Geschichte im eigentlichen Sinn» (S. 88). Natürlich stellt sich da sogleich die
Frage nach der Herkunft dieser Geschichtsschau. Ist sie griechisch bestimmt,
oder biblisch? Folgt die Sibylle der Zyklus-Theorie Hesiods oder verwirft sie

diese? Nikiprowetzki zeigt, daß die zyklische Theorie wohl hier und dort
anklingt, daß sie aber reduziert ist auf inibestimmte Hinweise. Anliegen der
Sibylle ist vielmehr die Lehre von der Einteilung der Äonen in zehn Generationen

(wie etwa auch bei Philo). Darüber hinaus warnt der Verfasser mit
Recht davor, aus gewissen Ähnlichkeiten in den Aussagen vorschnell auf
direkte Abhängigkeiten zu schließen.

Es liegt in der Natur der Sache, wenn Nikiprowetzki von daher auch dem
Problem des Synkretismus in der vorliegenden Schrift einen ausführlichen
Abschnitt widmet. Die eigentliche Frage ist nach ihm, wie es dem Autor der
Schrift gelang, mit der griechischen Tradition eine religiöse und eschatolo-
gische Lehre zu verbinden, die dem Hellenismus vollständig fremd, dem
Judentum aber eigen war (S. 189). Die jüdische Sibylle ist nicht entstanden
auf dem «plan de la contamination naïve et théologique d'un syncrétisme
véritable», sondern vielmehr auf dem «qui va de la curiosité intellectuelle dont
témoignent les spéculations concernant les Géants ou la Tour de Babel à

l'allégorie telle que la pratique Philon» (S. 194). Ganz in Philos Nähe sieht er
sie auch entstanden: im jüdischen Alexandrien, in der Umgebimg von
Aristobulos, oder sogar durch ihn selber (den Nikiprowetzki mit andern etwas
später datiert als man früher angenommen hat). Nikiprowetzki erkennt vor
allem auch Verbindungen zu den Therapeuten. Jedenfalls aber hält er die
Schrift für ein «œuvre nettement et entièrement juive qui est liée à la Bible
aussi étroitement que n'importe lequel des pseudépigraphs palestiniens»
(S. 194).

Hans-Walter Huppenbauer, Brugg, Kt. Aargau

Klaus Bebger, Die Amen-Worte Jesu. Eine Untersuchung zum Problem der

Legitimation in apokalyptischer Rede. Zs. ntl. Wiss. Beiheft 39. Berlin,
de Gruyter, 1970. XII+ 182 S. DM 42.-.

Nach Streichung der uneigentlichen Formeln linden sich im synoptischen
Textbestand 115 Aé-fiu ùpîv-Einleitungen zu Sätzen oder Satzteilen, die mit
einer Ausnahme alle in den Mund Jesu gelegt sind. Sie erscheinen in 28
verschiedenen Formen, darunter, nach Abzug der Parallelen, 38mal mit Amen
verbunden. Aber nur 20mal führt die Amen-Formel ein isolierbares Einzellogion

ein. Wenn R.Morgenthaler in seiner Statistischen Synopse (Zürich 1971)

an die 480 eigentliche Logien zählt, dann zeigt schon das quantitative
Verhältnis von 1:24 die relative Relevanz des Problembereiches. Nicht zuletzt
im Zusammenhang mit der sogenannten neuen Frage nach dem historischen
Jesus hat sich in den letzten Jahren die Forschung - erwähnenswert sind u. a.
Aufsätze von J. Jeremias, H. Schürmann und J. C. O'Neill - dafür interessiert.
Schon P. Billerbeck hatte ja behauptet, daß sich in der einführenden Amen-
Formel ein einzigartiger und ausschließlich auf Jesus zurückgehender
Sprachgebrauch erhalten hat.

Auf Grund von zwei Belegen für die Verwendung von Amen am Satz-



Rezensionen 363

anfang aas dem freilieh christlich überarbeiteten und textkritisch nicht
hinterfragten TestamentumAbrahae und auf Grund einer breit angelegten und
sorgfältig differenzierenden Vergleichs der grammatischen und stilistischen
Strukturen der mit vai, àgf|v und r| oder ei gf|v verbundenen Sätze oder
Satzteile im spätjüdischen, griechischen Schrifttum der Apokalyptik und
auch der prophetischen Schriften der LXX mit dem neutestamentlichen,
besonders dem synoptischen Phänomen gelingt Dr. K. Berger der Nachweis eines
sprachgeschichtlichen Prozesses, dem nicht nur die vorangehende Amen-
Formel, sondern auch die strukturelle Musterung der damit eingeleiteten
Aussprüche zugeordnet werden müssen. Die bis anhin behauptete Beschränkung

der Amen-Formel aufden Sprachgebrauch Jesu wird dadurch relativiert.
Erstmals wird in einer überraschenden Fülle das Textmaterial nicht nur

aus dem griechischsprachigen, sondern auch aus dem syrischen und koptischen

Bereich der Apokalyptik und der Gnostik zusammengetragen und im
Verlaufe der Untersuchung berücksichtigt. Dieser Leistung gebührt volle
Anerkennung. Daraus ergibt sich das «hellenistische Judentum auf apokalyptischer

Traditionsbasis» als «der eigentliche Heimatbereich der Amen-Worte
und der damit verbundenen Vorstellung». In Übereinstimmimg mit dem
apokalyptischen Hintergrund unterscheidet der Verfasser zwischen
«geschichtlichen» oder heilsgeschichtlichen und paränetischen Sätzen. Ersteren
teilt er die formelverbundenen Sätze in der Passionserzählung zu und jene,
welche Aussagen im Zusammenhang mit der Naherwartimg enthalten. Zur
zweiten Gruppe zählt er die konditionalen Relativsätze. Schon wegen der
Vermengung von formalen und materialen Kriterien ist diese Zuteilung nicht
sehr glücklich und wird dem Tatbestand nicht gerecht. So ist es wohl nicht
möglich, die Ermahnungen aus dem Felde der Naherwartung herauszuhalten.
Die Grundthese der Untersuchung aber lautet: «Die Amen-Einleitung nimmt
formgeschichtlich die Stelle von Schwureinleitungen in apokalyptischer Rede
ein.» Darum wäre der ursprüngliche Sitz im Leben dort zu suchen, wo der
apokalyptische Lehrer oder Seher «seine Aussage der Kontingenz bloß
menschlicher Rede dadurch enthebt, daß er sie durch seinen Schwur zur Aussage

eines Zeugen macht» (S. 31). In der Konsequenz dieser These erscheint
denn auchJesus sowohl im synoptischen wie im johanneischenTraditionsstrom
als ein apokalyptischerVisionär und dieAmen-Einleitungalseine Art
Legitimationsformel. Hier wird eine weiterhelfende Kritik denn auch grundsätzlich und
im einzelnen zurückfragen müssen. Es fällt zum Beispiel auf, daß sich lediglich
in Mark. 8,11 ei erhalten hat. Es bleibt doch auch fraglich, wie weit vai am
Anfang eines Satzes oder Satzteiles mit àgr|v im affirmativen Sinne alterniert und
nicht vielmehr seine assertorische, ja geradezu responsorische Funktion beibehält.

Dazu wird man innerhalb der vom Verfasser gehandhabten Terminologie
und Methodik im Blick auf die jüngste Infragestellung der Formgeschichte
durch die Linguistik genau zusehen müssen, wie weit religionsgeschichtliche
und durch grammatische Strukturanalogien und analoge Motive die
Erhebung eines traditionsgeschichtlichen Duktus überhaupt erlauben.

Mit besserm Recht wird die Nähe der Amen-Formel zur Botenformel in der
LXX, besonders zu Ezechiel, betont. Der Einfluß der LXX auf die sprachliche
Gestaltung auch der synoptischen Tradition kann kaum hoch genug ein-



364 Rezensionen

geschätzt werden. Hier ist zu bedenken, daß diese formbildende Kraft im
hellenistischen Sprachbereich die frühchristliche Literatur nicht über die
Apokalyptik des griechischen Judentums, sondern über den griechischen
synagogalen Gottesdienst erreicht haben dürfte und daß der Schritt von dieser
Synagoge in das Leben und in den Kultus der griechischen Christenheit
historisch und sachlich ein viel direkterer gewesen sein muß. In diesem
Zusammenhang würde dann auch das dynamische und aktuale Moment, das
der Verfasser mit deutlichem Unwillen von seiner Darlegung fernhält, die
nötige Beachtung finden können. Es bleibt das nicht geringe Verdienst von
W. Zimmerli, gerade in Verbindung mit seiner eindringenden Ezechiel-
Forschung auf die sachliche Nähe der Botenformel zur sogenannten
Wortereignisformel und zum sogenannten Erweiswort hinzuweisen. Dabei tritt
bedeutungsvoll der prophetische als ein zentral gottesdienstlicher Vorgang
zutage. Darüber hat die spätjüdische Apokalyptik aber wenig zu sagen.
Darum wird man sich auch durch die interessante Herausarbeitung der
sprachlichen Analogien zu den A^w-Formeln und besonders zu den Amen-
Verbindungen im neutestamentlichen Bereich nicht abhalten lassen, dem Ent-
stehungs- und Funktionsort innerhalb der noch wenig erhellten hellenistischen
juden- und heidenchristlichen Mischgemeinden nachzugehen. Aber auch
abgesehen von dieser Bestimmung des historischen Sitzes im Leben der frühen
Gemeinden, stellt sich, wie ich in meinem eigenen Amen-Buch (Zürich 1969)

anzuregen versuchte, das neutestamentliche Problem der Amen-Formel als
ein Problem der traditionsgeschichtlichen und redaktionstheologischen
Erfassimg der Evangelien selber. Den hervorragenden und mit einem exakten
Instrumentarium erarbeiteten Beitrag von K. Berger wird dabei eine
weiterführende Erforschung der Amen-Stellen dankbar berücksichtigen müssen.

Victor Hasler, Bern & Solothurn

Victob Hasleb, Amen. Redaktionsgeschichtliche Untersuchung zur
Einführungsformel der Herrenworte «Wahrlich ich sage euch». Zürich & Stuttgart,

Gotthelf-Verlag, 1969. 207 S. Fr. 22.-/29.-.
As the title indicates, the author is concerned with the sayings of Jesus

in the gospels which are introduced by the formula àgf|v Xérw Opiv and
parallel expressions. He begins with a brief introduction (pp. 9-24), in which
the various formulae are isolated and grouped together according to their
related features. The body of the work is divided into two parts. Part one
(pp. 27-115) offers an analysis of the various logia in Mark, "Q", "M", and
"L". (A brief appendix treats the double-"amen" formula of the Fourth
Gospel.) Part two (pp. 119—187) contains a study of the significance of the
formulae in the theology of the evangelists and in the gospel tradition, as
well as Hasler's suggestions concerning the origin of the àprjv-formula.

The author's thesis is that the formula - despite J. Jeremias et al. -
originated in the context of the worship of the Gentile Christian churches. The
àgr)v Xéyuj fipiv was used in prophecies to give authority to the word of the
exalted Lord to his people. This conclusion is based on the author's
understanding of the role of prophecy in the Gentile churches, and especially the
significance of dgtjv in the letters of Paul and in the Apocalypse.



Rezensionen 365

The most valuable part of the monograph is the first part, where the
basic data are isolated and organized. Here the author has done a valuable
service for the New Testament scholar. The second part of his study is more
questionable. The author shows a tendency to assume a knowledge of the
evangelists' theologies which appears to be quite independent of any attempt
at exegesis. Like many of the more recent attempts to study the gospels in
the light of Redaktionsgeschichte, Hasler gives the impression that he knows
much more about what was in the mind of the evangelists when they wrote
than is possible on the basis of a sound, critical methodology. His arguments
for the origin of the dgqv-sayings in the worship of the Gentile Christian
communities are interesting, but unconvincing.

The author manifests only a slight acquaintance with other than German
language literature.

Ward Oasque, Vancouver, Canada

Martin Künzi, Das Naherwartungslogion Matthäus 10, 23. Geschichte seiner
Auslegung. Beitr. zur Gesch. der bibl. Exegese, 9. Tübingen, J. B. C. Mohr,
1970. 201 S. DM 36.-/42.-.

Das im Anschluß an Reimarus von den Vertretern der «konsequenten
Eschatologie» als Kronzeuge für den «Irrtum» Jesu in seiner Nah- (wenn
nicht Nächst-) Erwartung angerufene Logion Matth. 10, 23 wird vom
Verfasser mit größter Gewissenhaftigkeit und Belesenheit in seiner Auslegungsgeschichte,

seit Tertullian und Origenes bis auf den heutigen Tag, befolgt.
Völlig imbekannte Namen tauchen da aus dem Nebel der Frühzeit und des

Mittelalters, neben allen bekannten, auf. Die heutigen Exegeten sind auf
deutsch-, französisch- und englischsprachigem Gebiet zahlreich anzutreffen
(es wären höchstens noch einige holländische und skandinavische Exegeten,
evtl. auch spanische und italienische anzuführen gewesen). Gute Zitate
sorgen dafür, daß wir auch den Stil und die exegetische Eigenart der einzelnen
Theologen einigermaßen erkennen können; willkommene Zusammenfassungen

sorgen bei jeder Epoche wie am Schluß dafür, daß sich jeweils ein Gesamtbild

ergibt, wobei der trockene Tabellen- und Statistikenton glücklich
vermieden wurde. Wir erfahren, daß erst ca. nach einem Jahrhundert die Matth.-
Stelle in den Kommentaren auftaucht (wobei Künzi das allererste Schweigen
besser auslegt als M. Werner, S. 181) und schon bald verschiedene Deutungen
erfährt. Ganz allmählich verschiebt sieh der Schwerpunkt von der ersten zur
zweiten Vershälfte. Grosso modo sei gesagt, daß man der nicht eingetroffenen
Verheißung Jesu (Parusie vor dem Abschluß der Evangelisation in den
«Städten Israels») ausweicht: entweder wird die 2. Vershälfte extensiv
gedeutet: alle, auch in der Diaspora, von Juden bewohnten Ortschaften, oder

gar die nachfolgende Ausdehnung auf die Heidenwelt, oder das «Kommen»
des Herrn wird vorgelagert: entweder so, daß Jesus zu seinen Jüngern
kommt, bevor sie mit ihrer Aufgabe fertig sind (also vor der Passion) oder so,
daß mit seinem «Kommen» seine Auferstehung bzw. die Geistausgießung
zu Pfingsten oder gar sein Gerichtskommen im Jahr 70 verstanden werden,
evtl. als Vorboten seiner endgültigen Parusie. Dies abgesehen von aller über
die (erlaubte oder befohlene) Flucht bei Verfolgungen (in der 1. Vershälfte)



366 Rezensionen

angestellten Kasuistik. Dieses Buch gibt in einzigartiger Weise Gelegenheit,
einen Einblick in die reiche Entfaltung der exegetischen Möglichkeiten zu
gewinnen. Erst in der Neuzeit werden dann Fragen der Echtheit, der evtl.
Kombination von verschiedenen Jesusworten, von Gemeindebildung usw.
eingehend erörtert.

Soweit hat der Verfasser die gestellte Aufgabe ausgezeichnet erfüllt. Er
geht darüber hinaus mit den «Grundlinien eines Lösungsversuchs», S. 180-
182. Es wäre bedauerlich gewesen, wenn er nur andere hätte zu Worte
kommen lassen. Nur hätte er weniger bescheiden sein und seine Stellungnahme

besser begründen sollen; von der Voraussetzung ausgehend, daß das

Logion auf Jesus selbst zurückgeht, weil alle andern Vorschläge zu wenig
beweiskräftig sind deutet er das «Kommen» des «Menschensohns» auf
Ostem und auf Pfingsten, was nicht ohne weiteres einleuchtet. In der Linie
des Matthäusevangeliums scheint die Parusie viel eher gemeint und beispielsweise

Kümmels Auffassung (S. 136ff.) viel stichhaltiger zu sein, der ein
zeitbedingtes Sichirren Jesu im sekundären Datumsbereich nicht
ausschließt. Man wäre vor allem - «l'appétit vient en mangeant»! - Künzi
dafür dankbar gewesen, wenn er Matth. 10, 23 mit andern ähnlichen
Aussagen, z.B. denen des Kommens des Menschensohns «auf den Wolken»,
Matth. 26: 64 usw. — um von andern ähnlichen Verheißungsworten des N.T.
nicht zu reden - in Beziehung gebracht hätte, anstatt dieses Logion, wenn
auch noch so geflissentlich, isoliert zu betrachten. Darf man eine Fortsetzung
in dieser Richtung erwarten

Charles Brütschtf, La Tour-de-Peilz

B. Botte, B. Bobkinskoy e.a., Eucharisties d'Orient et d'Occident, 1-2.
Lex Orandi, 46-47. Paris, Les Editions du Cerf, 1970. 218; 298 p.

Ces deux volumes, fort bien présentés, constituent le recueil des divers
exposées de la Semaine Liturgique de l'Institut orthodoxe de Saint-Serge à
Paris, en 1965. Il n'est pas possible d'analyser ici ces vingt savantes
conférences, toutes intérossantes. Contentons-nous de souligner celles qui sont
susceptibles d'intéresser non seulement les érudits de la science liturgique,
mais tout théologien. L'étude de C. Vogel sur «Le repas sacré au poisson»
jette une lumière nouvelle sur les récits du Nouveau Testament où la mandu-
cat.ion du poisson joue un rôle, ainsi ceux du miracle des pains ou ceux des

apparitions pascales (Luc 24 et Jean 21): le poisson serait, dans la tradition
juive, un symbole messianique et eschatologique ; on ouvrait le sabbat, le ven-
dreui soir, par un repas rituel dont l'aliment essentiel était le poisson. Le
fameux anagramme ichthys est de beaucoup postérieur et n'a rien à voir avec
cet usage juif et paléochrétien. W. Rordorf réexamine le problème des textes
liturgiques de la Didachê, pour conclure à leur origine judaïque. Les prières
des chap. 9 et 10 ne seraient pas proprement eucharistiques, mais auraient
encadré les repas communautaires ou agapes. Cependant, le prière du chap. 10,
de par son contenu, est une amorce de la préface ou anaphore eucharistique.
La communication du P. Fiala sur le genre littéraire de l'ancien canon romain
de la messe prend tout son intérêt lorsqu' on la rapproche de l'étude du profes-



Rezensionen 367

seur luthérien Th. Suess sur l'aspect sacrificiel de la cène dans la tradition
luthérienne. Le P. Dalmais, dont la compétence est bien connue, nous donne
une bonne esquisse des grands thèmes théologiques des anaphores des

Eglises d'Orient, tandis que le professeur Bobrinskoy, de l'Institut St-Serge,
présente une étude très fouillée de la théologie trinitaire et de l'ecelésiologie
de la liturgie byzantine de St-Basile, en référence aux écrits théologiques de

ce Père de l'Eglise. Ajoutons que les liturgies syrienne, égyptienne (Alexandrie)
et arménienne, ainsi que la liturgie nestorienne d'Addaï et Mari font chacune
l'objet d'une étude et que le P. Ligier analyse longuement les caractères
particuliers de la grande louange et action de grâces (avant le Sanctus) dans
l'ensemble des liturgies orientales, ainsi que ceux de l'anamnèse (après les

paroles d'institution). En fin de volume, un épilogue salue la promulgation,
survenue en 1968, de trois formulaires eucharistiques de rechange dans
l'Eglise romaine, ce qui met fin au règne exclusif du vieux canon fixé jadis par
Grégoire le Grand. C'est ainsi que l'Eglise catholique d'Occident se rapproche
maintenant de l'Eglise orientale qui a toujours connu la pluralités des formulaires

eucharistiques.
Richard Paquier, La Tour-de-Peilz, Canton de Vaud

Peter Schwanz, Imago Dei als christologisches Problem in der Geschichte

der Alten Kirche von Paulus bis Clemens von Alexandrien. Arb. z.
Kirchengesch. u. Religionswiss., 2. Halle (Saale), M. Niemeyer, 1970.
248 S., DM 46.-.

Le thème de l'Image est central dans l'anthropologie patristique. Aussi
les monographies se multiplient-elles pour en cerner les composantes et les
variations chez les Pères. Parmi ces études, la thèse de Peter Schwanz se

détache, à la fois parce qu'elle explore les racines pauliniennes et johanniques
de VImago Dei et qu'elle en cherche les origines dans la gnose. L'auteur
analyse ensuite l'histoire de l'Eikon plus particulièrement chez Irénée et chez
Clément d'Alexandrie, qui pour lui en est le théologien le plus qualifié.

Nous nous contenterons de trois remarques:
1. L'auteur à maintes reprises parle de «thèse catholique», en se référant

à des ouvrages protestants. On s'attendrait dans un travail de cette rigueur
à entendre les témoins eux-mêmes à la barre.

2. L'origine gnostique du thème paulinien de Veikon, thèse à peine
renouvelée d'une période révolue, n'est nullement convaincante. Jacques
Dupont en a fait justice dans «Gnosis». Il est surprenant que cet ouvrage
fondamental n'est ni cité ni discuté, dans les références. Dans les notes nous
n'avons trouvé qu'une seule référence à un ouvrage français.

3. Pour ce qui est de Vhomoîôsis et de Veikon chez Irénée, la distinction
s'appuie d'abord à une exégèse de Philon, à qui le gnosticisme et plus tard
Origène l'emprunteront. L'opposition d'Irénée au gnosticisme ne tient pas
à sa théologie de la récapitulation mais au réalisme de son anthropologie
axée sur le corps, atomisé par la gnose valentinienne, comme les travaux
d'A. Orbe l'ont bien montré.

Adalbert Hamman, Besançon



368 Rezensionen

José P. Mabtin, El espiritu santo en los origenes del cristianismo. Zürich,
Pas-Verlag, 1971. 370 p. 8000 lires.

Depuis les travaux de J. Lebreton, peu d'études d'ensemble ont paru sur
la Trinité ou le Saint-Esprit. L'étude de José P. Martin vient à la fois
combler une lacune et fournir une analyse vigoureuse sur un point théologique,

centre de convergence œcuménique: l'Esprit Saint, depuis Clément
de Rome jusqu'à Justin, martyr, en passant par Ignace d'Antioche et la
II Clem.

Une analyse méticuleuse de la notion de Pneuma, dans les textes essentiels
est menée avec beaucoup de sagacité. Elle permet de situer la théologie de

l'Esprit dans un contexte d'Eglise où fleurissent les charismes, où l'Esprit
lui-même apparaît comme le charisme souverain, le don messianique (p. 321).

Chemin faisant, l'auteur étudie la pneumatologie qui s'élabore dans ses

rapports avec l'angélogie, la théologie de la récapitulation (chez Justin), la
sotériologie et finalement, last but not least, la doctrine trinitaire qui se

cherche et s'élabore. Contribuation de valeur dont il faut savoir gré.

Adalbert Hamman, Besançon

Gtjillelmus de Ockham, Scriptum in librumprimumSententiarum. l.Prologus
et distinctio 1. Ed. Gedeon Gâl & Stephanus Brown. 2. Distinctiones 2-3.
Ed. Stephanus Brown & Gedeon Gâl. Guillelmi de Ockham opera
philosophica et theologica, Opera theologica, 1-2. St. Bonaventura, N.Y.,
Institutum Franciscanum Universitatis S. Bonaventurae, 1967-70.
43* + 536; 35* + 599 S.

Nach Thomas von Aquino (seit 1882) -und Johannes Dims Scotus (seit
1950) hat nun auch der Meister der «via moderna» eine allmählich wachsende
kritische Monumentalausgabe bekommen. Er mußte hier aber noch manchen
anderen Scholastikern den Vortritt lassen, so (um nur solche des 13. und
14. Jahrhunderts zu nennen) seinen Ordensgenossen Alexander von Haies
(Summa Halensis seit 1924, ausschließlich ihm zugehörige Werke seit 1951)
und Bonaventura (1882-1902), aber auch AlbertusMagnus (seit 1951),Meister
Eckhart (seit 1936), Raimundus Lullus (seit 1959). Noch erstaunlicher scheint,
daß Ockhams Hauptwerk seit 1495 (mit photomechanischem Nachdruck
1962) überhaupt nie mehr gedruckt worden ist. Oder vielleicht doch nicht so

erstaunlich, bedenkt man die Vorurteile oder allzu einseitigen Interessen,
unter denen bis in die jüngste Zeit die Erforschung Ockhams und seiner Richtung

gelitten hat. Der Antrieb zu einer neuen Gesamtausgabe konnte nur
von einer energischen Belebung der Ockhamforschung überhaupt kommen;
und für diese hat niemand so entscheidend gewirkt wie der Mann, den man
auch den Vater dieser Ausgabe nennen darf: Philotheus Böhner1. Er war von

1 Die Herausgeber zitieren meistens nach Ph. Böhner, Collected Articles
on Ockham, ed. by E. Buytaert, Franciscan Institute Publications,
Philosophy Series, 12 (1958), ohne die ursprünglichen Erscheinungsorte
anzugeben. Einige Male halten sie es umgekehrt, und einmal nur habe ich
beide Angaben gefunden. Das geht weiter als der Bd. 1, S. 41 * ausgesprochene



Rezensionen 369

1940 bis zu seinem vorzeitigen Tod 1955 Leiter des franziskanischen Institutes
im Staate New York, das die Ausgabe trägt. (Den schönen und gediegenen
Druck besorgt das Collegium S. Bonaventurae zu Quaracchi bei Florenz, dem
wir so manche Edition verdanken.) Böhner hat, worauf die jetzigen Herausgeber

uns immer wieder aufmerksam machen, grundlegende editorische
Vorarbeit geleistet.

Die kirchenpolitischen Schriften Ockhams (gegen Papst Johannes XXII.
und Nachfolger) werden in diese Ausgabe nicht aufgenommen. Sie erscheinen
seit 1940 bei der Manchester University Press2. Unter den (manchmal so
genannten) «unpolemischen Schriften» Ockhams macht der Sentenzenkommentar

als sein wichtigstes Werk füglich den Anfang. Dem ersten Buch sollen vier
Bände gewidmet sein. Daß der zweite von ihnen nur bis zur dritten der
insgesamt 48 distinctiones gelangt ist, kommt daher, daß der Prolog 12 quaestio-
nes) und die ersten drei distinctiones (6,11,10 quaestiones) in sich schon eine

ganze theologische Prinzipienlehre (Theologie als Wissenschaft?, ihr
Verhältnis zu Metaphysik und Ethik) und Fundamentaltheologie (Erkennbarkeit
des Seins des einen und dreieinen Gottes, dabei auch die «nominalistische»,
besser «terministische» Lösung des Problems der Allgemeinbegriffe) enthalten,
während die vielen Einzelfragen der in den übrigen distinctiones folgenden
Gottes- und Trinitätslehre eher in geraffter und auswählender Weise
behandelt werden.

Das erste Buch des Sentenzenkommentars wurde schon 1483 zu Straßburg
gedruckt, und in der Lyoner Ausgabe aller vier Bücher von 1495 (s.o.) wurde
diese erste Ausgabe des ersten Buches nur nachgedruckt, die ihrerseits
hauptsächlich auf einer Gießener Handschrift (Cod. 773 der Universitätsbibliothek)
beruht; und diese Handschrift gehörte einst Gabriel Biel (der sie vielleicht
schrieb, als er in Köln studierte). Sie wurde dann auch ihm als Verfasser
zugeschrieben, bis 1957 F. Stegmüller diesen Irrtum aufdeckte. Die Herausgeber
erfuhren das aber erst 19693 und haben im 2. Band darüber berichtet (S. 8 *—

13*). Ihre Editionsgrundsätze mußten sie deswegen nicht ändern. Indirekt
sind die Lesarten dieser Handschrift schon im 1. Band berücksichtigt
(insofern nämlich der ihr meistens folgende Lyoner Druck durchgehend
verglichen wird). Sie vertritt aber weder die beste noch die zweitbeste Textüberlieferung.

Die erstere liegt in vier von insgesamt 17 erhaltenen Handschriften
(dazu noch zwei mit gekürzten Rezensionen) vor.

Verzicht auf bibliographische Überflüssigkeiten Eine brauchbare, d. h. jeweils
alle Erscheinungsorte verzeichnende Zusammenstellung der einschlägigen
Artikel Böhners gibt H. Junghans, Ockham im Lichte der neueren Forschimg,

Arbeiten zur Geschichte und Theologie des Luthertums, 21 (1968), S. 347 f.
2 Guillelmi de Ockham opera politica, 1, accuravit J. G. Sikes (1940);

2-3, accuraverunt R. F. Bennett & H. S. Offler (1963, 1956), bisher 3 Bde.
3 Durch die Rezension ihres 1. Bandes von W. J. Courtenay, Archiv für

Reformationsgeschichte 60 (1969), S. 263-265. F. Stegmüllers Hinweis findet
sich in Theologie in Geschichte und Gegenwart. Festschrift für M. Schmaus
(1957), S. 316.



370 Rezensionen

Erst auf solcher Grundlage wurde es möglich, den Text des ersten Buches
in seiner literarischen Eigenart und nach seiner Stellung im Werk Ockhams
zu erkennen. Obwohl es Zeugnisse für «reportationes», d.h. Hörernachschriften

der betr. Vorlesungen Ockhams, auch zum ersten Buch gibt, liegen in den
bekannten Handschriften solche nicht vor, sondern wir haben es mit Ockhams
« ordinatio », d. h. seiner eigenen schriftlichen Ausarbeitung seines Kommentars
zum ersten Buch der lombardischen Sentenzen (samt Prolog) zu tun, wie
einige Handschriften auch ausdrücklich vermerken. Ockhams Kommentierung

des zweiten, dritten und vierten Buches der Sentenzen ist hingegen nur
in Reportationen bekannt. Wird man über diese erst in späteren Bänden
Genaueres erfahren, so scheint sich vom ersten Band an zu bestätigen, daß
Ockhams Ordinatio bei weitem nicht eine so komplizierte Geschichte
aufzuweisen hat wie etwa die des Duns Scotus. Nach Ph. Böhner und den Herausgebern

sollte man da nicht mehr von verschiedenen «Redaktionen» reden
(wie man das in Analogie zu manchen anderen Sentenzenkommentaren
vermutungsweise gerne tat), sondern nur von einer «redactio incompleta»
(durchgehend nur in einer Florentiner Handschrift bewahrt), die spätestens
1319 (zum größten Teil wohl schon Juli 1318) vollendet wurde, in der Raum
für spätere Ergänzungen ausgespart blieb, und der «redactio compléta», die
allmählich durch solche Ergänzungen (keine nachweislich nach 1324, als
Ockham von Oxford nach Avignon zitiert wurde, entstanden) zustandekam.
Diese «additiones», von den Herausgebern durch ein besonderes Zeichen im
Text kenntlich gemacht, sind z.T. von großem sachlichen Gewicht. Sie sind
zahlreicher (s. die Liste Bd. 2, S. 18*) als von Ockham vorgenommene
Textänderungen, die in verschiedenen Handschriften vermerkt worden sind
(«notae criticae», s. Bd. 1, S. 31*—33*; für Bd. 2 fehlt ein entsprechendes
erklärendes Verzeichnis).

Bei Duns Scotus ist der Weg, der durch die verschiedenen Stadien des

Originalmanuskriptes zu den (viel zahlreicheren) noch vorhandenen
Handschriften führt, viel komplizierter. So wundert man sich über die längeren
Einleitungen (besonders zum ersten Band) der Scotus-Ausgabe nicht. Zudem
entlasten die Ockham-Herausgeber sich zuweilen dadurch, daß sie auf
ausführlichere Darlegungen bei Ph. Böhner4 verweisen. Damit ist aber der
Unterschied, der in dieser Hinsicht zwischen beiden Ausgaben besteht, nicht
ganz erklärt. Die Scotus-Herausgeber bemühen sich, dem Leser die
Überlieferungsvorgänge, wie sie sie sehen, möglichst plastisch vor Augen zu stellen,
wobei sie Wiederholungen nicht scheuen. Wie anders es da die Ockham-
Herausgeber halten, sieht man z.B. aus ihrer Beschreibung und Beurteilung
der Handschriften (Bd. 1, S. 11 *-23*), wo manche Angabe, die in letzterem
Teil verwendet wird, offenbar deswegen im ersteren Teil nicht erscheint,
obwohl dort ihr eigentlicher Platz wäre. Nach vielem Hin- und Herschauen
ist es mir noch immer nicht klar, was sich nach dem Urteil der Herausgeber
über das Verhältnis der einzelnen Handschriften zum Autograph sagen läßt.
Unklarheiten würden hier weniger verwirren, wenn sie deutlich festgestellt
würden. Aber vielleicht soll der Benützer der Ausgabe sich mit der Zeit sein

4 S. o. Anm. 1.



Rezensionen 371

eigenes Bild machen. Man kann den Herausgebern jedenfalls nicht vorwerfen,
daß sie dem Leser eine bestimmte Sicht aufdrängen wollen.

Leider erscheinen die Randbuchstaben, mit denen die Lyoner Ausgabe
die (oft ja sehr langen) quaestiones unterteilt, in der neuen Ausgabe nicht. Da
diese Buchstaben in der Ockham-Literatur bisher unentbehrlich waren, hätte
man die Kontinuität wahren sollen. Dazu hat man noch — anders als die
Scotus-Ausgabe - auf jegliche neue Numerierung der Abschnitte verzichtet,
sondern nur - wie diese - die quaestiones durch Teilüberschriften gegliedert.
Solche Gliederung erleichtert das Verstehen. Was aber das Zitieren betrifft,
so muß man künftighin die Zahl der quaestio mit einer Band- und Seitenzahl,
gegebenfalls noch einer Zeilenzahl, statt mit einem einzigen Buchstaben, wie
in der alten Ausgabe, ergänzen.

Trotz der kleinen Fragezeichen am Rand freut man sich nicht nur darüber,
daß Ockham endlich eine moderne Ausgabe erhält, sondern auch darüber,
wie diese Ausgabe ihn uns zuverlässiger und klarer vor Augen stellt, mit einem
Variantenapparat, der geradezu einladend wirkt, mit einem Verweisapparat,
der auch die Bezugnahmen innerhalb der Ordinatio aufhellt, mit drei Indices
(Manuskripte, zitierte Autoren, «doctrina»),

Martin Anton Schmidt, Basel

Gerhard Bellinger, Der Gatechismus Romanus und die Reformation. Die
katechetische Antwort des Trienter Konzils auf die Haupt-Katechismen der
Reformatoren. Konfessionskundl. und kontroverstheol. Stud. 27.
Paderborn, Bonifacius-Druckerei, 1970. 312 S. Fr. 27.10.

Schon während der ersten Sitzungsperiode des Trienter Konzils erörterte
man die Herstellung einer Zusammenfassung der Glaubenslehre, um den
Studierenden einen leichteren Zugang zur Heiligen Schrift zu vermitteln.
Für Kinder und Laien war ein Katechismus geplant. Während des Konzils
konnte jedoch ein solcher Katechismus nicht vollendet werden, so daß die
Fertigstellung dem Papst übertragen wurde. Im Oktober 1566 erschien dann
in Rom der «Catechismus ex decreto Concilii Tridentini ad parochos Pii V
iussu editus». Die Hauptarbeit leisteten die drei Dominikaner Leonardo
Marini (Erzbischof von Lanciano), Egidio Foscarari (Bischof von Modena),
Francisco Toreiro sowie Muzius Calini (Erzbischof von Zara, später Bischof
von Terni). Der Catechismus Romanus sollte den Pfarrern bei der
Unterweisung des Volkes dienen. Wie der Verfasser detailliert zeigt, finden sich in
der Themenwahl selbstverständlich Anklänge an die katholischen Vorgänger
(z. B. Canisius) sowie die reformatorischen «Haupt-Katechismen», zu denen
die beiden Katechismen Luthers, der Genfer Katechismus von 1542 und der
Heidelberger Katechismus gerechnet werden. Nirgends jedoch geht der
Catechismus Romanus wörtlich auf die reformatorischen Katechismen ein,
obwohl seine Verfasser als Konzilsteilnehmer zweifellos Schriften der
Reformatoren kannten. Im Gegensatz zur älteren katechetischenLiteratur wird eine
unmittelbare Gegenüberstellung von katholischer und reformatorischer Lehre
vermieden; daraus erklärt sich auch, daß kontroverse Themen wie Ablaß
oder Wallfahrtswesen gar nicht berücksichtigt werden müssen. Der Katechismus

beschränkt sich auf die Darbietung der vier katechetischen Grundfor-



372 Rezensionen

mein: Apostolikum, Sakramente, Gebote, Vaterunser. Weil das Tridentinum
einzelne Lehren der Reformatoren bloß verwarf, ohne die katholische Lehre
positiv darzustellen, mußte dies der Römische Katechismus nachholen, um
die Glaubenslehre wirklich umfassend zu beschreiben. Bellinger legt in zwei
kurzen Abschnitten die Entstehung des Katechismus und dessen formale
Grundsätze dar, worauf er sich im Hauptteil der Arbeit der Anthropologie,
Eschatologie, Ekklesiologie, der Sakraments-, Gebots- und Gebetslehre des
Katechismus zuwendet. Die sehr breit angelegte Darstellung führt in detaillierter

Weise einmal die Aussagen des Catechismus Romanus vor und stellt
ihnen Beispiele aus den genannten reformatorischen Katechismen gegenüber.
Dieser Vergleich lehrt, daß sich die Stoffdarbietung nicht von
kontroverstheologischen oder polemischen Gesichtspunkten leiten läßt, sondern überall
den kerygmatischen Zweck in den Mittelpunkt rückt. Man kann sich fragen,
ob dieser Verzicht einer der Gründe für die relativ geringe Verbreitung des

Katechismus gewesen ist. Ulrich Oäbler, Zürich

Paul Tillich, Offenbarung und Glaube. Schriften zur Theologie, 2.

Gesammelte Werke, 8. Hrsg. von Renate Albrecht. Stuttgart, Ev.
Verlagswerk, 1970. 368 S. DM 30.50.

Die attraktive Tillich-Ausgabe ist mit einem Band von Aufsätzen,
veröffentlicht zwischen den Jahren 1927 und 1961, bereichert worden. Viele der
Äußerungen lagen zunächst in englischer Sprache vor und wurden ins
Deutsche übersetzt. Superrevisor war dabei Prof. Ratschow, der mit einem
Stab von Mitarbeitern die Ausgabe versorgt hat. Der Band öffnet mit einem
Bekenntnis des Dankes und der Erleichterung darüber, daß der Verfasser
nach seiner Verbannung aus Deutschland in die amerikanische Gedankenwelt
hineinversetzt und vom provinzlerischen Vorurteil, daß nur in Deutschland
Theologie «gemacht» wurde, erlöst werden konnte. «Überwindung des
Provinzialismus in der Theologie» heißt dieses Bekenntnis, und es bildet eine

vorzügliche Einführung in den Gesamtband, denn nun wird man sofort orientiert

über die Fragen, die Tillich, befreit aus der deutschen Engführung, durch
den «american way of theological life» erst richtig kennengelernt und sich
zu eigen gemacht hat. Nur mit Stichworten angedeutet, handelt es sich um
neue Einsichten in das «social gospel», die Ökumene, den Existentialismus
und die Tiefenpsychologie. Nur die beiden letzteren dominieren diesen Band
ganz ausgesprochen. Man hat fast den Eindruck, man müsse ihn von hinten
nach vorne lesen, denn was in den letzten Paragraphen über die theologische
Bedeutung von Psychoanalyse und Existentialismus und über das Verhältnis
von Seelsorge und Psychotherapie (S. 305-335) gesagt wird, bedingt
zusehends die vorhergehenden Ausführungen über den Glauben, dessen Symbolik

(Jung!) und grundsätzliche Unterscheidimg zwischen dem Essentialen
und dem Existentialen. «Glaube ist der Zustand des Ergriffenseins von
etwas, das uns immittelbar angeht.» Der jeweilige Inhalt des Glaubens ist
zwar für den Gläubigen selbst von großer Bedeutung, für die Begriffsbestimmung

des Glaubens sei dieser Inhalt jedoch unerheblich. Denn der
Mensch befinde sich zwischen dem Unendlichen (dem «Sein») und dem
Endlichen, und der Glaube, welcher er auch sei, ist der Mut («Mut zum



Rezensionen 373

Sein»), gegen die Mächte des «Nichtseins» zu kämpfen und sich in seiner
Menschlichkeit zu behaupten. Offenbarung erschließt sich dem erkennenden
Bewußtsein aus dem Unbedingtverborgenen, um an sich verborgen zu
bleiben, die eigene Transzendenz zu behaupten und dennoch sich im Inhalt
des Glaubens mitzuteilen. «Wenn das Unbedingt-Verborgene offenbar wird,
so kann es offenbar werden nur als das, was im Offenbarwerden verborgen
bleibt. Inhalt der Offenbarung kann nur etwas sein, was die Verborgenheitsqualität

nicht aufhebt, sondern gerade sie offenbar macht» (S. 42). Mit diesen
Thesen ist eine grundsätzliche Durchdringung von Glaube und Vernunft,
von Erkennen und Bekennen, Philosophie und Theologie gegeben : der
Offenbarungsinhalt des christlichen Bekenntnisses wird jetzt unweigerlich
in den Strom einer relativistisch orientierten und universalistisch umfassenden

Religionsphilosophie aufgesogen. Den Einfluß des amerikanischen
Denkens erwähnt, wie anfangs gesagt, Tillich mit großer Dankbarkeit, aber
auch das Umgekehrte gilt : die amerikanische Theologie (van Buren, Hamilton,

Altizer, u.a.) haben ihrerseits Tillich vieles zu verdanken. - Bedauerlich
ist, daß das Herausgeberteam die Verwechslung des Nicolai Hartmann
(1882-1950) mit Eduard von Hartmann (1842-1906) nicht gesehen hat: auf
S. 307 wollte der Satz «Es sind ferner in diesem Zusammenhang Schopenhauers

irrationaler Wille, Nicolai Hartmanns Philosophie des Unbewußten
sowie schließlich auch Nietzsches Analysen zu erwähnen» statt Nicolai
Hartmann den Philosophen des Unbewußten Eduard von Hartmann nennen
und diesen als philosophischen Partner Schopenhauers bezeichnen.

Hendrik van Oyen, Basel

Uliïich Duchkow, Christenheit und Weltverantwortung. Traditionsgeschichte
und systematische Struktur der Zweireichelehre. Forschungen und
Berichte der Evang. Studiengemeinschaft, hrsg. von G. Picht, H. Dombois,
H. E. Tödt, 25. Stuttgart, E. Klett, 1970. XIV + 647 S. DM 38.50.

Das außerordentliche Maß an Problembewußtsein und an historischer
Kenntnis, von dem dieses Buch zeugt, läßt eine kurze Besprechimg eigentlich
gar nicht zu. Die vier Kapitel (Paulus auf dem Hintergrund Piatons, der
Apokalyptik und des hellenistischen Judentums; die Entwicklung der Lehre
von den zwei civitates bei Augustin; die zwei Gewalten im Mittelalter ; Luther)
sind, jedes für sich, eine historisch und systematisch gleichermaßen
ausgearbeitete Monographie. Nur die leitende Fragestellung des Ganzen und einige
besonders interessante Gesichtspunkte können hier angezeigt werden.

Das Werk wird vom Verfasser bloß als Teil eines viel umfangreicheren
Forschungsprogramms bezeichnet, das nicht anders als im Team
durchgeführt werden könnte. Gewisse Voraussetzungen dafür waren schon im
Rahmen der Evangelischen Studiengemeinschaft in Heidelberg gegeben, wo
der Verfasser mehrere Jahre tätig war, ehe er einer Berufung zum Direktor
der Studienabteilung des Lutherischen Weltbundes in Genf folgte. Ein erster,
in dem Buch nur ganz kurz skizzierter Teil müßte die Gegenwartslage der
Theologie und ihres in Gegensätze auseinandertretenden Verständnisses von
Gott, Mensch und Welt erfassen, der zweite Teil, der uns hier teilweise aus-



374 Rezensionen

geführt vorliegt, müßte die vollständige traditionsgeschichtliche Analyse der
heute wirksamen Einstellungen zum Problem «Christenheit und
Weltverantwortung » bringen, und in einem dritten Teil wäre die durch Teil I und
II hermeneutisch vorbereitete theologische Bestimmung von Weltverantwortung

heute vorzunehmen. Dazu gibt das Schlußwort einige nützliche
Hinweise, ohne freilich den historischen Zusammenhang vom 16.
Jahrhundert bis zur Gegenwart und den systematischen Teil ersetzen zu können.

Wenn der Verfasser die heutige Situation der Theologie geprägt sieht von
der Polarisierung zwischen Theologien (und Frömmigkeitstypen), die sich
auf das Gottesverhältnis des Individuums konzentrieren, und solchen, die
die Herrschaft Christi mit dem revolutionären Weltgeschehen identifizieren
möchten, so gibt er damit zugleich seine Absicht zu erkennen, über diese

unglücklichen Gegensätze durch eindringende, zugleich systematische und
historische Analysen hinauszukommen. Die Zwei-Reiche-Lehre wird dabei
als Orientierungspunkt gewählt, jedoch so, daß die mannigfach damit
verquickten anderen Problemlinien ebenfalls zu ihrem Recht kommen, so z.B.
der Gegensatz zwischen innerem und äußerem Menschen, der von Rom. 7 über
den jungen Augustin bis zum jungen Luther auf die Problemerfassung
entscheidend eingewirkt hat. Auch weist der Verfasser überzeugend nach, daß
die behandelten Entwürfe nur angemessen beurteilt werden können, wenn
beachtet wird, wie sich verschiedene Gegensatzpaare übereinander und
ineinander schieben, vor allem die positive oder negative Gottesbeziehung der
Individuen einerseits und andrerseits die vielgestaltigen Formen der
Zuordnung Gottes zu den Institutionen und Strukturen der Welt. Selbstverständlich

wird immer wieder auf die wechselvolle Auslegungsgeschichte von
Rom. 13 Bezug genommen. Mehrfach betont der Verfasser aber, daß eine
direkte Konfrontation der biblischen Aussagen mit Gegenwartsproblemen
methodisch eigentlich unmöglich ist und «nur durch Zufall zu verantwortbaren
Ergebnissen führen kann» (S. 10f.). Es gilt vielmehr, die gesamtgeschichtlichen

Voraussetzungen der Gegenwart in ihren so oft gewandelten Bindungen

an die zeitbedingten Aufgaben und in Konfrontation mit dem Christuszeugnis,

auf das man sich je und je berief, zu prüfen. Erst so sind die
Voraussetzungen für ein fundiertes theologisches Gegenwartsurteil geschaffen.

Eine der entscheidenden und immer wieder auftauchenden Fragen des
Verfassers kann etwa so umschrieben werden: Auf welche Weise wurde die
Verantwortung der Christen für die Welt jeweils so bestimmt, daß die Substanz
des Glaubens und die Welthaftigkeit des Handelns zugleich streng aufeinander

bezogen und doch klar unterschieden blieben Einen Höhepunkt stellt
in dieser Hinsicht natürlich Luthers Unterscheidung und Verbindung der
coram deo-coram mundo-Relation des Menschen dar, und es zeigt sich, daß
die Befreiung zum verantwortlichen Tun in der Welt gerade dank der
Befreiung von jedem vor Gott geltenden Werk möglich wird. Ähnliches gilt
für Paulus und Augustin, während im Mittelalter die Einheit des corpus
Christianum einerseits und die Säkularisationstendenzen andrerseits keine
theologische Bewältigung zustande kommen ließen, die für die Gegenwart im
gleichen Maße fruchtbar werden könnte.

Immer wieder wird auch nach der eschatologischen Beziehung der zwei



Rezensionen 375

Bereiche gefragt, wobei als eine «Scharnierstelle» der Untersuchung (S. 106)
die Feststellung bezeichnet wird, daß das proprium des Paulus gegenüber des

griechischen und hellenistisch-jüdischen Rede vom inneren Menschen, die
er ja aufnimmt, in der christologisch-eschatologischen Interpretation der
ëau) âvôpwiroç liege, der nun nicht einfach als der bessere Teil des zeitlos
gedachten Menschen erscheint, sondern als Bezugspunkt für die Verkündigung
der totalen Verfallenheit und der totalen Befreiung auf Hoffnung hin. Eine
ähnliche «Eschatologisierung» ist auch bei Augustin und Luther festzustellen,
wobei vor allem bei Augustin das bis in die späte Phase spürbare Festhalten
an Elementen griechischer Ontologie bedenkliche Folgen für seine eigene
Stellung zur Verfolgung der Heiden und Schismatiker zeigte.

Ebenfalls von größtem Interesse sind die in allen Abschnitten auftretenden
Fragen nach der Begründung des irdischen Friedens und nach dem
Zusammenhang von Vernunft, Liebe und Frieden. Vor allem im Kapitel über
Paulus und über Luther tritt in erstaunlichem Maße die Bejahung der
allgemein rational einsichtigen WeltVerantwortung und ihre enge Verknüpfung
mit der Liebe hervor (vgl. Rom. 12, 2 und Phil. 1, 9). Dadurch erst ergibt sich
die Möglichkeit einer positiv-kritischen Bezugnahme auf die nichtchristliche
Weltauslegung und -gestaltung ohne das fatale Auseinanderklaffen der
individual- und gesiimungsethisch verstandenen Bergpredigt und der
Eigengesetzlichkeit weltlicher Ordnungen. Besonders dankenswert ist es, daß der
Verfasser bei Luther Elemente politischer Ethik herausarbeitet, die bei der
üblichen Beurteilung aus den Bauernkriegsschriften und auf Grund seiner
Bejahung des landesherrlichen Kirchenregiments übersehen zu werden
pflegen. Wie sehr aber auch Luther in die Nähe heutiger «Friedensstrategie»
rückt — nie wird die historische Distanz übersprungen, und so endet das
Buch u.a. mit einer sehr wohlüberlegten Kritik an Luther, d.h. mit
Hinweisen darauf, wo und inwiefern «Luthers Problembewußtsein schon im
Horizont seiner Zeit schwach entwickelt war» (S. 581).

Duchrows Buch ist an vielen Stellen ein weiterführender Beitrag zur
historischen Forschung, überall ein gewichtiger Beitrag zur systematischen
Fragestellung und damit ein Votum in der heutigen Diskussion, das vor allem
seitens der Sozialethik keinesfalls übergangen werden darf, sofern diese unsere
Herkunft im Blick auf unsere Zukunft zu beachten gewillt ist.

Alfred Schindler, Heidelberg

Peter Eicher, Die anthropologische Wende. Karl Rahners philosophischer
Weg vom Wesen des Menschen zur personalen Existenz. Dokimion. Neue
Schriftenreihe zur Freib. Zeitschr. für Philos, u. Theol., 1. Freiburg
(Schweiz), Universitätsverlag, 1970. XXIV + 429 S. Fr. 40.-.

In dieser nicht leicht zugänglichen Arbeit (die Sprache ist sehr gedrängt;
Wichtiges bleibt eher oft implizit, obwohl es doch gesagt werden will) hat der
Verfasser entscheidende Fragen moderner philosophischer Anthropologie
an Hand des Werkes von Karl Rahner gestellt und ausführlich, tiefgründig
und kritisch bedacht.

Im Anschluß an Thomas von Aquin, Maréchal und Heidegger kommt



376 Rezensionen

Rahner zu einer «onto-logischen Anthropologie», deren Originalität darin
besteht, daß «sie die aposteriorischen Daten der anthropologischen
Wissenschaften durch den transzendentalen Rückgang vom ontologischen Wesen
des Menschen her begreift, so daß gerade damit die Vielzahl anthropologischer
Fakten aus ihrem einheitlichen Grund philosophisch begriffen werden kann»
(S. 4). So ist Rahners Philosophie «zweifach anthropologisch gewendet: sie
ist anthropologisch, insofern am Seinsverständnis des Menschen selber
abgelesen wird, was Sein und Werden ontologisch besagt; sie ist anthropologisch

aber auch darin, daß in ihr mehr und mehr das spezifisch Menschliche,
nämlich das freie Verhalten zu allem Vorgegebenen in den Blick kommt»
(S. 412f.). Bei aller Anerkennung dieser Leistimg kritisiert aber Eicher, daß
Rahner die Heideggersche Wende nicht mitvollzogen habe. So bleibe «Rahner
in seinem Denken vom subjektiven BewußtseinsVollzüge aus verhaftet»
(S. 415). Daher käme die «eigentliche kosmologische und naturale Wirklichkeit

nicht mehr... in den Blick», auch nicht die Verankerung des Menschen
in der «biologischen Lebenswelt und sein Verhaftetsein im geschichtlichpolitischen

Daseinsraum» (S. 415).
Die Arbeit bleibt bewußt auf philosophische Gedankengänge beschränkt.

Theologische Implikationen klingen nur gelegentlich an, die theologische
Auseinandersetzung kommt überhaupt nicht zur Sprache. Wie Rahner der
große progressive Theologe wurde, der er ist, wird überhaupt nicht sichtbar.
Dabei sagt der Verfasser selbst, daß «die philosophische Anthropologie... in
seinem eigenen Werke mehr und mehr zur inneren Voraussetzung seiner
Theologie» wurde (S. 6). Die Eingrenzung auf die philosophische Überlegung
mag durchaus begründet sein, aber muß es nicht dann zu Verzeichnungen
kommen? Vielleicht liegt hier der Grund dafür, daß Rahner in seinem dem
Buch vorangestellten Brief so distanziert reagiert und so viel von der Gefahr
einer sich ins Unkonkrete verflüchtigenden Philosophie redet.

Johannes Dantine, Wien

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschatt

Schweiz. The Ecumenical Review 24, 2 (1972): G. F. Moede (ed.):
Ecumenical Exercise : The Church of the Lord Aladura) ; Assemblies of Brethren ;

The African Brotherhood Church (119-59); J. A. Newton, The Ecumenical
Wesley (160-75); P. Abrecht, The Future as a "Religious" Problem (176-89).
Judaica 28, 1 (1972): J. Jocz, God's 'Poor' People (7-29). Kirchenblatt für
die reformierte Schweiz 128, 9-10 (1972): G. Blocher, Menschenmeinung oder
Gotteswort, I-II (130-34; 146-49); D.Hoch, Clinical Pastoral Training in
Amerika (149-53). 11-12: O. Bächli, Martin Noths «Aufsätze» im Rahmen
seines Gesamtwerkes, I-II (162-64; 179-81). Neue Zeitschrift für Missions-


	Rezensionen

