
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 5

Artikel: Erkenntnis und Evangelium

Autor: Braun, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878564

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erkenntnis und Evangelium

Ist Theologie eine Wissenschaft, erfüllt sie die Bedingungen, die
der Begriff der Wissenschaft unabdingbar impliziert? Auf keine
geringere Frage als diese versucht der Philosoph Gerhard Stammler
unter dem Titel «Erkenntnis und Evangelium» eine Antwort zu
geben1. Was wären es für Bedingungen, denen Theologie genügen
müßte, um in legitimem Sinne Wissenschaft zu sein?

1.

Es ist das Bedeutende dieses Entwurfes von Stammler, daß er
bewußt darauf verzichtet, seinen Gegenstand in der üblichen Weise

an einer fertigen, in sich geschlossenen Konzeption von Erkenntnis
und Wissenschaft zu messen, um hierauf ein Urteil zu fällen. Der
Weg ist nahezu der entgegengesetzte: «Gesucht wird 'Erkenntnistheorie'

als philosophische Wissenschaft, die den Begriff 'Erkenntnis'
in einer für alle Wissenschaften - auch für die Theologie als
selbständige Wissenschaft! - zulänglichen Weise liefert» (S. 168). Eine
allgemeine philosophische Theorie von Wahrheit, Wissenschaft und
Erkenntnis also ist erforderlich, die der besonderen Aufgabe von
Theologie nicht widerspricht, sondern die weit genug gefaßt ist, ihr
Rechnung tragen zu können.

Der Weg zu diesem Ziel führt über eine ausführliche Darstellung der
klassischen Erkenntnistheorie und eine eindringliche Kritik ihrer
Voraussetzungen. Der Leser wird u. a. über ihren «formalen Uransatz» und über
ihre in der Renaissance ausgebildete «Seinsbasis» unterrichtet, derzufolge
nur solche Gebilde als seiend zugelassen und entsprechend behandelt werden
dürfen, «die den Rahmen dieser räum-zeitlich-materiellen Welt mitsamt der
Vorstellungswelt des Menschen darin nicht überschreiten» (S. 47). Unter
dieser Voraussetzung können sowohl der auf dem Subjekt-Objekt-Gegensatz
aufbauende klassische Ansatz wie die mit dem Namen Diltheys verbundene
«personalistische Variante» der traditionellen Erkenntnistheorie unmöglich
eine tragfähige Basis für die Theologie darstellen, denn deren Aussagen
haben einen «mit anderen wissenschaftlichen Disziplinen so gut wie gar nicht
vergleichbaren Erkenntnischarakter» (S. 76). Entsprechend richtet sich die

1 G. Stammler, Erkenntnis und Evangelium, Grundzüge der Erkenntnistheorie

als Lehre vom Sachgehalt. Mit einem Geleitwort von W. Joest
(Göttingen, Vandenhoek & Ruprecht, 1969). 435 S.



348 D. Braun, Erkenntnis und Evangelium

philosophische Kritik auf die Frage, ob die klassische Erkenntnistheorie
ihren eigenen Forderungen genügen könne, m. a. W. ob sie in der Lage sei,
ihre Aussagen als «echte rechte Erkenntnisse» auszuweisen (S. 109). Der
Verfasser zeigt, daß sie eben dies nicht vermag. Weder der formale Uransatz
noch dessen weltanschaulich-metaphysische Deutungen, noch endlich die
Adäquationsregel im besonderen können den genannten Anspruch befriedigen.

«Die Frage, was eine Erkenntnis sei, wird durch Aussagen
beantwortet, von denen nicht mit letzter Sicherheit zu entscheiden ist, ob sie sich
selber als Erkenntnisse bezeichnen konnten» (S. 121f.). Aber führen nicht
Realismus und Existentialismus jeweils auf ihre Weise hier weiter? Gerade
diese Vermutung ist es, die Stammler entschieden verneint: Weder der
Ansatz, der von der einfachen Gegebenheit der Welt ausgeht - er wird als
«Kosmokratie» bezeichnet -, noch der Ansatz, der (sei es nach Maßgabe der
fundamentalontologischen, sei es nach der der personalistischen Auffassung
von Erkenntnis) beim Menschen einsetzt - er erhält das Etikett «Anthropo-
kratie»-, zeigen sich als in der Lage, die Schwierigkeiten zu beseitigen, die bei
der kritischen Durchleuchtung der klassischen Erkenntnistheorie aufzutreten
pflegen. Das Element eines unbedingt Geltenden, das in der Frage nach der
Wahrheit und dem Wesen von Erkenntnis intendiert wird, ist keiner von
beiden imstande zu tragen.

In seiner «wissenschaftstheoretischen Grundlegung» entwickelt
Stammler demgegenüber eine « aletheiokratische Erkenntnistheorie »,

in welcher Wahrheit als «eindeutig letztbestimmende,
geltungsinvariante Ordnungsmacht des Alls» vorausgesetzt wird. Diesem
Verständnis von Wahrheit ist das von Wissenschaft so zugeordnet,
daß diese «als Grundlage einer sicheren Verwendung im Leben»
sich nur halten läßt, wenn angenommen wird, daß nicht sie durch
den Menschen, sondern der Mensch durch die Wissenschaft
bestimmt wird (S. 148). Der Begriff der Sachgemäßheit, welcher ihm
erkenntnistheoretisch vor- und übergeordnet ist, hat an die Stelle
des Menschen als Wahrheitsinstanz zu treten! Die so entschlossen

geltend gemachte Überwindung der Anthropozentrik zeigt sich
konkret daran, daß der Verfasser Erkenntnis und Erkennen, Wissenschaft

und wissenschaftliches Arbeiten streng voneinander
unterscheidet. Wissenschaft - in ihrer Umschreibung treten die drei
philosophischen Kerndisziplinen, Ontologie, Logik und Erkenntnistheorie,

wechselweise füreinander ein - wird dementsprechend
transsubjektiv verstanden als « Selbstentfaltung der Wahrheit in die
Fülle von Ordnungsstrukturen von Sachbereichen» hinein (S. 152).
Damit ist der Leser an die Schwelle der Erklärung der zentralen
Begriffe des «Sachgehalts» und der «Ordnungsstruktur» geführt, die
das in strengem Sinn zu Erkennende, das Ziel aller wissenschaftlichen



I). Braun, Erkenntnis und Evangelium 349

Arbeit darstellen. Einzelwahrheiten zeigen sich nämlich insofern als

«Sachgehalte», als sie «mehr oder minder offenkundig als ein für
allemal, d.i. orts-, frist- und personenunabhängig, geltende
Ordnungsstrukturen im Sach-Inhalt vorgegeben sind» (S. 428). Folgerichtig
handelt es sich angesichts der Invarianz der Geltung des Sachgehaltes

um diejenige «ontische Schicht» in der Sache, die zu ihrer
Erkenntnis notwendig ist, ja die Erkenntnis allererst ermöglicht:
um ihren Wahrheitsgehalt. Auf diese Bestimmungen hin formuliert
der Verfasser das, was er als Hauptsatz der Erkenntnistheorie
bezeichnet: «Ein Seiendes, ein Gebilde, ist dann von der Wahrheit
bestimmt, wenn es zu allem anderen Seienden in einem ein für allemal

festen Ordnungsverhältnis steht und umgekehrt: wenn ein
Seiendes von Wahrheit bestimmt ist, dann steht es zu allem anderen
Seienden in einem ein für allemal festen Ordnungsverhältnis » S. 163).
Nachdem so in erkenntnistheoretischer Hinsicht von der
Selbstentfaltung der Wahrheit sowie in ontologischer Hinsicht vom
ontischen Fundament der Wahrheit im Sachgehalt die Rede war,
werden «die logischen Strukturgrundlagen des Wissenschaftsge-
füges» erörtert (S. 174ff.). Der Verfasser reflektiert über das Axiom
als wissenschaftlichen Grundbegriff und gibt die Darstellung eines

aufregenden Versuchs, speziell «die Philosophie zu axiomatisieren»
(S. 186ff.). In diesem Zusammenhang führt er dem Leser den Entwurf

eines Systems von Uraxiomen vor, der dazu bestimmt ist,
nicht nur erste Schritte in Richtung auf die Ermittlung der axio-
matischen Basis der drei philosophischen Kerndisziplinen zu tun,
sondern eben damit auch über den Zwiespalt von allgemeiner und
spezieller Erkenntnistheorie, von Philosophie und Einzelwissenschaften

hinauszuführen.
Daß Wahrheit die Welt im Sinne der «Wohlgeordnetheit des Alls»

durchwaltet, daß sie «letztbestimmende Ordnungsmacht» ist, die eine «Invarianz
der Geltung gegenüber Ort, Frist und Person ihres Gefunden- und Formuliertwerdens»

(S. 194) besitzt : das läßt sich freilich nicht beweisen. Als ein Letztes,
das nicht auf Vorletztes, z. B. nicht auf den «Wunschtraum der Sicherheit
menschlicher Planung» gegründet werden kann, ohne in Widerspruch zu sich
selber zu geraten, bleibt Wahrheit - im Unterschied zu den der Renaissance-
Seinsbasis entsprechenden kosmokratischen und anthropokratischen Wissenschafts-

und Erkenntnisauffassungen - in der Schwebe eines «Hypothetisch
Axiomatischen» (S. 208). Sie herrscht auf einer Basis, welche gleicherweise
ihre Macht wie ihre Ohnmacht anzeigt: sie ist unableitbar für das Denken.
Dies wird u. a. daran offenkundig, daß jener «der Welt- und Mensch-Immanenz

vor-gegebene, ihr systematisch vor-geordnete Bereich von Ordnungs-



350 D. Braun, Erkenntnis und Evangelium

strukturen» zwar mit der «in sieh ruhenden Endlichkeit» (Tillich) so in onti-
sehem Zusammenhang steht, daß sich Wahrheit in den Ordnungsstrukturen
bis in die Einzelwahrheiten, die Sachgehalte hinein selbst entfaltet. Wer
immer jedoch den umgekehrten Weg gehen will und, wie es den Seins
Verständnissen von Kosmo- und Anthropokratie entspricht, von den
Sachgehalten «aufzusteigen» versucht, dem zeigt sich «das eigenartige Phänomen,
daß diese Sachgehalte das ontische Fundament sowohl der Wahrheit als
auch der Falschheit sein können» (S. 209). Mit der Einführung der Aletheio-
kratie ändert sich also in der Tat die Gesamtsituation « Die Sachgehalte werden

zum Landeplatz der Wahrheit, die die Falschheit in den Grenzbereich
unseres Erkennens, also unseres menschlichen Erfassensversuches von
Sachgehalten, zurückdrängt» (ebd.). Subjektiv wird mit alledem ein großer
«Stimmungs- und Empfindungs-Umschwung» zugemutet, eine Art 'me-
tanoia' für das auf die Renaissance-Seinsbasis eingeschworene neuzeitliche
Denken. «Das Seiende von der Seinsweise des Mensch- und Weltseins» gilt
es, «trotz seiner Aufdringlichkeit und nach wie vor unleugbaren Lebens- und
'Wirklichkeits'-Wichtigkeit nicht als das zu nehmen, worauf es 'im Grunde'
oder 'letzten Endes' ankommt.» An seine Stelle hat die Wahrheit mit der

ganzen Fülle ihrer Selbstentfaltungen zu treten (ebd.).

Ist mit der Auffassung von Wahrheit als letztbestimmender
Ordnungsmacht des Alls ein Seinsverständnis eröffnet, das es

ermöglicht, Theologie als Wissenschaft zu legitimieren? Stammler
lehnt diese Annahme mit aller Entschiedenheit ab (S. 393): Theologie

kann sich mit einer rein aletheiokratischen Seinsbasis keineswegs

zufriedengehen, sie erfordert eine theokratische. Ihre Sach-
Inhalte sind bezogen auf die Selbstoffenbarung Gottes in Jesus
Christus - ein Ereignis, das so fern davon ist, sich aus irgendwelchen
dem Menschen als solchem zugänglichen oder erreichbaren Phänomenen

ableiten zu lassen, daß umgekehrt der allein in diesem

Ereignis sich zeigende Ursprung der Wahrheit es ist, der Wahrheit in
ihrer Geltung fundiert.

So gesehen erweist sich die aletheiokratische Semsauffassimg als ein «de-
fizienter Abstraktionsmodus» (S. 389). «Man sieht vom Gottesbezug ab und
stößt nur bis zur Wahrheit durch. Diese übt dann ihre ihr eigentlich von Gott
her zukommende Ordnungs- und Geltungsfunktion aus, ohne Rückhalt im
Wesen Gottes zu zeigen» (S. 429). Die abstrahierende Ausklammerung Gottes
im Sinne des «etsi Deus non daretur» ist die heute herrschende Praxis in den
Profanwissenschaften. Sie ist legitim und kann vorgenommen werden, ohne
daß unsere Einzelerkenntnisse Schaden erleiden. Denn mit der Einführung
der theokratischen Seinserfassung hat sich das Seinsverständnis und mit
ihm die Seinsbasis, nicht aber das Sein des Seienden geändert (S. 377). Der
Theologie freilich, die es mit einem aufs Ganze gehenden Wissenschafts- und
Wahrheitsverständnis zu tun hat, ist solche Praxis unmöglich: Der Gottesbezug

- und sei es auch nur als verborgener - ist in ihr selbstverständlich



D. Braun, Erkenntnis und Evangelium 351

«als etwas Seiendes vorausgesetzt» (S. 430), so daß sie von ihrer Sache nur
auf Grund der Einbeziehung der Aletheiokratie in die Theokratie zu reden
vermag. Christliche Theologie, die sich ohne Gott verstehen wollte, vollzöge
ihre Selbstauflösung in kosmokratisch oder anthropokratisch - oder bestenfalls

aletheiokratisch - fundierte Profanwissenschaft (S. 388). Eben dazu hat
sie aber um so weniger Anlaß, als sie ja gerade gerufen ist, nach sorgfältiger
Durchleuchtung der Tragfähigkeit von deren Voraussetzungen für die Pro-
fanwissenschaften ein umfassenderes Wissenschaftsverständnis als das
übliche in Anschlag zu bringen und als dessen spezifische Leistung auf das

Angebot des Evangeliums hinzuweisen. Im Blick auf des Mensehen
Selbstverständnis, die Tatsache seiner Ambivalenz, bedeutet dieses Angebot, daß
«das Paradoxon von Herrschaftsanspruch der (stummen) Wahrheit und dem
Faktum von Irrtum, Lug und Trug» durch die positive Beziehung Gottes zur
Wahrheit mit einem Schlag seines paradoxen Charakters entkleidet wird:
«Gott hat das durch den Lug und Trug zerrüttete Verhältnis zwischen Ihm
und den Menschen in Ordnung gebracht durch Jesus Christus» (S. 377f.). Im
Blick auf die hypothetisch-axiomatische Vorgegebenheit der Wahrheit aber
lautet jenes Angebot, daß Gott die Bürgschaft für die Existenz einer solchen
von ihm ausgehenden Ordnungsmacht übernimmt (S. 379). Aus der aus
Sicherheitsgründen des Planens entworfenen Hypothese wird daher,
gegründet in der Übermächtigkeit Gottes, eine sachliche Notwendigkeit: «das
Faktum des von Gott (ins Sein gerufenen) geordneten Alls» (S. 424).

Wahrheit aus ihrem Ursprung erkennen, anerkennend Kenntnis
nehmen von der Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus öffnet
den Weg zu theologischem Erkennen, einem «Überwältigtwerden
durch Gott» seihst (S. 422). Solche Kenntnisnahme abzulehnen, das

Angehot des Evangeliums ungebraucht zu lassen, verschließt diesen

Weg. Auch auf aletheiokratischer Basis lassen sich eben nur
profanwissenschaftliche, nicht theologische Erkenntnisse über Gottes
Selbsthezeugung gewinnen. Was darum den Vollzug theologischer
Arbeit betrifft, so gilt zwar, daß theologische Sach-Inhalte stets mit
solchen Sach-Inhalten gekoppelt sind, die einer rein aletheiokrati-
schen Behandlung offenstehen, und daß, wer zur Erkenntnis der
theologischen Sachgehalte vorstoßen will, erst einmal jene 'Sachen'
sachgemäß aletheiokratisch d.h. im Rahmen profanwissenschaftlicher

Arbeit erkannt haben muß (S. 430). Allein, eben hierbei darf
er sich doch nur in fiktiver Abstraktion der aletheiokratischen Seinsbasis

bedienen, wissend darum, daß er es lediglich mit einem «relativ
selbständigen Ausschnitt aus dem Gesamt des Seienden» zu tun hat.
Der fiktiv abstrakte Charakter dieses Ausschnitts wird im Zuge
theologischen Erkennens in der Weise aufgehoben, daß mit dem
Gesamt des Seienden, auf das der Blick des Abstrahierenden immer



352 D. Braun, Erkenntnis und Evangelium

schon gerichtet war und bleibt, der in den aletheiokratischen
Ordnungsstrukturen enthaltene Gotteshezug an den Tag tritt -
«eine Möglichkeit», sagt der Verfasser, «die durch die, die theo-
kratische Seinsbasis konstituierende, Ordnungszusage Gottes in
seiner Selbstoffenbarung aufleuchtet» (ebd.). In dem sich aletheio-
kratisches und theokratisches Erkennen solchermaßen wechselseitig
fordern und durchdringen, wird Theologie - genauer: theologische
Arbeit - als wissenschaftliche möglich. «Es gilt», mit diesen Sätzen
schließt das Werk, «im Gesamt einer sich allmählich als theokratisch
erschließenden Seinsbasis in anerkennender Kenntnisnahme der
Selbstoffenbarung Gottes zunächst die trinitarische Selbstbezogen-
heit Gottes in ihren (durch sich selbst begründeten)
Ordnungsstrukturen aufzuzeigen und, dadurch belehrt, nach Vorangang eines
aletheiokratischen Erkennensprozesses das so Erkannte durch den
Gottesbezug in die dadurch sich zugleich anreichernde Eülle des

theokratisch sinnvoll Seienden einzugliedern. In solchem Eingepaßtsein

in die Ordnungsstrukturen von theokratisch Seiendem besteht
evangelische Wahrheit. Die Eigenart theologischer Arbeit liegt also

darin, den theokratischen Charakter evangelischer Einzelwahrheiten
als Sachgehalte vorgegebener Sach-Inhalte aufzuzeigen» (S. 430f.).

2.

Stammlers Entwurf läßt sich in keiner der heute geläufigen
philosophischen oder theologischen Strömungen ohne weiteres
unterbringen. Er steht mit seinem Antianthropozentrismus quer zu
ihnen allen und verdient allein schon um des Mutes willen, dessen

es heute bedarf, einer so radikalen Gestalt der Alternative Gehör zu
verschaffen, den höchsten Respekt.

Die Frage nach der Wissenschaftlichkeit von Theologie führt
vorderhand zu einer Revolution in der Philosophie. Die Konzeption
der Aletheiokratie, die eigentliche Leistung dieses Werkes, erzwingt
eine an den Nerv unserer Denkgepflogenheiten rührende Revision
all jener Lösungen, die seit der Epoche der Renaissance auf das

Erkenntnisproblem formuliert worden sind. Die Enge der restriktiven

Seinsverständnisse, von Kosmo- und Anthropokratie, wird
aufgebrochen und auf Grund einer kritischen Kehre des Denkens das
Wesen von Wahrheit, Wissenschaft und Erkenntnis in einem durch



D. Braun, Erkenntnis und Evangelium 353

die Vorgegebenheit von Wahrheit seihst unversehens weit und frei
gewordenen Horizont erörtert.

Handelt es sich angesichts der Stammlerschen Erkenntnistheorie des

Sachgehalts um eine Neuauflage des frühmittelalterlichen Realismus? Ja
haben wir es überhaupt im Blick auf die in diesen Grundzügen so unübersehbar

ins Zentrum gerückten Begriffe der Ordnungsstruktur, der
Wohlgeordnetheit des Alls, der Wahrheit, die sich in die Fülle der
Ordnungsstrukturen von Sachbereichen hinein emanierend entfaltet, mit einer Wiedergeburt

der neuplatonischen Metaphysik zu tun, einer geistigen Welt, die
unser durch den Nominalismus, durch Renaissance und Aufklärung
geprägtes Denken nur kopfschüttelnd zur Kenntnis nehmen könnte Wir leben
in einer Zeit, die auf der Suche nach Alternativen in mehrfacher Hinsicht
gelernt hat, das Recht vermeintlich für überholt erachteter Positionen neu
anzuerkennen. Die Tatsache allein, daß solche Uberzeugungen einst
preisgegeben worden sind, wäre jedenfalls noch kein hinlänglicher Grund, die
Legitimität der darin ausgesprochenen denkerischen Intentionen zu bestreiten.

Dessen ungeachtet, daß sich im Fall des Stammlerschen Werkes die
Affinität zu platonischen-neuplatonischen Überzeugungen nahezulegen
scheint, dünkt uns der Entwurf dieses Autors in seinem Scharfsinn, seiner
Kühnheit und seiner inneren Unabhängigkeit von den meisten der
gegenwärtigen philosophischen und theologischen Richtungen dennoch sowohl
wesenhaft neu wie hilfreich und in bestimmter Hinsicht auch — ja dies vor
allem - wegweisend zu sein. Er ist neu insofern, als er in Wahrheit weniger
durch eine bestimmte Form des abendländischen philosophischen Denkens
inspiriert sein dürfte als vielmehr in erster und letzter Linie durch das
Johannesevangelium und eine entschieden lutherisch-christozentrische Theologie,

deren Folgerungen für das Erkenntnisproblem der Philosophie hier
erstmalig dargetan werden. Er ist hilfreich, weil in ihm unter dem Aspekt
der wissenschaftstheoretischen Frage eine Antwort auf das anstehende
Problem einer theologischen Ontologie gleichsam mitformuliert wird, die zu
denken gibt und die das theologische Gespräch hierüber wesentlich befruchten

dürfte. Und er ist nicht zuletzt — und vor allem - ohne daß mit dieser
Feststellung der zu erwartenden Kritik vorgeriffen werden soll, richtungweisend

in dem Sinn, daß eine unter dem Eindruck der Fragestellungen der
«Renaissance-Seinsbasis» hoffnungslos in die Defensive geratene, ja geradezu
zur Konsequenz des Atheismus genötigte evangelische Theologie durch einen
Nicht-Theologen auf die kategoriale Verschiedenheit ihres Proprium und
damit nicht nur auf dieses Proprium selbst: die Christokratie, sondern
zugleich auf deren Relevanz für die Wissenschaftstheorie unausweichlich
hingewiesen wird. Theologie wird ermutigt, aus ihrem Wissen um das Woher
der Wahrheit heraus, das, was Wahrheit, Wissenschaft und Erkenntnis
eigentlich meinen, nicht nur im Blick auf sich selbst, sondern zugleich im
Blick auf alle übrigen Wissenschaften neu zu bedenken und gleichsam vom
Jenseits der gegenwärtigen Krise der Wissenschaften her die unaufdringliche,
aber tröstliche Zeugin der Hoffnung für diese zu sein.



354 D. Braun, Erkenntnis und Evangelium

Gewiß, die hypothetisch axiomatische Annahme der Aletheio-
kratie, die Stammler als philosophische Konzeption zur Lösung
eines Kardinalproblems der Philosophie zur Erörterung stellt, steht
unverkennbar in Affinität zur Theologie. «Dies könnte den Eindruck
erwecken», sagt W. Joest in seinem Vorwort, «als werde ein
indirekter Gottesbeweis versucht.» Es ist zur Genüge deutlich
geworden, daß der Verfasser es so nicht meint. Aletheiokratie und
Theokratie liegen auf gänzlich verschiedenen Ebenen. Zwar nimmt
G. Stammler sehr wohl in Anspruch, «die aletheiokratische
Erkenntnistheorie auf philosophischem Wege als die für ein wirkliches
Selbstverständnis des Erkenntnisvorgangs allein tragfähige Hypothese

erwiesen zu haben. Aber er läßt sich und den Leser nicht im
unklaren darüber, daß kein zwingender Schritt des Denkens über sie
als 'hypothetisch-axiomatische' Annahme hinaus zu ihrer theokra-
tischen Fundierung führen kann... Gott als der Letztbegründende
kann nicht vom Gegebenen fortschreitend als Gegebenes erreicht
werden. Er gibt sich selbst im Akt seiner Offenbarung in Jesus
Christus» (S. 8). Indessen ist ebenso nach der anderen Seite hin
deutlich zu machen: Unter dieser Voraussetzung, der Grundaussage
des Evangeliums, ist es dem Verfasser sehr wohl möglich, Theokratie
und Aletheiokratie zu verbinden, und zwar in der Weise, daß der
Wahrheitsbegriff der Erkenntnistheorie des Sachgehalts anwendbar
wird auf die 'Sache' der Theologie, das Evangelium - Gott in seiner

Offenbarung selbst! Wahrheit als die das All durchwaltende
Ordnungsmacht ändert sich nicht. Der Satz ihrer Geltungsinvarianz
steht in Kraft ungeachtet des Ereignisses der Selbsterschließung
Gottes. Im Gegenteil : Gott, der alles Seiende ins Sein ruft, bestätigt,
aus sich selbst heraustretend und sich in Jesus Christus
kundgebend, die Herrschaft der Wahrheit, indem er sich ihren Bedingungen

fügt - Bedingungen, die, wie jetzt an den Tag kommt, in ihm
selber ihren letzten Grund besitzen. Besteht die Wahrheit einer
Sache in «der Eingepaßtheit dieser Sache in die Ordnungsstruktur
ihres Bereichs, im Sachgehalt» (S. 384), dann darf also der so
umschriebene Begriff von Wahrheit auch auf Gott in seiner
Offenbarung angewendet werden. Ja, er wird unvermeidlich auf ihn
angew endet werden müssen, weil allein in einem solchen Eingepaßtsein

in die Ordnungsstrukturen von theokratisch Seiendem evangelische

Wahrheit zum Ausdruck zu kommen vermag. Dürfte spätestens

hier mit dem Einwand, der Rückfrage, ja der Kritik durch



D. Braun, Erkenntnis und Evangelium 355

evangelische Theologen zu rechnen sein, weil ratio essendi und ratio
cognoscendi der Offenbarung dem Anschein zum Trotz auseinanderfallen:

der Erkenntnisgrund, die Aletheia, wird zwar durch das

Christusereignis fundiert, ist aber schon vor ihm vorhanden, wird
unabhängig von ihm definiert - so geht der Verfasser nichtsdestoweniger

auf seinem Weg noch einen wesentlichen Schritt weiter.
Aus «Wahrheit als Ordnungsmacht», d.h. aus der Bezeichnung für
eine logische Beziehung wird die Bezeichnung für eine übermächtige
ontische Realität, wenn und insofern zur Lösung des ontologischen
Problems, das in der «Geltung der Wahrheit» steckt, wiederum
vom Angehot des Evangeliums Gehrauch gemacht wird: «Gott ruft
alles Seiende ins Sein, alles Seiende untersteht seinem Wesen und
damit auch der Wahrheit, die er als einen Ausdruck Seines Wesens
in ihr Sein ruft. Wahrheit nimmt damit an der Seinsweise des

schlechthin eigenständigen (und übermächtigen) Seins teil, die als

ontologische Kategorie für das Sein des Wesens Gottes gebraucht
werden könnte, wenn man überhaupt so reden darf...» (S. 426).
Analogia fidei - analogia veritatis Die Begründung einer Metaphysik
der Wahrheit auf dem Boden des Evangeliums, von Gnaden der
Christokratie Der Versuch, die letzte Konsequenz aus dem Bekenntnis

zur Schöpfungsmittlerschaft des Logos für die drei philosophischen

Kerndisziplinen, für Erkenntnistheorie, Logik und Ontologie,
zu ziehen? Es bedarf keiner prophetischen Gabe, um vorauszusagen,

daß dieses für jedermann verständlich und nicht ohne Untertöne

eines überlegenen, herzerfrischenden Humors geschriebene
Werk die theologische Diskussion über die Grundlagen evangelischer
Theologie und die der Philosophie in den kommenden Jahren
beschäftigen wird.

Dietrich Braun, Berlin


	Erkenntnis und Evangelium

