
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 5

Artikel: Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch

Autor: Nembach, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878563

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch

In der gegenwärtigen Diskussion über die Seelsorge und über das
Berufsbild des Pfarrers überhaupt fällt auf ein Verzicht auf die

Klärung des historischen Grundes für das heute noch weithin die
Öffentlichkeit und die kirchliche Gesetzgebung bestimmende Bild
des Seelsorge übenden Pfarrers. Manche Aspekte der heutigen
Diskussion dürften hier ihren Ursprung haben.

1.

Als Karl Immanuel Nitzsch (1787-1868) im Rahmen seines Werkes
über die praktische Theologie einen Band über «die eigenthümliche
Seelenpflege des evangelischen Hirtenamtes mit Rücksicht auf die
innere Mission» veröffentlichte, blickte er auf einen «beinahe
fünfzigjährigen Dienst» in drei Gegenden Deutschlands zurück. Auf die
dabei gemachten Erfahrungen stützte er sich nicht zuletzt in seinen

Ausführungen zur Seelsorge. Das war einerseits wegen der Dauer
und auch Tiefe der Erfahrungen möglich sowie andererseits wegen
des damaligen Standes der Seelsorge notwendig.

Seine langjährigen Erfahrungen resultierten aus einer breitgefächerten,
verschiedene Bereiche theologischen und kirchlichen Handelns umfassenden
Tätigkeit. In Wittenberg lehrte er noch an der alten Universität, bevor diese
1813 geschlossen wurde, und später an dem neugegründeten Predigerseminar.
Daneben versah er gleichzeitig verschiedene kirchliche Dienste in Wittenberg

und Umgebimg. 1822 wurde er nach Bonn berufen als Ordinarius für
Systematische und Praktische Theologie. In seine Bonner Zeit fällt die
Veröffentlichung seines «Systems der christlichen Lehre», die in 6 Auflagen
erschien und ins Englische übersetzt wurde. Ferner fällt in diese Zeit eine
breitangelegte Arbeit in Gemeinde und Kirche. Er war Universitätsprediger
und als solcher auch Prediger der Ortsgemeinde. Ferner vertrat er die
Gemeinde in der Kreissynode, diese wiederum in der Provinzialsynode und
wurde schließlich deren Assessor. Engagiert war er in dieser Zeit bei den
Problemen der Agende, der rhein.-westf. Kirchenordnung und der Union.
1847 wurde Nitzsch nach Berlin berufen, wo er ebenfalls Universitätsprediger
und Mitglied des Oberkirchenrates war.

Diese Arbeit und auf Dauer angelegten Tätigkeiten vermittelten ihm
auch seelsorgerliche Erfahrungen. Der Bonner und Berliner Universitätsprediger

wurde wie jeder andere Prediger auch mit seelsorgerlichen Fragen



332 U. Nembach, Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch

konfrontiert. Dasselbe gilt etwa für das Mitglied von Synoden. Auf das seel-

sorgerliche Wirken von Nitzsch weist besonders sein Sohn Friedrich hin.1

Die Seelsorge als «spezielle Seelsorge» verstanden oder wie von
Nitzsch als «eigenthümliche Seelenpflege» bezeichnet, stand zu
seiner Zeit in den Anfängen. Der Sache nach war sie in der Kirche
seit ihren frühesten Tagen bekannt. Es weist Hardeland etwa auf
Matth. 18, 15; 1. Kor. 9, 19 hin.2

In der Zeit, die Nitzsch vorausging, war spezielle Seelsorge ebenfalls
bekannt. Etwa Schleiermacher spricht von ihr in seiner «Kurzen Darstellung
des theologischen Studiums». In § 299 der zweiten Auflage führt er aus,
Einzelne können zu «Gegenständen für die Seelsorge werden, welche ihrer
Gleichheit mit den anderen durch innere oder äußere Ursachen verlustig
gegangen sind». Die Beschäftigung mit ihnen nennt er « Seelsorge im engeren
Sinne». Gegenstand der «Seelsorge im weiteren Sinn» ist für ihn «zunächst
die Unmündigen in der Gemeinde zu erziehen» (§ 201). Nähere Einzelheiten
dazu finden sich in dem literarischen Nachlaß von Schleiermacher, wo es

heißt: «Wir gehen von den Voraussetzungen aus: jedes Gemeindeglied steht
in unmittelbarem Verhältnis zu dem göttlichen Wort, kann sich aus
demselben selber beraten, und kann zu seinem Verständnis des göttlichen Wortes
und seiner Subsumption der einzelnen Fälle, unter die in dem göttlichen Wort
gegebenen Regeln, Vertrauen haben oder nicht ; nimmt es den Geistlichen in
Anspruch, so ist es ein Zeichen, daß dies Vertrauen fehlt. Das beweist
zunächst, daß die Tätigkeiten des Geistlichen im Religionsunterricht und die
Erklärung des göttlichen Wortes im öffentlichen Gottesdienst nicht
hinreichend gewesen ist und ihren Zweck nicht erfüllt hat» (Sämtliche Werke,
13, S. 430). Mit diesen und ähnlichen Äußerungen bleibt Schleiermacher
weitgehend beim Deskriptiven stehen, ohne auf die gerade für die Seelsorge

wegen deren Bezug auf den Einzelnen so wichtigen Details einzugehen. Ferner
hat Schleiermachers Meinung, daß Seelsorge im engeren Sinne es mit krankhaften

Zuständen in der Gemeinde zu tun habe, keine Möglichkeit zur
Entfaltung einer allgemeinen Seelsorge im engeren Sinne.

Es bestand für Nitzsch die Aufgabe, Details zu erforschen und zu
systematisieren, wenn er über seine Vorgänger hinaus die
«eigenthümliche Seelenpflege» beschreiben wollte. Als Quelle griff er, wie
gesagt, auf seine eigenen Erfahrungen zurück. Um die so gewonnenen
Erkenntnisse zu systematisieren, mußte er ebenfalls auf seine

eigenen Erkenntnisse zurückgreifen. Die Vorarbeiten fehlten. Er
seihst besaß aber andererseits systematische Fähigkeiten, wie sein

«System der christlichen Lehre» zeigt, das mit Recht als die Dog-
1 F. Nitzsch, Karl Immanuel Nitzsch: Realencyklopädie, 14 (1904),

S. 128-136.
2 A. Hardeland, Geschichte der speziellen Seelsorge (1897-98), S. 10.



U. Nembach, Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch 333

matik der Vermittlungstheologie gilt. Im Zuge dieser Bemühungen
führte er den schon seit Gregor von Nazianz üblichen, aber bisher
nicht in der Theologie gebrauchten Vergleich mit der Medizin ein.
Nitzsch spricht von der «diagnostischen» und «therapeutischen»
Gabe des Seelsorgers. Die darin liegende Leistung von Nitzsch
würdigt wiederholt Aehelis.3 Ferner führte Nitzsch den Begriff
«Orthotomie» ein, wovon später noch zu sprechen sein wird. Schließlich

widmete sich Nitzsch als erster der Erforschung der Geschichte
der speziellen Seelsorge, wie er sich überhaupt als erster der
Geschichte der Praktischen Theologie zuwandte.

2.

1. Der engere, im Gegensatz zum weiteren zeitgeschichtlichen,
Rahmen der Seelsorge von Nitzsch ist zunächst bestimmt von den

persönlichen Umständen des Verfassers bei der Entstehung des

Bandes über die Seelsorge. Der Band erschien 1857, sechs Jahre
nach Erscheinen des ersten Bandes. Die lange Zeitspamie erklärt
sich einmal durch den Wechsel von Bonn nach Berlin und dann
durch die Arbeitslast in Berlin. Der letztere Grund dürfte der
gewichtigere sein, denn Ordinariat, Universitätspredigerstelle,
Mitgliedschaft im Oberkirchenrat, seit 1854 Inhaberschaft des Propstamtes

von St. Nicolai in Berlin, Teilnahme an den Kirchentagen
und an der Allianzkonferenz beanspruchten erhebliche Kraft.
Ordinariat und Propstei allein waren zwei Ämter, die jeweils einen
Inhaber erforderten. Darüber hinaus lasteten noch weitere
Aufgaben auf Nitzsch, wie die Gründung der «Deutschen Zeitschrift für
christliche Wissenschaft und christliches Leben» und die Herausgabe
des «Urkundenbuches der ev. Union». Die Verzögerung im Erscheinen

des Bandes über die Seelsorge wirkte sich auch auf den Inhalt
aus. Nitzsch selbst beklagt im Vorwort, daß er die Folgen der
Unterbrechungen nicht vermeiden konnte. Auch gelang es ihm seinen

eigenen Worten zufolge nicht, eine Einheit «lebendiger praktischer
Darstellung mit der wissenschaftlichen Strenge nach Wunsch
durchgehend zu vollziehen» (S. VI). Von dem konkreten Ergebnis
her gesehen, wirken sich aber diese Mängel nicht gravierend aus.

3 E. C. Aehelis, Seelsorge: Realencykl. 18 (1906), S. 137; ders., Lehrbuch
der praktischen Theologie, 3 (31911), S. 70.



334 U. Nembach, Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch

Im Gegenteil erscheint die Arbeitslast als ein Vorteil, weil Nitzsch
dadurch reiche Erfahrungen sammeln konnte, die die Quelle seiner

Ausführungen sind. Diese Erfahrungen ermöglichen darüber hinaus
einer heutigen Interpretation eine Aufhellung des nitzschen Ver-
stehenshorizontes, soweit die Erfahrungen heute noch erkennbar
sind. Die persönlichen Umstände bilden auf diese Weise gleich einen

doppelt bedeutsamen engeren Rahmen für die Lehre von der
Seelsorge.

Ähnlich bedeutsam ist auch der Rahmen innerhalb des Werkes
über die Praktische Theologie. Nitzsch unterscheidet in seinem
Werk zwischen dem «kirchlichen Leben» und dem «kirchlichen
Verfahren», das er auch «Kunstlehren» nennt. Bei den Kunstlehren
differenziert er wiederum zwischen den «unmittelbar auf die
Gemeinde gerichteten Tätigkeiten» und der «ordnenden Tätigkeit».
Erstere handelt «von der Lehre oder dem Dienst am Wort», «von
der kirchlichen Feier» und «von der eigenthümlichen Seelenpflege
mit Rücksicht auf innere Mission». Indem Nitzsch die Seelsorge zu
den «Kunstlehren», «den kirchlichen Verfahren», rechnet, macht er
deutlich, daß Seelsorge ein aktives Geschehen ist und als solches

gleichrangig neben anderem kirchlichen Tun steht. Die Dreiteilung
mit der Behandlung der Seelsorge am Ende ist sogar im Sinne einer
Klimax mit dem Schwergewicht Seelsorge zu deuten. «Man spürt in
keinem Stück so sehr, daß die praktische Theologie Krone des

Studiums ist», schreibt Nitzsch in seinem Vorwort (S. VI). Diese
Erkenntnis enthält für ihn etwas «Demütigendes». Er empfindet
dies Demütigende tief, «welches in der theologischen Bemühung um
einen Entwurf der Seelsorge wie in keiner anderen liegt» (S. VI)

Mit dieser Wertschätzung der Seelsorge, und zwar der speziellen bzw.
«eigenthümlichen» Seelsorge, unterscheidet sich Nitzsch klar von Schleiermacher.

Schleiermacher räumt der Seelsorge nur eine gewisse subsidiäre
Funktion ein, wenn er diejenigen Einzelnen zu «Gegenständen für die
Seelsorge» werden ließ, «welche ihre Gleichheit mit den anderen durch innere
oder äußere Ursachen verlustig gegangen sind» (§ 299 in der 2. Aufl. des
kurzen Studiums) und wenn er diesen Schaden auf nicht hinreichende Tätigkeit

des Geistlichen in Unterricht und Gottesdienst zurückführt.
Ein weiterer Unterschied zwischen Schleiermacher und Nitzsch liegt in der

generellen Sicht der Seelsorge im Rahmen der Praktischen Theologie.
Praktisch-theologisches Handeln und damit auch seelsorgerliches Tun hat keinen
«Gegenstand» bei Nitzsch, wie es bei Schleiermacher der Fall ist. Gleich zu
Beginn seines gesamten Werkes, nämlich in der Einleitung bei der
Erläuterung des Begriffes der praktischen Theologie stellt Nitzsch fest: «Das



U. Nembach, Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch 335

Subjekt dieser kirchlichen Ausübung des Christentums ist der ersten Potenz
nach weder der einzelne Christ als solcher noch der Kleriker, sondern eben
die Kirche, oder die zuerst und im Allgemeinen nur von Christi Stiftung und
Amt abhängige Gemeinde in der Selbigkeit und Allheit ihrer Mitglieder, es
sei daß sie in dem protensiven Existentwerden oder in der extensiven Einheit
gedacht werde, es sei daß sie Versammlungsweise und allseitig oder gegenseitig

oder einseitig und durch Individuen handle.»

Alles praktisch-theologische Geschehen wird so als eins der
Gemeinde seihst ausgewiesen. Einen Raum daneben gibt es nicht,
denn selbst das Handeln einzelner Individuen ist ein Handeln der
Gemeinde durch diese. Diese Tatsache veranlaßt Haendler zu der
Feststellung4: «Der Organismus Kirche ist hier in der
gleichgewichtigen Wechselwirkung zwischen Gemeinschaft und Subjekt
auch für die Amtsträger grundsätzlich erkannt.» Diese grundsätzliche

Einbeziehung auch der Amtsträger in das Handeln der
Gemeinde ist von großer Bedeutung für Nitzsch, der die spezielle
Seelsorge als «die amtliche Tätigkeit der christlichen Kirche»
definiert (§ 440).

2. Nitzsch schreibt (§ 440): «Eigenthümliche Pflege der Seelen
oder spezielle Seelsorge ist die amtliche Tätigkeit der Kirche, welche
der Erhaltung, Vervollkommnung, Herstellung des geistlichen Lebens

wegen auf das einzelne Gemeindeglied gerichtet ist, folglich nach den
eigenthümlichsten persönlichen Zuständen und Bedürfnissen
bemessen sein und am meisten vom ganzen persönlichen Eindrucke des

Seelsorgers unterstützt werden muß.» Mit dieser klaren Definition
des Begriffes gibt Nitzsch das Ziel allen seelsorgerlichen Handelns
an, nennt die handelnde Person und beschreibt den signifikanten
modus procedendi.

Das Ziel allen Handelns ist die Erhaltung, Vervollkommnung und
Herstellung des geistlichen Lebens des Einzelnen innerhalb der
Gemeinde. In dieser umfassenden Form anvisiert, heißt das, daß
letztlich alles kirchliche Tun seelsorgerliches Handeln ist, sofern es

nur auf den Einzelnen in der Gemeinde bezogen ist. Der Seelsorge
wächst darum in ihrer Bedeutung ein Stück Valenz zu, das sie eigentlich

über Unterricht und Predigt hinaushebt. So alles umfassend, was
in bezug auf christliches Leben geschieht, ist das kirchliche Handeln
nur in der Seelsorge, die der Erhaltung, Vervollkommnung und
Herstellung des geistlichen Lebens dient. Unterricht und Predigt

4 O. Haendler, Grundriß der Praktischen Theologie (1957), S. 8.



336 U. Nembach, Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch

haben demgegenüber nur partielle Funktionen, an Ort, Zeit und
Umstände gebunden. Von dieser Funktion der Predigt her gesehen
ist es darum nur konsequent, wenn Nitzsch sie im Aufbau seines
Buches nicht der Seelsorge gleichordnet, sondern Predigt und
kirchliche Rede unter dem Oberbegriff «Lehre» oder «Dienst am
Wort» zusammenfaßt. So zusammengefaßt entsprechen sie erst der
kirchlichen Feier sowie der Seelsorge und sind nunmehr auch mit
dieser vergleichbar.

Die so vollzogene Gliederung des ganzen Werkes zeigt darüber
hinaus etwas, was in der Definition von Seelsorge nicht zum
Ausdruck kommt. Wahrscheinlich war dies aber für Nitzsch so

selbstverständlich, wie die Einzeldarstellung zeigt, daß Nitzsch meinte,
auf eine Erwähnung in der Definition verzichten zu können.
Seelsorge ist Austeilung und Anwendung des Wortes. «Das Wort Gottes
regiert in der Seelsorge, führt sie, ist sie», stellt Nitzsch fest (§ 465).
Der von Nitzsch geprägte Begriff der «Orthotomie» meint die «rechte

Austeilung und Anwendung des göttlichen Wortes in Bezug auf die

Eigentümlichkeit der Zustände und Anlässe», wie Nitzsch schon
mehr thesenhaft als in Form eines Themas den bei weitem
umfangreichsten Artikel seines Buches überschreibt.

Eine derartige Betonung des Wortes ist vergleichbar der von Asmussen
oder von Thurneysen. Asmussen nennt Seelsorge die «Verkündigung des
Wortes Gottes von Mann zu Mann».5 Nach Thurneysen findet sich Seelsorge
«in der Kirche vor als Ausrichtung des Wortes Gottes an den Einzelnen».6
Es kehrt in dieser Hervorhebung des Wortes im Rahmen der Seelsorge wieder,

was Hirsch den «auffallendsten Unterschied» zwischen Schleiermacher
und Nitzsch in bezug auf die Dogmatik des letzteren nennt. Hirsch
konstatiert «neben der stärkeren Betonung der Begriffe Offenbarung und
Versöhnung das biblische Gepräge».7 Alle drei Aspekte bezeichnen eine
Wertschätzung des Wortes und d.h., eben auf die Seelsorge gewandt, des Wortes
Gottes, das die Seelsorge regiert, führt und ist.

Damit ist jedoch die Seelsorge nicht zu etwas erklärt, was menschliches

Tun überflüssig werden läßt. Seelsorge ist amtliches Tun der
Kirche. Es hat nach den persönlichen Bedürfnissen zu fragen und
muß von den persönlichen Eindrücken des Seelsorgers unterstützt
werden (§ 440). Es ist wegen des speziell personalen Bezuges beider

5 H. Asmussen, Die Seelsorge (1934), S. 5f.
6 E. Thurneysen, Die Lehre von der Seelsorge (21957), S. 9.
7 E. Hirsch, Geschichte der neueren evangelischen Theologie, 5 (1954),

S. 377.



U. Nembach, Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch 337

Beteiligter ein eminent personales Geschehen. Diese Tatsache stellt
Nitzsch auch besonders heraus. Die Orthotomie als rechte Austeilung

und Anwendung des Wortes auf den konkreten Menschen
wurde bereits genannt. Es bleibt so nur noch, den personalen
Aspekt des Seelsorgers zu zeigen. Nitzsch wendet sich in seinen

Ausführungen ihm schon bald zu. Er tut es noch bevor er über die
Orthotomie spricht. Ferner schreibt er ziemlich ausführlich; nur
die Ausführungen über die Orthotomie sind breiter. Der Grund
dafür ist die Verantwortung, die der Seelsorger trägt. «Sei es auch,
daß Seelsorger sich nur als Ver- und Nacharbeiter des h. Geistes an
den Seinigen wissen und fühlen soll... so liegt doch eben in dieser
Stellung eine große Verantwortlichkeit» (§ 446). Damit ist das
Wort gefallen, das Nitzsch's Auffassung in diesem Punkt am besten

wiedergibt. Nitzsch verlangt etwa vom Seelsorger, daß die Gemeinde
ihren Seelsorger auf dem Spaziergang oder an den Büchern wissen
darf, ihn, «den man rufen und erwarten will, daß er zum Kranken
komme» (§ 448). Dem korrespondierend schließt Nitzsch als
Möglichkeiten seelsorgerlicher Unterhaltung Ball, Wirtshaus und Jagd
aus (§ 448). Um der gestellten Aufgabe im Bedarfsfalle gerecht
werden zu können, muß der Seelsorger stets bereit sein. Er darf
sich nicht um das Lob eines guten Gesellschafters oder Lebemannes
bemühen, denn, sobald der Ernst des Lebens deutlich wird, werden
«die wahrhaftigen Lebemänner teuer», «die auch um Tod und Not
Bescheid wissen» (§ 448). Diese Maßstäbe wandte Nitzsch auch sich
selbst gegenüber an.8

Neben der ethischen Komponente der Anforderungen an den

Seelsorger steht die «charismatische Befähigung», wie sie Nitzsch

8 Beyschlag, sein Biograph, berichtet, Nitzsch habe, als seine Tochter
tagelang mit dem Tode rang, trotz väterlicher Sorgen mit Geistesgegenwart
unbeirrt seine Vorlesungen frei gehalten und dabei schwierigste dogmatische
Probleme dargestellt; W. Beyschlag, Karl Immanuel Nitzsch (1872), S. 267.
Auf einen Trostbrief, der ihn nach dem Tode der Tochter erreichte,
antwortete er u. a. : «Mich hat der Ernst des Herrn von einer Seite getroffen,
wo ich vielleicht allzu sicher und nicht dankbar genug war; ein Mensch Gottes
soll aber in allen Stücken geläutert imd bewährt sein» (bei Beyschlag,
S. 268). F. Nitzsch (A. 1), S. 135, beschreibt seinen Vater als einen Menschen
von «intensiver Stärke» und «extensiver Tragweite seiner ethischen
Gesinnung und Empfindung : es gab überhaupt nichts, was nicht von derselben
umspannt wurde». Den Ernst, den eine solche Haltung einschloß, glaubte
der Sohn ausgeprägt noch in der Physiognomie des Vaters zu erkennen (ebd.).



338 U. Nembach, Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch

nennt (§ 450). Sie bedarf der Bildung. «Die charismatische
Befähigung, welche von der ethischen sich nicht trennen läßt, denken
wir uns als eine bildungsfähige und der Bildung bedürftige» (§ 450).
Wenn auch so das ethische Moment als das umfassendere verstanden
ist - die charismatische Befähigung läßt sich von der ethischen
nicht trennen -, so besitzt doch die charismatische Befähigung ein
eigenes Gewicht. Nitzsch führt den Vergleich zwischen Seelsorge
und Medizin gerade hier ein, indem er die diagnostische und
therapeutische Befähigung des Seelsorgers untersucht (§§ 450-453). Auch
von ihnen gilt, daß sie der Bildung bedürfen. «Weder jene diagnostische

noch diese therapeutische Aufgabe läßt sich lösen, wenn nicht
dasjenige Talent an Geist zu Hilfe kommt, welches seine Bildung
schon mit einschließt» (§ 450). Bildung bedeutet hierbei die
Überwindung der bloßen Natürlichkeit (§ 171). Unter Rückzug auf dies
Verständnis bemerkt Nitzsch, daß Seelsorge nur in Relation mit den
Begriffen Erziehung und Bildung deutlich gemacht werden kann.
«In der Tat... wird... nur im Zusammenhang mit der Erziehung
und Bildung, was Seelenpflege insbesondere sei, verständlich gemacht
werden können» (§ 399). Ganz in diesem Sinne schreibt er seine
Lehre von der Seelsorge. Er hält sich an seine eigene Aussage. Das
erscheint aber nicht als ein ethischer Zwang, den er sich selbst

auferlegt hat, vielmehr als Ausdruck seines ureigensten Empfindens.
Die Lektüre seines Buches läßt seine Feststellung: «Es gibt ein
Bildungsg,fec&, für dessen zunehmenden Genuß auch das reifste
Alter empfänglich bleibt» (§ 401), als sein Bekenntnis erscheinen9.

3. Auf dieser Grundlage aufbauend, behandelt Nitzsch seelsorgerliche

Einzelfragen. Nachdem er zunächst das Allgemeine, ausgehend
von der Idee der Seelsorge, dargestellt hat, wendet er sich einzelnen
Problemen wie z.B. der Seelsorge an Kranken, der Eidesvermahnung,
dem Ehesühneversuch zu. Diese Probleme stellt er ebenfalls syste-

9 Was Hermelink zu dem Prediger Nitzseh bemerkt, ließe sich in gleicher
Weise auch zu dem Seelsorger sagen, der seine eigenen Erfahrungen weiterreicht:

H. Hermelink, Das Christentum in der Menschheitsgeschichte, 1

(1951), S. 425: Nitzsch «ist nicht Erweckungsprediger, sondern
Kulturprediger, der es versteht, das ganze Leben der Gegenwart in seinen höchsten
intellektuellen und sittlichen Spitzen in ein andächtiges Beschauen der vom
geheimnisvollen göttlichen Walten erfüllten Geisteswelt hineinzunehmen».
F. Nitzsch (A. 1) berichtet, S. 132, daß sein Vater nach anfänglichen
Schwierigkeiten in Bonn bald «zu einem engeren Kreise namentlich gebildeter
Gemeindeglieder in Beziehimg trat».



U. Nembach, Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch 339

matisiert dar. Die Seelsorge an Kranken faßt er mit der an Siechen,
Sterbenden unter dem Thema «die Trostlehre in Bezug auf besondere
äußere Zuständlichkeit» zusammen, untersucht die Probleme ihrerseits

wiederum allgemein und behandelt sie daraufhin erst
speziell; die spezielle Darstellung dabei nochmals vom Allgemeinen
zum Speziellen.

So beginnt die Darstellung der Seelsorge am Kranken (§ 474f.)
mit der Feststellung, daß Kranke, sofern es ihr Zustand zuläßt,
kirchlichem Zuspruch zugänglicher sind, als es bei Gesunden der
Fall ist. Dieser Satz wird anschließend begründet. «Das Bewußtsein
göttlicher Hinwendung» ist bereits durch die Krankheit da oder
wird durch das Erscheinen des Seelsorgers angeregt. Dieser ist,
wenn er auch nicht gerufen wird, berufen zu erscheinen. Die
Austeilung des Wortes, die nun dargestellt wird, ist von den konkreten
Umständen abhängig. Sie schildert Nitzsch psychologisierend im
Stil seiner Zeit, wobei er wegen der Vielzahl von Fällen kasuistisch
differenziert. Er sagt u.a. von Kranken: «Einigen ist jede erste
Krankheit, die ihnen zufällt, etwas so wunderliches, ja entsetzliches,
daß sie sich mehr beunruhigen als not wäre ; diese sollten vielmehr
Gott danken, daß ihnen... ein Sabbat zuteil geworden ist. Andere

fallen... in Apathie. Diese sind... eher anregend als beschwichtigend

zu behandeln... Hier bin ich, spricht der Herr, der
Heimsuchende, was ist nun ihm zu antworten, was will er »

Ein derartiges Verfahren — Nitzseh wendet es ebenfalls bei allen anderen
Krankheitsfolgen an — erseheint nicht wegen der der Kasuistik ähnlichen
Differenzierung, sondern wegen der gebotenen Lösung als unbefriedigend.
Eine Differenzierung ist hier wegen der besonderen, disparaten Umstände
geboten. Dieser Erkenntnis genügt aber eine Differenzierung der Antworten
auf die jeweiligen anderen Probleme nicht. Die Antworten müssen neben der
Differenzierung auch Lösungen der Probleme darstellen, wenn sie echte
Antworten sein wollen. Die Antworten Nitzsch's sind aber nur freundliche
Aufmunterungen, die über die augenblickliche Lage hinweg helfen sollen und
häufig wohl auch hinweghelfen, weil Patienten, die einen Seelsorger zum
Gespräch empfangen können, nicht mehr bedürfen. Mehr als bloß das
vermag jedoch das Wort, das Nitzsch austeilen will. Darum ist seine «rechte
Austeilung des Wortes», die Orthotomie, durchaus nicht «recht».

Dasselbe gilt etwa für die Lösungen und damit die Orthotomie
in den Fällen einer Eidesvermahnung und eines Ehesühneversuches,
wo der Staat die Hinzuziehung eines Geistlichen zuläßt bzw.
vorschreibt (AGO 110 § 369 i.V. m. §§ 204, 368 und Kabinettorder über



340 U. Nembach, Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch

das Verfahren in Ehesachen GS, S. 184f. vom 28. 6.1844 § 10). Im
Falle einer Eidesvermahnung durch den Seelsorger führt Nitzsch
u.a. aus, daß Gott den nicht ungestraft lassen werde, der seinen
Namen mißbraucht, daß der Meineidige ganz einsam stehe «in
seiner Einsamkeit hei Tag mid hei Nacht, des Morgens vor sich
selbst erschrickt» (§ 490). In der Abhandlung über den Ehesühne-
termin zitiert Nitzsch das 6. Gebot, um dann fortzufahren:
«Ehebruch ist Hochverrat im Staate Gottes. Und insofern auch die
offenbaren Ehebrecher nicht mehr wie zuvor hingerichtet werden
nach weltlichem Gesetz, so richtet sie doch Gott, Hebr. 13, 4»

(§ 490).
Eine derartige Schwarzmalerei, die einer inzwischen längst als falsch

erkannten Pädagogik verwandt ist, würde besser auf das Wort verzichten. Der
Seelsorger degradiert das Wort sonst zu einer Hilfskonstruktion in Staat
und Gesellschaft. Die Gesellschaft hatte ohnehin schon das Wort in ihrem
Sinne verwendet. In einem Kommentar zum Civil-Prozeß-Recht von 1852
und 1864, also vor und nach dem Erscheinen des Bandes über die Seelsorge,
schließt der Autor seine Ausführungen über die Eidesvermahnung mit einem
Hinweis: Wer sich selbst geprüft hat, daß er recht schwöre, darf mit dem
Segen Gottes in dieser und der zukünftigen Welt rechnen.10 Wenn Nitzsch
auch sicherlich nicht eine Degradierimg des Wortes intendierte, vielmehr
eher das Gegenteil beabsichtigte, wie seine Wertschätzung des Wortes zeigt,
so wehrte er aber auch einer Degradierung nicht. Daß Nitzsch's Vorgehen
zu einem solchen Ergebnis führte, resultiert aus seiner ganzen Person.
Hermelink fährt in dem erwähnten Wort über Nitzsch als Kulturprediger fort,
daß Nitzsch das ganze Leben der Gegenwart aufgenommen habe, «nicht um
Fragen zu lösen, sondern um sie zu beschwichtigen»11. Zu einem ähnlichen
Ergebnis kommt Hirsch auf einem anderen Weg.12 Eine Analyse des Ruhmes
der Vermittlungstheologen führt ihn dazu. Ihr Ruhm - einschließlich
desjenigen von Nitzsch - liegt in ihrer Wirkung.

3.

Die Wirkung von Nitzsch auf die Theologenschaft war groß.
Hirsch spricht von ihm als dem wohl «angesehensten Theologen und

Kirchenmann der altpreußischen Union im zweiten Drittel des Jahrhunderts».13

Hardeland nennt ihn «den Altmeister der praktischen Theologie»14,

10 C. F. Koch, Das preußische Civil-Prozeß-Recht, 2. Prozeß-Ordnung
(21852), S. 181, (51864), S. 322.

11 Hermelink (A. 9), S. 425.
12 Hirsch (A. 7), S. 411.
13 Ebd., S. 375.
14 Hardeland (A. 2), S. 3.



U. Nembach, Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch 341

und Beyschlag (A. 8) gibt seiner Biographie über Nitzsch den Untertitel
«eine Lichtgestalt der neueren deutsch-evangelischen Kirchengeschichte».
Die in allen diesen Attributen liegende Wertschätzung umfaßt auch den
Autoren des Bandes über die Seelsorge. Achelis bezeichnet Nitzsch's Lehre
von der Seelsorge als «Musterwerk».15 Köstlin attestiert dem System von
Nitzsch in bezug auf die Ausübung, auf die Grundsätze und die Methode der
Seelsorge «vortreffliches» zu bieten.16 In der jüngeren Vergangenheit kritisiert

Thurneysen etwa nur, daß Nitzsch das Gebet im Grundsätzlichen nicht
genügend entfaltet habe.17

Mit der Wertschätzung von Nitzsch und seiner Lehre von der Seelsorge
ist aber nicht ein Urteil über die angestrebte Lösung der Probleme gefunden.
Hermelink sah, wie erwähnt, die Fähigkeiten von Nitzsch im Beschwichtigen
und Hirsch in dessen bereits angedeuteten Analyse in der Reaktion auf
Nitzsch und die Vermittlungstheologen. Hirsch kommt zu dem Ergebnis,
daß der Zauber der Vermittlungstheologen z.B., einschließlich des gerühmten
Nitzsch, davon herrührt, «daß sie dem geistigen kirchlichen Bedürfnis von
fast zwei Generationen vollauf genug getan haben».18 Es war demnach die
Reaktion auf das Gebotene, die dieses groß, größer als es war, erscheinen ließ.
Anders ausgedrückt verdanken Nitzsch und die Vermittlungstheologen
Hirsch zufolge ihren Ruhm der schnellen, oder richtiger vorschnellen
Zufriedenheit ihrer Leserschaft. Dies Urteil fällt Hirsch nicht vorschnell. Er
ist auch nicht bestrebt, die Vermittlungstheologie in ihrer Wirksamkeit
diskreditieren zu wollen. Er fährt nämlich fort: «Das ist ein Verdienst, welches
in der Schätzung der Nachwelt nicht allzu viel gilt. Um so nötiger ist es, daß
der Geschichtsschreiber gerecht wäge und Ehre gebe, wem Ehre gebührt.»

Neben der Wirkung von Nitzsch auf Theologen und Kirche ist
nach der auf die Gemeinde, vornehmlich der «zurückgebliebenen»,
wie Schleiermacher sagt, zu fragen. Spezielle bzw. eigentümliche
Seelsorge wendet sich an den Einzelnen und muß darum immer im
Blick auf ihn geschehen. Der Einzelne ist hierbei jeder einzelne.
Nitzsch spricht in seiner Definition von Seelsorge von dem «einzelnen

Gemeindeglied», an das die Seelsorge gerichtet ist (§ 440). Kommt
dies «einzelne Gemeindeglied» aber auch bei Nitzsch in der Seelsorge
vor?

Die Theologen und Kirchenmänner fanden ihre Erwartungen
durch ihn erfüllt, wie sich gezeigt hat. Dasselbe dürfte von den
Gebildeten gelten. Nitzsch ging von der Bildung aus. Nur mit ihrer
Hilfe meinte er verständlich machen zu können, was Seelsorge ist

15 Achelis, Lehrbuch (A. 3), S. 25.
16 H. A. Köstlin, Die Lehre von der Seelsorge (1895), S. 177.
17 Thurneysen (A. 6), S. 168.
18 Hirsch (A. 7), S. 411.



342 U. Nembach, Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch

(§ 399). Dasselbe kann aber nicht von der breiten Schicht der
weniger oder gar nicht Gebildeten gelten. Der berühmte Gelehrte, der
Umgang etwa mit den Gebildeten der Bonner Gesellschaft pflegt,
kann nicht den oder die Arbeiter ansprechen. Ein frommer Spruch
ist kein Trost für einen kranken Arbeiter. Ein Rat, es nicht so schwer

zu nehmen, befreite im 19. Jahrhundert nicht einen Arbeiter von den
aus seiner Krankheit resultierenden Sorgen. Wohl taucht in dem
Werk von Nitzsch der Eisenbahnarbeiter beispeilsweise auf.
Nitzsch übergeht nicht die Schar derjenigen, die mit dem Bau der
zahlreichen Schienenstränge beschäftigt sind. Interessant ist es

jedoch, wie Nitzsch sie erwähnt. Im Rahmen seiner Darstellung der
Geschichte der Seelsorge legt Nitzsch dar, daß die Innere Mission
drei Kategorien von Hilfstätigkeiten nachkomme (§ 434): 1.) der

Rettung der Verlorenen, 2.) der Verbreitung christlicher Erkenntnis
und 3.) dem Ersatz und der Herstellung des Gottesdienstes, der
Seelsorge und der christlichen Gemeinschaft für solche, die an ihnen
infolge von Beruf oder Umständen nicht teilnehmen können. Zu
solchen rechnet Nitzsch u.a. Seefahrer, Postillions und eben auch
Eisenbahnarbeiter. Für sie werden Einrichtungen der inneren
Mission wie Gesellen-Vereine, Herbergen und dgl. geschaffen. Bei
seinen weiteren Ausführungen kommt er nicht mehr auf sie zu
sprechen, d.h. er überläßt sie der inneren Mission und deren
Seelsorge. Damit weist er ihnen in seinen seelsorgerlichen Bemühungen
einen Randplatz zu und wendet sich primär an andere, etwa die
Gebildeten der Gesellschaft. Dementsprechend trägt der Band über
die Seelsorge bzw. Seelenpflege den Titel : «Die eigenthümliche Seelenpflege

des evangelischen Hirtenamtes mit Rücksicht auf die innere
Mission.» Ein Vorwurf ist keineswegs gegen Nitzsch zu erheben,
denn er bekennt ausdrücklich, seine eigenen Erfahrungen als

Seelsorger seinen Ausführungen zugrunde zu legen. Gestattet muß
jedoch der Hinweis sein, ohne unbillig gegenüber Nitzsch zu
verfahren, daß später der Hofprediger Stöcker sich der Arbeiter
annahm. Ob er die richtige Antwort fand, kann dahingestellt bleiben.

Untersucht werden muß aber noch die Frage, ob die seelsorgerliche

Antwort, die Nitzsch den Gebildeten gab, von diesen in allen
ihren Konsequenzen akzeptiert werden konnte. Der Beifall, der
Nitzsch gezollt wurde, spricht für eine solche restlose Annahme
durch die Gebildeten. Für eine gegenteilige Vermutung legt das
Wort von Hermelink nahe, daß Nitzsch nicht Fragen gelöst, sondern



U. Nembach, Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch 343

beschwichtigt habe. Die Drohung mit der Einsamkeit einem eventuell

Meineidigen gegenüber ist das Produkt der Suche nach einem
Druckmittel und damit das Eingeständnis, ein durchschlagendes
Argument gegen den Meineid nicht zu kennen. Die Drohung mit der
Bestrafung des Ehebrechers durch Gott, weil das weltliche Recht
diese Drohung nicht kennt, ist ein schon peinlich anmutender Rückzug.

Solchen oder ähnlichen Ausführungen konnte nur der Beifall
spenden, der selbst keine bessere Lösung wußte oder auch nur in
Sicht sah. Dasselbe gilt auch für die ethische Komponente des Denkens

von Nitzsch. Er war so stark von ihr geprägt, daß die daraus
resultierende Haltung etwas Ungewöhnliches, Eremdartiges ist. Die
aus dieser ethischen Haltung geborenen Handlungen rufen darum
Erstaunen und daraus geborenen Beifall hervor, vermögen aber

wegen ihres Ausnahmecharakters nicht beispielhaft zu wirken.
Beyschlag notiert dann auch zu dem Verhalten von Nitzsch, der
während des tagelangen Todeskampfes seiner Tochter nach außen
hin unberührt las : «In diesen Tagen... bewunderten wir Studenten
die Geistesgegenwart und Seelengröße » von ihm.19 Die Reaktion der
Patin, der Nitzsch auf deren Trostbrief zum Tode seiner Tochter
den schon zitierten Brief schrieb, ist nicht überliefert. Jedoch fällt
es nicht schwer, sich vorzustellen, daß eine derartige Antwort
ebenfalls Bewunderung hervorzurufen wußte. Die Tante hatte im
Stile der Zeit ihrem Trostbrief einen Goldreif mit Haaren der
Verstorbenen beigefügt.

Eine derartige Bewunderung konnte keine Hilfe sein, sobald die
Bewunderer von einst in die Rolle des Leidenden gedrängt waren. Ihr Leid
konnte höchstens in Erinnerung an das Erlebte verstummen, ohne allerdings
Trost zu empfangen. Trost im Sinne von Mitfühlen-Können hielt aber schon
Fontane für erforderlich. Fontane, .Journalist und Schriftsteller in dem Berlin,

das auch das von Nitzsch war, läßt zehn Jahre nach dem Tode von
Nitzsch einen Vater sagen, der sich anschickt, zu seinem in der Kirche
aufgebahrten Sohn hinaufzugehen20 : « So will ich hinauf. Aber allein... Ich bitte
nur run die Begleitung ihres Küsters, ein Alter, hoff' ich.» Nitzsch kannte
eine solche Solidarität nicht. Er gab keinen Trost und empfing wohl auch
keinen. Seine klare ethische Haltung ließ gar nicht Trost zu ihm
durchdringen. Wer aber keinen Trost zu empfangen vermag, der kann auch keinen
weitergeben. Und, wenn das eigene Erlebnis die Grundlage für eine Lehre
der Seelsorge ist, kann auch eine derartige Seelsorge nicht trösten. Im Gegenteil

läßt sie das eiserne Gesetz der Ethik eher ihre Zuflucht zu Drohung und

19 Beyschlag (A. 8), S. 267.
20 Th. Fontane, Vor dem Sturm (1878), Ausg. Knaur, S. 618.



344 U. Hembach, Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch

Strafe nehmen. Kant und der eigene Vater hatten Nitzsch in diesem Punkt
so stark geprägt, daß er sich vom «energischen Ethismus», wie es sein Sohn
nannte21, nicht befreien und zu einer hilfreichen Seelsorge gelangen konnte.

Der einzige Punkt, an dem der schon rigoristisch anmutende
Ethismus erfreulich gemildert erscheint, liegt in Nitzsch's Eintreten
für die Seelsorge Verurteilter, auch zum Tode Verurteilter (§ 495).
Schleiermacher dachte in diesem Punkte anders. Er erwog sogar, ob
und wann Seelsorge als beendet zu betrachten sei, wenn sie ihr
Zeil, die Wiederherstellung mit der Gleichheit aller, nicht schon
bald erreicht (Kurze Darstellung... §§ 249, 301).

*

Eine Würdigung der Seelsorge, wie sie Nitzsch lehrt, hat davon
auszugehen, daß Nitzsch der erste war, der sich dieses Themas in
umfassender Weise annahm und es systematisch bearbeitete. Ohne
diese Grundtatsache zu relativieren, muß andererseits aber auch
festgehalten werden, daß Nitzsch nicht eine überzeugende Antwort
zu geben vermochte. Er «beschwichtigte» hier ebenso wie bei anderen

Fragen. Dagegen ist es ihm nicht anzulasten, daß sich gleich
zwei Generationen mit seiner Antwort begnügten - einzelne kritische

Bemerkungen wie der Hinweis auf das Fehlen einer «scharf

umgrenzten und ausschöpfenden Bestimmung des Begriffs»22 ändern
daran nichts - ja, daß man sich mit seiner Lehre von der Seelsorge,

von Einzelheiten abgesehen, bis in die Gegenwart hinein begnügt.
Das Pfarrerdienstgesetz der EKU schärft im Sinne von Nitzsch
noch immer dem Pfarrer das Bewußtsein ein, daß er mit seinem
Hause eine besondere Stellung einnimmt (§ 35 I). Der Ruhm, der
ihm mit dieser breiten Wirkung gezollt wird, ist bedauerlich, denn
er zeigt, daß immer noch keine bessere Lösung gefunden wurde.
Hier liegt ein, wenn nicht der Grund dafür, daß Seelsorge heute
und nicht nur heute in der Kirche etwas suspekt geworden ist.
Vertrauen braucht der Mensch. Eines Zuhörers und Helfers kann er
ebenfalls nicht entbehren. Beispiele bietet für beides der Alltag
genug. Die «amtliche Tätigkeit der christlichen Kirche», um mit
Nitzsch's Definition von Seelsorge zu sprechen (§ 440), gilt aber

21 F. Nitzsch (A. 1), S. 129.
22 Köstlin (A. 16), S. 117f.



U. Nembach, Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch 345

nicht als der Ort, wo diesen Bedürfnissen entsprochen wird. Ferner
bewirkte m.E. der Nachruhm von Nitzsch über die Mißkreditierung
der Seelsorge hinaus eine allgemeine Mißkreditierung der christlichen

Kirche. Das wurde einmal deutlich, als die Arbeiterfrage
immer brennender wurde. Wohl hatte Nitzsch das Problem gesehen,
aber keine Antwort gefunden, weil - und das gilt speziell für dieses

Problem - in seinem System kein Raum für eine Lösung dieses

Problems vorhanden war. Bildung und Ethizismus, frohe Tugenden
des Bürgertums, boten der wachsenden Not der Arbeiter nichts.
Aber auch dem Bürgertum boten sie nur Schutz in der Zuflucht des

19. Jahrhunderts, um dann im Ersten Weltkrieg zu zerbrechen.
Dies ist aber, wie gesagt, nicht Nitzsch anzulasten. Es ist der

Fehler der Nachfahren. Ihr Fehler wiegt um so schwerer, als einer
sie auf das Problem aufmerksam gemacht hatte, sie es jedoch nicht
aufnahmen in der kritischen Reflexion, sondern einfach übernahmen.
Ferner wiegt er um so schwerer deshalb, weil die Nachfahren nicht
mehr auf die der Erfahrung eines Einzigen wie Nitzsch beschränkt
waren, sondern neben Nitzsch's Erfahrungen ihre eigenen besaßen
bzw. machen konnten und mußten. - Es mutet darum letztlich die
Gestalt von Nitzsch mit ihrer Seelsorge tragisch an. Er sah das
Problem und griff es auf, vermochte aber selbst keine Lösung zu
geben, und demnach wurde seine Antwort zur Lösung von Generationen.

Ein weiteres Liegenlassen des Problems wäre keine Lösung
gewesen. Nitzsch's Lösung ist aber auch keine. Daß er selbst nicht
das Vergebliche seines Tuns sah, ist bloß von biographischem
Interesse und befreite ihn von einem persönlichen Konflikt.

Andererseits zeigt dieser Sachverhalt die Vordringlichkeit einer
Beschäftigung mit der Seelsorge. Die Kirche ist eine Gemeinschaft.
Luther nannte laut einer von Veit Dietrich und Nikolaus Melchers
nachgeschriebenen Tischrede die Kirche eine «congregatio populi
pendentis, in rebus non apparentibus».23 Kirche als congregatio
eines solchen Volkes ist aber nicht Masse, sondern Gemeinschaft
derjenigen, die an demselben festhalten. Deshalb steht eine Kirche, die
die Bedeutung des Einzelnen unterschätzt, in der Gefahr, nicht mehr
eine Gemeinschaft zu sein, oder ist bereits der Gefahr erlegen.
Seelsorge als individuelles Geschehen vom Einzelnen zum Einzelnen
innerhalb der Gemeinschaft ist das Gegengewicht gegen ein Abglei-

23 M. Luther, Weim. Ausg. Tischr., 1, 543, 35f., Nr. 1069.



346 U. Nembach, Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch

ten von Gemeinschaft in amorphe Masse und damit gegen eine

Selbstaufgabe der Gemeinschaft. Der inneren Selbstaufgabe folgt
dann bald auch die äußere. Das Wegbleiben der Einzelnen ist das

Signum dafür. Nitzsch sollte darum eine Mahnung sein, die
Probleme der Seelsorge aus ihrem Ghetto heraus in das Licht des

allgemeinen Interesses treten zu lassen.

Ulrich Nembach, Hofgeismar


	Seelsorge nach Karl Immanuel Nitzsch

