
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

[Joseph Coppens,] Donum natalicium Josepho Coppens septuagesimum annum
complenti D.D.D. collegae et amid. 1. De Mari à Qumran. L'Ancien Testament,

son milieu, ses écrits, ses relectures juives. Bibliotheca Ephemeri-
dum theol. lov., 24. Gemboulox, J. Duculot, & Paris, P. Lethilleux, 1969.

XII + 367 S. Fr.b. 800.-.

Am 12. Oktober 1966 vollendete Joseph Coppens das siebzigste Lebensjahr.
Die Referate, die bei der XVIII Journées Bibliques 1967 gehalten wurden,
sind ihm als Donum Natalicium, zugleich als Dank und Ehrung anläßlich
seiner Emeritierung gewidmet, eine Würdigung seiner reichen Wirksamkeit
als Forscher und Lehrer an der theologischen Fakultät der Universität
Löwen während vierzig Jahren (1927-1967). Der von Henri Cazelles
herausgegebene erste Band enthält in einem ersten Teil neben zwei Bildern, einer
Bibliographia Academica und einer umfangreichen tabula gratulatoria die
Ansprachen, die am 25. August 1967 bei der Schlußsitzung auf Joseph
Coppens gehalten wurden; dazu seine bescheiden humorvolle Erwiderung. Sie

ergänzen einander in glücklicher Weise und zeigen das Bild des Christen,
des Menschen, des Gelehrten in Dienen und Wirken, Lehren und Lernen. Sie
werden so mit dem Dank an die Lehrer und Weggenossen, nicht nur an den
Gefeierten, ein Stück Universitäts- und Wissenschaftsgeschichte.

Der zweite Teil enthält die Referate. Sie umfassen das ganze Gebiet des
Alten Testaments und ziehen, jedes an seinem Teil, ein Fazit, indem sie eine
Darstellung, zugleich eine kritische Besinnung über den Stand der Forschung,
aufeinzelnen Gebieten geben, angesichts der vielfältigen neuen Entdeckungen,
Gesichtspunkte und Fragestellungen, die sich daraus herleiten. So berichten
A. Petitjean und J. Coppens über «Mari et l'Ancien Testament». M. Dahood
(«Ugaritic and the Old Testament») beleuchtet Fragen alttestamentlicher
Sprache und Theologie auf dem Hintergrund der Texte von Ugarit. H. Cazelles

(«Positions Actuelles sur le Pentateque») charakterisiert unter den
Gesichtspunkten Archäologie, Gesetze, Verträge, Geschichtsformen, Theologie
die aktuellen Probleme der Pentateuchforschung. J. Scharbert («Die prophetische

Literatm») gibt einen ausführlichen Forschungsbericht über den
gegenwärtigen Stand der Arbeit in den Prophetenbüchern, wobei wichtige
Gedanken für die Bestimmung des Verhältnisses von Form und Funktion
prophetischer Sprache, von Tradition, Beruf und Charisma vorgetragen werden.

Den Forschungsbericht für die Arbeit am Psalter erstattet J. van der
Ploeg («L'Etude du Psautier 1960-1967»), den zur Weisheitsliteratm A. M.
Dubarle («Où en est l'Etude de la Littératme Sapientelle»). Die gegenwärtigen

Probleme und die zukünftigen Aufgaben der alttestamentlichen Theologie

zeichnet E. Jacob («La Théologie de l'Ancien Testament»). Von H. H.
Rowley stammt der Beitrag «Qumran et son Histoire». Mit dem Referat von
R. le Déaut: «Les Etudes Targumiques. Etat de la recherche et perspectives
pom l'exégèse de l'Ancient Testament» wird auch die Targumforschung in
ihrer Relevanz für die alttestamentliche Exegese in den Kreis der Betrachtung

eingezogen.



Rezensionen 277

Speziellere Themen behandeln die Beiträge von J. Lust («Ez. XX. 4-26.
Une parodie de l'histoire religieuse d'Israël» und «Mon Seigneur JAHWEH»
dans le texte hébreu d'Ezéchiel»), der das Bild Ezechiels hinsichtlich seiner
Verpflichtungen gegenüber der Tradition wie seiner prophetischen
Eigenständigkeit zu zeichnen sucht. Von D. Winton Thomas stammt « A consideration

of Isaiah LIII in the light of recent textual and Philological study».
In der Linie dieser Arbeiten liegt auch die Studie von A. Angénieux: «Le
Cantique des Cantiques». Unter Berücksichtigung des von ihm festgestellten
wechselnden Kehrverses bietet er eine Gliederung in acht Liedern und
begründet im einzelnen die von ihm vorgenommenen Textumstellungen.

Ein gewichtiger und wichtiger Band, wohl angemessen dem Werk des

Mannes, der in der Erforschung aller dieser Fragen so viele Jahrzehnte an
bedeutender Stelle gestanden hat. Hans-Joachim Stoebe, Basel

Jean Hadot, Penchant mauvais et volonté libre dans la Sagesse de Ben Sira
(L'Ecclésiastique). Bruxelles, Presses Universitaires, 1970. 232 S. 580 bFr.
In seiner überarbeiteten Dissertation (bei A. Dupont-Sommer, 1964)

untersucht Jean Hadot, inzwischen Professor an der Freien Universität
Brüssel, die Bedeutungsgeschichte des Begriffs «jezer». Eine «pessimistische»
Linie findet ihren Höhepunkt im vierten Esra und im Rabbinismus, eine
«optimistische» in Qumran und bei Paulus. Die «minuziöse Studie» (S. 210)
ist nicht nur ein Beitrag zur Theologie des Sirach, sondern auch zur
intertestamentarischen, rabbinischen und christlichen Literaturgeschichte.

Felix Christ, Basel

Gebhabd Delling, Studien zum Neuen Testament und zum hellenistischen
Judentum. Oesammelte Aufsätze 1950-1968. Hrsg. von F. Hahn, T. Holtz &
N. Walter. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1970. 463 S. DM 65.-.

Anstatt einer üblichen Festschrift wurde dem Hallenser Professor für
Neues Testament, Gerhard Delling, zu seinem 65. Geburtstag von seinen
Freunden dieser Sammelband seiner in verschiedenen, oft schwer zugänglichen

Zeitschriften erschienenen Studien überreicht. Der Band enthält 26

Abhandlungen aus den letzten zwanzig Jahren : sie zeigen eine große Spannweite
der Themen und geben ein abgerundetes Bild einer ertragreichen Forscherarbeit.

Delling gehört nicht zu den Forschern, die mit Aufsehen erregenden
wissenschaftlichen Thesen Schule machten. Er versteht es aber, sowohl ein
grundlegendes Thema seines Forschungsgebietes - wie etwa die Bedeutung
von Tod und Auferstehung Jesu für den Glauben an Jesus Christus oder das
vielbehandelte Problem des «historischen Jesus» und «kerygmatischen
Christus» - in großen Zügen eindrucksvoll darzustellen wie auch ungeklärte
Einzelfragen seiner Disziplin - z.B. die «geprägten partizipialen
Gottesaussagen » in derurchristlichenVerkündigung oder « zusammengesetzte Gottes-
und Christusbezeichnungen» bei Paulus - in gewissenhafter Kleinarbeit
weiterzuführen und klarzustellen. Außerdem sind etwa die Studien zur Frage
der «geprägten Jesus-Tradition», zur Taufe im Neuen Testament, zur
paulinischen Teleologie, über die Merkmale der Kirche im Neuen Testament
und nicht zuletzt zum Thema des urchristlichen Gottesdienstes besonders zu



278 Rezensionen

erwähnen. Durchwegs beleuchtet der Verfasser seine Spezialthemata mit
ihrem religionsgeschichtlichen Hintergrund vor allem vom hellenistischen
Judentum aus, und dadurch gewinnt die Botschaft des Neuen Testaments an
Tiefe "und wird ihre geschichtliche Einzigartigkeit eindrucksvoll beleuchtet.
Um nur in einem Punkt das zentrale Anliegen des Verfassers zu beleuchten, sei
auf die Studien zur neutestamentlichen Wunderüberlieferung hingewiesen.
In einer Umrahmung durch Untersuchungen zum antiken Wunderglauben
und zum Wunderbegriff des hellenistischen Judentums wird das neutesta-
mentliche Wunder als eschatologisches Heilsereignis ausgewiesen, welches an
die Person Jesu gebunden ist: in der Wirksamkeit Jesu setzt sich Gottes
Heilswillen durch, welcher allerdings als eschatologische Wirklichkeit
müdem Glauben erkennbar wird (S. 156). Hervorgehoben sei auch besonders,
wie der Verfasser die heilsgeschichtliche Bedeutung des Todes bzw. Kreuzes
Jesu und seine Auferstehung untersucht. Das Sterben Jesu ist ein
«Gerichtsgeschehen» (S. 252), sein Kreuz erhält Sinn als Heilsgeschehen nur von der
Auferstehung her: «das Kreuz Christi... ist nicht reales Heilsgeschehen ohne
die Auferstehung», welche «der entscheidende Akt des Heilshandelns Gottes
ist» (S. 365). Gegenüber einer bekannten These: «Der Osterglaube hat das
christliche Kerygma begründet» (S. 183), wird festgestellt: «Die Heilsbedeutung

von Werk und Person Jesu» hat ihren «Ursprung» nicht «im
Osterglauben der Jünger, als solchem». «Dieser Ursprung ist vielmehr nach dem
Neuen Testament im Handeln Gottes gesetzt» (S. 368). Wie auch aus diesen
Sätzen erkennbar ist, formuliert der Verfasser - meistens ohne offene Polemik
zu treiben - seine Thesen oft im Gegensatz zu Behauptungen und gangbaren
Formulierungen der Hauptströmungen der gegenwärtigen Forschung. Er
bleibt aber mit seinen Untersuchungen nicht im Negativen hängen, sondern
weist hin auf die positive Lösung der Probleme.

Zusammenfassend dürfen wir sagen, daß diese Studien das Bild einer
Forscherpersönlichkeit zeichnen, welche tief in die behandelten Probleme
eindringt. Hier wird uns aus eingehender Sachkenntnis heraus ein wertvoller
Beitrag zur Lösung der in der gegenwärtigen Diskussion behandelten Fragen
zur Erklärung und Verkündigung der Botschaft des Neuen Testaments
geschenkt. Karl Karner, Sopron

Walter Wink, John the Baptist in the Oospel Tradition. Soc. for N.T.
Stud., Monogr. Ser., 7. Cambridge, University Press, 1968. 132 S. $ 5.00.

Walter Wink ist Associate Professor für Neues Testament am Union
Theological Seminary in New York. Seine für den Druck gekürzte
Doktordissertation arbeitet das Johannesbild der vier Evangelisten und der Spruchquelle

heraus : Bei Markus bereitet der leidende Elia incognito dem Herrn den
Weg und dient den verfolgten Christen in Rom als Beispiel. Matthäus
christianisiert den verheißenen Elia zum Märtyrer und Mitkämpfer Jesu gegen
dieses Geschlecht. In Lukas eröffnet der Prophet und Lehrer Johannes als
Vorläufer des Messias (aber nicht als Elia) die Vollendungszeit der
Heilsgeschichte. Das vierte Evangelium zeichnet den Täufer als idealen Zeugen
Christi und Prototyp des wahren Evangelisten. Für Q ergibt sich eine doppelte



Rezensionen 279

Sicht: Johannes wird von einem Zeichen der Reichsnähe bei Jesus zum
Instrument, durch das Jesus die Ankunft des Reichs erkennt.

Als Ursprung des Verständnisses des Täufers als «Anfang des Evangeliums
von Jesus Christus» und als Zeugen des Messias betrachtet Wink nicht den
«historischen Johannes», sondern Aussprüche Jesu, der sich selbst als von
Johannes vorausgesagt wußte.

Über manche Einzelheiten wäre zu diskutieren. Dennoch erscheint das
Werk als eine vernünftige Anwendung der heute doch da und dort
übertriebenen «redaktionsgeschichtlichen Methode». Felix Christ, Basel

Fritzleo Lentzen-Deis, Die Taufe Jesu nach den Synoptikern. Literar-
kritische und gattungsgeschichtliche Untersuchungen. Frankfurter Theol.
Stud., 4. Frankfurt am Main, J. Knecht, 1970. VIII + 324 S. DM 48.-.

Obwohl in der uns vorliegenden synoptischen Tradition das erzählte
Faktum der Taufe Jesu fest mit der darauffolgenden Szene «himmlischer
Offenbarung» verknüpft ist (S. 57), so hat man doch in dem Stadium, das
«der synoptischen Tradition unmittelbar vorausliegt» (ebd.), zwischen Tauf-
Mitteilung und dem sich anschließenden Teil zu unterscheiden. Das besondere

Interesse der Untersuchung gilt diesem zweiten Teil.
Zunächst wird nach dem Sinn der Johannestaufe gefragt (S. 59ff.).

Obwohl sie äußerer Ritus ist, gibt sie dennoch insofern Anteil am Heil, als sie

Umkehr, d. h. Abkehr von der Sünde und Hinwendung zu Gott, gültig
bestätigt. Sie weist außerdem auf den «Stärkeren» hin (S. 94). Hat die
Johannestaufe diesen Sinn, so fragt es sich, welchen Sinn die Taufe Jesu hatte.
Diese Frage wurde schon früh, und zwar von den ersten Christen und ihrer
Verkündigung gestellt (S. 95) und von ihnen mit den Motiven beantwortet,
die sich an die erzählte Tatsache der Taufe Jesu anschließen.

Bevor die Antwort präzisiert wird, wird der religionsgeschichtliche Hintergrund

der Motive in der Szene nach dem erzählten Faktum der Taufe Jesu,
nämlich Himmelsöffnung und Himmelsstimme (S. 99ff.), Geistbegabung
(S. 127ff.), Taubengestalt (S. 170ff.) und Taufstimme (S. 184ff.), untersucht.

Als Ergebnis läßt sich feststellen : Der Taufbericht ist nicht in literarischer

Abhängigkeit von alttestamentlichen Texten her, sondern frei mit
verschiedenen Motiven vom Erzähler in seiner Sprache gestaltet worden (S. 193).
Gibt es für ein derartiges Verfahren Parallelen?

Anhand von Targum-Untersuehungen (S. 195ff.) ergibt sich die literar-
kritische Gattung der «Deute-Vision». Sie besagt, daß ein Faktum durch
einen Deute-Vorgang interpretiert wird (S. 243ff.). Dementsprechend ist nun
auch die Erzählung zu verstehen, die sich an den Bericht vom Faktum der
Taufe Jesu angeschlossen hat. Wie die Erklärung des Pentateuch in der
Synagoge Haggada ist, so ist die Mitteilung der Taufe Jesu mit der Deute-
Vision Unterweisung, Erklärung des «Lebens Jesu» (S. 277): als
Glaubensunterweisung wird der Anfang des Wirkens Jesu erklärt (ebd.). Dies geschah
in der palästinensisch-jüdischen Gemeinde, die in der geistigen Welt Israels
lebte, «vermutlich hatte sie sich noch nicht vom Tempel und von der
Gesetzesbeobachtung getrennt» (S. 276).

Für die Forschung von grundsätzlicher Bedeutung scheint die erarbeitete



280 Rezensionen

Gattung der Deute-Vision zu sein. Was die formgeschichtliche Methode in
anderer Weise herausstellte, wird nun eigenständig entwickelt : In Wirklichkeit

ist als Interpretation der Gemeinde zu verstehen, was ein moderner
Leser als Notiz über historische Ereignisse empfindet.

Oeorg Braumann, Billerbeck

Antonio Gabouby, La structure des évangiles synoptiques. La structuretype
à Vorigine des synoptiques. — Novum Testamentum Suppl. 22. Leiden,
E. J. Brill, 1970. X + 226 S., 4 Tbl. Gld. 52.-.

Seit Kriegsende bewegt sich die deutschsprachige Synoptikerforschung im
Banne der durch die Formgeschichte heraufgeführten traditionsgeschichtlichen

Analyse und der redaktionstheologischen Erfassung. Literarkritische
Problemstellungen aber finden nur wenig Interesse. Die Thesen von Lachmann
und Holtzmann gelten als ausdiskutiert. Die Zweiquellentheorie beherrscht
unangefochten das Feld der sonst recht kritisch gewordenen Forschung. Ein
ganz anderes Bild zeigt sich im englischen und französischen Sprachgebiet.
Hier ist die Synoptische Frage nie zur Ruhe gekommen. Unentwegt wird mit
erheblichem Scharfsinn und großem Aufwand gegen die Markuspriorität und
die Rede quelle Sturm gelaufen. Zu diesen Bemühungen gehört die
vorliegende Untersuchung des an der Marquette University in Milwaukee tätigen
Autors. Ihr tragendes Mittelstück (S. 47-140) lag 1962 der Päpstlichen
Bibelkommission in Rom als Doktordissertation vor.

A. Gaboury leistet seinenBeitrag zur Erhellung des Synoptischen Problems,
indem er die Ursprünge, den Umfang und die Anordnung der Perikopenreihen
untersucht. Die damit visierten Beschränkungen sind sofort zu beachten :

Nur die Perikopenfolge, nicht die literarische Gestalt der einzelnen Perikopen
wird analysiert. Dabei werden die Abschnitte des Passionsberichtes noch nicht
berücksichtigt. Vor allem aber fallen die Verhältnisse zu einer mündlichen
Tradition außer Betracht. Auch die bei uns üblicherweise der Redequelle
zugeteilte Überlieferung wird nicht in die Untersuchimg einbezogen. Sie
befaßt sich also lediglich mit dem Studium der Anordnungen eines Teiles
der von allen drei Evangelien aufgenommenen Perikopen.

In seiner Darstellung geht Gaboury von zwei einfachen und bekannten
Feststellungen aus. Bei der Anordnung der Perikopen in der galiläischen
Wirksamkeit Jesu zeigen die Synoptiker große Unterschiede, während die
Reihenfolge der übrigen Abschnitte eine weitgehende Übereinstimmung
aufweist. Die zweite Beobachtung bezieht sich auf die unterschiedliche Stellung
der Nazareth-Perikope am Anfang der galiläischen Periode bei Lukas und am
Schluß derselben bei Markus und Matthäus. Daraus zieht der Verfasser
weitgehende Schlüsse. Er leugnet jede gegenseitige literarische Abhängigkeit der
drei Evangelisten und behauptet eine voneinander unabhängig und zu
verschiedenen Zeitpunkten erfolgte Aufnahme verschiedener Quellenschriften.
So wird für ihn hinter Mark. 1, 1-13 und 6, 14-16, 8 und Parr. ein
Grundevangelium sichtbar, das eine feststehende und von allen Evangelisten
respektierte Perikopenfolge aufweist. Gaboury nennt dieses das «évangile de
base» und teilt ihm wegen der zu beobachtenden «ordonnance commune» die
Chiffre «C» zu. Die Evangelisten aber kannten diese Grundschrift nur je in



Rezensionen 281

einer verschieden erweiterten Form. Dieses später und in verschiedenen
Schüben in «C» eingedrungene Perikopenmaterial bezeichnet Gaboury im
Blick auf deren «ordonnance différente» mit der Chiffre «D». In diesem
hinter Mark. 1,14-6, 13 und Parr. sichtbar werdenden Komplex unterscheidet
der Verfasser wiederum drei miteinander verwandte Quellen, die er mit den
Chiffren «A-l», «A-2» und «B» kennzeichnet. Besonders der dritte Teil der
Untersuchung (S. 141-225) befaßt sich mit der Entstehimg und mit der
Entwicklungsgeschichte dieser Quellenschriften. - Die einzelnen Evangelisten
begegnen allen Quellen in ihren verschiedenen Wachstumsphasen. So kannte
Lukas « C » in einer ursprünglicheren Form als Markus und Matthäus. Matthäus
andererseits kannte «D» in einer früheren Entwicklungsphase als Markus und
Lukas. « C » und « D » wiederum bilden zwei gänzlich voneinander unabhängig
geformte Quellen. Die von allen Synoptikern benutzte Tradition ist also
zweisträngig verlaufen. Jeder Strang verfügt über eine besondere
Typenstruktur. So beruht z.B. «D» mit seinen drei Quellen (A-l, A-2 und B) auf
einem gemeinsamen Grundschema. Dieses beginnt mit einem dreigliedrigen
Sammelbericht (Auftreten in Galiläa, Verkündigungsruf und Lehrtätigkeit
in den Synagogen) und schließt mit der Aussendung der Jünger ab. Aber auch
in inhaltlicher Hinsicht unterscheiden sich die Quellen voneinander. «C»

stellt die messianische Gestalt Jesu dar und ist eschatologisch interessiert.
«D» zeichnet das Reich Gottes, welches in den Taten Jesu gegenwärtig wird.
Dabei tritt Jesus in «B» als Exorzist und Thaumaturg, in «A-l» und «A-2»
als Lehrer in Erscheinung.

Eine kritische Würdigung der vorgelegten Thesen würde den Rahmen
dieser Besprechung sprengen. Auf alle Fälle aber fordern sie uns dazu heraus,
die literarkritischen Bemühungen im allgemeinen und die Beschäftigung mit
der Synoptischen Frage im einzelnen wieder ernster zu nehmen. Dazu wird
uns ohne Zweifel mit der eben im Gotthelf-Verlag Zürich erschienenen
«Statistischen Synopse» von Robert Morgenthaler ein sehr brauchbares
Arbeitsinstrument in die Hand gelegt. Vor allem müssen die von A. Gaboury
vorgelegten Thesen durch einen Nachweis der entsprechenden Verhältnisse
der Wort- und Satzfolgen in den einzelnen Perikopen erhärtet werden. Freilich

wird auch dann eine nur deskriptive Methode kaum zu mehr als formalen
Feststellungen führen können. Vielleicht ist die Synoptische Frage erst einmal
beantwortet, wenn die formalen Resultate traditionsgeschichtlich aufgearbeitet

und die Geschichte der schriftlichen und auch der mündlichen Überlieferung

als eine Geschichte des vorsynoptischen Kerygmas dargelegt sein wird.
Victor Hasler, Solothurn

Lloyd Gaston, No stone on Another. Studies in the Significance of the Fall of
Jerusalem in the Synoptic Gospels. — Suppl. to Nov. Test., 23. Leiden,
E. J. Brill, 1970. XV+ 537 S. Gld. 82.-.

Zwischen 1957 und 1967 entstand das vorliegende Werk (Vorwort), das
1967 unter O. Cullmann und B. Reicke als Basler Dissertation angenommen
worden ist. Das Literaturverzeichnis von 23 S. (weitere Register: 8. 51 Iff.)
ist nicht nur ein Appendix : Die Studie über einen relativ umgrenzten Gegenstand

(Mark. 13, 2) ist fast zu einem Werk über die synoptische Literatur-



282 Rezensionen

geschieht© im ganzen geworden. Die Ausgangsfrage ist. ob die Ankündigung
der Zerstörung im genuinen Jesuswort etwa der Stadt Jerusalem gegolten
habe (erst Markus hätte die Beziehung zum Tempel hergestellt). Nach der
Erörterung von Problemlage und Fragestellung (S. 1-7) analysiert der
Verfasser Mark. 13 stilkritisch (S. 8-64). Zeigt er sich mit der formgeschichtlichen
Fragestellung vertraut, so arbeitet er doch eher traditions- als
redaktionsgeschichtlich. Wichtig sind die Erkenntnisse : daß die Worte formal von
nachösterlichen Propheten stammen, nur der Sache nach von Jesus; daß Mark. 13

dem Rahmen zufolge eine Art «kleine Offenbarung» analog Apg. 1, 6-8 usw.
darstelle (S. 41 ff.) ; und daß Markus nicht an die Situation Mark. 13, 3f. denke,
etwa an die vier Jünger, sondern an seine Leser. Gaston bemüht sich dabei,
zeitgeschichtliche Verknüpfungen (das ßbAirfga rf|ç épr]gtijcFwç V. 14 ergibt
wegen der Caligula-Statue eine Fixierung auf den Winter 39/40 oder 40/41:
S. 25ff. und S. 61) in traditionsgeschichtliche Erkenntnisse umzusetzen (also
gehört Mark. 13, 14-19 einer frühen Schicht an).

Kapitel III (S. 65-243) widmet sich der eigentlichen Tempelfrage, besonders

anhand von Mark. 14, 58 mit dessen Parallelen. Wieder soll die
Zeitgeschichte (diesmal die Situation der Jerusalemer Kirche: S. 90) spürbar auf
die Formulierung eingewirkt haben. Jesu genuine Aussage findet der
Verfasser etwa in Mark. 7, 15 : Jesus did not express himself for or against (but cf.
Mk. 7: 15!) the temple as a place of the cult but simply ignored it S. 102 Die
Erwartung der eschatologischen Tempelzerstörung läßt sich in der jüdischen
Apokalyptik vor 70 p. Chr. n. nicht nachweisen (S. 119), aber eine
Tempelopposition (Qumran) und vor allem die Spiritualisierung des Tempelbegriffs

Gemeinschaft (Qumran: S. 163ff.). Radikalisiert tritt Tempelkritik erst
bei Stefanus auf (S. 154ff.), der nach Gaston der einzige war, auf den der
jüdische Vorwurf einer gegen den Tempel gerichteten Polemik zutraf. Darum
gilt Mark. 14, 58 als jüdische common accusation gegen die Christen, im
vorderen Satzteil verursacht durch die Verkündigung des Stefanus (S. 161). Im
Gegensatz dazu kann man den zweiten Satzteil auf Jesus zurückführen
(S. 242f.), da der Gedanke des «neuen Tempels» im Urchristentum zuerst
ekklesiologisch (nicht christologisch) verwendet worden sei, vermittelt
wahrscheinlich über die Botschaft Jesu von der Gottesherrschaft.

Gaston versucht des weiteren, die Traditionsgeschichte des gegen Jerusalem
und den Tempel gewendeten Spruchs aufzuklären. Man wird bedauern, daß
er dabei nur allzu sehr geneigt ist, eine quellenkritische Hypothese der
Jahrhundertwende aufzugreifen (Kap. IV zur Proto-Lukas-Hypothese: S. 244-
369). Die spürbarste Folge ist, daß für die Redaktionsgeschichte nur geringe
Erträgnisse gewonnen werden (S. 365-369 für Lukas, S. 468-487 für Markus).
Proto-Lukas aus der Zeit lange vor 66 p. Chr. n. wird zum Hauptzeugen dafür,
daß die nachösterliche Kirche Jerusalems vom Untergang ihrer Stadt als
einer Warnung geredet habe, which the church still hopes will not happen
(S. 364). Die Warnung became under the pressure of persecution a prediction
or even a hope for vengeance (Rachehoffnung). Die literarischen Ambitionen
des Markus, der den Fall Jerusalems mit der Tempelzerstörung gekoppelt
habe, von Matthäus zu schweigen, gelten dann als tragic mistakes (S. 487).
Nur : Die literarischen und vorliterarischen Fragen sind sicher noch erheblich



Rezensionen 283

schwieriger, als Gaston meint. Wenn man auch mit einer gewissen Einheitlichkeit
des lukanischen Sonderguts wird rechnen dürfen, so sollte man die

gravierenden Differenzen zwischen den in die Synoptiker eingegangenen Stoffen

nicht unterschätzen, unter denen die prophetischen Sprüche über Jerusalem

sicher nur ein Zweig sind. Wenn aber das Gesamtergebnis um dieser
Schwächen willen nicht völlig überzeugt, so muß doch angemerkt werden,
daß mehrere Partien des Werkes (zum Beispiel die Korrektur der These, es

habe nach Maleachi keine Propheten mehr gegeben: S. 433ff.) und der Fleiß
des Autors im Blick auf die Bewältigung eines überwältigenden Literaturangebots,

zum großen Teil in einer fremden Sprache, Anerkennung verdienen.
Gottfried Schille, Borsdorf b. Leipzig

Hans Conzelmann, Der erste Brief an die Korinther. Kritisch-exegetischer
Kommentar über das Neue Testament, begründet von H. A. W. Meyer,
5., 17. Aufl. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1969. 362 S.

Conzelmann löst in der Meyerschen Kommentarreihe das bisher unerreichte
Meisterwerk von Johannes Weiß (1910) ab. Darum provoziert er denn auch
den Vergleich zu diesem, hält einen solchen Vergleich aber auch weitgehend
aus. Allerdings machen sich sowohl im Blick auf die exegetischen Methoden
wie auch auf die Gesamtleistung die Unterschiede sofort bemerkbar. Wie der
Waschzettel (der die eigene Stellungnahme des Autors zu seinem Werke
ersetzt) betont, wird der Brief konsequent als Dokument der Theologie des

Paulus, und zwar als einer Theologie in actu, in der Konkretisierung aktueller
Lebensfragen der Kirche (vgl. S. 22) ausgelegt. Über die bei Joh. Weiß
vorhandenen religionsgeschichtlichen Aspekte hinaus ist in starkem Maße die
traditionsgeschichtliche Analyse aufgenommen worden, was zur schärferen
Profilierung der theologischen Aussagen dient. Man denke etwa an die durch
Paulus aufgegriffenen und interpretierten Bekenntnisse u. ä. (vgl. zu 8, 5 f. ;

10, 16f. ; 11, 23ff. ; 12, 3; 13; 15, 3ff.). - Ein wichtiger Unterschied betrifft
den Charakter der Gesamtleistung. Der Weiß'sche Kommentar war noch bis
in viele Einzelurteile hinein das Werk eines einzelnen Forschers. Das
vorliegende Buch hingegen präsentiert sich, dem Charakter der Forschung seit
dem letzten Weltkrieg entsprechend, in viel stärkerem Maße als Diskussionsertrag

der Arbeit einer ganzen Forschergeneration, als deren Sammler
Conzelmann dasteht. Man bedenke etwa, wie U. Wilckens die Diskussion um
Weisheit und Torheit (1, 18ff.), wie E. Käsemann diejenige um den Leib
Christi (12f.) und Barth und Bultmann diejenige um die Auferstehung Christi
(15) ausgelöst haben, und wie durch die Arbeit verschiedener Männer die
Wende dazu vorbereitet wurde, in den Gegnern des Paulus nicht Sakramentsverächter,

sondern mysterienhafte Gnostiker zu sehen. Bei der Sichtung der
vorhandenen Probleme vertritt Conzelmann überraschenderweise einen
gemäßigten Kritizismus, etwa wenn er die Thesen von U. Wilckens und
W. Schmithals, in Korinth werde eine ausgesprochene mythologische Gnosis
vertreten, ablehnt (S. 28ff.), oder wenn er allen Zerstückelungsvorschlägen
gegenüber an der grundsätzlichen Einheit des ersten Korintherbriefes festhält

(S. 13ff.). Diese Vorsicht ist gepaart mit der Bemühung, ein breites
Material aus den Quellen und aus der Literatur auszubreiten, um durch sehr



284 Rezensionen

vorsichtiges Abwägen vor allem Argumente und nicht vorgefaßte Meinungen
an die Hand zu geben. Unter diesem Gesichtspunkt wird der neue Kommentar
auf Jahre hinaus ein Standardwerk sein und bleiben.

Anstelle von Einzelproblemen, die anhand des vorliegenden Kommentares

diskutiert werden könnten, sei die grundsätzliche Frage aufgeworfen,
die sich angesichts des Anspruches erhebt, den ersten Korintherbrief
ausgesprochenermaßen als ein Dokument der paulinischen Theologie auszulegen :

Was kann und soll in dieser Hinsicht ein kritisch-exegetischer Kommentar
leisten oder auch nicht? Was ist in dieser Hinsicht im neuen Kommentar
geleistet worden Ganz gewiß geht es zunächst einmal darum, das philologische,
das religions- und traditionsgeschichtliche Material bereitzustellen, um dem
Briefleser die Entscheidungen zum Verständnis der paulinischen Aussagen zu
erleichtern. Dies ist denn auch in guter Weise bei Conzelmann geschehen. Die
traditionsgeschichtlichen Erkenntnisse aufnehmend, zeigt Conzelmann
darüber hinaus, wie Paulus seine praktischen Entscheidungen in den ihm
unterbreiteten Fragen grundsätzlich vorbereitet, indem er anhand von traditionellem

Bekenntnisgut die entscheidenden Kriterien seiner Weisungen darlegt
(so etwa für die Frage der Sexualität in 6, 12ff., des Götzenopferfleisches in
8, 5f., der Gemeindeordnung in 12, 3 oder der Auferstehungsfrage in 15, 3ff.).
An diesen Stellen aber bricht das entscheidende Problem mit aller Deutlichkeit

auf : Welchen Sinn hat die Tatsache, daß Paulus auf Gemeindetraditionen
zurückgreift Was beinhalten diese Stücke nicht nur auf die Uminterpretation
des Apostels, sondern auch auf die stillschweigende Übernahme alter
Interpretation? Wohin weisen diese Stücke für Paulus? Wofür zeugen sie schon in
sich selbst Diese Fragen zielen auf das Proprium, das sich bei Paulus meldet
und das weder allein aus der Tradition als solcher noch allein aus der
Interpretation als solcher hergeleitet werden kann, sondern sich als bestimmende
Prä-misse und also als der Herr über Tradition und Interpretation erweist.
Bohrt man an solchen Punkten im Conzelmann'schen Kommentar tiefer
nach, indem man das Schema von religionsgeschichtlicher Ableitung oder
vom Ineinander von Tradition und Interpretation hinterfragt, so stößt man
ins Weiche. - Ein Beispiel: Das Kriterium für dss Verhalten zum
Götzenopferfleisch und zum Götzenkult wird durch Paulus in 8, 1-6 entfaltet, und
zwar entscheidend am Glaubensbekenntnis vom einen Gott und Herrn
(S. 169ff.). Wie hängt es aber mm zusammen, daß in diesem einen Gott und
einen Herrn die Liebe und Erkenntnis miteinander begründet sind, die die
folgenden Ausführungen bestimmen? Müßte hier nicht, viel konkreter und
radikaler als Conzelmann es tut, im Zusammenhang mit der alttestamentlichen
Gottesbotschaft realisiert werden, daß der Anspruch des einen Gottes ein
Doppeltes in sich schließt, nämlich einerseits die Exklusivität des sich in Liebe
verzehrenden Herren, der seinen Tisch mit keinem anderen angeblichen
Herrn teilen will, und andererseits die Totalität des alle Schöpfung umgreifenden

Herrn, der darum die volle Freiheit zum profanen Gebrauch aller Dinge
verleiht? Von dieser Exklusivität und Totalität her ergeben sich dann auch
die eindeutige Freiheit gegenüber dem Genuß von Götzenopferfleisch und das

eindeutige Nein zum Götzenkult (Kap. 8-10), was in der modernen Welt bis
hin zur Anerkennung einer entsakralisierten Welt und zugleich zur Abwehr



Rezensionen 285

erneuter Vergötzung von Mensehen oder Sachgrößen führt. Ist ein kritisch-
exegetischer Kommentar überfordert oder überzogen, wenn die Erwartung
an ihn herangetragen wird, daß solche theologische Zusammenhänge als
paulinische Grundlinien aufgedeckt und diskutiert würden? - Ein ähnliches
Problem stellt sich im Zusammenhang mit dem Auferstehungskapitel
(S. 291 ff.), wo zwar aufgewiesen wird, welche Konsequenzen Paulus aus dem
von ihm interpretierten Glaubensbekenntnis 15, 3 ff. für die Korinther zieht,
wo aber eine Einführung in die heute so brennende Diskussion über die
fundamentalen Prämissen fehlt, die für Paulus in dem zitierten christologi-
schen Bekenntnis vorhanden sind. Hört kritisch-exegetische Arbeit dort auf,
wo diese Fragen beginnen?

Der Rezensent ist sich bewußt, daß sich solche Fragen nicht nur an den
Kommentar von Conzelmann richten, sondern an jeden kritischen (und auch
unkritischen!) Exegeten von heute. Geht es doch dabei nicht nur um die
Frage nach der Grenze, sondern vor allem nach der positiven Funktion
kritischer Exegese an den so aufregenden neutestamentlichen Texten.

Christian Maurer, Bern

Problemi di storia della chiesa. La chiesa antica secc. II-IV. Milano, Vita e

pensiero, 1970. VIII+ 520 S. Lire 6.500.

Der vorliegende Band vereinigt die Vorträge, die 1967 an der katholischen
Universität in Mailand während des ersten «aggiornamento »-Kurses für
italienische Kirchengeschichtslehrer gehalten wurden. Da eine ganze Reihe
von bekannten Spezialisten, Theologen und Historikern, beigezogen wurde,
gibt der Band nicht nur einen guten Querschnitt durch die Probleme der
alten Kirchengeschichte, sondern informiert zugleich über den heutigen Stand
der diesbezüglichen italienischen Forschung (es kamen allerdings auch zwei
ausländische Gäste zum Wort). Freilich sind die Vorträge dem Zweck des
Kurses entsprechend eher allgemein-einführender Natur; auch sind sie im
einzelnen sehr verschieden in der Konzeption: neben kurzen orientierenden
Berichten stehen bis zu 200 Seiten lange monographische Abhandlungen.
Es hätte nichts geschadet, die Gesamtredaktion etwas straffer zu gestalten.

G. G. Meersseman («Der Unterricht in Kirehengeschichte innerhalb des
Rahmens der theologischen Disziplinen») fordert objektive, ökumenische
Ausrichtung des Unterrichts, hält aber am «Mysterium des Glaubens» fest,
das sich in der Geschichte der Kirche darstellt. L. Polverini («Antike Gesellschaft

und Christentum») gibt eine gute, hauptsächlich bibliographische
Übersicht über die sozialethischen Probleme vor und nach Konstantin
(Liebestätigkeit, Sklaven, Armee, Familie, Erziehung). M. Sordi stellt das
gegenseitige Verhältnis von « Römisches Reich und Christentum » während der
Verfolgungszeit dar. J. Colson faßt seine schon anderweitig veröffentlichten
Arbeiten zum Thema «L'organisation ecclésiastique aux deux premiers
siècles de l'Eglise» zusammen. M. Maccarrone («Die Entwicklung der Idee
des Episkopats im 2. Jahrhundert und die Bildung des Symbols der bischöflichen

Cathedra») führt im ersten Teil die Darstellung Colsons weiter (Ignatius,
Primatsfrage) und geht im zweiten Teil dem Thema der «cathedra» nach,
angefangen vom Alten Testament bis hin zu Cyprian. A. Ferrua («Archäologi-



286 Rezensionen

sehe Probleme im Blick auf den Kirchengeschichtsunterricht))) weist in
kurzen, treffenden Ausführungen auf die Nützlichkeit der Archäologie im
allgemeinen und für die Unterrichtsdidaktik im besonderen hin. A. Rimoldi
widmet seinen Beitrag den liturgisch-archäologischen Aspekten des «Petruskults».

G. D. Gordini gibt eine ausgezeichnete Zusammenfassung über das

zur Verfügung stehende Material betreffend Martyrien und Heiligenleben
und regt die systematische Erfassung aller in Italien befindlichen hagio-
graphischen Quellen an. F. Bolgiani («Patrologie und Geschichte der Alten
Kirche») orientiert über die internationale patristische Forschung
(Handbücher, Textausgaben und Kommentare) und unterstreicht die Bedeutung
dieser philologisch-historischen Arbeit ; seinem Beitrag ist eine reiche
bibliographische Dokumentation beigegeben. E. Cattaneo steuert einen
Abriß der Liturgiegeschichte von den Anfängen bis zu Leo I. bei. Ilarino da
Milano bietet unter einem etwas mißverständlichen Titel eine mit reichlichen
Zitaten ausgeschmückte Freske der gesamten christlichen Literatur der
ersten drei Jahrhunderte; der Hauptakzent liegt dabei auf der eschatologi-
schen Präsenz Christi in der Kirche der Märtyrer und Asketen.

Willy Rordorf, Neuchâtel

M. Mees, Die Zitate aus dem Neuen Testament bei Clemens von Alexandrien.
Quaderni di «Vetera Christianorum», 2. Roma, Istituto di Lettaratura
Cristiana Antica, Università di Bari, 1970. XII + 217; die Texte: IV +
267 S.

Bei der textkritischen Erforschung des Neuen Testaments spielen die neu-
testamentlichen Zitate in den Väterschriften eine gewichtige Rolle. Eine
besondere Bedeutung kommt dabei verständlicherweise den Zitaten in den
Werken Clemens' von Alexandrien (f vor 215) zu. Seit Joh. Jak. Griesbach
(1745-1812) haben sich verschiedene Forscher um diese Zitate bemüht.
Ihnen reiht sich der Verfasser der vorliegenden Arbeit in würdiger Weise an.
Mit der aus einer dem Päpstlichen Bibelinstitut vorgelegten Dissertation
hervorgegangenen Abhandlung bemüht er sich vor allem, «den Einfluß antiken
Formdenkens als Quelle von Varianten» (S. V) ins Licht zu rücken.

In einem ersten, darstellenden Teil (S. 1-127) geht er einleitend auf die
Bedeutung neuerer Funde (bes. Pap. 75) für die Wertung der Väterzitate und
auf die antike Kultur als Quelle ihrer Varianten ein. Dann erörtert er nach
einem Überblick über die bisherige Forschung (Griesbach, Hug, Credner,
Hort, Burkitt, Barnard, von Soden, Hedley, Lagrange, Zuntz) ausführlich die
bei Clemens vorhandenen wörtlichen Zitate aus dem Neuen Testament. Dabei
kommt er, anders als etwa Burkitt und Barnard, die bei Clemens einen
vorwiegend «westlichen» Text finden, zum Schluß, Clemens' Evangelienzitate
seien «als einer jener Lokaltexte zu betrachten, wie wir sie etwa aus Pap. 45

oder Pap. 66 kennen, die auf der Grundlage eines guten Textes der 'emen-
datio' und der 'interpretatio' einen beschränkten Spielraum einräumen»
(S. 187). Dieser Einfluß sei in den Paulus-Zitaten geringer. In den Katholischen

Briefen bekomme das Analogieverständnis größere Bedeutung. Der
Verfasser beschränkt sich aber nicht nur auf die wörtlichen Zitate, sondern
untersucht auch die aus andern Quellen (Homiletik, Katechetik, Liturgie,



Rezensionen 287

Platon) stammenden Stellen sowie die von Clemens selbst geformten Logia.
Seine Untersuchungen führen zum Ergebnis, daß der Clemens-Text der
frühägyptischen Gruppe zuzuzählen sei, wobei neben dem Neuen Testament auch
außerkanonische Tradition als Schrift verwendet werde; charakteristisch
seien der Einfluß antiker Textkritik und die hellenistische Zitationsweise.

In einem zweiten Teil (S. 1-247) bietet der Verfasser den griechischen Text
der Clemens-Zitate im vollen Wortlaut nach der Berliner Ausgabe samt
kritischem Apparat. Damit bezweckt er, «dem Leser ein leichtes Nachprüfen der
im I. Teil gezogenen Schlußfolgerungen zu ermöglichen oder ihm wenigstens
das Material für andere Lösungsversuche zu bieten» (S. III). Ein Stellenregister

und ein Literaturverzeichnis (S. 249-267) runden die Arbeit ab.
So bietet der Verfasser eine lehrreiche Studie, die nicht nur dem

textkritisch orientierten, sondern auch dem exegesegeschichtlich arbeitenden
Forscher wertvolle Hilfe bietet. Die leider recht zahlreich stehengebliebenen
Druckfehler beeinträchtigen die Wirkimg des Buches kaum.

Martin Künzi, Bleienbach, Kt. Bern

Israel M. Goldman, The Life and Times of Rabbi David Ibn Abi Zimra.
A Social, Economic and Cultural Study of Jewish Life in the Ottoman
Empire in the 15th and 16th Centuries as Reflected in the Responsa of the
RDBZ. New York, The Jewish Theol. Seminary of America, 1970. xxii +
256 S. $ 9.50.

Das vorliegende Werk ist die Frucht einer fast lebenslangen Beschäftigung
des Autors mit seinem Gegenstand. Sein Grundstock ist eine Dissertation
aus den dreißiger Jahren. Sie entstammt der Schule Alexander Marx', der
seine Schüler auf die Responsenliteratur als weithin noch ungenutzte Quelle
für die Biographie ihrer Autoren und vor allem die Kultur und Geschichte
der jüdischen Gemeinden hinzuweisen pflegte. So ist nun auch hier ein Werk
entstanden, das über den engeren Kreis der Fachleute hinaus Interesse
finden wird.

Rabbi David (Radbaz) ist ein Mann der großen geschichtlichen Wende
nach 1492, der Austreibung der Juden aus Spanien und ihrer Neuansiedlung
vor allem im weiten türkischen Reich. Um 1479 in Kastilien geboren, einer
bis ins 13. Jahrhundert nachweisbaren Gelehrtenfamilie entstammend,
gelangt er über Marokko und Safed, wo er Talmudistik und Kabbalah bei R.
Jsef Saragossi studierte, nach Jerusalem und Ägypten. Schon bald
Mitarbeiter am obersten Gerichtshof in Kairo, wurde er, nach der Eroberung
Ägyptens durch Sultan Selim I. (1517) und der Abschaffung des Nagidats,
für über 40 Jahre der führende Kopf der Judenheit des gesamten Nahen
Ostens.

Rabbi David war ein Mann universaler Bildung, belesen in der gesamten
jüdischen Literatur, von hohem, ernstem Charakter und seltener Weisheit
des Herzens. So gelang ihm eine durchgreifende Erneuerung des Gemeindelebens,

der notwendige Ausgleich zwischen den einheimischen (Musta "rabi)
und den eingewanderten Gliedern (Mugrabi bzw. Sefardim), die Abschaffung
der Seleukidenära zugunsten der Zählung nach Erschaffung der Welt. Als
Haupt der Akademie hatte er so namhafte Schüler wie den Mystiker R. Isaak



288 Rezensionen

Lurja. Er führte eine weltweite Korrespondenz. Mehr als 3000 seiner Respon-
sen sind gedruckt (davon beschäftigen sich 325 mit Problemen der Mai-
monidesexegese). Nahezu 75 ungedruckte hat der Verfasser außer den
gedruckten Erstausgaben durchgearbeitet. Rabbi David, zuletzt oberster
Richter und Staatsbeamter im Range eines türkischen Çelebi und als solcher
in steter kritischer Auseinandersetzimg mit Karaiten, Samaritanem, Fa-
laschas, indischen Juden, Häretikern, Marranen, Muhammedanern und
Christen, verließ 1554 Kairo und kam über Jerusalem, wo man dem Greis
übel mitspielte, wieder nach Safed. Dort ist er im Alter von 94 Jahren 1573

gestorben und begraben. Noch bis ins 19. Jahrhundert hinein fanden sich
in Nordafrika Nachkommen von ihm.

Seine Werke betreffen Halacha, Talmud-Methodologie, Kabbalah,
Bibelexegese, Liturgie und geistliche Dichtung.

Goldmans Arbeit bringt zu dem aus der älteren Literatur bekannten Bild
Rabbi Davids im wesentlichen die bunten Farben. Von besonderem
Interesse für den Historiker und Religionsgeschichtler des Judentums ist
indessen der weiterführende II. Teil, der das soziale, wirtschaftliche und
kulturelle Leben der Juden im osmanischen Reich auf Grund der Responsen
darstellt.

Das Buch enthält einen Anhang von über 50 Seiten : Wertvolle, oft wörtlich

und ausführlich im hebräischen Text gegebene Zitate und Anmerkungen,
eine Bibliographie, bei der vor allem die reichlich angezogene anderweitige
Responsenliteratur überrascht, und einen Index.

Hier bleiben freilich einige Wünsche offen : Die Anmerkungen müßten neu
durchgesehen werden. Ihre Zählung zu den Kapiteln V., VII. und VIII. ist
völlig durcheinandergeraten. Manches fehlt. Die deutschsprachige Literatur,
soweit sie überhaupt erscheint, hat dem Druckfehlerteufel besonderen Anlaß
zu Entstellungen und Ungenauigkeiten gegeben. Dem Literaturverzeichnis
merkt man an, daß der vielbeschäftigte Verfasser nach 1932 erschienene
Arbeiten zum Thema nur noch sehr vereinzelt nachgetragen hat. So vermißt
man besonders den Hinweis auf das gründliche Buch von H. J. Zimmels,
Ashkenazim and Sephardim, Their Relations, Differences and Problems as
Reflected in the Rabbinical Responsa (1958), und seine Auswertung zu
unserem Thema. Erich Groß, Mainz

W. P. Stephens, The Holy Spirit in the Theology of Martin Bucer. Cambridge,
Univ. Press, 1970. X + 290 S. 90s. net.

Stephens' Buch ist als Dissertation bei den Prof. Peter und Wendel
(Mitherausgeber der Werke Bucers) in Straßburg entstanden. Durch klaren Aufbau,

leicht lesbares Englisch, gute Bibliographie und ausführliche Zitate aus
den noch nicht neu edierten Werken Bucers (v. a. Kommentare) emfiehlt es
sich auch dem deutschsprachigen Leser, der höchstens bedauern wird, daß
die Zitate fast durchwegs in englischer Übersetzung gegeben sind (und in der
Bucer-Literatur noch keine einheitlichen Abkürzungen für die Zitierung
existieren).

Stephens gibt zunächst (1-19) eine Einführung mit einem biographischen
Überblick, worin u. a. zu Recht das ökumenische Anliegen Bucers als « common



Rezensionen 289

life in faith and love» auf Grund einer «fundamental unity in the Gospel» (8)
betont wird. Hier wäre evtl. ein Hinweis auf Bucers Suche nach dem «Wesen»
des Christentums (substantia Christianismi) angebracht gewesen (Koehler/
Mueller).

Die Darstellung der Lehren Bucers erfolgt nun in jedem Abschnitt unter
chronologischer Behandlung der wichtigsten Schriften. Dies erlaubt, die
Veränderungen innerhalb Bucers Lehrweise und die Frontstellung der
verschiedenen Aussagen - z. B. gegen Katholiken oder Täufer - im einzelnen
zu behandeln.

Ein erster Teil (S. 21-100) beschreibt die grundlegenden Lehren Bucers
über die Alleinwirksamkeit Gottes zu unserm Heil durch seinen Geist,
aufgebaut nach dem Schema «Predestination/Vocation/Justification/Sanctifica-
tion and Glorification». Stephens entnimmt dieses Schema der von Bucer oft
gebrauchten Stelle Rom. 8, 28-30 und betont, die Abfolge der einzelnen
Elemente sei «logically, not chronologically». Erwähnt seien hieraus 1. die
Behandlung von Bucers doppeltem Begriff von Rechtfertigung «to impute
righteousness and to impart it» iustus declarari und iustus effici, S. 49);
der Glaube ist damit «automatically. .active in love» (65-66); 2. die
Beschreibung des Ziels unserer Erwählung als «our sanctification and God's
glory». Darin hat der Hl. Geist seine eigentlichste Funktion, die v. a. unter
den Stichworten Erneuerung, Gebet, Führung, Liebe, Geist und Gesetz
abgehandelt wird. Typisch ist u. a. für Bucer, wie den guten Werken nach Matth.
5, 16 glaubenerweckende Kraft zugeschrieben wird.

Der zweite Teil, «The Holy Spirit and the Word» (S. 101-259), befaßt sich
mit dem geschichtlichen Wirken Gottes. Die Themen sind: Christus, Bibel,
Kirche, weltliches und geistliches Amt, Predigt und Sakramente. Den immer
wieder gegenüber Bucer erhobenen Vorwurf einer ungeschichtlichen oder
spiritualistischen Theologie hält Stephens die Belege entgegen, die die
Bindung des Hl. Geistes an Christus als das ewige und inkarnierte Wort Gottes
bezeugen. So hält Bucer auch fest, daß für das, was der Geist spricht, die
Bibel «the sole outward criterion» (S. 134) ist. Jedoch läßt Bucer immer die
Möglichkeit offen, daß der Geist Gottes nicht an seine Instrumente oder
Werkzeuge gebunden ist, und betont die Ohnmacht aller äußeren Dinge ohne
das inwendige Wirken des Geistes. Stephens stellt fest: «The spirit is never
given automatically with the word» und spricht von «reservations characteristic

of Bucers theology» (S. 211).
Die Frage nach dem Weiterwirken humanistischer (und damit auch

altkirchlicher) Gedanken und Grundsätze in einer solchen Schrift- und Geist-
Theologie wird vom Verfasser zwar gelegentlich aufgenommen, u. E. aber zu
ablehnend beantwortet. Was z. B. K. Koch in «Studium Pietatis. Bucer als
Ethiker» (1962) an Belegen zu Bucers Humanismus anführt, ist durch
Stephens nicht widerlegt, sondern einfach durch den dogmatischen Aspekt
ergänzt. Immerhin stellt auch Stephens in seiner «Conclusion» (S. 260-272) fest,
daß Bucer mit seinem Streben nach aktivem Glauben und Erneuerimg des
Lebens ein Anliegen des Erasmus aufgenommen und in der Reformation
vermehrt zur Geltung zu bringen gesucht hat. - Im ganzen gibt Stephens'
Buch jedoch eine gute und - mit Ausnahme des fehlenden Bibelstellen-



290 Rezensionen

registers - auch als Nachschlagewerk gut brauchbare Übersicht über Bucers
theologisches Werk.

Ernst Saxer, Bassersdorf, Kt. Zürich

Ernst Saxer, Aberglaube, Heuchelei und Frömmigkeit. Eine Untersuchung
zu Calvins reformatorischer Eigenart. — Stud. z. Dogmengeschichte u.
System. Theol., 28. Zürich, Zwingli-Verlag, 1970. 290 S. Fr. 34.-.

Man kann das gesamte Wirken Calvins bezeichnen als einen Kampf gegen
den Irrtum des Menschen, daß er Gott von sich aus recht erkennen und
dienen könne. Das Bemühen um eine richtige Gottesverehrung ist daher
immer Auseinandersetzung mit den Verächtern der wahren Religion. Diesem
Thema ist die vorliegende Untersuchung nachgegangen, indem die
Gegenbegriffe zur wahren Religion aus den Schriften Calvins erhoben werden.
Aberglaube und Heuchelei sind die wichtigsten Gegenbegriffe einer wahren
Frömmigkeit; hinter ihnen verbirgt sich die Ursache und die Motivation
aller Gott feindlichen Haltung von Menschen. Diese beiden Begriffe sind
Kennzeichnungsausdrücke, mit denen Calvin in vielschichtiger Weise
phänomenologisch, psychologisch, geschichtlich und theologisch den Menschen
beschreiben kann, der bei sich selber verharrt. Ein solcher Mensch baut sich
eine abergläubische Religion auf, die seine wahre Lage vor Gott verschleiert.
Falsche Religion führt zur Werkgerechtigkeit. Der Mensch, der sein eigener
Richter sein will, hat kein Verständnis für Reue, Gehorsam oder Heiligung,
wie sie vom wahrhaft Glaubenden «erfordert» werden.

Diese Aussagen Calvins sind nun nicht etwa nur theoretische Begriffs -

abklärungen, sondern sie haben einen zeitgeschichtlichen und biographischen
Hintergrund. Abergläubisches Wesen, geheuchelte Frömmigkeit und falsche
Religionsformen sieht Calvin vornehmlich in der katholischen Kirche seiner
Zeit. Will er von wahrer Frömmigkeit reden, so muß er die Abgrenzung
gegen jede verkehrte Gläubigkeit ständig vollziehen.

Dieser an zahlreichen Stellen in den Schriften Calvins belegbare Vorgang
ist die Grundlage, auf der dann eingehend die Entwicklung Calvins zum
Reformator erörtert wird. Dabei ergibt sich als wesentliches Ergebnis, daß
sich schon in Calvins Kommentar zu Senecas Schrift «De dementia» die
negativen Gegenbegriffe in einer solchen Exposition finden, daß auf Grund
des gesamten vorgelegten Materials der Schluß zwingend wird, daß Calvin
im Jahre 1532 im Gewand der Interpretation eines antiken Textes an der
katholischen Kirche seiner Gegenwart heftige Kritik geübt hat. Die
Benutzung Augustins in diesem Kommentar ist es, die anzeigt, daß es Calvin
um eine Auseinandersetzung mit den Kräften geht, die die wahre Religion
in seiner Zeit bedrohen, wie einst der Kirchenvater zum Kampf gegen das
Heidentum antrat. Die in der Literatur viel und unterschiedlich verhandelte
Frage, seit wann Calvin in reformatorischem Sinne tätig ist, erfährt also
durch die Analyse der Negativbegriffe ihre Antwort. Die im Seneca-Kom-
mentar bezogene Haltung wird bis zur Endfassung der Institutio anhand der
wichtigsten Texte nachgewiesen, so daß die einheitliche Ausrichtung dieser
Aussagen im Schrifttum Calvins zu dem Schluß führt, daß im Jahre 1532
die Wendung zur Reformation vollzogen ist. Manchen mag es dabei über-



Rezensionen 291

raschen, daß Calvin zu seiner reformatorischen Einsicht primär nicht etwa
durch Luther, Zwingli oder Bucer geführt wurde, deren Schriften ihm
natürlich weithin bekannt waren, sondern daß es Augustin ist, der den
Humanisten Calvin zur Schrift führte. Für den humanistisch gebildeten Calvin
waren die antiken Autoren maßgeblich; zu deren Interpretation bediente er
sich in Auseinandersetzung mit scholastischer und humanistischer Tradition
einer altkirchlichen Autorität, die ihn ihrerseits an die Schrift zurückverwies.
Dieser Werdegang des Reformators erklärt nicht zuletzt seine erstaunliche
geistige Unabhängigkeit und die Selbständigkeit seines Urteils gegenüber
einem Luther oder Zwingli.

Man darf gespannt sein, wie diese mit großer Umsicht angelegte Analyse
von wichtigen Leitbegriffen der Theologie Calvins und deren Befragung im
Blick auf die Biographie Calvins von der Forschung aufgenommen wird. Die
Argumente der Untersuchung sind jedenfalls u. E. so überzeugend, daß die
Diskussion um die biographische Nutzbarkeit des Seneca-Kommentars
beendet sein sollte. Heiner Faulenbach, Bornheim - Merten

Heinrich Bornkamm, Luther im Spiegel der deutschen Geistesgeschichte. Mit
ausgewählten Texten von Lessing bis zur Gegenwart. 2., neu bearb. und erw.
Aufl. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1970. 469 S. DM 39.50.

Das zur Besprechimg vorliegende Buch ist 1955 in erster Auflage
erschienen. Bornkamm meinte damals zum Thema, daß eine doppelte
Erwägung nahelegt, «die Abwandlungen des Lutherbildes in die Breite der
Geistesgeschichte und damit auch über die Grenzen der Konfession hinweg zu
verfolgen. Einmal entfaltet sich erst in der hundertfachen Spiegelung die

ganze Fülle der Gedanken, Kräfte und Probleme, welche die Reformation in
Bewegung gesetzt hat. Und anderseits konnte sieh gegenüber Luther, der wie
kein anderer zu einer Schicksalsgestalt des deutschen Volkes geworden ist,
fast keiner, der sich mit ihm abgab, mit historischen Urteilen begnügen.
Sondern jeder sah sich gezwungen, auf irgendeine Weise selbst Farbe zu
bekennen. So spiegelt das Lutherbild mit großer Schärfe die geschichtlichen
Phasen des deutschen Geisteslebens.»

Wie sieht das praktisch aus? Bornkamm gliederte sein Werk in beiden
Auflagen in zwei Teile : in eine Darstellung und in ein Quellenlesebuch. In der
ersten Auflage behandelte der erste (darstellende) Teil den Wandel des
Lutherbildes in der deutschen Geistesgeschichte von der Reformation bis in
unsere Tage in 16 Kapiteln (S. 5-116); der zweite (Text-) Teil brachte
ausgewählte Texte zu den drei großen Oberabschnitten (S. 117-352) : A. Klassik -
Idealismus - Romantik (1. Die deutsche Klassik: Lessing, Hamann, Herder,
Goethe, Schiller; 2. Die idealistische Philosophie: Fichte, Hegel; 3. Die
Romantik: Novalis, Friedrich Schlegel, Joseph v. Eichendorff); B. Das
wissenschaftliche Lutherbild des 19. Jahrhunderts (1. Geschichtsschreiber: Leopold
von Ranke, Jakob Grimm, Johann Gustav Droysen, Heinrich v. Treitschke,
Jacob Burckhardt; 2. Evangelische Theologen : Friedrich Daniel Schleiermacher,

Theodosius Harnack, Albrecht Ritsehl, Adolf von Harnack; 3.
Philosophen: Arthur Schopenhauer, Ludwig Feuerbach, Friedrich Nietzsche,
Wilhelm Dilthey, Paul Graf Yorck von Wartenburg; 4. Katholische Stimmen:



292 Rezensionen

Joseph Görres, Johann Adam Möhler, Ignaz von Döllinger, Joseph Sprißler,
Johannes Janssen; 5. Kommunismus und Sozialismus: Friedrich Engels,
Franz Mehring); C. Das Lutherbild des 20.Jahrhunderts (1. Evangelische
Theologen: Ernst Troeltsch, Rudolf Otto, Karl Holl, Heinrich Boehmer,
Friedrich Gogarten, Karl Barth; 2. Geschichtsschreiber: Ricarda Huch, Paul
Joachimsen, Gerhard Ritter, Rudolf Thiel; 3. Katholische Stimmen:
Hartmann Grisar, Franz Xaver Kiefl, Joseph Lortz, Johannes Hessen).

In der zweiten, vorliegenden Auflage ist der erste (darstellende) Teil
inzwischen auf 20 Kapitel mit 197 Seiten angewachsen: er wurde durch Kapitel
über das Lutherbild in den politischen Bewegungen des 19. und 20. Jahrhunderts,

in der neuern evangelischen Theologie und über den Dialog mit der in den
letzten Jahren sehr intensiven katholischen Luther-Forschung erweitert. Im
zweiten (Text-) Teil erscheinen jetzt unter den politischen Stimmen des
19. Jahrhunderts neben Engels und Mehring auch Friedrich Julius Stahl,
Heinrich Leo, Karl Hagen, Heinrich Heine und Karl Marx - unter den
katholischen Stimmen des 20. Jahrhunderts neben Grisar, Kiefl, Lortz und
Hessen auch Otto H. Pesch - unter den politischen Stimmen des 20.
Jahrhunderts neu Friedrich Hielscher und Arno Deutelmoser als Vertreter des

Nationalsozialismus, Max Steinmetz und Gerhard Zschäbitz als Vertreter
des Marxismus.

Uber die Auswahl von typischen Vertretern bestimmter Geistesrichtungen
und erst recht über die Auswahl von Texten läßt sich immer rechten ; wir
verzichten darauf! Bornkamm hat mit diesem Buch nicht nur eine geistreiche
kleine Geistesgeschichte Deutschlands geschaffen, sondern darüber hinaus
aufs deutlichste gezeigt, wie notwendig und bereichernd eine Beschäftigung
mit der Vergangenheit sein kann: sein «Luther im Spiegel der deutschen
Geistesgeschichte» ist mehr als aktuell. Fritz Büßer, Zürich

Marcel Xhaufflaire, Feuerbach et la théologie de la sécularisation. —

Cogitatio fldei, 45. Paris, Les Editions du Cerf, 1970. 400 S. Fr. 39.-.

Die theologische Auseinandersetzung mit Ludwig Feuerbach wird von
Xhaufflaire durch eine nicht uninteressante Variante bereichert: Mit und
gegen Feuerbachs Kritik der Religion und deren theologische Rezeption
neuerer Provenienz (Barth, Klimkeit, Ehrenberg, Buber) wird das Konzept
einer «Kritischen Theologie als Kritik der Theologie» angedeutet. Eine
Gruppe junger Theologen um J. B. Metz scheint sich die Aufgabe gestellt zu
haben, Kritische Theologie in der Analyse der Einwürfe Feuerbachs und des
Marxismus gegen die traditionelle Theologie zu realisieren und diese mit den
Erkenntnissen der Soziologie zu konfrontieren.

Xhaufflaire hat sein Werk in drei Teile gegliedert : I. und II. behandeln sehr
eingehend Feuerbachs Entwicklungsgeschichte, III. enthält die theologische
Feuerbachrezeption und eine eigene Studie zur Problematik einer Theologie
nach Feuerbach. Dabei kann Xhaufflaire für sich das Verdienst in Anspruch
nehmen, den ganzen Umkreis der marxistischen Feuerbachliteratur und der
theologischen Literatur zur Säkularisation aufgearbeitet zu haben. Seine

Untersuchung wendet sich ausdrücklich an Theologen, und nur mit Rücksicht
darauf (und da es an ausführlicher Feuerbachinterpretation in Frankreich



Rezensionen 293

mangelt) ist das Übergewicht der unter religionsphilosophischer Perspektive
dargestellten intellektuellen Biographie Feuerbachs akzeptabel. Da nun
allerdings hat Xhaufflaire - auch nach eigenem Urteil - nichts Neues zu
berichten. Es mag noch angemerkt werden, daß Xhaufflaire die Relevanz
übersieht, die Feuerbachs mystisch gefärbter Pantheismus (der durch bisher
noch unbekannte Texte und Hinweise aus dem Nachlaß genauer als bisher
belegt werden kann) als Moment seiner Hegelrezeption für die Kritik an der
Spekulation und folglich auch für die Wendung auf den Menschen und seine
Sinnlichkeit besitzt.

Sein Gewicht jedoch erhält Xhaufflaires Werk durch den Versuch, «en ce

temps de la .misère de la théologie' » anhand der von Feuerbach aufgeworfenen
Fragen und über diese hinausgehend Glaube und Welt in einem Theorie-
Praxis-Bezug zu denken ; wenn auch dieEindringlichkeit der Rede Xhaufflaires
zuweilen den Gedankengang selber zu verstellen scheint. Auch darf man
erwarten, daß die begriffliche Nähe zur Kritischen Theorie der sog. Frankfurter

Schule, in die der Autor mit seinem noch wenig expliziten Modell einer
«Kritischen Theologie» gerät, in theoretisch angemessener Weise geklärt wird.

Erich Thies, Heidelberg

Helmut Gollwitzer, Krummes Holz - aufrechter Gang. Zur Frage nach dem
Sinn des Lebens. München, Chr. Kaiser Verlag, 1970. 388 S. DM 25.-.

Es mag zunächst überraschen, ein Buch «Zur Frage nach dem Sinn des
Lebens» gerade von Helmut Gollwitzer zu bekommen. Die Frage scheint
vorzüglich in Denkkreise zu gehören, die man als «anthropologisch» und
«bürgerlich» orientiert bezeichnen könnte. Gollwitzer paßt gerade in solche
Kreise nicht. Seine bisherige Arbeit läßt ihn im heutigen theologiegeschichtlichen

Kontext als ausgeprägten «Theologen» (im engeren Sinn) hervortreten,

der größten Nachdruck auf «Die Existenz Gottes im Bekenntnis des
Glaubens» legt - so der Titel seiner letzten größeren Veröffentlichung aus
dem Jahr 1963. Und im gesellschaftlichen Kontext erscheint Gollwitzer als
resoluter Sozialist, der die bürgerlich-kapitalistische Ordnung radikal in
Frage stellt — wie man aus seinen kleineren Schriften und dem
praktischpolitischen Engagement der letzten Jahre sehen kann. Bedeutet also die
Hinwendung zum Problem des «Sinnes des Lebens» einen Bruch im Denken
Gollwitzers? Keineswegs. Das Besondere dieses Buches liegt darin, daß die
personal-persönliche Frage von einem Denker aufgenommen ist, der konsequent

zugleich deren theologische und soziale Dimension bedenkt und betont.
Dabei setzt er bei der aktuellen Fragestellung an, so wie sie auf uns vor

allem in den ökonomisch entwickelteren Gesellschaften immer dringlicher
zukommt: «Die Möglichkeit, die Geschichte des Mangels an Lebensgütern,
also die bisherige Menschheitsgeschichte zu beenden, trifft sich heute mit der
Möglichkeit, die Verdinglichung des Menschen durch konsequente Nutz-
Planung zu vollenden» (S. 66). Gerade in diesem Zusammenhang wird die
Sinnfrage wichtig, und zwar eben nicht nur als Privatproblem für bürgerliche

Mußestunden, sondern als politisch-gesellschaftliches Problem. Die
Überwindung des etablierten Nutzen- und Leistungsklimas gehört zu den
dringlichsten Forderungen der Freiheit in unseren Gesellschaften, vor allem



294 Rezensionen

im Westen, aber auch im Osten. Hier kann die christliche Theologie einen
sinnvollen Beitrag leisten. Nicht selbstverständlich, nicht ohne eine radikale
Selbstkritik: das Gehäuse der christlich-abendländischen Metaphysik, in
welches die herkömmlichen Antworten auf die Sinnfrage größtenteils
eingebettet waren, ist heute zutiefst erschüttert. Dem ist Rechnung zu tragen:
der Protest des Nihilismus, dem Gollwitzer ein breit angelegtes Kapitel
widmet, muß aufgenommen werden. Und doch kann die Erschütterung des
Gehäuses zugleich eine Chance bedeuten für die Freigabe des «Geistes», der
in diesem Gehäuse jahrhundertelang inhaftiert war. Dieser ursprüngliche
Geist, das biblische Erbe, ist auch in der «nachnihilistischen» Epoche für die
Sinnfrage durchaus relevant. Er verklärt nicht ontoteleologisch die Welt der
Menschen; er erträgt, ja verschärft deren Ambivalenz; weist Vertröstungen
einer jeden immanenten Heilslehre (etwa des Fortschrittsglaubens) ab ; stellt
sich also den Argumenten der Atheisten und Nihilisten mit weitgehendem
Verständnis. Er bezeugt aber zugleich den unaufgebbaren Sinnzusammenhang,

der der menschlichen Person - und der Welt der Menschen - in der
Perspektive des biblischen Glaubens zugesprochen ist. Gerade den wesentlichen

Aussagen und Begriffen dieses Glaubens kommt im neuen
(«nachmetaphysischen») Kontext neue Bedeutung zu. So an erster Stelle dem
sonst in der herkömmlichen Redeweise fast untragbar und «unerträglich
gewordenen» Begriff «Gott»: er wird sinnvoll als «Bestreitimg der Herrschaft
des Todes durch eine Lebensmacht, die der Todeswelt transzendent und
darum ihr gewachsen ist» (S. 284). Aber auch den Begriffen wie « Schöpfung»,
«Gnade», «Rechtfertigung», «Auferstehung»: sie alle bezeichnen den Raum
der radikalen Freiheit, welcher gerade den leistungsbesessenen oder leistungs-
versklavten Menschen unserer Zeit menschenfreundlich treffen könnte.

Das Buch von Gollwitzer bietet kein ausgewogenes System; es ist ein
fragmentarischer Entwurf - gerade so aber von orientierender Kraft. Es
hilft zum besseren Verständnis seines Autors selbst: man wird ihm nach
diesem Buch kaum «restaurativen Theismus» einerseits oder Bindung an ein
«sozialistisches Gesetz» andrerseits vorwerfen können. Sein leidenschaftliches
Ringen mit der Sinnfrage durchbricht jede Gesetzlichkeit - um gerade darin
die fundamentalen biblischen Inhalte in ihrer legitimen «theistischen» und
«sozialistischen» Tendenz freizulegen. Das bedeutet einen echten Beitrag
zum Problem : das Ringen um die klassische Sinnfrage erfährt bei Gollwitzer
befreiende Impulse, ich würde sagen : «vertikale Vertiefung» und «horizontale
Erweiterimg». Vor allem aber scheint mir der hier angelegte Weg für unsere
theologische Existenz heute besonders fruchtbar zu sein: radikal biblisch
und radikal aufgeschlossen für die geschichtlich-gesellschaftliche Not der Zeit.

Jan Milic Lochman, Basel

Klaus Rosenthal, Die Überwindung des Subjekt-Objekt-Denkens als
philosophisches und theologisches Problem. Forsch, z. system, u. ökumen. Theol.,
24. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1970. 170 S. DM 24.-.

Das Buch besteht im wesentlichen aus drei Kapiteln. In einem ersten stellt
der Verfasser die «Überwindung des Subjekt-Objekt-Denkens als Problem
der gegenwärtigen Philosophie» dar. Das zweite behandelt das Subjekt-



Rezensionen 295

Objekt-Problem, wie es sich in der jüngsten Theologiegeschichte (seit Barth)
gestellt hat, und in einem dritten Teil macht der Verfasser schließlich den
Versuch einer eigenen Problemlösung.

Weitaus am ausführlichsten ist der erste Teil, in dem eine ganze Reihe von
philosophischen Denkern, die sich mit dem Subjekt-Objekt-Problem
beschäftigt haben, kurz vorgestellt werden: Heidegger, Jaspers, Buber, Bloch,
Adorno, Gadamer, Wittgenstein, Chomsky, Katz, U. Porreil u.a.m. Es ist
sehr zu loben, daß Rosenthal von solchen Einzeldarstellungen ausgeht und
nicht versucht, «durch allgemeine Erwägungen über das Verhältnis von
Theologie und Philosophie »(S. 9) zum Ziel zu kommen. Statt dessen versucht
er jeweils, die theologischen Implikationen bei den Philosophen aufzudecken-
wie er auch im folgenden zweiten Kapitel dann die philosophischen Implikationen

bei den Theologen nachweisen will. Durch diese Methode kommt
tatsächlich die «Vielschichtigkeit» des Verhältnisses zwischen Theologie und
Philosophie zum Ausdruck (S. 9). Allerdings kann man sich fragen, ob es
nicht besser gewesen wäre, sich auf einige wenige Vertreter ganz wichtiger
Positionen zu beschränken. Dadurch wäre es nämlich möglich gewesen, die
einzelnen Darstellungen ausführlicher zu gestalten und bis zum Punkt zu
führen, wo sich das Denken des jeweiligen Philosophen ganz von selbst
theologisch zuspitzt. Bei Rosenthal jedoch sind die Darstellungen derart knapp —

diejenige Gadamers z. B. umfaßt nur drei Seiten - daß theologische
Erwägungen und Kritiken meist nur in sehr unorganischer Weise angehängt
werden können. Infolgedessen treffen diese ihr Ziel oft gar nicht, wie es
deutlich zu sehen ist bei der Beurteilung Blochs und Adornos. Die verschiedenen

philosophischen Lösungsversuche erweisen sich so nicht nur als von
«pluralistischem Charakter» (S. 10). sondern erscheinen in den
Kurzdarstellungen disparater als sie es in Wirklichkeit sind.

Entsprechend macht auch Rosenthals eigener Lösungsversuch einen
zwiespältigen Eindruck. Einerseits finden sich hier so aufschlußreiche Darlegungen

wie diejenigen über «das Problem objektivierender Tendenzen im
Bereich theologischer Aussagen» (S. 146ff.) und über «die theologische Relevanz
der Wahrheitsfrage für eine Lösung des Problems des Subjekt-Objekt-
Denkens» (S. 148ff.). Rosenthal knüpft hier an Schlinks Untersuchungen zur
Struktur der dogmatischen Aussagen an und führt diese weiter, indem er sich
auf Bejerholm und Hornig sowie auf die sprachanalytische Methode von
J. L. Austin stützt. Aber andererseits macht sich in diesen Ausführungen eine
christliche Apologetik bemerkbar, die unberührt scheint von der Tragweite
der philosophischen Gedanken, die im ersten Teil des Werks dargestellt
wurden. Dies geschieht z. B., wenn Rosenthal die Frage stellt, wodurch denn
das objektivierende Sich-Gründen-Wollen des Menschen überwunden werde -
und dann ohne zu zögern die Antwort gibt, dies geschehe durch den Glauben,
der sich nicht mehr auf sich, sondern auf Gott gründe! (S. 139). Und bei
diesem Glauben wird erst noch vorausgesetzt, «daß auch und gerade das
Evangelium nicht gemäß dem vorgegebenen geistigen, ethischen und religiösen
Koordinatensystem interpretiert wird» (8. 139). Kann denn eine so unproblematische

Antwort noch gegeben werden, nachdem kurz vorher der herme-
neutische Ansatz Gadamers dargestellt wurde Solche und ähnliche Fragen



296 Rezensionen

wird man sich bei Rosenthal öfters stellen und es bedauern, daß es dem
Verfasser nur zum Teil gelungen ist, den ausgezeichneten methodischen Ansatz
seiner Untersuchung auch für die eigenen systematischen Überlegungen
fruchtbar zu machen.

Das Werk bietet eine gute Übersicht und wirft viele Fragen auf. Es ist
deshalb vor allem zur Einführung in die von ihm behandelte Problematik zu
empfehlen. Nützlich ist auch die sich auf das Wesentliche beschränkende
Bibliographie. Hans Rudolf Schär, Bern

Alfons Skowkonek, Sakrament in der evangelischen Theologie der Gegenwart.
Haupttypen der Sakramentsauf fassungen in der zeitgenössischen, vorwiegend
deutschen evangelischen Theologie. Mit einem Geleitwort von Albert
Brandenburg. München, F. Schöningh, 1971. 268 S. DM 28.-.

Daß das Thema dieses Buches trotz der Fülle von Beiträgen, auch von
katholischer Seite, immer noch des Nachfragens werte Aspekte bietet, ist
unbestritten. Aber schon nach den einleitenden, sehr pauschal gehaltenen
Bemerkungen über «Grundprinzipien der evangelischen Sakramentenlehre»
fragt man sich, ob Skowronek bei seinen Analysen nicht herausbekommen
wird, was zu finden er sich vorgenommen hat. Recht umfassend setzt sich
der Verfasser mit Barths « Sakramentsbegriff» (schon dies eine Etikettierung,
der Barth mit Sicherheit widerstrebt hätte!), besonders mit der Spätfassung
in Form der Tauflehre auseinander. Dabei wird gewiß Richtiges konstatiert,
aber das dauernde Operieren mit einem «Sakramentsbegriff», auf den der
Verfasser auch die Schüler Barths, ob sie dies nun wollen oder nicht,
befragt, dient dem Verständnis der also Befragten nicht wirklich.

Wir müssen uns das Zitieren aus Skowroneks Buch versagen; fast jede
Seite wäre Beleg für unsere Kritik. Im III. Kapitel wird Rudolf Bultmann in
derselben mißlichen Weise untersucht, und gleich zu Beginn wird konstatiert :

«Bultmann mißt den Sakramenten keine Bedeutimg zu, weil sie Christus
überhaupt nicht eingesetzt hat» (S. 95). Dann wird allerdings nur von «der
weitgehenden Abwertung der Sakramente» bei Bultmann gesprochen (S. 101,
105). Im ganzen schließt sich Skowronek dem Urteil L. Villettes, den er
seitenlang als Kronzeugen zitiert, an. Bultmanns Sakramentsauffassung wird
als «neo-modernistisch» eingereiht (S. 117). Daß Bultmann zum Thema
« Sakrament und Ethik» von Paulus her sehr Wesentliches gesagt hat, kommt
nicht in den Blick. Von Ebeling, der auch ein «konsequenter Schüler von
D. Bonhoeffer» sei (S. 119), Fuchs, Marxsen geht es zu Gogartens «säkularisti-
schem» (S. 136) Sakramentsverständnis. Nach einer Würdigung Tillichs und
W. Stählins gibt der Verfasser einen besser gelungenen Überblick über einige
lutherische Stimmen, wobei die Amoldshainer Diskussion und die daran sich
anschließenden Arbeiten fast ganz ausgeklammert werden. «Explizit»
ökumenische Theologen sind für Skowronek z.B. Hans Asmussen und
M. Lackmann. Dieser «scheint alle sieben Sakramente anzunehmen » (S. 230);
genügt das, um «explizit ökumenisch» zu sein? Nein, er kann auch noch für
Weiteres belobigt werden, denn er «nimmt von allen rationalistischen und
psychologischen Deutungsversuchen Abstand und möchte andere Tiefen



Rezensionen 297

des Wortes ausloten» (S. 231). Der Dritte im Bunde der Explizitökumeniker
ist H. Echternach, den «sakramentsbegriffliche Fragen» lebhaft beschäftigen.

Wir könnten hier ermüdet und frustriert unsere Lektüre einstellen und
fragen: Können nur wir nicht das nachvollziehen, was der bevorwortende
Professor Brandenburg tut, indem er dem Verfasser testiert: «Jeder zum
Gespräch bereite Ökumeniker wird dem Autor bestätigen, daß er behutsam
und mit feinem Gefühl sein Werk vollzogen hat»? Das Buch ist immerhin als
Habilitationsschrift angenommen worden. Lesen wir also doch weiter! Die
«Fragen an die evangelischen Theologen» werden von einer eklektischen,
besonders aus Rahner hergeleiteten Position aus geltend gemacht. Der
Verfasser hat hier gar nichts Eigenes zu sagen. Die Frage nach der Siebenzahl der
Sakramente und der Einsetzung der Sakramente überhaupt wird von der
umstrittenen These der «Kirche als Ursakrament» (Semmelroth, Rahner)
angegangen, aber alles bleibt so vage und auch formal so anfechtbar
vorgebracht, daß der wirklich lernwillige Leser dieses Buch ohne größeren
Gewinn aus der Hand legen dürfte.

Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Neuendettelsau

Adolf Allwohn, Evangelische Pastoralmedizin. Grundlegung der heilenden
Seelsorge. Stuttgart, Evangelisches Verlagswerk, 1970. 205 S. DM 19.50.

Allwohn stellt die biblischen Auffassungen von Krankheit und Heilung
dar, berichtet über Krankenheilungen in der Kirchengeschichte und
begründet seine These, daß die Kirche heute ihren Auftrag, Kranke zu heilen,
neu ernst nehmen und im Sinn einer christlichen Psychosomatik verwirklichen

müsse. Da nach seiner Auffassung Tod und Krankheit (nicht kausal,
aber wesenhaft) mit dem Sündenfall zusammenhängen und da besonders
seelische Störungen und Glaubensstörungen Hand in Hand gehen, hat der
Seelsorger eine therapeutische Funktion und steht gleichberechtigt neben
dem Arzt. Allwohn berichtet über zahlreiche Heilerfolge durch seine
Seelsorge. Er behandelt in einigen Kapiteln auch die Grenzprobleme zwischen
Psychotherapie und Seelsorge. Er hat seit der Publikation seines Buches
«Das heilende Wort» viel medizinische und psychiatrische Literatur gelesen,
sein biblisch-orthodoxer Standpunkt hat sich nicht verändert. Sein
seelsorgerliches Verhalten unterscheidet sich nicht grundsätzlich von dem eines

Seelsorgers ohne jede Kenntnisse der Tiefenpsychologie. Nach seiner Meinimg
liegt «in jeder Neurose letzten Endes ein Widerstand gegen Gott vor... Bei
den depressiven Menschen handelt es sich darum, daß sie sich mit einer
düsteren Sicht des Lebens und der eigenen Person abquälen und deshalb
nicht an die Verkündigung der Liebe des himmlischen Vaters glauben
können» (S. 124). Bei einer Frau, die an Schwermut und Selbstmordneigung,
Schlaf- und Appetitlosigkeit leidet, kann Allwohn feststellen (wie, sagt er
nicht), «daß keine Geisteskrankheit vorliegt. Es handelte sich vielmehr um
die Anfechtung, wie sie Luther im Kloster durchlitten hatte» (S. 148). Die
Seelsorge an Homosexuellen besteht nach seiner Auffassung darin, «den
Sünder anzunehmen, ohne ihn zu verdammen... aber dann dürfen wir nicht
versäumen, mit Jesus zu sprechen: Sündige hinfort nicht mehr» (S. 138).
Es kommt vor allem darauf an, den Homosexuellen «zur Ehewilligkeit zu



298 Rezensionen

führen», ihn dazu zu bewegen, «die ihm von Gott bestimmte Geschlechtsrolle

anzunehmen» (S. 141). Dabei ist auch die Mitwirkung des Seelsorgers
bei der Eheanbahnung nötig. Man soll dem femininen Mann eine Frau suchen,
«die in ihrer Mütterlichkeit durchaus bestimmend» ist (S. 141). Genug der
Beispiele! Krankenhausseelsorger, die sich wörtlich an die Anweisungen
dieses Buches halten, liefern den Ärzten laufend Gründe zur berechtigten
Kritik an ihrer Tätigkeit. Walter Neidhart, Basel

Theophil Thun, Das religiöse Schicksal des alten Menschen. Eine religions¬
psychologische Untersuchung. Stuttgart, Ernst Klett Verlag, 1969. 350 S.

DM 28.-.

Der Verfasser hat 65 ausführliche Interviews mit alten Menschen aus
verschiedenen Schichten und mit verschiedenen Weltanschauungen
durchgeführt. In einer Typologie, die die Vielfalt der Einstellungen von streng
konfessionellen Christen über allerlei Dissidente bis zu Atheisten und
Agnostikern gut wiedergibt, berichtet er mit vielen wörtlichen Zitaten über die
Gespräche. Dann geht er den Faktoren nach, welche die religiöse
Entwicklung begünstigen oder behindern: den Einwirkungen des Elternhauses,
den sekundären (Schule, Religionsunterricht) und den tertiären Faktoren.
Interessant sind seine Überlegungen über die Glaubensschwierigkeiten des

heutigen Menschen. Er führt sie auf den Mangel der Erziehung, auf destruktive

Wirkungen falscher Gottesbilder, auf das unbewältigte Theodizeepro-
blem und auf Milieueinflüsse zurück. Bei einigen Befragten stellt er eine
Ambivalenz zwischen noetischen und unbewußt bleibenden Vorgängen fest,
die eine religiöse Unsicherheit erzeugt. «Ich kann mit Überzeugung nicht
Ja oder Nein sagen, ob es einen Gott gibt», so bekennt ein Akademiker.

Th. Thun ist auch in dieser neuesten Arbeit (wie in den beiden Werken
über das Kind und den Jugendlichen) gegenüber der eigenen Methode etwas
unkritisch. Er bemerkt z. B.: Bei den Gesprächen war «eine Beeinflussung in
irgend einer Richtung selbstverständlich ausgeschlossen» (S. 12). Bei einem
mehrstündigen Gespräch ist jedoch eine gegenseitige Beeinflussung der
Gesprächspartner nur schwer zu vermeiden. Ob es dem Verfasser, wie er meint,
gelungen ist, die Folgerichtigkeit der Verlaufsgestalt der Religiosität mit
wissenschaftlich einwandfreien Kriterien aufzuweisen, scheint mir deshalb
fraglich. Wertvoll ist das Buch aber dadurch, daß es viele wörtliche
Äußerungen von alten Menschen unserer Zeit enthält. Das erlaubt, diese genau
so zu zitieren wie die Auffassungen bücherschreibender Autoren, und hilft
uns, über den alten Menschen unserer Zeit differenziert genug zu denken
und uns von simplifizierenden Schlagworten zu befreien.

Walter Neidhart, Basel

A. Bischofbeboer, A. Claude, K. Helbling, Ae. Schaeb, R. Schwebt-
fegeb (Red.), Kirche 1985. Arbeitsunterlagen und Prospektivstudien.
Schweiz. Pastoralsoz. Inst., Arbeitsbericht 8. St. Gallen, Pastoralsoz. Inst.,
1970. 181 S.

Die katholischen Schweizer Bischöfe haben 1966 beschlossen, eine Pasto-
ralplanungskommission zu schaffen. Sie sollte Seelsorge planen. Aber «Ein-



Rezensionen 299

zelmaßnahmen führen nicht ohne weiteres zur Erneuerung. Die Kirche, die
sich nach den Kriterien von Rationalität und Effizienz eine neue Organisation
aufbaut, könnte mit einem ausgedienten Schlachtschiff verglichen werden,
bei dem der neue Einsatz von Einrichtungen und Personal nur zur
Selbsterhaltung und eigenen Fortbewegung dient» (S. 9). Um das zu verhindern
und für eine durchdachte Erneuerung einzustehen, hat das « Schweizerische
Pastoralsoziologische Institut» in St. Gallen den Arbeitsbericht «Kirche
1985» vorgelegt. Der Titel klingt gut und weckt falsche Erwartungen. Aber
die Studie ist wichtig und brauchbar. Sie will einen Überblick über
Prognosen bieten und zu einer «aufgeklärten Utopie» rufen für die Zustände in
der Schweiz des Jahres 1985.

Folgende Gebiete werden dargestellt : Die Entwicklung der Bevölkerungsund

Siedlungsstrukturen; Das technologische Zeitalter; Die Schweizer
Wirtschaft der achtziger Jahre («Dem Gleichschritt wirtschaftlicher und sozialer
Entwicklung wird heute noch zu wenig Beachtung geschenkt.» « Schon heute
hinkt die soziale Entwicklung hinter der wirtschaftlichen zurück.» S. 58);
Der Mensch zwischen Job und Hobby; Das Ende des Buchzeitalters; Recht
und Politik zwischen Verwaltung und Gestaltung («Der fühlbarste Eingriff
des Staates... wird wohl die Beschränkung der freien Verfügung über das

Privateigentum sein. Vor allem das Bodenrecht wird... eine Neuordnung
erfahren, bedingt durch die sich immer mehr aufdrängenden Erfordernisse
der Landes-, Regional- und Ortsplanung.»); Permanente Bildung für alle;
Mann und Frau; Ehe und Familie («Über die Praktiken der Empfängnisregelung

und ihre Häufigkeit liegen noch keine zuverlässigen Angaben vor.
Es scheint, daß die offizielle kirchliche Theorie [Humanae Vitae] das
praktische Verhalten kaum beeinflußt.») ; Jugend zwischen Anpassung und Widerstand;

Das Spektrum der Alterskonflikte; Von Therapie zu Prophylaxe -
Gesundheit als Sache aller; Von Fürsorge zu Sozialplanung.

Am Schluß jedes Abschnitts werden Fragen aufgeführt, die sich für das
kirchliche Handeln ergeben. Gemeindegruppen, Pfarreiräte, Verbände,
Heimstätten, regionale und nationale Kommissionen sollten sie aufnehmen ;

evangelische und ökumenische so gut wie römisch-katholische. Die Studie ist
gemäßigt progressiv angelegt. Die Fragen, die das Gespräch eröffnen sollen,
sind oft zu allgemein und hie und da etwas deklamatorisch formuliert. Natürlich

muß man das vermittelte Material vorsichtig gebrauchen ; es ist klar, daß
da ganz verschieden gefärbte Darstellungen zusammenkommen, eben nicht
nur «Zukunftsfacts», wie es einem nahegelegt wird (S. 15), sondern Angaben,
hinter denen auch Ideologien stehen (dazu gehören auch die Verheißungen
Herman Kahns, die auf drei Seiten, kommentarlos, angeführt werden,
S. 47ff.).

Der Bericht ist auf weiteste Strecken in einem dürren Technokratendeutsch

abgefaßt; die unmotivierten Illustrationen sollen wohl der
Auflockerung dienen, erinnern aber vor allem an ein altmodisches Schullesebuch ;

die graphischen Darstellungen sind instruktiv und deutlich.
«Kirche 1985» hat als eine äußerst nützliche Zusammenfassung Tendenzen

aufgezeigt und Daten zugänglich gemacht ; der Bericht ist als Arbeitsunterlage

dringend zu empfehlen. Hans-Adam Ritter, Zürich


	Rezensionen

