Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 28 (1972)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

[JosEPH COPPENS, ]| Donum natalicium Josepho Coppens septuagesimum annum
complentt D. D. D. collegae et amici. 1. De Mari & Qumran. L’ Ancien Testa-
ment, son milieu, ses écrits, ses relectures juives. = Bibliotheca Ephemeri-
dum theol. lov., 24. Gemboulox, J. Duculot, & Paris, P. Lethilleux, 1969.
XII + 367 S. Fr.b. 800.—.

Am 12, Oktober 1966 vollendete Joseph Coppens das siebzigste Lebensjahr.
Die Referate, die bei der XVIII Journées Bibliques 1967 gehalten wurden,
sind ihm als Donum, Natalicium, zugleich als Dank und Ehrung anld@lich
seiner Emeritierung gewidmet, eine Wiirdigung seiner reichen Wirksamkeit
als Forscher und Lehrer an der theologischen Falkultét der Universitéat
Lowen wihrend vierzig Jahren (1927-1967). Der von Henri Cazelles heraus-
gegebene erste Band enthélt in einem ersten Teil neben zwei Bildern, einer
Bibliographia Academica und einer umfangreichen tabula gratulatoria die
Ansprachen, die am 25. August 1967 bei der SchluBsitzung auf Joseph Cop-
pens gehalten wurden; dazu seine bescheiden humorvolle Erwiderung. Sie
erginzen einander in gliicklicher Weise und zeigen das Bild des Christen,
des Menschen, des Gelehrten in Dienen und Wirken, Lehren und Lernen. Sie
werden so mit dem Dank an die Lehrer und Weggenossen, nicht nur an den
Gefeierten, ein Stiick Universitéts- und Wissenschaftsgeschichte.

Der zweite Teil enthilt die Referate. Sie umfassen das ganze Gebiet des
Alten Testaments und ziehen, jedes an seinem Teil, ein Fazit, indem sie eine
Darstellung, zugleich eine kritische Besinnung iiber den Stand der Forschung,
aufeinzelnen Gebieten geben, angesichts der vielféltigen neuen Entdeckungen,
Gesichtspunlkte und Fragestellungen, die sich daraus herleiten. So berichten
A. Petitjean und J. Coppens iiber «Mari et I’Ancien Testament». M. Dahood
(«Ugaritic and the Old Testament») beleuchtet Fragen alttestamentlicher
Sprache und Theologie auf dem Hintergrund der Texte von Ugarit. H. Cazel-
les («Positions Actuelles sur le Pentateque») charakterisiert unter den Ge-
sichtspunkten Archéologie, Gesetze, Vertrige, Geschichtsformen, Theologie
die aktuellen Probleme der Pentateuchforschung. J. Scharbert (¢«Die prophe-
tische Literatur») gibt einen ausfihrlichen Forschungsbericht iiber den
gogenwiirtigen Stand der Arbeit in den Prophetenbiichern, wobei wichtige
Gedanken fir die Bestimmung des Verhéltnisses von Form und Funktion
prophetischer Sprache, von Tradition, Beruf und Charisma vorgetragen wer-
den. Den Forschungsbericht fiir die Arbeit am Psalter erstattet J. van der
Ploeg («L’Etude du Psautier 1960-1967»), den zur Weisheitsliteratur A. M.
Dubarle (¢Ou en est ’Etude de la Littérature Sapientelle»). Die gegenwirti-
gen Probleme und die zukiinftigen Aufgaben der alttestamentlichen Theolo-
gie zeichnet E. Jacob («La Théologie de I’Ancien Testament»). Von H. H.
Rowley stammt der Beitrag «Qumran et son Histoire». Mit dem Referat von
R. le Déaut: «Les Etudes Targumiques. Etat de la recherche et perspectives
pour l'exégése de I’Ancient Testament» wird auch die Targumforschung in
ihrer Relevanz fiir die alttestamentliche Exegese in den Kreis der Betrach-
tung eingezogen.



Rezensionen 277

Speziellere Themen behandeln die Beitrdge von J. Lust (¢Ez. XX. 4-26.
Une parodie de I’histoire religieuse d’Israél» und «Mon Seigneur JAHWEH)»
dans le texte hébreu d’Ezéchiel»), der das Bild Ezechiels hinsichtlich seiner
Verpflichtungen gegentiber der Tradition wie seiner prophetischen Eigen-
stindigkeit zu zeichnen sucht. Von D. Winton Thomas stammt «A considera-
tion of Isaiah LIII in the light of recent textual and Philological study».
In der Linie dieser Arbeiten liegt auch die Studie von A. Angénieux: «Le
Cantique des Cantiques». Unter Berilicksichtigung des von ihm festgestellten
wechselnden Kehrverses bietet er eine Gliederung in acht Liedern und be-
griindet im einzelnen die von ihm vorgenommenen Textumstellungen.

Ein gewichtiger und wichtiger Band, wohl angemessen dem Werk des
Mannes, der in der Erforschung aller dieser Fragen so viele Jahrzehnte an
bedeutender Stelle gestanden hait. Hans-Joachim Stoebe, Basel

JeAaN HapoT, Penchant mauvais et volonté libre dans la Sagesse de Ben Sira
(L’ Ecclésiastique ). Bruxelles, Presses Universitaires, 1970. 232 S. 580 bFr.

In seiner iiberarbeiteten Dissertation (bei A. Dupont-Sommer, 1964)
untersucht Jean Hadot, inzwischen Professor an der Freien Universitit
Briissel, die Bedeutungsgeschichte des Begriffs «jezer». Eine «pessimistische»
Linie findet ihren Hohepunkt im vierten Esra und im Rabbinismus, eine
«optimistische» in Qumran und bei Paulus. Die «minuziése Studie» (S. 210)
ist nicht nur ein Beitrag zur Theologie des Sirach, sondern auch zur inter-
testamentarischen, rabbinischen und christlichen Literaturgeschichte.

Felix Christ, Basel

GERHARD DErLLING, Studien zum Neuen Testament und zum hellenistischen
Judentum. Gesammelte Aufséize 1950—1968. Hrsg. von F. Hahn, T. Holtz &
N. Walter. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1970. 463 S. DM 65.—.

Anstatt einer iiblichen Festschrift wurde dem Hallenser Professor fur
Neues Testament, Gerhard Delling, zu seinem 65. Geburtstag von seinen
Freunden dieser Sammelband seiner in verschiedenen, oft schwer zugéing-
lichen Zeitschriften erschienenen Studien tiberreicht. Der Band enthélt 26 Ab-
handlungen aus den letzten zwanzig Jahren : sie zeigen eine grofle Spannweite
der Themen und geben ein abgerundetes Bild einer ertragreichen Forscher-
arbeit. Delling gehort nicht zu den Forschern, die mit Aufsehen erregenden
wissenschaftlichen Thesen Schule machten. Er versteht es aber, sowohl ein
grundlegendes Thema seines Forschungsgebietes — wie etwa die Bedeutung
von Tod und Auferstehung Jesu fiir den Glauben an Jesus Christus oder das
vielbehandelte Problem des «historischen Jesus» und «kerygmatischen
Christus» — in groBen Ziigen eindrucksvoll darzustellen wie auch ungeklérte
Einzelfragen seiner Disziplin — z.B. die «gepriigten partizipialen Gottes-
aussagen» in der urchristlichen Verkiindigung oder «zusammengesetzte Gottes-
und Christusbezeichnungen» bei Paulus — in gewissenhafter Kleinarbeit wei-
terzufithren und klarzustellen. Auerdem sind etwa die Studien zur Frage
der «gepriagten J esus-Traditions, zur Taufe im Neuen Testament, zur
paulinischen Teleologie, iiber die Merkmale der Kirche im Neuen Testament
und nicht zuletzt zum Thema des urchristlichen Gottesdienstes besonders zu



278 Rezensionen

erwiahnen. Durchwegs beleuchtet der Verfasser seine Spezialthemata mit
ihrem religionsgeschichtlichen Hintergrund vor allem vom hellenistischen
Judentum aus, und dadurch gewinnt die Botschaft des Neuen Testaments an
Tiefe und wird ihre geschichtliche Einzigartigkeit eindrucksvoll beleuchtet.
Um nur in einem Punkt das zentrale Anliegen des Verfassers zu beleuchten, sei
auf die Studien zur neutestamentlichen Wunderiiberlieferung hingewiesen.
In einer Umrahmung durch Untersuchungen zum antiken Wunderglauben
und zum Wunderbegriff des hellenistischen Judentums wird das neutesta-
mentliche Wunder als eschatologisches Heilsereignis ausgewiesen, welches an
die Person Jesu gebunden ist: in der Wirksamkeit Jesu setzt sich Gottes
Heilswillen durch, welcher allerdings als eschatologische Wirklichkeit nur
dem Glauben erkennbar wird (S. 156). Hervorgehoben sei auch besonders,
wie der Verfasser die heilsgeschichtliche Bedeutung des Todes bzw. Kreuzes
Jesu und seine Auferstehung untersucht. Das Sterben Jesu ist ein «Gerichts-
geschehen» (8. 252), sein Kreuz erhélt Sinn als Heilsgeschehen nur von der
Auferstehung her: «das Kreuz Christi... ist nicht reales Heilsgeschehen ohne
die Auferstehung», welche «der entscheidende Akt des Heilshandelns Gottes
ist» (8. 365). Gegeniiber einer bekannten These: «Der Osterglaube hat das
christliche Kerygma begriindet» (S. 183), wird festgestellt : « Die Heilsbedeu-
tung von Werk und Person Jesu» hat ihren «Ursprung» nicht «im Oster-
glauben der Jiinger, als solchem». «Dieser Ursprung ist vielmehr nach dem
Neuen Testament im Handeln Gottes gesetzt» (S. 368). Wie auch aus diesen
Satzen erkennbar ist, formuliert der Verfasser — meistens ohne offene Polemik
zu treiben — seine Thesen oft im Gegensatz zu Behauptungen und gangbaren
Formulierungen der Hauptstromungen der gegenwirtigen Forschung. Er
bleibt aber mit seinen Untersuchungen nicht im Negativen héngen, sondern
weist hin auf die positive Lésung der Probleme.

Zusammenfassend durfen wir sagen, daB diese Studien das Bild einer
Forscherpersonlichkeit zeichnen, welche tief in die behandelten Probleme
eindringt. Hier wird uns aus eingehender Sachkenntnis heraus ein wertvoller
Beitrag zur Losung der in der gegenwiértigen Diskussion behandelten Fragen
zur Erklirung und Verkiindigung der Botschaft des Neuen Testaments ge-
schenkt. Karl Karner, Sopron

Warrer WINK, John the Baptist in the Gospel Tradition. = Soc. for N.T.
Stud., Monogr. Ser., 7. Cambridge, University Press, 1968. 132 S. $ 5.00.

Walter Wink ist Associate Professor fiir Neues Testament am Union
Theological Seminary in New York. Seine fiir den Druck gekiirzte Doktor-
dissertation arbeitet das Johannesbild der vier Evangelisten und der Spruch-
quelle heraus: Bei Markus bereitet der leidende Elia incognito dem Herrn den
Weg und dient den verfolgten Christen in Rom als Beispiel. Matthéus
christianisiert den verheilenen Elia zum Martyrer und Mitkampfer Jesu gegen
dieses Geschlecht. In Lukas eréffnet der Prophet und Lehrer Johannes als
Vorlaufer des Messias (aber nicht als Elia) die Vollendungszeit der Heils-
geschichte. Das vierte Evangelium zeichnet den Téufer als idealen Zeugen
Christi und Prototyp des wahren Evangelisten. Fiir Q ergibt sich eine doppelte



Rezensionen 279

Sicht: Johannes wird von einem Zeichen der Reichsnihe bei Jesus zum
Instrument, durch das Jesus die Ankunft des Reichs erkennt.

Als Ursprung des Versténdnisses des Tdufers als «Anfang des Evangeliums
von Jesus Christus» und als Zeugen des Messias betrachtet Wink nicht den.
«historischen Johannes», sondern Ausspriiche Jesu, der sich selbst als von
Johannes vorausgesagt wuBte.

Uber manche Einzelheiten wire zu diskutieren. Dennoch erscheint das
Werk als eine vernunftige Anwendung der heute doch da und dort tber-
triebenen «redaktionsgeschichtlichen Methode». Felix Christ, Basel

Frirzreo LENTZEN-DEIS, Die Taufe Jesu nach den Synoptikern. Literar-
kritische und gattungsgeschichtliche Untersuchungen. = Frankfurter Theol.
Stud., 4. Frankfurt am Main, J. Knecht, 1970. VIII + 324 S. DM 48.—.

Obwohl in der uns vorliegenden synoptischen Tradition das erzéhlte
Faktum der Taufe Jesu fest mit der darauffolgenden Szene «himmlischer
Offenbarung» verkniipft ist (S. 57), so hat man doch in dem Stadium, das
«der synoptischen Tradition unmittelbar vorausliegt» (ebd.), zwischen Tauf-
Mitteilung und dem sich anschlieBenden Teil zu unterscheiden. Das beson-
dere Interesse der Untersuchung gilt diesem zweiten Teil.

Zunichst wird nach dem Sinn der Johannestaufe gefragt (S. 591ff.). Ob-
wohl sie dulerer Ritus ist, gibt sie dennoch insofern Anteil am Heil, als sie
Umkehr, d. h. Abkehr von der Siinde und Hinwendung zu Gott, giltig be-
statigt. Sie weist auBerdem. auf den «Stérkeren» hin (S. 94). Hat die Jo-
hannestaufe diesen Sinn, so fragt es sich, welchen Sinn die Taufe Jesu hatte.
Diese Frage wurde schon friih, und zwar von den ersten Christen und ihrer
Verkiindigung gestellt (S. 95) und von ihnen mit den Motiven beantwortet,
die sich an die erzéihlte Tatsache der Taufe Jesu anschlieBen.

Bevor die Antwort prazisiert wird, wird der religionsgeschichtliche Hinter-
grund der Motive in der Szene nach dem erzihlten Faktum der Taufe Jesu,
niamlich Himmels6ffnung und Himmelsstimme (S. 99ff.), Geistbegabung
(S. 1271f.), Taubengestalt (S.170ff.) und Taufstimme (S. 184ff.), unter-
sucht. Als Ergebnis 1483t sich feststellen: Der Taufbericht ist nicht in literari-
scher Abhéngigkeit von alttestamentlichen Texten her, sondern frei mit ver-
schiedenen Motiven vom Erzéhler in seiner Sprache gestaltet worden (S.193).
Gibt es fir ein derartiges Verfahren Parallelen?

Anhand von Targum-Untersuchungen (S. 195ff.) ergibt sich die literar-
kritische Gattung der «Deute-Vision». Sie besagt, dal3 ein Faktum durch
einen Deute-Vorgang interpretiert wird (S. 243{f.). Dementsprechend ist nun
auch die Erzdhlung zu verstehen, die sich an den Bericht vom Faktum der
Taufe Jesu angeschlossen hat. Wie die Erklarung des Pentateuch in der
Synagoge Haggada ist, so ist die Mitteilung der Taufe Jesu mit der Deute-
Vision Unterweisung, Erklarung des «Lebens Jesu» (S. 277): als Glaubens-
unterweisung wird der Anfang des Wirkens Jesu erklart (ebd.). Dies geschah
in der palédstinensisch-jiidischen Gemeinde, die in der geistigen Welt Israels
lebte, «vermutlich hatte sie sich noch nicht vom Tempel und von der Ge-
setzesbeobachtung getrennt» (S. 276).

Fiir die Forschung von grundsétzlicher Bedeutung scheint die erarbeitete



280 Rezensionen

Gattung der Deute-Vision zu sein. Was die formgeschichtliche Methode in
anderer Weise herausstellte, wird nun eigenstédndig entwickelt: In Wirklich-
keit ist als Interpretation der Gemeinde zu versteben, was ein moderner
Leser als Notiz tiber historische Ereignisse empfindet.

Georg Braumann, Billerbeck

ANTONIO GABOURY, La structure des évangiles synoptiques. La structuretype
a Uorigine des synoptiques. = Novum Testamentum Suppl. 22. Leiden,
E. J. Brill, 1970. X +226 S., 4 Thl. Gld. 52.—.

Seit Kriegsende bewegt sich die deutschsprachige Synoptikerforschung im
Banne der durch die Formgeschichte heraufgefiihrten traditionsgeschicht-
lichen Analyse und der redaktionstheologischen Erfassung. Literarkritische
Problemstellungen aber finden nur wenig Interesse. Die Thesen von Lachmann
und Holtzmann gelten als ausdiskutiert. Die Zweiquellentheorie beherrscht
unangefochten das Feld der sonst recht kritisch gewordenen Forschung. Ein
ganz anderes Bild zeigt sich im englischen und franzdsischen Sprachgebiet.
Hier ist die Synoptische Frage nie zur Ruhe gekommen. Unentwegt wird mit
erheblichem Scharfsinn und groBem Aufwand gegen die Markusprioritat und
die Redequelle Sturm gelaufen. Zu diesen Bemiihungen gehért die vor-
liegende Untersuchung des an der Marquette University in Milwaukee tétigen
Autors. Ihr tragendes Mittelstiick (S. 47-140) lag 1962 der Péapstlichen Bibel-
kommission in Rom als Doktordissertation vor.

A. Gaboury leistet seinen Beitrag zur Erhellung des Synoptischen Problems,
indem er die Urspriinge, den Umfang und die Anordnung der Perikopenreihen
untersucht. Die damit visierten Beschriankungen sind sofort zu beachten:
Nur die Perikopenfolge, nicht die literarische Gestalt der einzelnen Perikopen
wird analysiert. Dabei werden die Abschnitte des Passionsberichtes noch nicht
beriicksichtigt. Vor allem aber fallen die Verhiltnisse zu einer miindlichen
Tradition auller Betracht. Auch die bei uns tiblicherweise der Redequelle
zugeteilte Uberlieferung wird nicht in die Untersuchung einbezogen. Sie
befa3t sich also lediglich mit dem Studium der Anordnungen eines Teiles
der von allen drei Evangelien aufgenommenen Perikopen.

In seiner Darstellung geht Gaboury von zwei einfachen und bekannten
Feststellungen aus. Bei der Anordnung der Perikopen in der galildischen
Wirksamkeit Jesu zeigen die Synoptiker groBle Unterschiede, wihrend die
Reihenfolge der iibrigen Abschnitte eine weitgehende Ubereinstimmung auf-
weist. Die zweite Beobachtung bezieht sich auf die unterschiedliche Stellung
der Nazareth-Perikope am Anfang der galildischen Periode bei Lukas und am
SchluB derselben bei Markus und Matthéus. Daraus zieht der Verfasser weit-
gehende Schlusse. Er leugnet jede gegenseitige literarische Abhingigkeit der
drei Evangelisten und behauptet eine voneinander unabhingig und zu ver-
schiedenen Zeitpunkten erfolgte Aufnahme verschiedener Quellenschriften.
So wird fur ihn hinter Mark. 1, 1-13 und 6, 14-16, 8 und Parr. ein Grund-
evangelium sichtbar, das eine feststehende und von allen Evangelisten re-
spektierte Perikopenfolge aufweist. Gaboury nennt dieses das «évangile de
base» und teilt ihm wegen der zu beobachtenden «ordonnance commune» die
Chiffre «C» zu. Die Evangelisten aber kannten diese Grundschrift nur je in



Rezensionen 281

einer verschieden erweiterten Form. Dieses spiter und in verschiedenen
Schiiben in «C» eingedrungene Perikopenmaterial bezeichnet Gaboury im
Blick auf deren «ordonnance différente» mit der Chiffre «D». In diesem
hinter Mark. 1,14-6, 13 und Parr. sichtbar werdenden Komplex unterscheidet
der Verfasser wiederum drei miteinander verwandte Quellen, die er mit den
Chiffren «A-1», «A-2» und «B» kennzeichnet. Besonders der dritte Teil der
Untersuchung (S. 141-225) befallt sich mit der Entstehung und mit der Ent-
wicklungsgeschichte dieser Quellenschriften. — Die einzelnen Evangelisten
begegnen allen Quellen in ihren verschiedenen Wachstumsphasen. So kannte
Lukas «C» in einer urspriinglicheren Form als Markus und Matthédus. Matthéus
andererseits kannte « D» in einer fritheren Entwicklungsphase als Markus und
Lukas. «C» und «D» wiederum bilden zwei génzlich voneinander unabhéngig
geformte Quellen. Die von allen Synoptikern benutzte Tradition ist also
zweistrangig verlaufen. Jeder Strang verfiigt iiber eine besondere Typen-
struktur. So beruht z.B. «D» mit seinen drei Quellen (A-1, A-2 und B) auf
einem gemeinsamen Grundschema. Dieses beginnt mit einem dreigliedrigen
Sammelbericht (Auftreten in Galilda, Verkiindigungsruf und Lehrtétigkeit
in den Synagogen) und schlie3t mit der Aussendung der Jiinger ab. Aber auch
in inhaltlicher Hinsicht unterscheiden sich die Quellen voneinander. «C»
stellt die messianische Gestalt Jesu dar und ist eschatologisch interessiert.
«D» zeichnet das Reich Gottes, welches in den Taten Jesu gegenwértig wird.
Dabei tritt Jesus in «B» als Exorzist und Thaumaturg, in «A-1» und «A-2»
als Lehrer in Erscheinung.

Eine kritische Wirdigung der vorgelegten Thesen wiirde den Rahmen
dieser Besprechung sprengen. Auf alle Félle aber fordern sie uns dazu heraus,
die literarkritischen Bemiithungen im allgemeinen und die Beschéftigung mit
der Synoptischen Frage im einzelnen wieder ernster zu nehmen. Dazu wird
uns ohne Zweifel mit der eben im Gotthelf-Verlag Ziirich erschienenen
«Statistischen Synopse» von Robert Morgenthaler ein sehr brauchbares
Arbeitsinstrument in die Hand gelegt. Vor allem miissen die von A. Gaboury
vorgelegten Thesen durch einen Nachweis der entsprechenden Verhéltnisse
der Wort- und Satzfolgen in den einzelnen Perikopen erhirtet werden. Frei-
lich wird auch dann eine nur deskriptive Methode kaum zu mehr als formalen
Feststellungen fithren kénnen. Vielleicht ist die Synoptische Frage erst einmal
beantwortet, wenn die formalen Resultate traditionsgeschichtlich aufgearbei-
tet und die Geschichte der schriftlichen und auch. der miindlichen Uberliefe-
rung als eine Geschichte des vorsynoptischen Kerygmas dargelegt sein wird.

Victor Hasler, Solothurn

Lroyp GAsTON, No stone on Another. Studies in the Significance of the Fall of
Jerusalem in the Synoptic Gospels. = Suppl. to Nov. Test., 23. Leiden,
E. J. Brill, 1970. XV + 537 S. Gld. 82.—.

Zwischen 1957 und 1967 entstand das vorliegende Werk (Vorwort), das
1967 unter O. Cullmann und B. Reicke als Basler Dissertation angenommen
worden ist. Das Literaturverzeichnis von 23 S. (weitere Register: S. 511ff.)
ist nicht nur ein Appendix: Die Studie tiber einen relativ umgrenzten Gegen-
stand (Mark. 13, 2) ist fast zu einem Werk iiber die synoptische Literatur-



282 Rezensionen

geschichte im ganzen geworden. Die Ausgangsfrage ist. ob die Ankiindigung
der Zerstérung im genuinen Jesuswort etwa der Stadt Jerusalem gegolten
habe (erst Markus hétte die Beziehung zum Tempel hergestellt). Nach der
Erérterung von Problemlage und Fragestellung (S. 1-7) analysiert der Ver-
fasser Mark. 13 stilkritisch (S. 8-64). Zeigt er sich mit der formgeschichtlichen
Fragestellung vertraut, so arbeitet er doch eher traditions- als redaktions-
geschichtlich. Wichtig sind die Erkenntnisse: daf3 die Worte formal von nach-
osterlichen Propheten stammen, nur der Sache nach von Jesus; daB Mark. 13
dem Rahmen zufolge eine Art «kleine Offenbarung» analog Apg. 1, 6-8 usw.
darstelle (S. 41ff.); und daB Markus nicht an die Situation Mark. 13, 3f. denke,
etwa an die vier Jiinger, sondern an seine Leser. Gaston bemiiht sich dabei,
zeitgeschichtliche Verkniipfungen (das gboélvyua 1 épnuioewg V. 14 ergibt
wegen der Caligula-Statue eine Fixierung auf den Winter 39/40 oder 40/41:
S. 25ff. und 8. 61) in traditionsgeschichtliche Erkenntnisse umzusetzen (also
gehort Mark. 13, 14-19 einer frithen Schicht an.).

Kapitel III (S. 65-243) widmet sich der eigentlichen Tempelfrage, beson-
ders anhand von Mark. 14, 58 mit dessen Parallelen. Wieder soll die Zeit-
geschichte (diesmal die Situation der Jerusalemer Kirche: S. 90) spiirbar auf
die Formulierung eingewirkt haben. Jesu genuine Aussage findet der Ver-
fasser etwa in Mark. 7, 15: Jesus did not express himself for or against (but cf.
Mk. 7:15!) the temple as a place of the cult but simply ignored it (S. 102). Die
Erwartung der eschatologischen Tempelzerstorung laBt sich in der jiidischen
Apokalyptik vor 70 p. Chr. n. nicht nachweisen (S. 119), aber eine Tempel-
opposition (Qumran) und vor allem die Spiritualisierung des Tempelbegriffs
= Gemeinschaft (Qumran: S. 163ff.). Radikalisiert tritt Tempelkritik erst
bei Stefanus auf (S. 154ff.), der nach Gaston der einzige war, auf den der
judische Vorwurf einer gegen den Tempel gerichteten Polemik zutraf. Darum
gilt Mark. 14, 58 als jidische common accusation gegen die Christen, im vor-
deren Satzteil verursacht durch die Verkiindigung des Stefanus (S. 161). Im
Cegensatz dazu kann man den zweiten Satzteil auf Jesus zuriickfithren
(S. 242f.), da der Gedanke des «neuen Tempels» im Urchristentum zuerst
ekklesiologisch (nicht christologisch) verwendet worden sei, vermittelt wahr-
scheinlich iiber die Botschaft Jesu von der Gottesherrschaft.

Gaston versucht des weiteren, die Traditionsgeschichte des gegen Jerusalem
und den Tempel gewendeten Spruchs aufzukliren. Man wird bedauern, daf3
er dabei nur allzu sehr geneigt ist, eine quellenkritische Hypothese der Jahr-
hundertwende aufzugreifen (Kap. IV zur Proto-Lukas-Hypothese: S. 244—
369). Die spurbarste Folge ist, da3 fir die Redaktionsgeschichte nur geringe
Ertragnisse gewonnen werden (S. 365-369 fir Lukas, S. 468—487 fir Markus).
Proto-Lukas aus der Zeit lange vor 66 p. Chr. n. wird zum Hauptzeugen dafiir,
daB3 die nachésterliche Kirche Jerusalems vom Untergang ihrer Stadt als
einer Warnung geredet habe, which the church still hopes will not happen
(S. 364). Die Warnung became under the pressure of persecution a prediction
or even a hope for vengeance (Rachehoffnung). Die literarischen Ambitionen
des Markus, der den Fall Jerusalems mit der Tempelzerstérung gekoppelt
habe, von Matthéus zu schweigen, gelten dann als tragic mistakes (S. 487).
Nur: Die literarischen und vorliterarischen Fragen sind sicher noch erheblich



Rezensionen 283

schwieriger, als Gaston meint. Wenn man auch mit einer gewissen Einheitlich-
keit des lukanischen Sonderguts wird rechnen diirfen, so sollte man die
gravierenden Differenzen zwischen den in die Synoptiker eingegangenen Stof-
fen nicht unterschétzen, unter denen die prophetischen Spriiche iiber Jerusa-
lem sicher nur ein Zweig sind. Wenn aber das Gesamtergebnis um dieser
Schwichen willen nicht vollig iberzeugt, so muf3 doch angemerkt werden,
daf3 mehrere Partien des Werkes (zum Beispiel die Korrektur der These, es
habe nach Maleachi keine Propheten mehr gegeben: S. 433ff.) und der Fleif3
des Autors im Blick auf die Bewiltigung eines tiberwiltigenden Literatur-
angebots, zum grofBen Teil in einer fremden Sprache, Anerkennung verdienen.

Gotifried Schille, Borsdorf b. Leipzig

Haxs CoNZELMANN, Der erste Brief an die Korinther. Kritisch-exegetischer
Kommentar {iber das Neue Testament, begriindet von H. A. W. Meyer,
5., 17. Aufl. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1969. 362 S.

Conzelmann 16st in der Meyerschen Kommentarreihe das bisher unerreichte
Meisterwerk von Johannes Wei3 (1910) ab. Darum provoziert er denn auch
den Vergleich zu diesem, hilt einen solchen Vergleich aber auch weitgehend
aus. Allerdings machen sich sowohl im Blick auf die exegetischen Methoden
wie auch auf die Gesamtleistung die Unterschiede sofort bemerkbar. Wie der
Waschzettel (der die eigene Stellungnahme des Autors zu seinem Werke
ersetzt) betont, wird der Brief konsequent als Dokument der Theologie des
Paulus, und zwar als einer Theologie in actu, in der Konkretisierung aktueller
Lebensfragen der Kirche (vgl. S. 22) ausgelegt. Uber die bei Joh. Weil3 vor-
handenen religionsgeschichtlichen Aspekte hinaus ist in starkem MaBe die
traditionsgeschichtliche Analyse aufgenommen worden, was zur schirferen
Profilierung der theologischen Aussagen dient. Man denke etwa an die durch
Paulus aufgegriffenen und interpretierten Bekenntnisse u. d. (vgl. zu 8, 5f.;
10, 16f.; 11, 23ff.; 12, 3; 13; 15, 31f.). — Ein wichtiger Unterschied betrifft
den Charakter der Gesamtleistung. Der Weil}’sche Kommentar war noch bis
in viele Einzelurteile hinein das Werk eines einzelnen Forschers. Das vor-
liegende Buch hingegen prasentiert sich, dem Charakter der Forschung seit
dem letzten Weltkrieg entsprechend, in viel stidrkerem Mafe als Diskussions-
ertrag der Arbeit einer ganzen Forschergeneration, als deren Sammler
Conzelmann dasteht. Man bedenke etwa, wie U. Wilckens die Diskussion um
Weisheit und Torheit (1, 18ff.), wie E. Kéisemann diejenige um den Leib
Christi (12f.) und Barth und Bultmann diejenige um die Auferstehung Christi
(15) ausgelést haben, und wie durch die Arbeit verschiedener Ménner die
Wende dazu vorbereitet wurde, in den Gegnern des Paulus nicht Sakraments-
verdchter, sondern mysterienhafte Gnostiker zu sehen. Bei der Sichtung der
vorhandenen Probleme vertritt Conzelmann iiberraschenderweise einen ge-
mafigten Kritizismus, etwa wenn er die Thesen von U. Wilckens und
W. Schmithals, in Korinth werde eine ausgesprochene mythologische Gnosis
vertreten, ablehnt (S. 281f.), oder wenn er allen Zerstiickelungsvorschligen
gegeniiber an der grundsétzlichen Einheit des ersten Korintherbriefes fest-
halt (S. 13ff.). Diese Vorsicht ist gepaart mit der Bemiihung, ein breites
Material aus den Quellen und aus der Literatur auszubreiten, um durch sehr



284 Rezenstonen

vorsichtiges Abwégen vor allem Argumente und nicht vorgefalite Meinungen
an die Hand zu geben. Unter diesem Gesichtspunkt wird der neue Kommentar
auf Jahre hinaus ein Standardwerk sein und bleiben.

Anstelle von Einzelproblemen, die anhand des vorliegenden Kommen-
tares diskutiert werden koénnten, sei die grundsitzliche Frage aufgeworfen,
die sich angesichts des Anspruches erhebt, den ersten Korintherbrief aus-
gesprochenermalflen als ein Dokument der paulinischen Theologie auszulegen :
Was kann und soll in dieser Hinsicht ein kritisch-exegetischer Kommentar
leisten oder auch nicht ? Was ist in dieser Hinsicht im neuen Kommentar ge-
leistet worden ? Ganz gewill geht es zunéchst einmal darum, das philologische,
das religions- und traditionsgeschichtliche Material bereitzustellen, um dem
Briefleser die Entscheidungen zum Verstédndnis der paulinischen Aussagen zu
erleichtern. Dies ist denn auch in guter Weise bei Conzelmann geschehen. Die
traditionsgeschichtlichen Erkenntnisse aufnehmend, zeigt Conzelmann dar-
uber hinaus, wie Paulus seine praktischen Entscheidungen in den ihm unter-
breiteten Fragen grundsétzlich vorbereitet, indem er anhand von traditionel-
lem Bekenntnisgut die entscheidenden Kriterien seiner Weisungen darlegt
(so etwa fiir die Frage der Sexualitdt in 6, 12ff., des Goétzenopferfleisches in
8, 5f., der Gemeindeordnung in 12, 3 oder der Auferstehungsfrage in 15, 3ff.).
An diesen Stellen aber bricht das entscheidende Problem mit aller Deutlich-
keit auf: Welchen Sinn hat die Tatsache, dafl Paulus auf Gemeindetraditionen
zuriickgreift ? Was beinhalten diese Stiicke nicht nur auf die Uminterpretation
des Apostels, sondern auch auf die stillschweigende Ubernahme alter Inter-
pretation ? Wohin weisen diese Stiicke fiir Paulus? Wofir zeugen sie schon in
sich selbst ? Diese Fragen zielen auf das Proprium, das sich bei Paulus meldet
und das weder allein aus der Tradition als solcher noch allein aus der Inter-
pretation als solcher hergeleitet werden kann, sondern sich als bestimmende
Prié-misse und also als der Herr iiber Tradition und Interpretation erweist.
Bohrt man an solchen Punkten im Conzelmann’schen Kommentar tiefer
nach, indem man das Schema von religionsgeschichtlicher Ableitung oder
vom Ineinander von Tradition und Interpretation hinterfragt, so st68t man
ins Weiche. — Ein Beispiel: Das Kriterium fiir des Verhalten zum Gétzen-
opferfleisch und zum Gétzenkult wird durch Paulus in 8, 1-6 entfaltet, und
zwar entscheidend am Glaubensbekenntnis vom einen Gott und Herrn
(S. 1691f.). Wie héingt es aber nun zusammen, dafl in diesem einen Gott und
einen Herrn die Liebe und Erkenntnis miteinander begrindet sind, die die
folgenden Ausfuhrungen bestimmen? MuBte hier nicht, viel konkreter und
radikaler als Conzelmann es tut, im Zusammenhang mit der alttestamentlichen
Gottesbotschaft realisiert werden, daB der Anspruch des einen Gottes ein
Doppeltes in sich schlieBt, ndmlich einerseits die Exklusivitdt des sich in Liebe
verzehrenden Herren, der seinen Tisch mit keinem anderen angeblichen
Herrn teilen will, und andererseits die T'otalitdt des alle Schépfung umgreifen-
den Herrn, der darum die volle Freiheit zum profanen Gebrauch aller Dinge
verleiht? Von dieser Exklusivitdt und Totalitdt her ergeben sich dann auch
die eindeutige Freiheit gegeniiber dem Genufl von Gétzenopferfleisch und das
eindeutige Nein zum Goétzenkult (Kap. 8-10), was in der modernen Welt bis
hin zur Anerkennung einer entsakralisierten Welt und zugleich zur Abwehr



Rezensionen 2856

erneuter Vergotzung von Menschen oder SachgréBen fithrt. Ist ein kritisch-
exegetischer Kommentar iiberfordert oder iiberzogen, wenn die Erwartung
an ihn herangetragen wird, daB solche theologische Zusammenhinge als
paulinische Grundlinien aufgedeckt und diskutiert wiirden? — Ein ahnliches
Problem stellt sich im Zusammenhang mit dem Auferstehungskapitel
(S. 2911f.), wo zwar aufgewiesen wird, welche Konsequenzen Paulus aus dem
von ihm interpretierten Glaubensbekenntnis 15, 3ff. fiir die Korinther zieht,
wo aber eine Einfiithrung in die heute so brennende Diskussion iiber die
fundamentalen Priamissen fehlt, die fiir Paulus in dem zitierten christologi-
schen Bekenntnis vorhanden sind. Hért kritisch-exegetische Arbeit dort auf,
wo diese Fragen beginnen ?

Der Rezensent ist sich bewullt, daB sich solche Fragen nicht nur an den
Kommentar von Conzelmann richten, sondern an jeden kritischen (und auch
unkritischen!) Exegeten von heute. Geht es doch dabei nicht nur um die
Frage nach der Grenze, sondern vor allem nach der positiven Funktion
kritischer Exegese an den so aufregenden neutestamentlichen Texten.

Christian Maurer, Bern

Problemi di storia della chiesa. La chiesa antica secc. IT-IV. Milano, Vita e
pensiero, 1970. VIII 4520 S. Lire 6.500.

Der vorliegende Band vereinigt die Vortriige, die 1967 an der katholischen
Universitdt in Mailand wéihrend des ersten «aggiornamento»-Kurses fiir
italienische Kirchengeschichtslehrer gehalten wurden. Da eine ganze Reihe
von bekannten Spezialisten, Theologen und Historikern, beigezogen wurde,
gibt der Band nicht nur einen guten Querschnitt durch die Probleme der
alten Kirchengeschichte, sondern informiert zugleich iiber den heutigen Stand
der diesbeziiglichen italienischen Forschung (es kamen allerdings auch zwei
auslandische Géste zum Wort). Freilich sind die Vortrige dem Zweck des
Kurses entsprechend eher allgemein-einfiihrender Natur; auch sind sie im
einzelnen sehr verschieden in der Konzeption: neben kurzen orientierenden
Berichten stehen bis zu 200 Seiten lange monographische Abhandlungen.
Es hatte nichts geschadet, die Gesamtredaktion etwas straffer zu gestalten.

G. G. Meersseman («Der Unterricht in Kirchengeschichte innerhalb des
Rahmens der theologischen Disziplinen») fordert objektive, ékumenische
Ausrichtung des Unterrichts, hélt aber am «Mysterium des Glaubens» fest,
das sich in der Geschichte der Kirche darstellt. L. Polverini (¢Antike Gesell-
schaft und Christentum») gibt eine gute, hauptséichlich bibliographische
Ubersicht iiber die sozialethischen Probleme vor und nach Konstantin
(Liebestétigkeit, Sklaven, Armee, Familie, Erziehung). M. Sordi stellt das
gegenseitige Verhéltnis von « Rémisches Reich und Christentum» wiahrend der
Verfolgungszeit dar. J. Colson faft seine schon anderweitig veréffentlichten
Arbeiten zum Thema «L’organisation ecclésiastique aux deux premiers
siecles de I’Eglise» zusammen. M. Maccarrone («Die Entwicklung der Idee
des Episkopats im 2. Jahrhundert und die Bildung des Symbols der bischéf-
lichen Cathedra») fithrt im ersten Teil die Darstellung Colsons weiter (Ignatius,
Primatsfrage) und geht im zweiten Teil dem Thema der «cathedra» nach,
angefangen vom Alten Testament bis hin zu Cyprian. A. Ferrua (¢Archéologi-



286 Rezensionen

sche Probleme im Blick auf den Kirchengeschichtsunterricht») weist in
kurzen, treffenden Ausfithrungen auf die Nutzlichkeit der Archéologie im all-
gemeinen und fiir die Unterrichtsdidaktik im besonderen hin. A. Rimoldi
widmet seinen Beitrag den liturgisch-archéologischen Aspekten des «Petrus-
kults». G. D. Gordini gibt eine ausgezeichnete Zusammenfassung tiber das
zur Verfiigung stehende Material betreffend Martyrien und Heiligenleben
und regt die systematische Erfassung aller in Italien befindlichen hagio-
graphischen Quellen an. F. Bolgiani («Patrologie und Geschichte der Alten
Kirche») orientiert iiber die internationale patristische Forschung (Hand-
biicher, Textausgaben und Kommentare) und unterstreicht die Bedeutung
dieser philologisch-historischen Arbeit; seinem Beitrag ist eine reiche
bibliographische Dokumentation beigegeben. E. Cattaneo steuert einen
Abrif3 der Liturgiegeschichte von den Anféingen bis zu Leo I. bei. Ilarino da
Milano bietet unter einem etwas miBverstédndlichen Titel eine mit reichlichen
Zitaten ausgeschmiickte Freske der gesamten christlichen Literatur der
ersten drei Jahrhunderte; der Hauptakzent liegt dabei auf der eschatologi-
schen Prasenz Christi in der Kirche der Mértyrer und Asketen.

Willy Rordorf, Neuchatel

M. MEEs, Die Zitate aus dem Newen Testament bei Clemens von Alexandrien. =
Quaderni di «Vetera Christianorum», 2. Roma, Istituto di Lettaratura
Cristiana Antica, Universita di Bari, 1970. XII + 217; die Texte: IV +
267 S.

Bei der textkritischen Erforschung des Neuen Testaments spielen die neu-
testamentlichen Zitate in den Viterschriften eine gewichtige Rolle. Eine be-
sondere Bedeutung kommt dabei verstdndlicherweise den Zitaten in den
Werken Clemens’ von Alexandrien (1 vor 215) zu. Seit Joh. Jak. Griesbach
(1745-1812) haben sich verschiedene Forscher um diese Zitate bemiiht.
Ihnen reiht sich der Verfasser der vorliegenden Arbeit in wiirdiger Weise an.
Mit der aus einer dem Péapstlichen Bibelinstitut vorgelegten Dissertation
hervorgegangenen Abhandlung bemiiht er sich vor allem, «den Einflu3 antiken
Formdenkens als Quelle von Varianten» (S. V) ins Licht zu riicken.

In einem ersten, darstellenden Teil (S. 1-127) geht er einleitend auf die
Bedeutung neuerer Funde (bes. Pap. 75) fiir die Wertung der Viterzitate und
auf die antike Kultur als Quelle ihrer Varianten ein. Dann erortert er nach
einem Uberblick iiber die bisherige Forschung (Griesbach, Hug, Credner,
Hort, Burkitt, Barnard, von Soden, Hedley, Lagrange, Zuntz) ausfiihrlich die
bei Clemens vorhandenen wortlichen Zitate aus dem Neuen Testament. Dabei
kommt er, anders als etwa Burkitt und Barnard, die bei Clemens einen vor-
wiegend «westlichen» Text finden, zum SchluB, Clemens’ Evangelienzitate
seien «als einer jener Lokaltexte zu betrachten, wie wir sie etwa aus Pap. 45
oder Pap. 66 kennen, die auf der Grundlage eines guten Textes der ‘emen-
datio’ und der ‘interpretatio’ einen beschriankten Spielraum einrdumen»
(S. 187). Dieser EinfluB3 sei in den Paulus-Zitaten geringer. In den Katholi-
schen Briefen bekomme das Analogieverstédndnis gré3ere Bedeutung. Der
Verfasser beschriankt sich aber nicht nur auf die wortlichen Zitate, sondern
untersucht auch die aus andern Quellen (Homiletik, Katechetik, Liturgie,



Rezenstonen 287

Platon) stammenden Stellen sowie die von Clemens selbst geformten Logia.
Seine Untersuchungen fiithren zum Ergebnis, daf3 der Clemens-Text der frih-
agyptischen Gruppe zuzuzéihlen sei, wobei neben dem Neuen Testament auch
auBerkanonische Tradition als Schrift verwendet werde; charakteristisch
seien der Einflull antiker Textkritik und die hellenistische Zitationsweise.

In einem zweiten Teil (S. 1-247) bietet der Verfasser den griechischen Text
der Clemens-Zitate im vollen Wortlaut nach der Berliner Ausgabe samt kriti-
schem Apparat. Damit bezweckt er, «dem Leser ein leichtes Nachpriifen der
im I. Teil gezogenen SchluBfolgerungen zu erméglichen oder ihm wenigstens
das Material fiir andere Losungsversuche zu bieten» (S. ITI). Ein Stellenregi-
ster und ein Literaturverzeichnis (S. 249-267) runden die Arbeit ab.

So bietet der Verfasser eine lehrreiche Studie, die nicht nur dem text-
kritisch orientierten, sondern auch dem exegesegeschichtlich arbeitenden
Forscher wertvolle Hilfe bietet. Die leider recht zahlreich stehengebliebenen
Druckfehler beeintriachtigen die Wirkung des Buches kaum.

Martin Kiinzi, Bleienbach, Kt. Bern

IsrAEL M. GorpMmAN, The Life and Times of Rabbi David Ibn Abi Zimra.
A Social, Economic and Cultural Study of Jewish Life in the Ottoman
Empire in the 15th and 16th Centuries as Reflected in the Responsa of the
RDBZ. New York, The Jewish Theol. Seminary of America, 1970. xxii +
256 S. $ 9.50.

Das vorliegende Werk ist die Frucht einer fast lebenslangen Beschéftigung
des Autors mit seinem Gegenstand. Sein Grundstock ist eine Dissertation
aus den dreilliger Jahren. Sie entstammt der Schule Alexander Marx’, der
seine Schiiler auf die Responsenliteratur als weithin noch ungenutzte Quelle
fur die Biographie ihrer Autoren und vor allem die Kultur und Geschichte
der judischen Gemeinden hinzuweisen pflegte. So ist nun auch hier ein Werk
entstanden, das iiber den engeren Kreis der Fachleute hinaus Interesse
finden wird.

Rabbi David (Radbaz) ist ein Mann der groBen geschichtlichen Wende
nach 1492, der Austreibung der Juden aus Spanien und ihrer Neuansiedlung
vor allem im weiten tiirkischen Reich. Um 1479 in Kastilien geboren, einer
bis ins 13. Jahrhundert nachweisbaren Gelehrtenfamilie entstammend, ge-
langt er tiber Marokko und Safed, wo er Talmudistik und Kabbalah bei R.
Jsef Saragossi studierte, nach Jerusalem und Agypten. Schon bald Mit-
arbeiter am obersten Gerichtshof in Kairo, wurde er, nach der Eroberung
Agyptens durch Sultan Selim I. (1517) und der Abschaffung des Nagidats,
fiir iber 40 Jahre der fuhrende Kopf der Judenheit des gesamten Nahen
Ostens.

Rabbi David war ein Mann universaler Bildung, belesen in der gesamten
judischen Literatur, von hohem, ernstem Charakter und seltener Weisheit
des Herzens. So gelang ihm eine durchgreifende Erneuerung des Gemeinde-
lebens, der notwendige Ausgleich zwischen den einheimischen (Musta ‘rabi)
und den eingewanderten Gliedern (Mugrabi bzw. Sefardim), die Abschaffung
der Seleukidendra zugunsten der Zéhlung nach Erschaffung der Welt. Als
Haupt der Akademie hatte er so namhafte Schiiler wie den Mystiker R. Isaak



288 Rezenstonen

Lurja. Er fiihrte eine weltweite Korrespondenz. Mehr als 3000 seiner Respon-
sen sind gedruckt (davon beschaftigen sich 325 mit Problemen der Mai-
monidesexegese). Nahezu 75 ungedruckte hat der Verfasser auBer den ge-
druckten Erstausgaben durchgearbeitet. Rabbi David, zuletzt oberster
Richter und Staatsbeamter im Range eines turkischen Celebi und als solcher
in steter kritischer Auseinandersetzung mit Karaiten, Samaritanern, Fa-
laschas, indischen Juden, Héretikern, Marranen, Muhammedanern und
Christen, verlieB 1554 Kairo und kam tiber Jerusalem, wo man dem Greis
iibel mitspielte, wieder nach Safed. Dort ist er im Alter von 94 Jahren 1573
gestorben und begraben. Noch bis ins 19. Jahrhundert hinein fanden sich
in Nordafrika Nachkommen von ihm.

Seine Werke betreffen Halacha, Talmud-Methodologie, Kabbalah, Bibel-
exegese, Liturgie und geistliche Dichtung.

Goldmans Arbeit bringt zu dem aus der élteren Literatur bekannten Bild
Rabbi Davids im wesentlichen die bunten Farben. Von besonderem In-
teresse fiir den Historiker und Religionsgeschichtler des Judentums ist in-
dessen der weiterfithrende II. Teil, der das soziale, wirtschaftliche und kul-
turelle Leben der Juden im osmanischen Reich auf Grund der Responsen
darstellt.

Das Buch enthélt einen Anhang von tiber 50 Seiten: Wertvolle, oft wort-
lich und ausfiihrlich im hebriischen Text gegebene Zitate und Anmerkungen,
eine Bibliographie, bei der vor allem die reichlich angezogene anderweitige
Responsenliteratur iiberrascht, und einen Index.

Hier bleiben freilich einige Wiinsche offen: Die Anmerkungen mii3ten neu
durchgesehen werden. Ihre Zahlung zu den Kapiteln V., VIL. und VIII. ist
vollig durcheinandergeraten. Manches fehlt. Die deutschsprachige Literatur,
soweit sie uberhaupt erscheint, hat dem Druckfehlerteufel besonderen Anlaf
zu Entstellungen und Ungenauigkeiten gegeben. Dem Literaturverzeichnis
merkt man an, daf der vielbeschiftigte Verfasser nach 1932 erschienene
Arbeiten zum Thema nur noch sehr vereinzelt nachgetragen hat. So vermif3t
man besonders den Hinweis auf das griindliche Buch von H. J. Zimmels,
Ashkenazim and Sephardim, Their Relations, Differences and Problems as
Reflected in the Rabbinical Responsa (1958), und seine Auswertung zu un-
serem Thema. Erich Grof, Mainz

W. P. StePHENS, The Holy Spirit in the Theology of Martin Bucer. Cambridge,
Univ. Press, 1970. X 4290 8. 90s. net.

Stephens’ Buch ist als Dissertation bei den Prof. Peter und Wendel (Mit-
herausgeber der Werke Bucers) in StraBburg entstanden. Durch klaren Auf-
bau, leicht lesbares Englisch, gute Bibliographie und ausfihrliche Zitate aus
den noch nicht neu edierten Werken Bucers (v. a. Kommentare) emfiehlt es
sich auch dem deutschsprachigen Leser, der héchstens bedauern wird, da
die Zitate fast durchwegs in englischer Ubersetzung gegeben sind (und in der
Bucer-Literatur noch keine einheitlichen Abkiirzungen fiir die Zitierung
existieren).

Stephens gibt zunichst (1-19) eine Einfiihrung mit einem biographischen
Uberblick, worin u. a. zu Recht das 6kumenische Anliegen Bucers als «common



Rezensionen 289

life in faith and love» auf Grund einer «fundamental unity in the Gospel» (8)
betont wird. Hier wiire evtl. ein Hinweis auf Bucers Suche nach dem «Wesen»
des Christentums (substantia Christianismi) angebracht gewesen (Koehler/
Mueller).

Die Darstellung der Lehren Bucers erfolgt nun in jedem Abschnitt unter
chronologischer Behandlung der wichtigsten Schriften. Dies erlaubt, die
Verinderungen innerhalb Bucers Lehrweise und die Frontstellung der ver-
schiedenen Aussagen — z. B. gegen Katholiken oder Tédufer — im einzelnen
zu behandeln.

Ein erster Teil (S. 21-100) beschreibt die grundlegenden Lehren Bucers
iiber die Alleinwirksamkeit Gottes zu unserm Heil durch seinen Geist, auf-
gebaut nach dem Schema «Predestination/Vocation/Justification/Sanctifica-
tion and Glorification». Stephens entnimmt dieses Schema der von Bucer oft
gebrauchten Stelle Rém. 8, 28-30 und betont, die Abfolge der einzelnen
Elemente sei «logically, not chronologically». Erwédhnt seien hieraus 1. die
Behandlung von Bucers doppeltem Begriff von Rechtfertigung «to impute
righteousness and to impart it» (= iustus declarari und iustus effici, S. 49);
der Glaube ist damit «automatically. . .active in love» (65-66); 2. die Be-
schreibung des Ziels unserer Erwahlung als «our sanctification and God’s
glory». Darin hat der HI. Geist seine eigentlichste Funktion, die v. a. unter
den Stichworten Erneuerung, Gebet, Fithrung, Liebe, Geist und Gesetz abge-
handelt wird. Typisch ist u. a. fiir Bucer, wie den guten Werken nach Matth.
5, 16 glaubenerweckende Kraft zugeschrieben wird.

Der zweite Teil, «The Holy Spirit and the Word» (S. 101-259), befaf3t sich.
mit dem geschichtlichen Wirken Gottes. Die Themen sind: Christus, Bibel,
Kirche, weltliches und geistliches Amt, Predigt und Sakramente. Den immer
wieder gegeniiber Bucer erhobenen Vorwurf einer ungeschichtlichen oder
spiritualistischen Theologie hélt Stephens die Belege entgegen, die die Bin-
dung des HI. Geistes an Christus als das ewige und inkarnierte Wort Gottes
bezeugen. So hilt Bucer auch fest, da3 fiir das, was der Geist spricht, die
Bibel «the sole outward. criterion» (S. 134) ist. Jedoch la3t Bucer immer die
Moglichkeit offen, daB der Geist Gottes nicht an seine Instrumente oder
Werkzeuge gebunden ist, und betont die Ohnmacht aller &uleren Dinge ohne
das inwendige Wirken des Geistes. Stephens stellt fest: «The spirit is never
given automatically with the word» und spricht von «reservations characteris-
tic of Bucers theology» (S. 211).

Die Frage nach dem Weiterwirken humanistischer (und damit auch alt-
kirchlicher) Gedanken und Grundsétze in einer solchen Schrift- und Geist-
Theologie wird vom Verfasser zwar gelegentlich aufgenommen, u. E. aber zu
ablehnend beantwortet. Was z. B. K. Koch in «Studium Pietatis. Bucer als
Ethiker» (1962) an Belegen zu Bucers Humanismus anfiihrt, ist durch Ste-
phens nicht widerlegt, sondern einfach durch den dogmatischen Aspekt er-
génzt. Immerhin stellt auch Stephens in seiner « Conclusion» (S. 260-272) fest,
dall Bucer mit seinem Streben nach aktivem Glauben und Erneuerung des
Lebens ein Anliegen des Erasmus aufgenommen und in der Reformation
vermehrt zur Geltung zu bringen gesucht hat. — Im ganzen gibt Stephens’
Buch jedoch eine gute und — mit Ausnahme des fehlenden Bibelstellen-



290 Rezensionen

registers — auch als Nachschlagewerk gut brauchbare Ubersicht iiber Bucers

theologisches Werk. o
Ernst Saxer, Bassersdorf, Kt. Zirich

ERrNsT SAXER, Aberglaube, Heucheler und Frimmigkeit. Eine Untersuchung
zu Calvins reformatorischer Higenart. = Stud. z. Dogmengeschichte u.
System. Theol., 28. Ziirich, Zwingli-Verlag, 1970. 290 S. Fr. 34.—.

Man kann das gesamte Wirken Calvins bezeichnen als einen Kampf gegen
den Irrtum des Menschen, daB3 er Gott von sich aus recht erkennen und
dienen kénne. Das Bemiihen um eine richtige Gottesverehrung ist daher
immer Auseinandersetzung mit den Veridchtern der wahren Religion. Diesem
Thema ist die vorliegende Untersuchung nachgegangen, indem die Gegen-
begriffe zur wahren Religion aus den Schriften Calvins erhoben werden.
Aberglaube und Heuchelei sind die wichtigsten Gegenbegriffe einer wahren
Frommigkeit; hinter ihnen verbirgt sich die Ursache und die Motivation
aller Gott feindlichen Haltung von Menschen. Diese beiden Begriffe sind
Kennzeichnungsausdriicke, mit denen Calvin in vielschichtiger Weise phéno-
menologisch, psychologisch, geschichtlich und theologisch den Menschen be-
schreiben kann, der bei sich selber verharrt. Ein solcher Mensch baut sich
eine abergldubische Religion auf, die seine wahre Lage vor Gott verschleiert.
Falsche Religion fithrt zur Werkgerechtigkeit. Der Mensch, der sein eigener
Richter sein will, hat kein Versténdnis fiir Reue, Gehorsam oder Heiligung,
wie sie vom wahrhaft Glaubenden «erfordert» werden.

Diese Aussagen Calvins sind nun nicht etwa nur theoretische Begriffs-
abkldrungen, sondern sie haben einen zeitgeschichtlichen und biographischen
Hintergrund. Abergldubisches Wesen, geheuchelte Frommigkeit und falsche
Religionsformen sieht Calvin vornehmlich in der katholischen Kirche seiner
Zeit. Will er von wahrer Frommigkeit reden, so mull er die Abgrenzung
gegen jede verkehrte Gléubigkeit sténdig vollziehen.

Dieser an zahlreichen Stellen in den Schriften Calvins belegbare Vorgang
ist die Grundlage, auf der dann eingehend die Entwicklung Calvins zum
Reformator erortert wird. Dabei ergibt sich als wesentliches Ergebnis, da@
sich schon in Calvins Kommentar zu Senecas Schrift «De clementia» die
negativen Gegenbegriffe in einer solchen Exposition finden, daf auf Grund
des gesamten vorgelegten Materials der Schlufl zwingend wird, da3 Calvin
im Jahre 1532 im Gewand der Interpretation eines antiken Textes an der
katholischen Kirche seiner Gegenwart heftige Kritik geiibt hat. Die Be-
nutzung Augustins in diesem Kommentar ist es, die anzeigt, daf es Calvin
um eine Auseinandersetzung mit den Kriften geht, die die wahre Religion
in seiner Zeit bedrohen, wie einst der Kirchenvater zum Kampf gegen das
Heidentum antrat. Die in der Literatur viel und unterschiedlich verhandelte
Frage, seit wann Calvin in reformatorischem Sinne tétig ist, erfahrt also
durch die Analyse der Negativbegriffe ihre Antwort. Die im Seneca-Kom-
mentar bezogene Haltung wird bis zur Endfassung der Institutio anhand der
wichtigsten Texte nachgewiesen, so daB3 die einheitliche Ausrichtung dieser
Aussagen im Schrifttum Calvins zu dem Schlu fihrt, daB im Jahre 1532
die Wendung zur Reformation vollzogen ist. Manchen mag es dabei iiber-



Rezensionen 291

raschen, dafl Calvin zu seiner reformatorischen Einsicht primér nicht etwa
durch Luther, Zwingli oder Bucer gefiihrt wurde, deren Schriften ihm na-
turlich weithin bekannt waren, sondern dal3 es Augustin ist, der den Hu-
manisten Calvin zur Schrift fiihrte. Fiir den humanistisch gebildeten Calvin
waren die antiken Autoren maflgeblich; zu deren Interpretation bediente er
sich in Auseinandersetzung mit scholastischer und humanistischer Tradition
einer altkirchlichen Autoritét, die ihn ihrerseits an die Schrift zuriickverwies.
Dieser Werdegang des Reformators erklirt nicht zuletzt seine erstaunliche
geistige Unabhéngigkeit und die Selbstéandigkeit seines Urteils gegeniiber
einem Luther oder Zwingli.

Man darf gespannt sein, wie diese mit groBer Umsicht angelegte Analyse
von wichtigen Leitbegriffen der Theologie Calvins und deren Befragung im
Blick auf die Biographie Calvins von der Forschung aufgenommen wird. Die
Argumente der Untersuchung sind jedenfalls u. E. so iiberzeugend, da3 die
Diskussion um die biographische Nutzbarkeit des Seneca-Kommentars be-
endet sein sollte. Heiner Faulenbach, Bornheim — Merten

HEeinricHE BorNkaAMM, Luther vm Spiegel der deutschen Geistesgeschichte. Mt
ausgewdhlten Texten von Lessing bis zur Gegenwart. 2., neu bearb. und erw.
Aufl. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1970. 469 S. DM 39.50.

Das zur Besprechung vorliegende Buch ist 1955 in erster Auflage er-
schienen. Bornkamm meinte damals zum Thema, daB eine doppelte Er-
wigung nahelegt, «die Abwandlungen des Lutherbildes in die Breite der
Geistesgeschichte und damit auch iiber die Grenzen der Konfession hinweg zu
verfolgen. Einmal entfaltet sich erst in der hundertfachen Spiegelung die
ganze Fille der Gedanken, Krifte und Probleme, welche die Reformation in
Bewegung gesetzt hat. Und anderseits konnte sich gegeniiber Luther, der wie
kein anderer zu einer Schicksalsgestalt des deutschen Volkes geworden ist,
fast keiner, der sich mit ihm abgab, mit historischen Urteilen begniigen.
Sondern jeder sah sich gezwungen, auf irgendeine Weise selbst Farbe zu be-
kennen. So spiegelt das Lutherbild mit groBer Schirfe die geschichtlichen
Phasen des deutschen Geisteslebens.»

Wie sieht das praktisch aus? Bornkamm gliederte sein Werk in beiden
Auflagen in zwei Teile: in eine Darstellung und in ein Quellenlesebuch. In der
ersten Auflage behandelte der erste (darstellende) Teil den Wandel des
Lutherbildes in der deutschen Geistesgeschichte von der Reformation bis in
unsere Tage in 16 Kapiteln (S. 5-116); der zweite (Text-) Teil brachte aus-
gewihlte Texte zu den drei groBen Oberabschnitten (S.117-352): A. Klassik —
Idealismus — Romantik (1. Die deutsche Klassik: Lessing, Hamann, Herder,
Goethe, Schiller; 2. Die idealistische Philosophie: Fichte, Hegel; 3. Die Ro-
mantik: Novalis, Friedrich Schlegel, Joseph v. Eichendorff); B. Das wissen-
schaftliche Lutherbild des 19. Jahrhunderts (1. Geschichtsschreiber: Leopold
von Ranke, Jakob Grimm, Johann Gustav Droysen, Heinrich v. Treitschke,
Jacob Burckhardt; 2. Evangelische Theologen : Friedrich Daniel Schleierma.-
cher, Theodosius Harnack, Albrecht Ritschl, Adolf von Harnack; 3. Philo-
sophen: Arthur Schopenhauer, Ludwig Feuerbach, Friedrich Nietzsche, Wil-
helm Dilthey, Paul Graf Yorck von Wartenburg; 4. Katholische Stimmen:



292 Rezensionen

Joseph Gérres, Johann Adam Méhler, Ignaz von Déllinger, Joseph Sprifler,
Johannes Janssen; 5. Kommunismus und Sozialismus: Friedrich. Engels,
Franz Mehring); C. Das Lutherbild des 20.Jahrhunderts (1. Evangelische
Theologen: Ernst Troeltsch, Rudolf Otto, Karl Holl, Heinrich Boehmer,
Friedrich Gogarten, Karl Barth; 2. Geschichtsschreiber: Ricarda Huch, Paul
Joachimsen, Gerhard Ritter, Rudolf Thiel; 3. Katholische Stimmen: Hart-
mann Grisar, Franz Xaver Kiefl, Joseph Lortz, Johannes Hessen).

In der zweiten, vorliegenden Auflage ist der erste (darstellende) Teil in-
zwischen auf 20 Kapitel mit 197 Seiten angewachsen : er wurde durch Kapitel
iiber das Lutherbild in den politischen Bewegungen des 19. und 20. Jahrhun-
derts, in der neuern evangelischen Theologie und iiber den Dialog mit der in den
letzten Jahren sehr intensiven katholischen Luther-Forschung erweitert. Im
zweiten (Text-) Teil erscheinen jetzt unter den politischen Stimmen des
19. Jahrhunderts neben Engels und Mehring auch Friedrich Julius Stahl,
Heinrich Leo, Karl Hagen, Heinrich Heine und Karl Marx — unter den
katholischen Stimmen des 20.Jahrhunderts neben Grisar, Kiefl, Lortz und
Hessen auch Otto H. Pesch — unter den politischen Stimmen des 20. Jahr-
hunderts neu Friedrich Hielscher und Arno Deutelmoser als Vertreter des
Nationalsozialismus, Max Steinmetz und Gerhard Zschédbitz als Vertreter
des Marxismus.

Uber die Auswahl von typischen Vertretern bestimmter Geistesrichtungen
und erst recht tber die Auswahl von Texten 148t sich immer rechten ; wir ver-
zichten darauf! Bornkamm hat mit diesem Buch nicht nur eine geistreiche
kleine Geistesgeschichte Deutschlands geschaffen, sondern dariiber hinaus
aufs deutlichste gezeigt, wie notwendig und bereichernd eine Beschiftigung
mit der Vergangenheit sein kann: sein «Luther im Spiegel der deutschen
Geistesgeschichte» ist mehr als aktuell. Fritz Biif3er, Ziirich

MARCEL XHAUFFLAIRE, Feuerbach et la théologie de la sécularisation. =
Cogitatio fidei, 45. Paris, Les Editions du Cerf, 1970. 400 S. Fr. 39.—.

Die theologische Auseinandersetzung mit Ludwig Feuerbach wird von
Xhaufflaire durch eine nicht uninteressante Variante bereichert: Mit und
gegen Feuerbachs Kritik der Religion und deren theologische Rezeption
neuerer Provenienz (Barth, Klimkeit, Ehrenberg, Buber) wird das Konzept
einer «Kritischen Theologie als Kritik der Theologie» angedeutet. Eine
Gruppe junger Theologen um J. B. Metz scheint sich die Aufgabe gestellt zu
haben, Kritische Theologie in der Analyse der Einwiirfe Feuerbachs und des
Marxismus gegen die traditionelle Theologie zu realisieren und diese mit den
Erkenntnissen der Soziologie zu konfrontieren.

Xhaufflaire hat sein Werk in drei Teile gegliedert : I. und II. behandeln sehr
eingehend Feuerbachs Entwicklungsgeschichte, ITI. enthélt die theologische
Feuerbachrezeption und eine eigene Studie zur Problematik einer Theologie
nach Feuerbach. Dabei kann Xhaufflaire fir sich das Verdienst in Anspruch
nehmen, den ganzen Umkreis der marxistischen Feuerbachliteratur und der
theologischen Literatur zur Sidkularisation aufgearbeitet zu haben. Seine
Untersuchung wendet sich ausdriicklich an Theologen, und nur mit Ricksicht
darauf (und da es an ausfiihrlicher Feuerbachinterpretation in Frankreich



Rezensionen 293

mangelt) ist das Ubergewicht der unter religionsphilosophischer Perspektive
dargestellten intellektuellen Biographie Feuerbachs akzeptabel. Da nun
allerdings hat Xhaufflaire — auch nach eigenem Urteil — nichts Neues zu
berichten. Es mag noch angemerkt werden, dal Xhaufflaire die Relevanz
ubersieht, die Feuerbachs mystisch gefirbter Pantheismus (der durch bisher
noch unbekannte Texte und Hinweise aus dem Nachla3 genauer als bisher
belegt werden kann) als Moment seiner Hegelrezeption fiir die Kritik an der
Spekulation und folglich auch fir die Wendung auf den Menschen und seine
Sinnlichkeit besitzt.

Sein Gewicht jedoch erhidlt Xhaufflaires Werk durch den Versuch, «en ce
temps de la ,misére de la théologie’» anhand der von Feuerbach aufgeworfenen
Fragen und iiber diese hinausgehend Glaube und Welt in einem Theorie-
Praxis-Bezug zudenken ; wenn auch die Eindringlichkeit der Rede Xhaufflaires
zuweilen den Gedankengang selber zu verstellen scheint. Auch darf man
erwarten, daf die begriffliche N#éhe zur Kritischen Theorie der sog. Frank-
furter Schule, in die der Autor mit seinem noch wenig expliziten Modell einer
«Kritischen Theologie» geriit, in theoretisch angemessener Weise geklart wird.

Erich Thies, Heidelberg

Hrervmor GOoLLWITZER, Krummes Holz — aufrechter Gang. Zur Frage nach dem
Sinn des Lebens. Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1970. 388 S. DM 25.—.

Es mag zunéchst tiberraschen, ein Buch «Zur Frage nach dem Sinn des
Lebens» gerade von Helmut Gollwitzer zu bekommen. Die Frage scheint
vorziiglich in Denkkreise zu gehoren, die man als «anthropologisch» und
«biirgerlich» orientiert bezeichnen konnte. Gollwitzer paf3t gerade in solche
Kreise nicht. Seine bisherige Arbeit 148t ihn im heutigen theologiegeschicht-
lichen Kontext als ausgepragten «Theologen» (im engeren Sinn) hervor-
treten, der groBten Nachdruck auf «Die Existenz Gottes im Bekenntnis des
Glaubens» legt — so der Titel seiner letzten groBeren Veroffentlichung aus
dem Jahr 1963. Und im gesellschaftlichen Kontext erscheint Gollwitzer als
resoluter Sozialist, der die biirgerlich-kapitalistische Ordnung radikal in
Frage stellt — wie man aus seinen kleineren Schriften und dem praktisch-
politischen Engagement der letzten Jahre sehen kann. Bedeutet also die
Hinwendung zum Problem des «Sinnes des Lebens» einen Bruch im Denken
Gollwitzers? Keineswegs. Das Besondere dieses Buches liegt darin, daB die
personal-personliche Frage von einem Denker aufgenommen ist, der konse-
quent zugleich deren theologische und soziale Dimension bedenkt und betont.

Dabei setzt er bei der aktuellen Fragestellung an, so wie sie auf uns vor
allem in den 6konomisch entwickelteren Gesellschaften immer dringlicher
zukommt: «Die Méglichkeit, die Geschichte des Mangels an Lebensgiitern,
also die bisherige Menschheitsgeschichte zu beenden, trifft sich heute mit der
Moglichkeit, die Verdinglichung des Menschen durch konsequente Nutz-
Planung zu vollenden» (S. 66). Gerade in diesem Zusammenhang wird die
Sinnfrage wichtig, und zwar eben nicht nur als Privatproblem fiir biirger-
liche MuBestunden, sondern als politisch-gesellschaftliches Problem. Die
Uberwindung des etablierten Nutzen- und Leistungsklimas gehért zu den
dringlichsten Forderungen der Freiheit in unseren Gesellschaften, vor allem



294 Rezensionen

im Westen, aber auch im Osten. Hier kann die christliche Theologie einen
sinnvollen Beitrag leisten. Nicht selbstversténdlich, nicht ohne eine radikale
Selbstkritik: das Geh#éuse der christlich-abendléndischen Metaphysik, in
welches die herkémmlichen Antworten auf die Sinnfrage groBtenteils einge-
bettet waren, ist heute zutiefst erschiittert. Dem ist Rechnung zu tragen:
der Protest des Nihilismus, dem Gollwitzer ein breit angelegtes Kapitel
widmet, muf3 aufgenommen werden. Und doch kann die Erschiitterung des
Gehéuses zugleich eine Chance bedeuten fiir die Freigabe des «Geistes», der
in diesem Gehéduse jahrhundertelang inhaftiert war. Dieser urspriingliche
Geist, das biblische Erbe, ist auch in der «nachnihilistischen» Epoche fiir die
Sinnfrage durchaus relevant. Er verklart nicht ontoteleologisch die Welt der
Menschen; er ertragt, ja verscharft deren Ambivalenz; weist Vertrostungen
einer jeden immanenten Heilslehre (etwa des Fortschrittsglaubens) ab; stellt
sich also den Argumenten der Atheisten und Nihilisten mit weitgehendem
Verstéandnis. Er bezeugt aber zugleich den unaufgebbaren Sinnzusammen-
hang, der der menschlichen Person — und der Welt der Menschen — in der
Perspektive des biblischen Glaubens zugesprochen ist. Gerade den wesent-
lichen Aussagen und Begriffen dieses Glaubens kommt im neuen («nach-
metaphysischen») Kontext neue Bedeutung zu. So an erster Stelle dem
sonst in der herkémmlichen Redeweise fast untragbar und «unertriglich ge-
wordenen» Begriff «Gott»: er wird sinnvoll als «Bestreitung der Herrschaft
des Todes durch eine Lebensmacht, die der Todeswelt transzendent und
darum ihr gewachsen ist» (S. 284). Aber auch den Begriffen wie « Schépfung»,
«Gnade», «Rechtfertigung», «Auferstehung»: sie alle bezeichnen den Raum
der radikalen Freiheit, welcher gerade den leistungsbesessenen oder leistungs-
versklavten Menschen unserer Zeit menschenfreundlich treffen kénnte.

Das Buch von Gollwitzer bietet kein ausgewogenes System; es ist ein
fragmentarischer Entwurf — gerade so aber von orientierender Kraft. Es
hilft zum besseren Verstéindnis seines Autors selbst: man wird ihm nach
diesem Buch kaum «restaurativen Theismus» einerseits oder Bindung an ein
«sozialistisches Gesetz» andrerseits vorwerfen kénnen. Sein leidenschaftliches
Ringen mit der Sinnfrage durchbricht jede Gesetzlichkeit — um gerade darin
die fundamentalen biblischen Inhalte in ihrer legitimen «theistischen» und
«sozialistischen» Tendenz freizulegen. Das bedeutet einen echten Beitrag
zum Problem: das Ringen um die klassische Sinnfrage erfahrt bei Gollwitzer
befreiende Impulse, ich wiirde sagen : «vertikale Vertiefung» und «horizontale
Erweiterung». Vor allem aber scheint mir der hier angelegte Weg fur unsere
theologische Existenz heute besonders fruchtbar zu sein: radikal biblisch
und radikal aufgeschlossen fiir die geschichtlich-gesellschaftliche Not der Zeit.

Jan Mili¢ Lochman, Basel

Kraus ROSENTHAL, Die Uberwindung des Subjekt-Objekt-Denkens als philoso-
phisches und theologisches Problem. = Forsch. z. system. u. 6kumen, Theol.,
24. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1970. 170 S. DM 24.—.

Das Buch besteht im wesentlichen aus drei Kapiteln. In einem ersten stellt
der Verfasser die « Uberwindung des Subjekt-Objekt-Denkens als Problem
der gegenwirtigen Philosophie» dar. Das zweite behandelt das Subjekt-



Rezensionen 295

Objekt-Problem, wie es sich in der jiingsten Theologiegeschichte (seit Barth)
gestellt hat, und in einem dritten Teil macht der Verfasser schliellich den
Versuch einer eigenen Problemlosung.

Weitaus am ausfithrlichsten ist der erste Teil, in dem eine ganze Reihe von
philosophischen Denkern, die sich mit dem Subjekt-Objekt-Problem be-
schiftigt haben, kurz vorgestellt werden: Heidegger, Jaspers, Buber, Bloch,
Adorno, Gadamer, Wittgenstein, Chomsky, Katz, U. Forrell u.a.m. Es ist
sehr zu loben, dal Rosenthal von solchen Einzeldarstellungen ausgeht und
nicht versucht, «durch allgemeine Erwigungen uber das Verhiltnis von
Theologie und Philosophie »(S. 9) zum Ziel zu kommen. Statt dessen versucht
er jeweils, die theologischen Implikationen bei den Philosophen aufzudecken —
wie er auch im folgenden zweiten Kapitel dann die philosophischen Implika.-
tionen bei den Theologen nachweisen will. Durch diese Methode kommt tat-
sidchlich die «Vielschichtigkeit» des Verhiltnisses zwischen Theologie und
Philosophie zum Ausdruck (8. 9). Allerdings kann man sich fragen, ob es
nicht besser gewesen wire, sich auf einige wenige Vertreter ganz wichtiger
Positionen zu beschrinken. Dadurch wire es ndmlich mdéglich gewesen, die
einzelnen Darstellungen ausfiihrlicher zu gestalten und bis zum Punkt zu
fithren, wo sich das Denken des jeweiligen Philosophen ganz von selbst theo-
logisch zuspitzt. Bei Rosenthal jedoch sind die Darstellungen derart knapp —
diejenige Gadamers z. B. umfaf8t nur drei Seiten — daBl theologische Er-
wigungen und Kritiken meist nur in sehr unorganischer Weise angehingt
werden konnen. Infolgedessen treffen diese ihr Ziel oft gar nicht, wie es
deutlich zu sehen ist bei der Beurteilung Blochs und Adornos. Die verschie-
denen philosophischen Losungsversuche erweisen sich so nicht nur als von
«pluralistischem Charakter» (S. 10). sondern erscheinen in den Kurzdar-
stellungen disparater als sie es in Wirklichkeit sind.

Entsprechend macht auch Rosenthals eigener Losungsversuch einen zwie-
spéltigen Eindruck. Einerseits finden sich hier so aufschlufireiche Darlegun-
gen wie diejenigen iiber «das Problem objektivierender Tendenzen im Be-
reich theologischer Aussagen» (S. 146ff.) und tiber «die theologische Relevanz
der Wahrheitsfrage fiir eine Losung des Problems des Subjekt-Objekt-
Denkens» (S. 148ff.). Rosenthal kniipft hier an Schlinks Untersuchungen zur
Struktur der dogmatischen Aussagen an und fiihrt diese weiter, indem er sich
auf Bejerholm und Hornig sowie auf die sprachanalytische Methode von
J. L. Austin stiitzt. Aber andererseits macht sich in diesen Ausfiihrungen eine
christliche Apologetik bemerkbar, die unberiihrt scheint von der Tragweite
der philosophischen Gedanken, die im ersten Teil des Werks dargestellt
wurden. Dies geschieht z. B., wenn Rosenthal die Frage stellt, wodurch denn
das objektivierende Sich-Griinden-Wollen des Menschen tiberwunden werde —
und dann ohne zu zégern die Antwort gibt, dies geschehe durch den Glauben,
der sich nicht mehr auf sich, sondern auf Gott griinde! (S. 139). Und bei
diesem Glauben wird erst noch vorausgesetzt, «dall auch und gerade das
Evangelium nicht geméf} dem vorgegebenen geistigen, ethischen und religiésen
Koordinatensystem interpretiert wird» (S. 139). Kann denn eine so unproble-
matische Antwort noch gegeben werden, nachdem kurz vorher der herme-
neutische Ansatz Gadamers dargestellt wurde? Solche und éhnliche Fragen



296 Rezenstonen

wird man sich bei Rosenthal 6fters stellen und es bedauern, da3 es dem Ver-
fasser nur zum Teil gelungen ist, den ausgezeichneten methodischen Ansatz
seiner Untersuchung auch fiir die eigenen systematischen Uberlegungen
fruchtbar zu machen.

Das Werk bietet eine gute Ubersicht und wirft viele Fragen auf. Es ist
deshalb vor allem zur Einfithrung in die von ihm behandelte Problematik zu
empfehlen. Nitzlich ist auch die sich auf das Wesentliche beschréankende
Bibliographie. Hans Rudolf Schdr, Bern

ALFONS SKOWRONEK, Sakrament tn der evangelischen Theologie der Gegenwart.
Haupttypen der Sakramentsauf fassungen in der zeitgendssischen, vorwiegend
deutschen evangelischen Theologie. Mit einem Geleitwort von Albert Bran-
denburg. Miinchen, F. Schéningh, 1971. 268 S. DM 28.—.

Dal3 das Thema dieses Buches trotz der Fiille von Beitragen, auch von
katholischer Seite, immer noch des Nachfragens werte Aspekte bietet, ist
unbestritten. Aber schon nach den einleitenden, sehr pauschal gehaltenen
Bemerkungen iiber «Grundprinzipien der evangelischen Sakramentenlehre»
fragt man sich, ob Skowronek bei seinen Analysen nicht herausbekommen
wird, was zu finden er sich vorgenommen hat. Recht umfassend setzt sich
der Verfasser mit Barths « Sakramentsbegriff» (schon dies eine Etikettierung,
der Barth mit Sicherheit widerstrebt hétte!), besonders mit der Spétfassung
in Form der Tauflehre auseinander. Dabei wird gewill Richtiges konstatiert,
aber das dauernde Operieren mit einem «Sakramentsbegriff», auf den der
Verfasser auch die Schiiler Barths, ob sie dies nun wollen oder nicht, be-
fragt, dient dem Versténdnis der also Befragten nicht wirklich.

Wir missen uns das Zitieren aus Skowroneks Buch versagen; fast jede
Seite wire Beleg fiir unsere Kritik. Im ITI. Kapitel wird Rudolf Bultmann in
derselben mifllichen Weise untersucht, und gleich zu Beginn wird konstatiert :
«Bultmann mift den Sakramenten keine Bedeutung zu, weil sie Christus iiber-
haupt nicht eingesetzt hat» (S. 95). Dann wird allerdings nur von «der weit-
gehenden Abwertung der Sakramente» bei Bultmann gesprochen (S. 101,
105). Im ganzen schlieBt sich Skowronek dem Urteil L. Villettes, den er
seitenlang als Kronzeugen zitiert, an. Bultmanns Sakramentsauffassung wird
als «neo-modernistisch» eingereiht (S. 117). DaB3l Bultmann zum Thema
«Sakrament und Ethik» von Paulus her sehr Wesentliches gesagt hat, kommt
nicht in den Blick. Von Ebeling, der auch ein «konsequenter Schiiler von
D. Bonhoeffer» sei (S. 119), Fuchs, Marxsen geht es zu Gogartens «sékularisti-
schem» (S. 136) Sakramentsversténdnis. Nach einer Wiirdigung Tillichs und
W. Stihlins gibt der Verfasser einen besser gelungenen Uberblick iiber einige
lutherische Stimmen, wobei die Arnoldshainer Diskussion und die daran sich
anschlieBenden Arbeiten fast ganz ausgeklammert werden. «Explizit»
6kumenische Theologen sind fiir Skowronek z.B. Hans Asmussen und
M. Lackmann. Dieser «scheint alle sieben Sakramente anzunehmen» (S. 230);
geniigt das, um «explizit 6kumenisch» zu sein? Nein, er kann auch noch fiir
Weiteres belobigt werden, denn er «nimmt von allen rationalistischen und
psychologischen Deutungsversuchen Abstand und mochte andere (?) Tiefen



Rezensionen 297

des Wortes ausloten» (S. 231). Der Dritte im Bunde der Explizitokumeniker
ist H. Echternach, den «sakramentsbegriffliche Fragen» lebhaft beschéftigen.
Wir koénnten hier ermiidet und frustriert unsere Lektiire einstellen und
fragen: Kénnen nur weér nicht das nachvollziehen, was der bevorwortende
Professor Brandenburg tut, indem er dem Verfasser testiert: «Jeder zum
Gesprich bereite Okumeniker wird dem Autor bestétigen, daB er behutsam
und mit feinem Gefiihl sein Werk vollzogen hat»? Das Buch ist immerhin als
Habilitationsschrift angenommen worden. Lesen wir also doch weiter! Die
«Fragen an die evangelischen Theologen» werden von einer eklektischen,
besonders aus Rahner hergeleiteten Position aus geltend gemacht. Der Ver-
fasser hat hier gar nichts Eigenes zu sagen. Die Frage nach der Siebenzahl der
Sakramente und der Einsetzung der Sakramente tberhaupt wird von der
umstrittenen These der «Kirche als Ursakrament» (Semmelroth, Rahner)
angegangen, aber alles bleibt so vage und auch formal so anfechtbar vor-
gebracht, dal der wirklich lernwillige Leser dieses Buch ohne groBeren Ge-

winn aus der Hand legen diirfte.
Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Neuendettelsau

Aporr ALLWOHN, Hvangelische Pastoralmedizin. Grundlegung der heilenden
Seelsorge. Stuttgart, Evangelisches Verlagswerk, 1970. 205 S. DM 19.50.

Allwohn stellt die biblischen Auffassungen von Kranlkheit und Heilung
dar, berichtet iiber Krankenheilungen in der Kirchengeschichte und be-
grindet seine These, daf3 die Kirche heute ihren Auftrag, Kranke zu heilen,
neu ernst nehmen und im Sinn einer christlichen Psychosomatik verwirk-
lichen miisse. Da nach seiner Auffassung Tod und Krankheit (nicht kausal,
aber wesenhaft) mit dem Siindenfall zusammenhéngen und da besonders
seelische Stérungen und Glaubensstérungen Hand in Hand gehen, hat der
Seelsorger eine therapeutische Funktion und steht gleichberechtigt neben
dem Arzt. Allwohn berichtet {iber zahlreiche Heilerfolge durch seine Seel-
sorge. Er behandelt in einigen Kapiteln auch die Grenzprobleme zwischen
Psychotherapie und Seelsorge. Er hat seit der Publikation seines Buches
«Das heilende Wort» viel medizinische und psychiatrische Literatur gelesen,
sein biblisch-orthodoxer Standpunkt hat sich nicht verindert. Sein seel-
sorgerliches Verhalten unterscheidet sich nicht grundsatzlich von dem eines
Seelsorgers ohne jede Kenntnisse der Tiefenpsychologie. Nach seiner Meinung
liegt «in jeder Neurose letzten Endes ein Widerstand gegen Gott vor... Bei
den depressiven Menschen handelt es sich darum, dal sie sich mit einer
diisteren Sicht des Lebens und der eigenen Person abquilen und deshalb
nicht an die Verkiindigung der Liebe des himmlischen Vaters glauben
kénneny (S. 124). Bei einer Frau, die an Schwermut und Selbstmordneigung,
Schlaf- und Appetitlosigkeit leidet, kann Allwohn feststellen (wie, sagt er
nicht), «daB keine Geisteskrankheit vorliegt. Es handelte sich vielmehr um
die Anfechtung, wie sie Luther im Kloster durchlitten hatte» (S. 148). Die
Seelsorge an Homosexuellen besteht nach seiner Auffassung darin, «den
Stinder anzunehmen, ohne ihn zu verdammen... aber dann diirfen wir nicht
versiumen, mit Jesus zu sprechen: Siindige hinfort nicht mehr» (S. 138).
Es kommt vor allem darauf an, den Homosexuellen «zur Ehewilligkeit zu



298 Rezensionen

fithren», ihn dazu zu bewegen, «die ihm von Gott bestimmte Geschlechts-
rolle anzunehmen» (S. 141). Dabei ist auch die Mitwirkung des Seelsorgers
bei der Eheanbahnung nétig. Man soll dem femininen Mann eine Frau suchen,
«die in ihrer Miutterlichkeit durchaus bestimmend» ist (S. 141). Genug der
Beispiele! Krankenhausseelsorger, die sich wortlich an die Anweisungen
dieses Buches halten, liefern den Arzten laufend Griinde zur berechtigten
Kritik an ihrer Tétigkeit. Walter Neidhart, Basel

TrEoPHIL THUN, Das religiése Schicksal des alten Menschen. Eine religions-
psychologische Untersuchung. Stuttgart, Ernst Klett Verlag, 1969. 350 S.
DM 28.-.

Der Verfasser hat 65 ausfiithrliche Interviews mit alten Menschen aus ver-
schiedenen Schichten und mit verschiedenen Weltanschauungen durch-
gefiithrt. In einer Typologie, die die Vielfalt der Einstellungen von streng
konfessionellen Christen iiber allerlei Dissidente bis zu Atheisten und Agno-
stikern gut wiedergibt, berichtet er mit vielen wortlichen Zitaten tiber die
Gespriache. Dann geht er den Faktoren nach, welche die religiése Ent-
wicklung begiinstigen oder behindern: den Einwirkungen des Elternhauses,
den sekundéren (Schule, Religionsunterricht) und den tertiaren Faktoren.
Interessant sind seine Uberlegungen iiber die Glaubensschwierigkeiten des
heutigen Menschen. Er fiithrt sie auf den Mangel der Erziehung, auf destruk-
tive Wirkungen falscher Gottesbilder, auf das unbewiltigte Theodizeepro-
blem und auf Milieueinfliisse zuriick. Bei einigen Befragten stellt er eine
Ambivalenz zwischen noetischen und unbewuBt bleibenden Vorgéangen fest,
die eine religitse Unsicherheit erzeugt. «Ich kann mit Uberzeugung nicht
Ja oder Nein sagen, ob es einen Gott gibt», so bekennt ein Akademiker.

Th. Thun ist auch in dieser neuesten Arbeit (wie in den beiden Werken
uber das Kind und den Jugendlichen) gegeniiber der eigenen Methode etwas
unkritisch. Er bemerkt z. B.: Bei den Gespriachen war «eine Beeinflussung in
irgend einer Richtung selbstverstédndlich ausgeschlossen» (S. 12). Bei einem
mehrstiindigen Gesprich ist jedoch eine gegenseitige Beeinflussung der Ge-
spriachspartner nur schwer zu vermeiden. Ob es dem Verfasser, wie er meint,
gelungen ist, die Folgerichtigkeit der Verlaufsgestalt der Religiositdt mit
wissenschaftlich einwandfreien Kriterien aufzuweisen, scheint mir deshalb
fraglich. Wertvoll ist das Buch aber dadurch, daB es viele wortliche AuBe-
rungen von alten Menschen unserer Zeit enthélt. Das erlaubt, diese genau
so zu zitieren wie die Auffassungen biicherschreibender Autoren, und hilft
uns, iber den alten Menschen unserer Zeit differenziert genug zu denken
und uns von simplifizierenden Schlagworten zu befreien.

Walter Neidhart, Basel

A. BiscHOFBERGER, A. CLAUDE, K. HELBLING, AE. SCHAER, R. SCHWERT-
FEGER (Red.), Kirche 1985. Arbeitsunterlagen und Prospektivstudien. =
Schweiz. Pastoralsoz. Inst., Arbeitsbericht 8. St. Gallen, Pastoralsoz. Inst.,
1970. 181 S.

Die katholischen Schweizer Bischofe haben 1966 beschlossen, eine Pasto-
ralplanungskommission zu schaffen. Sie sollte Seelsorge planen. Aber «Ein-



Rezensionen 299

zelmafinahmen fithren nicht ohne weiteres zur Erneuerung. Die Kirche, die
sich nach den Kriterien von Rationalitit und Effizienz eine neue Organisation
aufbaut, koénnte mit einem ausgedienten Schlachtschiff verglichen werden,
bei dem der neue Einsatz von Einrichtungen und Personal nur zur Selbst-
erhaltung und eigenen Fortbewegung dient» (S. 9). Um das zu verhindern
und fiir eine durchdachte Erneuerung einzustehen, hat das «Schweizerische
Pastoralsoziologische Institut» in St. Gallen den Arbeitsbericht «Kirche
1985» vorgelegt. Der Titel klingt gut und weckt falsche Erwartungen. Aber
die Studie ist wichtig und brauchbar. Sie will einen Uberblick iiber Pro-
gnosen bieten und zu einer «aufgeklarten Utopie» rufen fiir die Zustédnde in
der Schweiz des Jahres 1985.

Folgende Gebiete werden dargestellt: Die Entwicklung der Bevdélkerungs-
und Siedlungsstrukturen ; Das technologische Zeitalter; Die Schweizer Wirt-
schaft der achtziger Jahre («Dem Gleichschritt wirtschaftlicher und sozialer
Entwicklung wird heute noch zu wenig Beachtung geschenkt.» « Schon heute
hinkt die soziale Entwicklung hinter der wirtschaftlichen zuriick.» S. 58);
Der Mensch zwischen Job und Hobby; Das Ende des Buchzeitalters; Recht
und Politik zwischen Verwaltung und Gestaltung («Der fithlbarste Eingriff
des Staates... wird wohl die Beschriankung der freien. Verfiigung tiber das
Privateigentum sein. Vor allem das Bodenrecht wird... eine Neuordnung er-
fahren, bedingt durch die sich immer mehr aufdringenden Erfordernisse
der Landes-, Regional- und Ortsplanung.»); Permanente Bildung fir alle;
Mann und Frau; Ehe und Familie («Uber die Praktiken der Empfangnis-
regelung und ihre Héufigkeit liegen noch keine zuverlédssigen Angaben vor.
Es scheint, da} die offizielle kirchliche Theorie [Humanae Vitae] das prak-
tische Verhalten kaum beeinflu3t.»); Jugend zwischen Anpassung und Wider-
stand; Das Spektrum der Alterskonflikte; Von Therapie zu Prophylaxe —
Gesundheit als Sache aller; Von Fiirsorge zu Sozialplanung.

Am Schlu3 jedes Abschnitts werden Fragen aufgefiihrt, die sich fiir das
kirchliche Handeln ergeben. Gemeindegruppen, Pfarreirite, Verbénde, Heim-
stdtten, regionale und nationale Kommissionen sollten sie aufnehmen; evan-
gelische und 6kumenische so gut wie rémisch-katholische. Die Studie ist
gemiBigt progressiv angelegt. Die Fragen, die das Gesprich erdffnen sollen,
sind oft zu allgemein und hie und da etwas deklamatorisch formuliert. Natiir-
lich muf3 man das vermittelte Material vorsichtig gebrauchen ; esist klar, daf3
da ganz verschieden gefirbte Darstellungen zusammenkommen, eben nicht
nur « Zukunftsfacts», wie es einem nahegelegt wird (S. 15), sondern Angaben,
hinter denen auch Ideologien stehen (dazu gehéren auch die VerheilBungen
Herman Kahns, die auf drei Seiten, kommentarlos, angefithrt werden,
S. 474f.).

Der Bericht ist auf weiteste Strecken in einem diirren Technokraten-
deutsch abgefal3t; die unmotivierten Illustrationen sollen wohl der Auf-
lockerung dienen, erinnern. aber vor allem an ein altmodisches Schullesebuch ;
die graphischen Darstellungen sind instruktiv und deutlich.

«Kirche 1985» hat als eine &ulerst niitzliche Zusammenfassung Tendenzen
aufgezeigt und Daten zugéinglich gemacht; der Bericht ist als Arbeitsunter-
lage dringend zu empfehlen. Hans-Adam Ritter, Ziirich



	Rezensionen

