
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 4

Artikel: Jan Hus als philosophischer Realist

Autor: Trtík, Zdenek

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jan Hns als philosophischer Realist

Theologie kann nie gegenüber philosophischem Denken gleichgültig

sein, da die Wahrheit des Evangeliums dem denkenden
menschlichen Geiste vermittelt werden soll.

Auch jene Theologen, welche Philosophie grundsätzlich ablehnten, waren
so oder so von ihr abhängig. Die bedeutendsten theologischen Richtungen
waren immer durch die kritische Anwendung von philosophischen Kategorien
gekennzeichnet. Andererseits wird Theologie durch die unkritische
Aufnahme von philosophischen und kulturellen Axiomen deformiert und auf den
Irrweg geführt. Wollen wir uns in die geistigen Streite der großen Gestalten
in der Vergangenheit einfühlen und hineindenken, können wir zu den Ideen
und Idealen, von denen diese getragen wurden, nicht so herantreten, als ob sie
in sich ruhende Minerale wären, oder sie aus den vorhergehenden Ideen allein
erklären. Der Sinn und die Bedeutung der philosophischen und theologischen
Kämpfe können nur in derengeschichtlichenZusammenhängen undBeziehun-
gen sowie in der sich ändernden gesellschaftlichen Funktion der traditionellen

Richtungen erfaßt werden. Doch die Wandelbarkeit der geschichtlichen
Situationen und der gesellschaftlichen Verhältnisse genügt zum Verständnis
der geistigen Tendenzen und der Gedankenrichtungen nicht. Auf Grund
derartiger Relativität würden Ideen und Ideale jeden Sinn und jede Identität
verlieren, so daß die geschichtlich und gesellschaftlich verschiedenen Generationen

nicht durch eine geistige Tradition verbunden sein könnten. Die
Kommunikation zwischen der Vergangenheit und der Gegenwart setzt nicht
nur gemeinsame materielle und geistige Bedürfnisse und im Wesen gleiche
geistliche und intellektuelle Fähigkeiten des Menschen aller Zeiten voraus,
sondern auch die Grundeigenschaft, die gegebenen Tatsachen und Situationen
zu transzendieren. Zum Ausdruck dieser Eigenschaft wird die Hoffnung auf
die Realisation der Wahrheit, des Guten und der Gerechtigkeit. Das Ausmaß
und die Kraft dieser Hoffnung entscheiden darüber, ob der Mensch von heute
fähig ist, die israelitisch-christliche Tradition zu verstehen, deren Bedeutimg
für die europäische Kultur nicht einfach wegdisputiert werden kann. Diese
Tradition bezieht sich auf den letzten Horizont aller menschlichen Hoffnung.
Für den, der in diese Tradition gestellt ist, öffnet sich der Sinn der Gegenwart
aus der Zukunft, wobei die gesamte Wirklichkeit ihm in einer Tiefendimension
erscheinen kann, die die Leute außerhalb dieser Tradition nicht sehen. Das
Aufgehen dieser Dimension bezeichnet Theologie mit dem allgemeinen Begriff
Gnade. Auf diesen hermeneutischen Grundlagen ist es möglich, die geistigen
Tendenzen und Gedankenrichtungen auf dem Boden der Kirche zu verstehen.

Das gilt auch vom reformatorischen Werk des Magisters Jan Hus
einschließlich der Rolle, die bei ihm der mittelalterliche philosophische

Realismus spielte.



264 Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist

1.

Gleich bei der zweiten Anhörung in Konstanz am 7. Juni 1415

griff der Kardinal d'Ailly Hus mit dem Vorwurf an, er sei ein
Fürsprecher der Remanenzlehre Wiclifs, da er ein Anhänger des

philosophischen Realismus Wiclifs sei. Der Schwerpunkt der Anklage
konnte nur in der dogmatischen Abweichung der Wiclifschen
Abendmalslehre, nicht im philosophischen Realismus selber liegen, da
dessen dogmatische Folgen nicht eindeutig waren.

Es war allerdings eine Tatsache, daß Hus ein Anhänger desselben
Realismus war, auf dessen Grund Wiclif zur Überzeugung von der
Absurdität der Transsubstantiationslehre gekommen war. Dagegen
konnte noch Thomas von Aquino dieses Dogma mit den Begriffen
des aristotelischen Realismus, wie Substanz und Akzidenz oder
Materie und Form, begründen. Aber seit der Mitte des 14.

Jahrhunderts, als die Fundamente der mittelalterlichen Kirche während
der sich zuspitzenden Krise des Feudalismus erschüttert zu werden
begannen, wurde der philosophische Reahsmus für die Kirche
gefährlich, da sein Glaube an die Erkennbarkeit des Wesens der
Erscheinungen zur Kritik der dogmatischen Grundlagen führte, die
Machtanspruch, Ausbeutungspraxis und Verderbtheit der Kirche
ermöglichten. Der Intellekt, der zuvor im philosophischen Realismus
der Wahrheit des christologischen, soteriologischen und trinitari-
schen Dogmas diente, wendet sich jetzt vorerst gegen die bisherige,
die souveräne kirchliche Autorität und Macht begründende
Auffassung der Kirche. Deshalb fängt diese nun an, sich vor dem Realismus

zu fürchten, und zieht den Nominalismus vor, der die
grundsätzliche Skepsis vertritt (im Unterschied zur methodischen Skepsis,
die jede Philosophie pflegen sollte) und alle Dogmen ohne Unterschied

auf Grund der Autorität annimmt. Kurz, dem Nominalismus
war die Frage dogmatischer Wahrheit gleichgültig.

Es wäre schwierig, ja sogar unmöglich, den Sinn des Reahsmus
und des Nominalismus im Verhältnis zu einzelnen Dogmen zu
erläutern. Die dogmatischen Folgen beider Richtungen sind in
verschiedenen Zeiten verschieden, decken sich einmal und gehen
auseinander ein andermal. Was aber die zentrale Tendenz betrifft, sind
diese zwei philosophischen Anschauungen gegensätzlich.
Schullehrbücher besagen, es handle sich um den auf die Frage der
Universalien, deren Wesen und Verhältnis zu den Individualien sich



Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist 265

beziehenden Streit. Der Realismus war überzeugt, daß die Gattungsbegriffe

und die allgemeinen Ideen sich nicht nur auf die Einzeldinge
und -wesen beziehen, sondern darüber hinaus eine überindividuelle
ontische Realität vermitteln (universalia sunt realia). Der Nominalismus

lehrte im Gegenteil, die Universalien seien bloße Benennungen

für die Individualien, ontisch also nichts als flatus vocis
(universalia sunt nomina). Die mittlere Position nahm der Konzeptua-
lismus ein mit der Meinung, die Universalien seien Begriffe
(universalia sunt conceptus), was sich schon der heutigen Ansicht
näherte, nach der alle Begriffe logische Konstruktionen sind. Es
steht außer Zweifel, daß der Nominalismus der Denker, die mit der
Kirche innerlich gebrochen hatten, die Grundlagen der empirischen
Wissenschaft legte, also dem neuzeitlichen kritischen Realismus
nahe war. Bei den Theologen jedoch, besonders in den Kreisen der
Hierarchie, wurde er zur ideologischen Stütze der kirchlichen
Machtpositionen gegen alle Reformbestrebungen. Unter diesen
gedanklichen Voraussetzungen war eine theologische Begründung der
Kirchenreformen bis zu deren tiefsten geistlichen Grundlagen allein
auf Grund des philosophischen Realismus möglich. Demgegenüber
verteidigte der Nominalismus den Status quo, zu dem vor allem die
Dogmen gehörten. Deshalb unterwarfen sich die Nominalisten der
kirchlichen Autorität, ohne zwischen den richtigen und den falschen
Dogmen zu unterscheiden. Ihr philosophischer Standpunkt bedrohte
jedoch eben jene Dogmen, die den Sinn der biblischen Botschaft
aufrechterhalten. Die nominalistische Skepsis gegenüber der Er-
kenntnisgültigkeit der Universalien stellte das christologische und
soteriologische Dogma in Erage, das die Erlösung des Menschen in
Christus durch das universale der menschlichen Natur begründet,
die Gott in Jesus Christus auf sich nahm und derart das Heil der

ganzen Menschheit eröffnete. Wenn die Nominalisten nicht selbst
ihrer eigenen Philosophie gegenüber skeptisch und vor allem
machtinteressiert wären, müßten sie auch den weiteren Pfeiler des

christlichen Glaubens - das trinitarische Dogma - antasten. Denn
dieses Dogma als Analyse der biblischen Botschaft von Gott besagt,
Gott sei una substantia (essentia) très personae, wobei die substantia
ein universale vorstellt, wogegen die drei Personen den Individualien
entsprechen. Durch die Aufhebung des universalen Wesens der
Trinität zielte der Nominalismus entweder auf den Tritheismus hin
(wie es noch an seinem an der Synode in Soissons 1092 verurteilten



266 7j. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist

Begründer Roscellinus offensichtlich ist), oder auf die Ablehnung
des trinitarischen Dogmas überhaupt und damit auf die Verneinung
der Gottheit Jesu Christi. Wenn die Nominalisten auch das aus
verständlichen Gründen nie gesagt haben, tendierte ihr philosophischer

Standpunkt dazu mit logischer Notwendigkeit.
Nach der im Altertum von Eunomius, im Mittelalter von Occam

und Biel repräsentierten nominalistischen Auffassung sind alle
Unterscheidungen und Individuationen im Wesen Gottes rein
subjektive conceptus und nomina, denen keine Realität entspricht.
Derart ersetzt der Nominalismus den lebendigen, in dem trinitarischen

Dogma und der Lehre von den Eigenschaften Gottes
symbolisierten Gott der Schrift durch den neuplatonischen Abgott eines

vollkommen einfachen Absoluten, das alle Realität erschöpft und
keinen Raum für die reale Existenz der Kreaturen beläßt. Entweder
positiv durch diesen Gottesbegriff oder negativ durch die Ablehnung
des trinitarisch differenzierten Gottes führt der Nominalismus zur
Leugnung der Freiheit und des Wertes der menschlichen Person,
also zur Machtmanipulation mit dem Menschen. Und die unter der
Herrschaft dieses neuplatonischen Gottes allein mögliche Christolo-
gie besteht in verschiedenen Varianten der arianischen, adoptiani-
schen und modalistischen Irrlehren.

Der Nominalismus konnte seine Stellung in der Kirche nur so

erhalten, daß er die kirchliche Autorität vorbehaltlos anerkannte
und verteidigte. Das eben entsprach der geschichtlichen und
gesellschaftlichen Lage der Kirche, derenMachtpositionen bedroht wurden.
Was aber die Sendung der Kirche betrifft, war es eine peinliche Ironie,

daß der für die Wahrheit des Evangeliums sich exponierende
Hus von den zu dieser Wahrheit gleichgültigen und skeptischen
Nominalisten gerichtet wurde. Solange die alte und noch die
mittelalterliche Kirche die geistliche Autorität und die kulturelle Einheit
der europäischen Menschheit auf Grund der Synthese von Evangelium

und Antike vorstellte, war es im Gegenteil der Realismus, der
in ihr eine leitende philosophische Rolle spielte. In dieser oder jener
Form steht dieses Denken im Hintergrund der Theologie der größten
kirchlichen Denker, wie es Augustinus, Anselm oder Thomas von
Aquino waren. Bei dem letzten kann man allerdings auch etliche
gemäßigte nominalistische Tendenzen ausfindig machen, die aber
keinesfalls den realistischen Charakter seiner Philosophie und
Theologie aufheben. Doch die dogmatische Petrifikation und die



Z. Trtilc, Jan Hus als philosophischer Realist 267

Verabsolutierung der im hermeneutischen Prozeß der christlichen
Wahrheit erreichten Positionen, die Verschlossenheit gegenüber den
fortschreitenden wissenschaftlichen, kulturellen und sozialen
Bestrebungen, legen schon zur Zeit von Hus ein Zeugnis davon ab,
daß die feudale Kirche in eine schwere Krise geraten ist. In dieser
Situation wird der philosophische Realismus für die Kirche als
Machtinstitution gefährlich, aber er kann mit Rücksicht auf seine
berühmten Repräsentanten in der Tradition kaum als Häresie
erklärt werden.

Deswegen war das Ziel des Angriffs von d'Ailly, in dem er Hus
anklagte, ein Anhänger des philosophischen Realismus zu sein,

eigentlich ihn der Vertretung der Wiclifschen Remanenzlehre zu
überführen. Hus konnte aber diese Beschuldigung überzeugend
abschlagen, da er diese Lehre nie angenommen und verkündet hatte.
Schlagfertig lehnte er jede Polemik üher den philosophischen
Realismus ab unter dem Hinweis darauf, daß er mit dieser Konsequenz

des Realismus Wiclifs nichts gemein habe. Er vereitelte
dadurch die schlaue Absicht des unbekannten Ratgebers d'Aillys, ihn
gleich anfangs zu überführen und so jede weitere Demonstration
seiner aktuellen und für die Kirche brennenden Reformansichten
unmöglich zu machen. Das besagt allerdings nicht, daß der philosophische

Realismus in der Überzeugung und dem reformatorischen
Werke von Hus nur der Gegenstand eines unverbindlichen
akademischen Interesses, also bedeutungslos gewesen sei. Wenn wir zum
tieferen Sinn dieser mittelalterlichen Denkweise durchdringen,
begreifen wir, warum sich eben jener christlich äußerst engagierte Hus
zu ihr bekannte.

2.

Was von dieser Richtung bisher gesagt wurde, war ein Versuch,
sie zunächst allgemein zu charakterisieren. Wir wissen jedoch, daß
dieses Denken ziemlich differenziert war.

Auf seinem äußersten Flügel stand Wilhelm de Champeaux mit
der These universalia sunt ante res, die bis zur Lehre Piatos von
den Ideen als Urbilder der Dinge und Wesen der sinnlichen Welt
zurückreicht. Der auf das Denken Augustins gegründete Realismus
Wiclifs ist platonischen Ursprungs.1 Das bedeutet allerdings nicht,

1 G. H. W. Parker, The Morning Star. Wycliffe and the Dawn of the



268 Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist

daß er eine unkritische Anknüpfung an die Theorie Piatos darstellt.
In theologischer Hinsicht konnte auch dieser Realismus nur als eine

Konzeption tradiert werden, nach der die Universalien zuerst im
Logos Gottes existieren (ante res), dann in geschaffenen Wesen und
Dingen als ihre Abbilder oder Träger gefunden werden (in rebus),
und endlich in den menschlichen Logos eingehen, der sie erkennt
(post res). Der platonische Realismus Wiclifs unterschied sich also

nicht wesentlich von dem aristotelischen Realismus im Denken der
großen Scholastiker, die nicht ohne Einfluß sowohl auf Wiclif als
auch auf dessen Anhänger an der Prager Universität blieben. Hus
wurde in diese Richtung von seinen tschechischen Professoren,
namentlich von Stanislaus von Znajm, sowie durch sein eigenes
Studium der Schriften Wiclifs eingeweiht. Das Marginale «O Wiclif,
Wiclif, du wirst so manchem noch den Kopf verdrehen » schrieb er
eben in seine Abschrift der Abhandlung Wiclifs De universalibus ein.
Aus seiner Ablehnung der Remanenzlehre folgt aber, daß er in
seinem innigen Verhältnis zu Wiclif nicht einer Kritiklosigkeit
verfallen ist. Der Realismus sowie der Nominalismus zur Zeit von Hus
hatten augenscheinlich allerlei Schattierungen, so daß eine einfache

Schematisierung ihrer Anhänger kaum möglich ist.2 Es wäre auch
ein Kurzschluß, jede praktische Stellungnahme der Leute aus deren

Zugehörigkeit zu dieser oder jener Richtung zu folgern. Derartige
Eolgerichtigkeit kann nur bei den äußerst charaktervollen Denkern
vorausgesetzt werden, wie Hus es eben war. Nicht einmal die
Theologen handeln immer nach ihrer Überzeugung. Stanislaus von
Znajm und Stephan Paletsch (Pâlec) waren auch Realisten, wandten
sieh aber zuletzt gegen Hus. Eür Hus selbst war sein philosophischer
Standpunkt kein höchster Maßstab für das Verhältnis zu anderen
Menschen und Theologen. Das bezeugt seine positive Wertung des

Nominalisten Occams3, wahrscheinlich wegen dessen großer
Wertschätzung der Schrift. In dieselbe Richtung weist auch, daß Hus
jeden Nationalismus dem Ethos des Evangeliums unterordnete.4

Reformation (1965), S. 19-57 ; M. Spinka, Hus' Concept of the Church (1966),
8. 22-36.

2 Zur Frage J. Sedlâk, Filosofické spory v dobë Husove, 1-2 (1914-15),
speziell über den Nominalismus 2, S. 197-224; F. M. Bartos, Hus' Commentary
on the Sentences of Peter Lombard: Communio viatorum 3 (1960), 8.145-157.

3 M. Spinka, John Hus. A Biography (1968), S. 36.
4 In seiner Auslegung der zehn Gebote Vyklad Desatera (1412), Kap. 44,

schreibt Hus: «Wenn ich einen tugendhaften Fremden von irgendwoher



Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist 269

Obwohl der von Hus mit Wiclif geteilte Realismus platonischen
Ursprungs war, war er wegen seines Sinnes für die konkreten
Erscheinungen des kirchlichen und gesellschaftlichen Lebens in
gewissem Sinn der aristotelischen Prägung dieser Philosophie nahe.

In der Lehre des Aristoteles, welche die Kritik des statischen Charakters

der Ideen in Piatos Theorie darstellt, erkannte die mittelalterliche

Theologie eine viel wissenschaftlichere Auffassung der
Wirklichkeit, als das in dem der Kirche früher bekannten Piatonismus
der Fall war. Vom Standpunkt des biblischen Glaubens an den
transzendenten Gott als Herr und Schöpfer der Welt aus hatte die
Metaphysik des Aristoteles große Vorteile vor jener des Plato. In
der Gestalt der immateriellen, der Materie Form, Bewegung und
Leben verleihenden Formen trug Aristoteles die überweltlichen
Ideen Piatos in die konkrete Wirklichkeit herunter. Dabei bewahrte
er die Transzendenz der ersten und höchsten Form, die eine Analogie
zu Piatos höchster Idee des Guten darstellt. Durch die Erklärung
der Weltbewegung aus dem Verbinden der Materie mit den Formen
hob er den statischen Charakter der Ideen und der Welt in der
Auffassung Piatos auf.

In theologischer Sicht bleibt jedwede von der Vernunft gedachte
Transzendenz außerhalb des sich offenbarenden Gottes der Bibel,
kann also keine christliche Existenz gründen. Sie kann jedoch als

Begriffsrahmen benutzt werden, durch den der menschliche Geist
auf die in Jesus Christus Fleisch gewordene Wahrheit hinzielt. Der
von Aristotele gedachte Gott isthinsichtlich der Welt ursprünglich,
ein statisches Neutrum (npôiTOv kivoöv (xkivtitov). Trotzdem aber
wennschon nicht aktiv, doch mindestens passiv als von der Materie
geliebter (ibç épûjpevoç) bewegt er die Welt. Damit diese Konzeption
zur Stütze des biblischen Theismus werden konnte, war es nötig, das

erste unbewegte Bewegende in den ersten aktiven Beweger im Sinn
des Herrn und Schöpfer der Welt umzudeuten. Dies wurde auf Grund
der aristotelischen Auffassung der ersten Form als denkender
Intellekt möglich. Wenn auch die Frage weiterhin aktuell bleibt,
ob die Hochscholastik nicht Aristoteles unkritisch übernahm, kann
ihr Offensein für die «wissenschaftliche» Erkenntnis nicht abge-

keime, der mehr denn mein tschechischer Bruder Gott liebt und das Gute
schätzt, dann ist er mir lieber als mein Bruder. Und darum sind mir die guten
englischen Priester lieber als die schlechten tschechischen, und ein guter
Deutscher lieber als ein böser Bruder.»



270 Z. Trtlk, Jan Hus als philosophischer Realist

leugnet werden. Erst im 14. Jahrhundert verschließt sich die Kirche
der fortschreitenden Erkenntnis und wird bis tief in das 20.
Jahrhundert hinein zu einem dogmatisch und gesellschaftlich reaktionären

System. Die zeitbedingte Erkenntnis und Eormulierung der
christlichen Wahrheit werden zu einer unveränderlichen ewigen
Offenbarung. Nun bedarf die Kirche keiner Denker mehr, die um
die christliche Wahrheit kritisch bemüht sind und deren Erkenntnis
immer erneut überprüfen, sondern sie verlangt, daß Theologie die
fertige dogmatische Wahrheit vorbehaltlos annehme und
verteidige. So öffnete sich die Kluft nicht nur zwischen Kirche und
beginnender Wissenschaft, sondern auch zwischen der Kirche und
denen, die die christliche Wahrheit als Heilsfrage ernst nahmen.

3.

In der geschichtlichen Eolge derer, die sich dieser Wahrheit
hingaben, kommt dem reformatorischen, ja geradezu revolutionären
Werk von Hus eine weltgeschichtliche Bedeutung zu. Hus'
außerordentliche Wahrhaftigkeit kommt darin zum Ausdruck, daß er für
die christliche Wahrheit sein Leben bewußt ließ. Jede Darlegung, die
diese Wahrheit von Hus nicht ernstnimmt und sie in eine bloße

«zeitbedingte Form» von etwas anderem auflöst, ist naiv und gibt
Hus als ein Instrument von Kräften aus, die er völlig irrtümlich
mißdeutet habe. In derartiger Interpretation erscheint er - bei aller
Anerkennung seiner geschichtlichen und gesellschaftlichen
Bedeutung - als Opfer einer Selbsttäuschung, indem er vermutete, er
sterbe für Christus und dessen Wahrheit, wogegen er tatsächlich
für etwas ganz anderes starb. Im Unterschied dazu nimmt die
theologische Interpretation die Zeugenschaft und Überzeugung von
Hus ernst.

Es ist zu betonen, daß der philosophische Realismus von Hus
nicht im geringsten bedeutet, daß die Wahrheit des tschechischen
Reformators mit der Wahrheit des Plato oder Aristoteles identisch
sei. Hus wurde von der Wahrheit des Evangeliums beherrscht.
Diese Wahrheit ist im Denken, Leben und Märtyrertod von Hus
keine statische und bloß überweltliche Größe im Sinn des Realismus
Piatos, der die Aufmerksamkeit von der Geschichte zum Jenseits



Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist 271

hin ablenkt. Sie hat wohl einen transzendenten Grund und Ursprung,
tritt aber in diese Welt und Geschichte ein und will in der
kirchlichen und gesellschaftlichen Existenz herrschen. Die philosophische
Struktur im Hintergrund der christlichen Existenz von Hus
entspricht dem gemäßigten Realismus mit dessen These universalia
sunt in rebus. Eür Hus handelte es sich selbstvertsändlich nicht um
die rein philosophische Frage der Universalien, sondern um Christi
Herrschaft in den konkreten, materiellen, gesellschaftlichen und
kirchlichen Beziehungen und Verhältnissen damaliger Gesellschaft.

Nichtsdestoweniger darf außer acht bleiben, daß die Frage nach
den Universalien damals nicht als ein bloß logisches, sondern als ein
ontologisches Problem gestellt wurde. Wiewohl wir uns den im
Realismus ontologisch aufgefaßten allgemeinen Begriffen kritisch
stellen, können wir kaum verneinen, daß diese Auffassung auch ein
wichtiges Anliegen vertrat. Schon ihre antiken Vertreter hatten
unter UniVersalien auch die geistigen Werte begriffen, also diese
ontisch aufgefaßt. Diese ontologische Axiologie kann nicht durch ein
oberflächliches Urteil erledigt werden, als sei sie eine unkritische
Vermischung der Seinsfrage mit dem Problem der Werte. Denn sie

bringt zum Ausdruck, daß die geistigen Werte keine bloßen
Produkte des menschlichen Geistes sind. Am deutlichsten hatte Sokrates
diese Gewißheit ausgesprochen. Der Realismus des Plato und
Aristoteles wurzelt in seinem Denken. In der Auffassung der
Universalien zeigt sich Sokrates kritischer als sein Schüler Plato. Wie
es scheint, betonte er wohl die noetische Bedeutung aller
allgemeinen Begriffe, ontische Realität aber maß er nur den allgemeinsten

Universahen der Wahrheit, des Guten und der Gerechtigkeit,
also den geistigen Werten bei. In der Überzeugung, daß der Mensch
diesen ontischen Werten unbedingt verpflichtet ist, besteht die
denkerische und ethische Größe des Sokrates, obwohl er in der
eigentlichen ethischen Theorie in die durchschnittliche altgriechische

Ethik des Individualismus abrutschte, wie das seine Devise
«Erkenne dich selbst » merken läßt. Die philosophische Ernsthaftigkeit

des Sokrates im Unterschiede zu der vorangehenden bloßen
Skepsis und Charakterlosigkeit der Sophisten stellt den Prototyp
des Realismus Hus' im Verhältnis zum skeptischen kirchlichen
Nominalismus damaliger Zeit dar.

Der philosophische Realismus ermöglichte dem Magister Hus
zu begreifen, daß die Wahrheit des Evangeliums die übrige Wahr-



272 Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist

heit der menschlichen Erkenntnis nicht aus-, sondern einschließt.5
Das Verständnis dessen, wie diese universale Wahrheit sich in der
reformatorischen Tat von Hus durchsetzte, ist auf einen breiteren
geschichtlichen Kommunikationsprozeß angewiesen, in dem Hus
einen wichtigen Kristallisationspunkt bildet. In diesem Prozeß ist es

entscheidend, daß Hus mit seinem Streben in eine mit eschatologi-
scher Spannung geladene Atmosphäre eintrat. Schon in der Predigt
und dem Werke Militschs von Kremsier (Miliö z Kromërize) und in
der Theologie des Matthias von Janov erschien der Sinn der Krisen
und Konflikte des feudalen gesellschaftlichen und kirchlichen
Systems in einem scharfen eschatologischen Licht. Wenn die
Erwartung baldiger Ankunft Christi sich auch erst gegen Ende des

Lebensdramas von Hus in Konstanz in seine bis dahin traditionell
kirchliche Konzeption der Eschatologie einbrach, mußte sein
exaltierter Beweis der Treue zu Christus auf dem Scheiterhaufen als

eschatologisches Zeichen erscheinen und mit einer geradezu
revolutionären Zündkraft wirken. Objektiv also hatte die Wahrheit der
biblischen Botschaft im Werk und Märtyrertum von Hus eine

eschatologische Bedeutung für die hussitische Revolution und die

ganze weitere tschechische Reformation. In der Neuentdeckung des

eschatologischen Charakters der biblischen Wahrheit besteht der
Beitrag der tschechischen Reformation für das weltweite Christentum.

Sie widersetzte sich der mittelalterlichen Kirche aus dem Grunde,

weil diese unter dem Einfluß der altgriechischen Philosophie und
ihrer Machtansprüche die biblisch-eschatologische, mit der Zeit und
dem konkreten geschichtlichen Leben zu tun habende Transzendenz
in eine metaphysische Transzendenz verkehrte, wodurch die biblische

Wahrheit eine kritische und richterliche Tragweite im Leben
der Kirche verlor.

Der eschatologische Charakter der biblischen Wahrheit durchbrach

die traditionell kirchliche Eschatologie von Hus als totaler
Anspruch dieser Wahrheit auf die ganze persönliche, kirchliche und
gesellschaftliche Existenz. Eür die theoretische Ausarbeitung einer
dem entsprechenden Eschatologie hatte Hus keine Zeit mehr. Aber
zusammen mit anderen Vätern der tschechischen Reformation

6 « Omnis Veritas in religione Christi sequenda et solum ipsa vel est veritas
a sensu corporeo cognita, vel ab intelligentia infallibili inventa, vel per reve-
lationem cognita, vel in divina posita Scriptura»: Historia et Monumenta
(Norimbergae 1558), Tom. I, Fol. 220b [275, 1], De ecclesia, Kap. 13.



Z. Trtlk, Jan Hus als philosophischer Realist 273

lebte und handelte er unter der Souveränität des Evangeliums.
Eigenwillige Manipulation mit der Wahrheit des Evangeliums war
in seiner Sicht die Wurzel aller Verderbnis der Kirche. Der Sinn
der von Hus eröffneten tschechischen Reformation kann summarisch
auf folgende Weise ausgedrückt werden: Gegen die Souveränität
der Kirche und der Theologie über das Evangelium - die
Souveränität des Evangeliums über alle kirchliche und menschliehe
Wirklichkeit.

In Hus und der hussitischen Bewegung wies die biblische Wahrheit

den revolutionären Charakter nach. Wenn das auch in die
tschechische Reformation eine schwierige Dialektik von Gewalt und
Gewaltlosigkeit, des Lebens in Christus und in der Welt
hineinbrachte, kann die in der biblischen Wahrheit verborgene revolutionäre

Kraft seitdem nicht geleugnet werden. Die dialektische
Entwicklung der tschechischen Reformation seit der Zeit von Hus durch
die hussitische Revolution bis hin zur Bruderunität zeigt aber auch,
daß die biblische Eschatologie nicht nur die Quelle einer revolutionären

Kraft, sondern auch einer Kritik an der Revolution ist. Denn
die auf diese Eschatologie gegründete Hoffnung transzendiert alle

von der Revolution erreichten geschichtlichen Positionen und schützt
diese vor einer Selbstverabsolutierung und neuen möglichen
Formen des Bösen.

Etliche Momente des Vermächtnisses von Hus sind von besonderer

Bedeutung auch für die gegenwärtige christliche und theologische

Existenz.
Das Sich-Verlassen auf die biblische Wahrheit schloß bei Hus den

Respekt vor der kirchlichen Autorität nicht aus. Hus verlangte nur,
daß diese Autorität nicht auf bloße Macht, sondern auf die Wahrheit

gegründet werde, der zu dienen die Kirche gerufen ist. Er war
also bereit, sich dem Konzil zu unterwerfen, wenn die Theologen
ihn nur durch die Wahrheit des Evangeliums davon überzeugen
könnten, daß er irrte. Man muß eine ernste Frage stellen, nämlich
ob die an der kirchlichen Institution, etlichen Thesen der kirchlichen
Dogmatik und Theologie von Hus geübte Kritik nicht eine
Selbstüberschätzung und eine Geringschätzung der übrigen hervorragenden

Geister und Fachleute der Kirche war. Denn so wurde das wohl
von manchen empfunden. Es ist jedoch wichtig, daß Hus nicht nur
kritisierte, sondern auch die Kritik seiner Ansichten und
Bestrebungen verlangte und bereit war, eine bessere Erkenntnis der Wahr-



274 Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist

heit, als sie ihm zuteil wurde, auf Grund von Argumenten
anzunehmen. Seine Kritik war also keine hoffärtige Meisterschaft,
sondern eine sachliche, von der Ich- und Herrschsucht befreite
Folgsamkeit gegenüber dem Evangelium. Im Falle, daß die Hus-Gegner
diesem echten theologischen Prinzip im Wesen nur ein Komplott,
die Macht und die Autorität gegenüberstellten, kamen ihre theologische

Skepsis sowie ihre Ohnmächtigkeit gegenüber der christlichen
Integrität und der geistlichen Größe eines Hus zum Vorschein.
Hus zögerte nicht einen Augenblick, sich in seinem reformatorischen

Streben auch der Macht des Prager Erzbischofs und des

Königs zu bedienen. Als sie ihn aber verließen, besiegte ihn kein
Selbsterhaltungstrieb und keine Sorge um die materielle Existenz,
sondern die Wahrheit des Evangeliums, worin allein die echte
christliche und theologische Existenz zu gründen ist. Darin
besteht die einzigartige reformatorische und theologische Bedeutung
von Hus. Dadurch unterschied er sich von seinen einstigen Freunden
wie Paletsch, und das verband ihn mit dem treuen Mitarbeiter und
Mitmärtyrer Hieronymus (Jeronym) von Prag sowie den Scharen
derer, die nach seinem Tode zur Verteidigung der Wahrheit des

Evangeliums aufstanden. Hus' Treue und Standhaftigkeit in der
Wahrheit enthüllt und beklagt jedwede theologische Skepsis, die
sich in schöne christliche Worte hüllt, sich aber vor der Diskussion
und der Kritik fürchtet, obwohl diese für das Fortschreiten der
theologischen Erkenntnis unbedingt nötig sind. Hus' Ergebenheit
gegenüber der Wahrheit, die ihn völlig verschlang und verzehrte,
zeigt, worin die christliche Freiheit besteht. Da Hus sich auf die

heilige Wahrheit und Liehe Christi restlos verließ, war er frei gegenüber

allen und allem. In Christus überwand er die Angst um sich
selbst, um sein Prestige, aber auch alle Feindschaft und Rachsucht,
und war fähig, seinen Widersachern zu vergeben und für sie zu
beten. Nur diese Freiheit in Christus begründet die Freiheit der
Kirche von allem Opportunismus, Legalismus und Pharisäertum.
Hus' realistisches Interesse an aller nicht nur aus der Offenbarung
und der Schrift, sondern auch aus den Sinnen und dem Verstände
erkannter Wahrheit legt ein Zeugnis davon ab, daß Hus den
gesamten menschlichen Logos vom Logos Gottes ableitete und alle
menschliche Erkenntnis in die eine und universale Wahrheit Gottes
einschloß. Der Geist des Denkens von Hus öffnet die Tore der Kirche
nicht nur der wissenschaftlichen Wahrheit, sondern auch allen edlen



Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist 275

humanistischen Bestrebungen um den Frieden und die soziale

Gerechtigkeit. Die hussitische, aus der reformatorischen Tat jenes
Hus entstandene Revolution belehrt uns, daß die gesellschaftlichen
Folgen des Evangeliums sich in gewissen geschichtlichen Situationen

nicht in der Gestalt bloßer Caritas oder eines passiven Pazifismus

geltend machen können, sondern zu einer konkreten, bewußten
und praktischen gesellschaftlichen Engagiertheit führen.

Zdenelc Trtik, Prag


	Jan Hus als philosophischer Realist

