Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 4

Artikel: Jan Hus als philosophischer Realist
Autor: Trtik, Zdenek

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878560

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jan Hus als philosophischer Realist

Theologie kann nie gegeniiber philosophischem Denken gleich-
giiltig sein, da die Wahrheit des Evangeliums dem denkenden
menschlichen Geiste vermittelt werden soll.

Auch jene Theologen, welche Philosophie grundsitzlich ablehnten, waren
so oder so von ihr abhéngig. Die bedeutendsten theologischen Richtungen
waren immer durch die kritische Anwendung von philosophischen Kategorien
gekennzeichnet. Andererseits wird Theologie durch die unkritische Auf-
nahme von philosophischen und kulturellen Axiomen deformiert und auf den
Irrweg gefithrt. Wollen wir uns in die geistigen Streite der groBen Gestalten
in der Vergangenheit einfiihlen und hineindenken, kénnen wir zu den Ideen
und Idealen, von denen diese getragen wurden, nicht so herantreten, als ob sie
in sich ruhende Minerale wiren, oder sie aus den vorhergehenden Ideen allein
erklidren. Der Sinn und die Bedeutung der philosophischen und theologischen
Kémpfe konnen nur in deren geschichtlichen Zusammenhéngen und Beziehun-
gen sowie in der sich d&ndernden gesellschaftlichen Funktion der traditionel-
len Richtungen erfaBt werden. Doch die Wandelbarkeit der geschichtlichen
Situationen und der gesellschaftlichen Verhéltnisse genligt zum Verstéindnis
der geistigen Tendenzen und der Gedankenrichtungen nicht. Auf Grund der-
artiger Relativitdt wirden Ideen und Ideale jeden Sinn und jede Identitét
verlieren, so daB die geschichtlich und gesellschaftlich verschiedenen Genera-
tionen nicht durch eine geistige Tradition verbunden sein kénnten. Die
Kommunikation zwischen der Vergangenheit und der Gegenwart setzt nicht
nur gemeinsame materielle und geistige Bediirfnisse und im Wesen gleiche
geistliche und intellektuelle Fahigkeiten des Menschen aller Zeiten voraus,
sondern auch die Grundeigenschaft, die gegebenen Tatsachen und Situationen
zu transzendieren. Zum Ausdruck dieser Eigenschaft wird die Hoffnung auf
die Realisation der Wahrheit, des Guten und der Gerechtigkeit. Das Ausmaf}
und die Kraft dieser Hoffnung entscheiden dariiber, ob der Mensch von heute
fahig ist, die israelitisch-christliche Tradition zu verstehen, deren Bedeutung
fur die européische Kultur nicht einfach wegdisputiert werden kann. Diese
Tradition bezieht sich auf den letzten Horizont aller menschlichen Hoffnung.
Fiir den, der in diese Tradition gestellt ist, 6ffnet sich der Sinn der Gegenwart
aus der Zukunft, wobei die gesamte Wirklichkeit ihm in einer Tiefendimension
erscheinen kann, die die Leute aulBerhalb dieser Tradition nicht sehen. Das
Aufgehen dieser Dimension bezeichnet Theologie mit dem allgemeinen Begriff
Gnade. Auf diesen hermeneutischen Grundlagen ist es moglich, die geistigen
Tendenzen und Gedankenrichtungen auf dem Boden der Kirche zu verstehen.

Das gilt auch vom reformatorischen Werk des Magisters Jan Hus
einschlieBlich der Rolle, die bei ihm der mittelalterliche philosophi-
sche Realismus spielte.



264 Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist
[

Gleich bei der zweiten Anhérung in Konstanz am 7. Juni 1415
griff der Kardinal d’Ailly Hus mit dem Vorwurf an, er sei ein Fiir-
sprecher der Remanenzlehre Wiclifs, da er ein Anhénger des philo-
sophischen Realismus Wiclifs sei. Der Schwerpunkt der Anklage
konnte nur in der dogmatischen Abweichung der Wiclifschen Abend-
malslehre, nicht im philosophischen Realismus selber liegen, da
dessen dogmatische Folgen nicht eindeutig waren.

Es war allerdings eine Tatsache, dall Hus ein Anhinger desselben
Realismus war, auf dessen Grund Wiclif zur Uberzeugung von der
Absurditit der Transsubstantiationslehre gekommen war. Dagegen
konnte noch Thomas von Aquino dieses Dogma mit den Begriffen
des aristotelischen Realismus, wie Substanz und Akzidenz oder
Materie und Form, begriinden. Aber seit der Mitte des 14. Jahr-
hunderts, als die Fundamente der mittelalterlichen Kirche wahrend
der sich zuspitzenden Krise des Feudalismus erschiittert zu werden
begannen, wurde der philosophische Realismus fur die Kirche ge-
fahrlich, da sein Glaube an die Erkennbarkeit des Wesens der Er-
scheinungen zur Kritik der dogmatischen Grundlagen fithrte, die
Machtanspruch, Ausbeutungspraxis und Verderbtheit der Kirche
ermoglichten. Der Intellekt, der zuvor im philosophischen Realismus
der Wahrheit des christologischen, soteriologischen und trinitari-
schen Dogmas diente, wendet sich jetzt vorerst gegen die bisherige,
die souverdne kirchliche Autoritdt und Macht begriindende Auf-
fassung der Kirche. Deshalb fangt diese nun an, sich vor dem Realis-
mus zu flirchten, und zieht den Nominalismus vor, der die grund-
sitzliche Skepsis vertritt (im Unterschied zur methodischen Skepsis,
die jede Philosophie pflegen sollte) und alle Dogmen ohne Unter-
schied auf Grund der Autoritdt annimmt. Kurz, dem Nominalismus
war die Frage dogmatischer Wahrheit gleichgiiltig.

Es wire schwierig, ja sogar unmoglich, den Sinn des Realismus
und des Nominalismus im Verhéltnis zu einzelnen Dogmen zu er-
lautern. Die dogmatischen Folgen beider Richtungen sind in ver-
schiedenen Zeiten verschieden, decken sich einmal und gehen aus-
einander ein andermal. Was aber die zentrale Tendenz betrifft, sind
diese zwei philosophischen Anschauungen gegensitzlich. Schul-
lehrbiicher besagen, es handle sich um den auf die Frage der Uni-
versalien, deren Wesen und Verhéltnis zu den Individualien sich



Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist 265

beziehenden Streit. Der Realismus war iiberzeugt, dafl die Gattungs-
begriffe und die allgemeinen Ideen sich nicht nur auf die Einzeldinge
und -wesen beziehen, sondern dariiber hinaus eine iiberindividuelle
ontische Realitdt vermitteln (universalia sunt realia). Der Nomina-
lismus lehrte im Gegenteil, die Universalien seien bloe Benennun-
gen fiir die Individualien, ontisch also nichts als flatus vocis (uni-
versalia sunt nomina). Die mittlere Position nahm der Konzeptua-
lismus ein mit der Meinung, die Universalien seien Begriffe
(universalia sunt conceptus), was sich schon der heutigen Ansicht
niherte, nach der alle Begriffe logische Konstruktionen sind. Es
steht auller Zweifel, dafl der Nominalismus der Denker, die mit der
Kirche innerlich gebrochen hatten, die Grundlagen der empirischen
Wissenschaft legte, also dem neuzeitlichen kritischen Realismus
nahe war. Bei den Theologen jedoch, besonders in den Kreisen der
Hierarchie, wurde er zur ideologischen Stiitze der kirchlichen
Machtpositionen gegen alle Reformbestrebungen. Unter diesen ge-
danklichen Voraussetzungen war eine theologische Begriindung der
Kirchenreformen bis zu deren tiefsten geistlichen Grundlagen allein
auf Grund des philosophischen Realismus moglich. Demgegeniiber
verteidigte der Nominalismus den Status quo, zu dem vor allem die
Dogmen gehorten. Deshalb unterwarfen sich die Nominalisten der
kirchlichen Autoritit, ohne zwischen den richtigen und den falschen
Dogmen zu unterscheiden. IThr philosophischer Standpunkt bedrohte
jedoch eben jene Dogmen, die den Sinn der biblischen Botschaft
aufrechterhalten. Die nominalistische Skepsis gegeniiber der Er-
kenntnisgiiltigkeit der Universalien stellte das christologische und
soteriologische Dogma in Frage, das die Erlosung des Menschen in
Christus durch das universale der menschlichen Natur begriindet,
die Gott in Jesus Christus auf sich nahm und derart das Heil der
ganzen Menschheit eréffnete. Wenn die Nominalisten nicht selbst
ihrer eigenen Philosophie gegeniiber skeptisch und vor allem
machtinteressiert wiren, miiliten sie auch den weiteren Pfeiler des
christlichen Glaubens — das trinitarische Dogma — antasten. Denn
dieses Dogma als Analyse der biblischen Botschaft von Gott besagt,
Gott sei una substantia (essentia) tres personae, wobei die substantia
ein universale vorstellt, wogegen die drei Personen den Individualien
entsprechen. Durch die Authebung des universalen Wesens der
Trinitdt zielte der Nominalismus entweder auf den Tritheismus hin
(wie es noch an seinem an der Synode in Soissons 1092 verurteilten



266 Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist

Begriinder Roscellinus offensichtlich ist), oder auf die Ablehnung
des trinitarischen Dogmas iiberhaupt und damit auf die Verneinung
der Gottheit Jesu Christi. Wenn die Nominalisten auch das aus
verstindlichen Griinden nie gesagt haben, tendierte ihr philosophi-
scher Standpunkt dazu mit logischer Notwendigkeit.

Nach der im Altertum von Eunomius, im Mittelalter von Occam
und Biel représentierten nominalistischen Auffassung sind alle
Unterscheidungen und Individuationen im Wesen Gottes rein sub-
jektive conceptus und nomina, denen keine Realitdt entspricht.
Derart ersetzt der Nominalismus den lebendigen, in dem trinitari-
schen Dogma und der Lehre von den Eigenschaften Gottes symbo-
lisierten Gott der Schrift durch den neuplatonischen Abgott eines
vollkommen einfachen Absoluten, das alle Realitdt erschopft und
keinen Raum fiir die reale Existenz der Kreaturen beldf3t. Entweder
positiv durch diesen Gottesbegriff oder negativ durch die Ablehnung
des trinitarisch differenzierten Gottes fithrt der Nominalismus zur
Leugnung der Freiheit und des Wertes der menschlichen Person,
also zur Machtmanipulation mit dem Menschen. Und die unter der
Herrschaft dieses neuplatonischen Gottes allein moégliche Christolo-
gie besteht in verschiedenen Varianten der arianischen, adoptiani-
schen und modalistischen Irrlehren.

Der Nominalismus konnte seine Stellung in der Kirche nur so
erhalten, dafl er die kirchliche Autoritdt vorbehaltlos anerkannte
und verteidigte. Das eben entsprach der geschichtlichen und gesell-
schaftlichen Lage der Kirche, deren Machtpositionen bedroht wurden.
Was aber die Sendung der Kirche betrifft, war es eine peinliche Iro-
nie, daBl der fir die Wahrheit des Evangeliums sich exponierende
Hus von den zu dieser Wahrheit gleichgiiltigen und skeptischen
Nominalisten gerichtet wurde. Solange die alte und noch die mittel-
alterliche Kirche die geistliche Autoritéit und die kulturelle Einheit
der europiischen Menschheit auf Grund der Synthese von Evange-
lium und Antike vorstellte, war es im Gegenteil der Realismus, der
in ihr eine leitende philosophische Rolle spielte. In dieser oder jener
Form steht dieses Denken im Hintergrund der Theologie der grofiten
kirchlichen Denker, wie es Augustinus, Anselm oder Thomas von
Aquino waren. Bei dem letzten kann man allerdings auch etliche
gemiBigte nominalistische Tendenzen ausfindig machen, die aber
keinesfalls den realistischen Charakter seiner Philosophie und
Theologie aufheben. Doch die dogmatische Petrifikation und die



Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist 267

Verabsolutierung der im hermeneutischen Prozel der christlichen
Wahrheit erreichten Positionen, die Verschlossenheit gegeniiber den
fortschreitenden wissenschaftlichen, kulturellen und sozialen Be-
strebungen, legen schon zur Zeit von Hus ein Zeugnis davon ab,
daB die feudale Kirche in eine schwere Krise geraten ist. In dieser
Situation wird der philosophische Realismus fiir die Kirche als
Machtinstitution gefdhrlich, aber er kann mit Riicksicht auf seine
berithmten Repridsentanten in der Tradition kaum als Héresie er-
klart werden.

Deswegen war das Ziel des Angriffs von d’Ailly, in dem er Hus
anklagte, ein Anhénger des philosophischen Realismus zu sein,
eigentlich ihn der Vertretung der Wiclifschen Remanenzlehre zu
iiberfithren. Hus konnte aber diese Beschuldigung iiberzeugend ab-
schlagen, da er diese Lehre nie angenommen und verkiindet hatte.
Schlagfertig lehnte er jede Polemik #iber den philosophischen
Realismus ab unter dem Hinweis darauf, dafl er mit dieser Konse-
quenz des Realismus Wiclifs nichts gemein habe. Er vereitelte da-
durch die schlaue Absicht des unbekannten Ratgebers d’Aillys, ihn
gleich anfangs zu iiberfithren und so jede weitere Demonstration
seiner aktuellen und fiir die Kirche brennenden Reformansichten
unmoglich zu machen. Das besagt allerdings nicht, dafl der philoso-
phische Realismus in der Uberzeugung und dem reformatorischen
Werke von Hus nur der Gegenstand eines unverbindlichen akade-
mischen Interesses, also bedeutungslos gewesen sei. Wenn wir zum
tieferen Sinn dieser mittelalterlichen Denkweise durchdringen, be-
greifen wir, warum sich eben jener christlich dullerst engagierte Hus
zu ihr bekannte.

2.

Was von dieser Richtung bisher gesagt wurde, war ein Versuch,
sie zunichst allgemein zu charakterisieren. Wir wissen jedoch, daf3
dieses Denken ziemlich differenziert war.

Auf seinem #duBersten Fliigel stand Wilhelm de Champeaux mit
der These universalia sunt ante res, die bis zur Lehre Platos von
den Ideen als Urbilder der Dinge und Wesen der sinnlichen Welt
zuriickreicht. Der auf das Denken Augustins gegriindete Realismus
Wiclifs ist platonischen Ursprungs.! Das bedeutet allerdings nicht,

1 G. H. W. Parker, The Morning Star. Wycliffe and the Dawn of the



268 Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist

daf er eine unkritische Ankniipfung an die Theorie Platos darstellt.
In theologischer Hinsicht konnte auch dieser Realismus nur als eine
Konzeption tradiert werden, nach der die Universalien zuerst im
Logos Gottes existieren (ante res), dann in geschaffenen Wesen und
Dingen als ihre Abbilder oder Triger gefunden werden (in rebus),
und endlich in den menschlichen Logos eingehen, der sie erkennt
(post res). Der platonische Realismus Wiclifs unterschied sich also
nicht wesentlich von dem aristotelischen Realismus im. Denken der
groBBen Scholastiker, die nicht ohne Einflu sowohl auf Wiclif als
auch auf dessen Anhinger an der Prager Universitit blieben. Hus
wurde in diese Richtung von seinen tschechischen Professoren,
namentlich von Stanislaus von Znajm, sowie durch sein eigenes
Studium der Schriften Wiclifs eingeweiht. Das Marginale «O Wiclif,
Wiclif, du wirst so manchem noch den Kopf verdrehen!» schrieb er
eben in seine Abschrift der Abhandlung Wiclifs De universalibus ein.
Aus seiner Ablehnung der Remanenzlehre folgt aber, dall er in
seinem innigen Verhéltnis zu Wiclif nicht einer Kritiklosigkeit ver-
fallen ist. Der Realismus sowie der Nominalismus zur Zeit von Hus
hatten augenscheinlich allerlei Schattierungen, so dafl eine einfache
Schematisierung ihrer Anhénger kaum moglich ist.? Es wére auch
ein Kurzschluf}, jede praktische Stellungnahme der Leute aus deren
Zugehorigkeit zu dieser oder jener Richtung zu folgern. Derartige
Folgerichtigkeit kann nur bei den dullerst charaktervollen Denkern
vorausgesetzt werden, wie Hus es eben war. Nicht einmal die
Theologen handeln immer nach ihrer Uberzeugung. Stanislaus von
Znajm und Stephan Paletsch (Pale¢) waren auch Realisten, wandten
sich aber zuletzt gegen Hus. Fiir Hus selbst war sein philosophischer
Standpunkt kein hochster MaBstab fir das Verhéltnis zu anderen
Menschen und Theologen. Das bezeugt seine positive Wertung des
Nominalisten Occams?, wahrscheinlich wegen dessen groer Wert-
schitzung der Schrift. In dieselbe Richtung weist auch, dall Hus
jeden Nationalismus dem Ethos des Evangeliums unterordnete.
Reformation (1965), S. 19-57; M. Spinka, Hus’ Concept of the Church (1966),
S. 22-36.

2 Zur Frage J. Sedlék, Filosofické spory v dobé Husove, 1-2 (1914-15),
speziell iiber den Nominalismus 2, S. 197-224; F. M. Barto§, Hus’ Commentary
on the Sentences of Peter Lombard : Communio viatorum 3 (1960), S. 145-157.

3 M. Spinka, John Hus. A Biography (1968), S. 36.

4 In seiner Auslegung der zehn Gebote Vyklad Desatera (1412), Kap. 44,
schreibt Hus: «Wenn ich einen tugendhaften Fremden von irgendwoher



Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist 269

Obwohl der von Hus mit Wiclif geteilte Realismus platonischen
Ursprungs war, war er wegen seines Sinnes fiir die konkreten Er-
scheinungen des kirchlichen und gesellschaftlichen Lebens in ge-
wissem Sinn der aristotelischen Pridgung dieser Philosophie nahe.
In der Lehre des Aristoteles, welche die Kritik des statischen Charak-
ters der Ideen in Platos Theorie darstellt, erkannte die mittelalter-
liche Theologie eine viel wissenschaftlichere Auffassung der Wirk-
lichkeit, als das in dem der Kirche frither bekannten Platonismus
der Fall war. Vom Standpunkt des biblischen Glaubens an den trans-
zendenten Gott als Herr und Schopfer der Welt aus hatte die
Metaphysik des Aristoteles grole Vorteile vor jener des Plato. In
der Gestalt der immateriellen, der Materie Form, Bewegung und
Leben verleihenden Formen trug Aristoteles die iiberweltlichen
Ideen Platos in die konkrete Wirklichkeit herunter. Dabei bewahrte
er die Transzendenz der ersten und héchsten Form, die eine Analogie
zu Platos hochster Idee des Guten darstellt. Durch die Erklidrung
der Weltbewegung aus dem Verbinden der Materie mit den Formen
hob er den statischen Charakter der Ideen und der Welt in der
Auffassung Platos auf.

In theologischer Sicht bleibt jedwede von der Vernunft gedachte
Transzendenz aullerhalb des sich offenbarenden Gottes der Bibel,
kann also keine christliche Existenz griinden. Sie kann jedoch als
Begriffsrahmen benutzt werden, durch den der menschliche Geist
auf die in Jesus Christus Fleisch gewordene Wahrheit hinzielt. Der
von Aristotele gedachte Gott isthinsichtlich der Welt urspriinglich,
ein statisches Neutrum (mpWtov kivoOv dkivnrov). Trotzdem aber
wennschon nicht aktiv, doch mindestens passiv als von der Materie
geliebter (g épiuevog) bewegt er die Welt. Damit diese Konzeption
zur Stiutze des biblischen Theismus werden konnte, war es nétig, das
erste unbewegte Bewegende in den ersten aktiven Beweger im Sinn
des Herrn und Schopfer der Welt umzudeuten. Dies wurde auf Grund
der aristotelischen Auffassung der ersten Form als denkender
Intellekt moglich. Wenn auch die Frage weiterhin aktuell bleibt,
ob die Hochscholastik nicht Aristoteles unkritisch tibernahm, kann
ihr Offensein fir die «wissenschaftliche» Erkenntnis nicht abge-

kenne, der mehr denn mein tschechischer Bruder Gott liebt und das Gute
schétzt, dann ist er mir lieber als mein Bruder. Und darum sind mir die guten
englischen Priester lieber als die schlechten tschechischen, und ein guter
Deutscher lieber als ein boser Bruder.»



270 Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist

leugnet werden. Erst im 14. Jahrhundert verschlief3t sich die Kirche
der fortschreitenden Erkenntnis und wird bis tief in das 20. Jahr-
hundert hinein zu einem dogmatisch und gesellschaftlich reaktiona-
ren System. Die zeitbedingte Erkenntnis und Formulierung der
christlichen Wahrheit werden zu einer unveridnderlichen ewigen
Offenbarung. Nun bedarf die Kirche keiner Denker mehr, die um
die christliche Wahrheit kritisch bemiiht sind und deren Erkenntnis
immer erneut iiberpriifen, sondern sie verlangt, dafl Theologie die
fertige dogmatische Wahrheit vorbehaltlos annehme und ver-
teidige. So 6ffnete sich die Kluft nicht nur zwischen Kirche und be-
ginnender Wissenschaft, sondern auch zwischen der Kirche und
denen, die die christliche Wahrheit als Heilsfrage ernst nahmen.

In der geschichtlichen Folge derer, die sich dieser Wahrheit
hingaben, kommt dem reformatorischen, ja geradezu revolutionéren
Werk von Hus eine weltgeschichtliche Bedeutung zu. Hus’ auler-
ordentliche Wahrhaftigkeit kommt darin zum Ausdruck, daf er fur
die christliche Wahrheit sein Leben bewuf}t lie. Jede Darlegung, die
diese Wahrheit von Hus nicht ernstnimmt und sie in eine bloBe
«zeitbedingte Form» von etwas anderem auflost, ist naiv und gibt
Hus als ein Instrument von Kriften aus, die er vollig irrtiimlich
milldeutet habe. In derartiger Interpretation erscheint er — bei aller
Anerkennung seiner geschichtlichen und gesellschaftlichen Be-
deutung — als Opfer einer Selbsttduschung, indem er vermutete, er
sterbe fiir Christus und dessen Wahrheit, wogegen er tatsichlich
fur etwas ganz anderes starb. Im Unterschied dazu nimmt die
theologische Interpretation die Zeugenschaft und Uberzeugung von
Hus ernst.

Es ist zu betonen, dal der philosophische Realismus von Hus
nicht im geringsten bedeutet, dall die Wahrheit des tschechischen
Reformators mit der Wahrheit des Plato oder Aristoteles identisch
sei. Hus wurde von der Wahrheit des Evangeliums beherrscht.
Diese Wahrheit ist im Denken, Leben und Mértyrertod von Hus
keine statische und bloB iiberweltliche Groe im Sinn des Realismus
Platos, der die Aufmerksamkeit von der Geschichte zum Jenseits



Z. Trttk, Jan Hus als philosophischer Realist 271

hin ablenkt. Sie hat wohl einen transzendenten Grund und Ursprung,
tritt aber in diese Welt und Geschichte ein und will in der kirch-
lichen und gesellschaftlichen Existenz herrschen. Die philosophische
Struktur im Hintergrund der christlichen Existenz von Hus ent-
spricht dem geméBigten Realismus mit dessen These universalia
sunt in rebus. Fiir Hus handelte es sich selbstvertsindlich nicht um
die rein philosophische Frage der Universalien, sondern um Christi
Herrschaft in den konkreten, materiellen, gesellschaftlichen und
kirchlichen Beziehungen und Verhéltnissen damaliger Gesellschaft.

Nichtsdestoweniger darf auBler acht bleiben, da3 die Frage nach
den Universalien damals nicht als ein bloB logisches, sondern als ein
ontologisches Problem gestellt wurde. Wiewohl wir uns den im
Realismus ontologisch aufgefaliten allgemeinen Begriffen kritisch
stellen, kénnen wir kaum verneinen, daf3 diese Auffassung auch ein
wichtiges Anliegen vertrat. Schon ihre antiken Vertreter hatten
unter Universalien auch die geistigen Werte begriffen, also diese
ontisch aufgefaB3t. Diese ontologische Axiologie kann nicht durch ein
oberflichliches Urteil erledigt werden, als sei sie eine unkritische
Vermischung der Seinsfrage mit dem Problem der Werte. Denn sie
bringt zum Ausdruck, dafl die geistigen Werte keine bloBen Pro-
dukte des menschlichen Geistes sind. Am deutlichsten hatte Sokrates
diese Gewilheit ausgesprochen. Der Realismus des Plato und
Aristoteles wurzelt in seinem Denken. In der Auffassung der Uni-
versalien zeigt sich Sokrates kritischer als sein Schiiler Plato. Wie
es scheint, betonte er wohl die noetische Bedeutung aller allge-
meinen Begriffe, ontische Realitét aber mafl er nur den allgemein-
sten Universalien der Wahrheit, des Guten und der Gerechtigkeit,
also den geistigen Werten bei. In der Uberzeugung, da3 der Mensch
diesen ontischen Werten unbedingt verpflichtet ist, besteht die
denkerische und ethische Griélle des Sokrates, obwohl er in der
eigentlichen ethischen Theorie in die durchschnittliche altgriechi-
sche Ethik des Individualismus abrutschte, wie das seine Devise
«Erkenne dich selbst!» merken 148t. Die philosophische Ernsthaftig-
keit des Sokrates im Unterschiede zu der vorangehenden bloBen
Skepsis und Charakterlosigkeit der Sophisten stellt den Prototyp
des Realismus Hus’ im Verhiltnis zum skeptischen kirchlichen
Nominalismus damaliger Zeit dar.

Der philosophische Realismus ermdoglichte dem Magister Hus
zu begreifen, daBl die Wahrheit des Evangeliums die iibrige Wahr-



272 Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist

heit der menschlichen Erkenntnis nicht aus-, sondern einschlief3t. 3
Das Verstandnis dessen, wie diese universale Wahrheit sich in der
reformatorischen Tat von Hus durchsetzte, ist auf einen breiteren
geschichtlichen Kommunikationsprozel3 angewiesen, in dem Hus
einen wichtigen Kristallisationspunkt bildet. In diesem Prozef3 ist es
entscheidend, dall Hus mit seinem Streben in eine mit eschatologi-
scher Spannung geladene Atmosphire eintrat. Schon in der Predigt
und dem Werke Militschs von Kremsier (Mili¢ z Krométize) und in
der Theologie des Matthias von Janov erschien der Sinn der Krisen
und Konflikte des feudalen gesellschaftlichen und kirchlichen
Systems in einem scharfen eschatologischen Licht. Wenn die Er-
wartung baldiger Ankunft Christi sich auch erst gegen Ende des
Lebensdramas von Hus in Konstanz in seine bis dahin traditionell
kirchliche Konzeption der Eschatologie einbrach, mufte sein
exaltierter Beweis der Treue zu Christus auf dem Scheiterhaufen als
eschatologisches Zeichen erscheinen und mit einer geradezu revo-
lutionéren Ziindkraft wirken. Objektiv also hatte die Wahrheit der
biblischen Botschaft im Werk und Mértyrertum von Hus eine
eschatologische Bedeutung fiir die hussitische Revolution und die
ganze weitere tschechische Reformation. In der Neuentdeckung des
eschatologischen Charakters der biblischen Wahrheit besteht der
Beitrag der tschechischen Reformation fiir das weltweite Christen-
tum. Sie widersetzte sich der mittelalterlichen Kirche aus dem Grun-
de, weil diese unter dem Einflul der altgriechischen Philosophie und
ihrer Machtanspriiche die biblisch-eschatologische, mit der Zeit und
dem konkreten geschichtlichen Leben zu tun habende Transzendenz
in eine metaphysische Transzendenz verkehrte, wodurch die bibli-
sche Wahrheit eine kritische und richterliche Tragweite im Leben
der Kirche verlor.

Der eschatologische Charakter der biblischen Wahrheit durch-
brach die traditionell kirchliche Eschatologie von Hus als totaler
Anspruch dieser Wahrheit auf die ganze personliche, kirchliche und
gesellschaftliche Existenz. Fur die theoretische Ausarbeitung einer
dem entsprechenden Eschatologie hatte Hus keine Zeit mehr. Aber
zusammen mit anderen Vétern der tschechischen Reformation

5 «Omnis veritas in religione Christi sequenda et solum ipsa vel est veritas
a sensu corporeo cognita, vel ab intelligentia infallibili inventa, vel per reve-
lationem cognita, vel in divina posita Scriptura»: Historia et Monumenta
(Norimbergae 1558), Tom. I, Fol. 220b [275, 1], De ecclesia, Kap. 13.



Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist 273

lebte und handelte er unter der Souverinitit des Evangeliums.
Eigenwillige Manipulation mit der Wahrheit des Evangeliums war
in seiner Sicht die Wurzel aller Verderbnis der Kirche. Der Sinn
der von Hus erdffneten tschechischen Reformation kann summarisch
auf folgende Weise ausgedriickt werden: Gegen die Souverinitat
der Kirche und der Theologie iiber das Evangelium - die Souve-
ranitdt des Evangeliums iiber alle kirchliche und menschliche Wirk-
lichkeit.

In Hus und der hussitischen Bewegung wies die biblische Wahr-
heit den revolutiondren Charakter nach. Wenn das auch in die
tschechische Reformation eine schwierige Dialektik von Gewalt und
Gewaltlosigkeit, des Lebens in Christus und in der Welt hinein-
brachte, kann die in der biblischen Wahrheit verborgene revolutio-
nére Kraft seitdem nicht geleugnet werden. Die dialektische Ent-
wicklung der tschechischen Reformation seit der Zeit von Hus durch
die hussitische Revolution bis hin zur Bruderunitét zeigt aber auch,
daf} die biblische Eschatologie nicht nur die Quelle einer revolutio-
naren Kraft, sondern auch einer Kritik an der Revolution ist. Denn
die auf diese Eschatologie gegriindete Hoffnung transzendiert alle
von der Revolution erreichten geschichtlichen Positionen und schiitzt
diese vor einer Selbstverabsolutierung und neuen moglichen For-
men des Bosen.

Etliche Momente des Verméchtnisses von Hus sind von besonde-
rer Bedeutung auch fiir die gegenwértige christliche und theologi-
sche Existenz.

Das Sich-Verlassen auf die biblische Wahrheit schlof3 bei Hus den
Respekt vor der kirchlichen Autoritét nicht aus. Hus verlangte nur,
dafB3 diese Autoritidt nicht auf bloBe Macht, sondern auf die Wahr-
heit gegriindet werde, der zu dienen die Kirche gerufen ist. Er war
also bereit, sich dem Konzil zu unterwerfen, wenn die Theologen
ihn nur durch die Wahrheit des Evangeliums davon iiberzeugen
konnten, dall er irrte. Man mul} eine ernste Frage stellen, namlich
ob die an der kirchlichen Institution, etlichen Thesen der kirchlichen
Dogmatik und Theologie von Hus getibte Kritik nicht eine Selbst-
iiberschétzung und eine Geringschétzung der iibrigen hervorragen-
den Geister und Fachleute der Kirche war. Denn so wurde das wohl
von manchen empfunden. Es ist jedoch wichtig, dafl Hus nicht nur
kritisierte, sondern auch die Kritik seiner Ansichten und Bestre-
bungen verlangte und bereit war, eine bessere Erkenntnis der Wahr-



274 Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist

heit, als sie ihm zuteil wurde, auf Grund von Argumenten anzu-
nehmen. Seine Kritik war also keine hoffirtige Meisterschaft, son-
dern eine sachliche, von der Ich- und Herrschsucht befreite Folg-
samkeit gegeniiber dem Evangelium. Im Falle, dafl die Hus-Gegner
diesem. echten theologischen Prinzip im Wesen nur ein Komplott,
die Macht und die Autoritit gegeniiberstellten, kamen ihre theolo-
gische Skepsis sowie ihre Ohnméchtigkeit gegeniiber der christlichen
Integritit und der geistlichen Grofe eines Hus zum Vorschein.
Hus zogerte nicht einen Augenblick, sich in seinem reformatori-
schen Streben auch der Macht des Prager Erzbischofs und des
Konigs zu bedienen. Als sie ihn aber verlieBen, besiegte ihn kein
Selbsterhaltungstrieb und keine Sorge um die materielle Existenz,
sondern die Wahrheit des Evangeliums, worin allein die echte
christliche und theologische Existenz zu griinden ist. Darin be-
steht die einzigartige reformatorische und theologische Bedeutung
von Hus. Dadurch unterschied er sich von seinen einstigen Freunden
wie Paletsch, und das verband ihn mit dem treuen Mitarbeiter und
Mitmértyrer Hieronymus (Jeronym) von Prag sowie den Scharen
derer, die nach seinem Tode zur Verteidigung der Wahrheit des
Evangeliums aufstanden. Hus’ Treue und Standhaftigkeit in der
Wahrheit enthiillt und beklagt jedwede theologische Skepsis, die
sich in schone christliche Worte hiillt, sich aber vor der Diskussion
und der Kritik firchtet, obwohl diese fiir das Fortschreiten der
theologischen Erkenntnis unbedingt nétig sind. Hus’ Ergebenheit
gegeniiber der Wahrheit, die ihn vollig verschlang und verzehrte,
zeigt, worin die christliche Freiheit besteht. Da Hus sich auf die
heilige Wahrheit und Liebe Christi restlos verliel, war er frei gegen-
iiber allen und allem. In Christus iiberwand er die Angst um sich
selbst, um sein Prestige, aber auch alle Feindschaft und Rachsucht,
und war fahig, seinen Widersachern zu vergeben und fiir sie zu
beten. Nur diese Freiheit in Christus begriindet die Freiheit der
Kirche von allem Opportunismus, Legalismus und Pharisdertum.
Hus’ realistisches Interesse an aller nicht nur aus der Offenbarung
und der Schrift, sondern auch aus den Sinnen und dem Verstande
erkannter Wahrheit legt ein Zeugnis davon ab, da Hus den ge-
samten menschlichen Logos vom Logos Gottes ableitete und alle
menschliche Erkenntnis in die eine und universale Wahrheit Gottes
einschloB. Der Geist des Denkens von Hus 6ffnet die Tore der Kirche
nicht nur der wissenschaftlichen Wahrheit, sondern auch allen edlen



Z. Trtik, Jan Hus als philosophischer Realist 275

humanistischen Bestrebungen um den Frieden und die soziale
Gerechtigkeit. Die hussitische, aus der reformatorischen Tat jenes
Hus entstandene Revolution belehrt uns, dafl die gesellschaftlichen
Folgen des Evangeliums sich in gewissen geschichtlichen Situatio-
nen nicht in der Gestalt blofler Caritas oder eines passiven Pazifis-
mus geltend machen kénnen, sondern zu einer konkreten, bewuf3ten
und praktischen gesellschaftlichen Engagiertheit fithren.

Zdenek Triik, Prag



	Jan Hus als philosophischer Realist

