
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 4

Artikel: Sabbatruhe und Sabbatfest : Überlegungen zur Entwicklung und
Bedeutung des Sabbat im Alten Testament

Autor: Mathys, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 28 Heft 4 Juli/August 1972

Sabbatruhe und Sabbatfest

Überlegungen zur Entwicklung und Bedeutung des Sabbat im Alten
Testament.

Wenn trotz vielen jüngeren Arbeiten zum Sabbatproblem1 hier
ein neuer Versuch unternommen werden soll, hat das folgende
Gründe : Seit einiger Zeit ist in der theologischen Literatur die Frage
nach dem Sinn des Festes und des Feierns2 im Rahmen der Problematik

von «Freizeit» und Zeitmangel3 lebendig geworden. Nun gilt
der Sabbat als Tag der Arbeitsruhe wie als Feiertag. In den
Abhandlungen alttestamentlicher Fachleute über den Sabbat finden
sich zwar immer wieder Hinweise auf die beiden Aspekte4, es fehlt
jedoch eine Untersuchung unter diesem speziellen Gesichtspunkt,
vor allem auch zum gegenseitigen Verhältnis von Ruhetag und Festtag

und ihrer Bedeutung in den verschiedenen Epochen der
israelitischen Religionsgeschichte.

Da wahrscheinlich das Sabbatgebot als Arbeitsverbot am Anfang
dieser Entwicklung steht, sollen zunächst diese älteren Stellen
besprochen werden, bevor die Beziehung des Sabbat zum Festkalender
Israels und die allmähliche kultische Füllung des siebenten Wochentages

erörtert werden können. Die gewählte Reihenfolge versucht
1 Neuere Literatur z.B. bei J.J. Stamm, Theol. Rundschau N.F. 27 (1961),

S. 189ff. ; E. Kutsch, Rel. Gesch. Geg'w.3, 6, Sp. 1258ff. ; H. J. Kraus, Gottesdienst

in Israel (19622), S. 98ff.; E. Lohse, Theol. Wort. z. N.T., 7 (1964),
S. Iff. ; G. Fohrer, Geschichte der israelitischen Religion (1969), S. 107 ; ferner:
A. R. Hülst, Bemerkungen zum Sabbatgebot : Festschr. Th. C. Yriezen (1966),
S. 152-164; J. G. Guillén, Nuevas aportaciones al estudio del sâbado:
Estudios Biblicos 26 (1967), S. 77-89; F. Stolz, Sabbat, Schöpfungswoche
und Herbstfest: Wort und Dienst N.F. 11 (1971), S. 159-175.

2 Vgl. etwa Harvey Cox, Das Fest der Narren (1970).
3 E. Lange, Erwachsenenbildung in der Freizeitgesellschaft : Ev.

Erwachsenenbildung 5 (1969), S. 27-51; ders., Leben im Wandel (1971), S. 50ff.
4 Z.B.Kraus (A. 1), S. 99; K.Elliger, Leviticus, Handb. z. A.T. I, 4 (1966),

S. 312f. ; W. H. Schmidt, Alttestamentlicher Glaube und seine Umwelt (1968),
S. 85; Guillén (A. 1), S. 78.



242 F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest

dabei chronologisch vorzugehen, ohne daß sie sich natürlich im
einzelnen festlegen läßt und man sich ihres hypothetischen Charakters

bewußt sein muß. Einige sich aufdrängende Konsequenzen
zum Problem des außerisraelitischen Ursprungs des Sabbat und ein
Versuch, wenigstens die Richtung anzudeuten, in der die Ergebnisse
für heutige Fragestellungen bedeutsam sein könnten, sollen den
Aufsatz abschließen.

1.

«Seht, Jahwe hat euch den Sabbat gegeben; darum gibt er euch

am sechsten Tag Brot für zwei Tage. Jeder soll an seiner Stelle sitzen
bleiben (sebû), keiner soll von seinem Platz weggehen am siebenten
Tag. So hielt das Volk am siebenten Tag Sabbat (jisbetû)» (Ex. 16,

29f.).
Die beiden Verse gehören nach allgemeiner Auffassung zur jah-

wistischen Schicht der Mannaerzählung5. Die Stellung innerhalb des

Auszugsberichtes widerspiegelt den Glauben Israels, der Sabbat
gehe auf die Zeit vor der Gesetzgebung am Sinai zurück6. Im Unterschied

zu anderen Stellen verrät die Formulierung keine Abhängigkeit

vom Sabbatgebot des Dekalogs, so daß M. Noths Urteil, Ex. 16,

29f. sei «die vermutlich älteste alttestamentliche Stelle über den
Sabbat»,7 berechtigt sein mag. Der Hinweis auf diesen Tag folgte
wohl ursprünglich auf eine Mitteilung über das Staunen des Volkes

wegen der doppelten Menge Manna am sechsten oder dessen
Ausbleiben am siebenten Tag. Der Text ist in mehrfacher Hinsicht
bemerkenswert :

1. Verbirgt sich hinter der erwähnten Stellung vor dem
Sinaibericht eine historisch zutreffende Erinnerung? Könnte man die

5 G. Beer & K. Galling, Exodus, Handb. z. A.T. I, 3 (1939), z. St. ; M. Noth,
Überlieferungsgeschichte des Pentateuch 19663), S. 32; ders., Das zweite
Buch Mose, A.T. Deutsch, 5 (19612), z. St.; G. W. Coats, Rebellion in the
Wilderness (1968), S. 87; J. P. Hyatt, Exodus, New Century Bible (1971),
z. St. O. Eissfeldt, Hexateuch-Synopse (19622), S. 141* (Laienquelle). Im
übrigen ist die Aufteilung des ganzen Kapitels in Einzelheiten umstritten.
Zu einer ganz abwegigen Analyse auf Grund einer rein stilistischen Methode
kommt B. J. Malina, The Palestinian Manna Tradition (1968), S. 1-18.

6 Hyatt (A. 5), S. 178.
7 Noth, A.T. Deutsch (A. 5), S. 108.



F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest 243

Frage bejahen, so bedeutete das, daß der Sabbat auf die Wüstenzeit
der später «israelitischen» Stämme zurückginge.

2. An der ersten Stelle, wo die Bibel explizit vom Sabbat spricht,
ist er als selbstverständlich vorausgesetzt: Er ist bekannt und
braucht nicht eingeführt zu werden8; bemerkenswerterweise
verzichten auch die priesterliche Schicht der Erzählung und der
Redaktor darauf.

3. Der Sabbat ist von Jahwe gegeben: Der Ruhetag gilt nicht als
Werk menschlicher Hände und wird als Gabe Jahwes begriffen,
bevor er ausdrücklich lejhwh begangen wird. Das läßt darauf schließen,
daß er schon vorjahwistisch bekannt gewesen ist und nun betont
von Jahwe hergeleitet wird9.

4. Kennzeichen dieses besonderen Tages ist das Verbot der
werktäglichen, lebensnotwendigen Beschäftigung - mehr nicht! Denn
die Formulierung der Sätze erfolgt ganz von der konkreten
Anwendung her: Das Verbot, vom Wohnplatz auszuziehen, ergeht
darum, weil in diesem Fall die tägliche Arbeit im Weggehen zum
Einsammeln des Manna besteht.

5. Der Name Sabbat wird mit dem Verbum säbat in Verbindung
gebracht, und es ist durchaus zu erwägen, ob nicht auch der Imperativ

sebû bewußt mit Rücksicht auf denAnklang gewählt worden ist.
Die neuere Dekolagforschung10 ist sich darin einig, daß am Anfang

der Entwicklung alte und älteste Kurzformen der Gebote stehen,
wenn auch die Zehneraufreihung oft für jünger gehalten wird.
N. Lohfink hat deutlich gemacht, daß sämar und (äsäh in der
deuteronomischen Klischeesprache eng zusammengehören11, so daß

folgende älteste Form des vierten Gebotes zu rekonstruieren ist:
8 Das gilt für alle älteren Stellen bis zur deuteronomischen Verankerung

im Auszugsgeschehen und zur priesterlichen Begründung in der Schöpfung
(s. dazu u. S. 251f. bzw. S. 252f.).

9 Vgl. E. Jenni, Die theologische Begründung des Sabbatgebotes im Alten
Testament, Theol. Stud. 46 (1956), S. 9; G. Fohrer, Das sogenannte apodiktisch

formulierte Recht und der Dekalog: Studien zur Alttestamentlichen
Theologie und Geschichte 1949-1966 (1969), 120-148, S. 138 (Erstdruck in
Kerygmaund Dogma, 11, 1965.

10 Zum Dekalog vgl. J. J. Stamm, Theol. Rundschau N.F. 27 (1961),
S. 189ff. ; E. Nielsen, Die zehn Gebote (1965) ; M. E. Andrew, The Ten
Commandments in Recent Research (1967); A. Jepsen, Beiträge zur Auslegung
und Geschichte des Dekalogs: Zeitschr. f. alttest. Wiss. 79 (1967), S. 277-304.

11 N.Lohfink,Zur Dekalogfassung von Dt 5: Bibl. Zeitschr. N.F. 9 (1965),
S. 17-32, bes. 21 f.



244 F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest

«zäkor ät-jom hasëabbât (leqaddeëô)t> (Ex. 20, 8): «Gedenke des

Sabbattages (ihn zu heiligen)». Ob die eingeklammerte Wendung
zur Urform gehört12 oder eine erste13 oder gar späte14 Erweiterung
darstellt, ist schwer zu entscheiden. Die Erage ist darum von
Bedeutung, weil leqaddeëô allenfalls ein alter Hinweis auf eine kultische
Bedeutung des Ruhetages sein könnte. Jepsen hat jedoch gezeigt,
daß qiddas «zum Gebrauch vor Gott weihen» bedeutet. «Priester
werden ,geweiht', damit sie ihren Dienst vor Gott tun können. Den
Sabbat ,weihen' heißt: den Tag für den Dienst der Gottheit
bestimmen.»15 Ist das Wort nicht Zusatz, so zeigt die gemeinsame
Interpretation in Ex. 20, 9f. und Deut. 5,12f.16, daß dieser Dienst
für Jahwe nicht kultisch verstanden worden ist, sondern als Ruhe
von aller Arbeit am siebenten Tag.

Ebenso wird man schwerlich noch eindeutig feststellen können,
ob die besprochene Mahnung älter ist oder das «klassische» Sabbatgebot17

: «ëëëât järnim ta'abod ûbajjôm haëëebî'î tiëbot» (Ex. 34, 21).
Die Parallelstellen zeigen nur geringe Abweichungen: Ex. 23, 12

verwendet 'äsäh ma'asäh für «arbeiten»; der Dekalog ergänzt diese

Wendung mit 'äsäh Icöl-mHa'lcäh und bestimmt den Sabbat lejhwh.
Das Gebot findet sich ferner in typisch priesterlieher Variante in
Ex. 31, 15; 35, 2; Lev. 23, 3. Trifft es zu, daß die kürzeste Eorm des
Gebotes (Ex. 23, 12; 34, 21) die älteste ist, dann fehlt darin das

Wort «Sabbat». Daraus wird man kaum mit A. Dupont-Sommer
schließen können, der Name Sabbat sei der Institution erst später
zugewachsen18, da auch er früh bekannt ist, und das Verb doch wohl
bewußt an den Namen anklingen soll19. Daß aber das alte Gebot mit
dem Verb säbat allein auskommt, ist wieder ein deutlicher Hinweis
darauf, daß am Anfang der israelitischen Interpretation des sieben-

12 Zuletzt Jepsen (A. 10), S. 292f.
13 H. Graf Reventlow, Gebot und Predigt im Dekalog (1962), S. 55;

ähnlieh Hülst (A. 1), S. 163.
14 Fohrer (A. 9), S. 138, Anm. 51.
15 Jepsen (A. 10), S. 293.
16 S. u. S. 250f.
17 Höheres Alter des «Doppelgebotes» erwägt z.B. H. H. Rowley, Moses

and the Decalogue: Men of God (1963), 1-36, S. 30.
18 A. Dupont-Sommer, Sabbat et Parascève à Elephantine d'après des

Ostraca araméens inédits (1950), S. 18f., zit. nach Rowley (A. 17), S. 31,
Anm. 1.

19 Vgl. wieder Ex. 16, 29f.



F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest 245

ten Tages allein die Arbeitsrulle steht. Darauf zielt das Gebot ab,
das trotz dem äußeren Anschein kein Doppelgebot ist. So sehr sich
der Satz «sechs Tage sollst du arbeiten» als Hauptgebot und Leitsatz

für die abendländische Arbeitsmoral ausgewirkt hat und sogar
als Waffe gegen die Einführung der Fünftagewoche gebraucht worden

ist, so wenig trifft das seine ursprüngliche Funktion, antithetischer

Vordersatz zum Arbeitsverbot am Sabbat zu sein. Geboten

wird nur die Sabbatruhe. Die sechstägige Arbeit wird mitgenannt
als selbstverständliche Voraussetzung.20

Ohne daß sich alle Fragen nach der relativen Chronologie der
Texte bis ins Einzelne lösen lassen, wird doch folgendes deutlich:
Wo immer Israel an den genannten Stellen dem «siebenten Tag»
eine Bestimmung gibt oder diese erweitert, geht es um die Arbeitsruhe.

Hinweise auf kultische Begehungen an diesem Ruhetag finden
sich keine21. Wenn man ferner in neuerer Zeit wieder stark dahin
tendiert, die einzelnen Gebote des Dekalogs in ihrer ältesten Form
aus der nomadischen Zeit Israels herzuleiten22, so spricht auch das

Sabbatgebot nicht gegen diese Möglichkeit. Man hat eingewendet,
für nomadisches Leben sei eine totale Arbeitsruhe nicht denkbar23.
Nun ist aber zu berücksichtigen, daß die ältesten Sabbatbestimmungen

kein umfassendes Arbeitsverbot fordern. Auch Ex. 16, 29 f.
spricht nur von der Arbeit, die ohne weiteres vorgeholt werden kann.
Es ist also durchaus mit der Möglichkeit zu rechnen, daß Israel ein
ursprüngliches Verbot gewisser, allerdings wichtiger Arbeiten zu
einem totalen Ruhegebot ausgeweitet hat.

Wenn später dieses Sabbatverständnis in radikalisierter Form
neben der Beschneidung zu dem Kennzeichen Israels und des Ju-

20 Vgl. die Übersetzung der Zürcher Bibel in Ex. 34, 21 : Sechs Tage darfst
du arbeiten.

21 Vgl. auch Nielsen (A. 10), S. 80.
22 Rowley (A. 17), ebd. ; L. Köhler, Der Dekalog: Theol. Rundschau N.F. 1

(1929), S. 161-184; W. Keßler, Die literarische, historische und theologische
Problematik des Dekalogs: Vet. Test. 7 (1957), S. 1-16; G. J. Botterweck,
Form- und überlieferungsgeschichtliche Studie zum Dekalog: Concilium 1

(1965), S. 392-401, Jepsen (A. 10), S. 300ff. Vgl. W. Schöllgen, Aktuelle
Moralprobleme (1955), S. 52: «Jedes der Zehn Gebote (meint und schützt) ein
Stück vorstaatlichen Lebens. »

23 K. Marti, B. Stade, R. Smend, genannt bei K. Budde, Sabbath und
Woche: Christi. Welt 43 (1929), 202-208. 265-270, S. 205 (der gleiche Aufsatz
englisch in Journ. of Theol. Stud. 30, 1929, S. 1-15).



246 F. Mathys, Sabbatruhe und, Sabbatfest

dentums geworden ist, so dürfte sich dahinter (anders als bei der
weiterverbreiteten Beschneidung) eine historisch zutreffende
Erinnerung verbergen. Wir kennen zwar eine Reihe von Tabuvorschriften

aus der nahen und fernen Welt der Religionen24, jedoch
kein Beispiel für ein umfassendes Ruhegebot an einem regelmäßig
(und häufig!) wiederkehrenden Tag. Das Sabbatgebot ist neben dem
Gebot der ausschließlichen Verehrung Jahwes das einzige analogielose

Gebot des Dekalogs25.
Die Ausweitung des Ruhegebotes ins Umfassende ist schrittweise

vor sich gegangen. Die genannte Formulierung von Ex. 20, 9f.
Deut. 5, 13 f. gehört zu den beiden Dekalogfassungen gemeinsamen
Erweiterungen, die in der deuteronomistischen Sprache verwurzelt
sind26. Auf ein früheres Entwicklungsstadium dürften Ex. 23, 12;
34, 21, sowie einige Hinweise bei den vorexilischen Propheten
zurückgehen.

In Ex. 23, 10-12 ist vom Sabbatjahr und vom Sabbattag im
gleichen Atemzug und in weitgehend parallelen Formulierungen die
Rede. Ob der Abschnitt Ex. 23, 10-19, wie früher meist angenommen,

den alten kultischen Abschluß des Bundesbuches bildet,
wird neuerdings - wohl zu Recht - bestritten27. Wie noch zu
zeigen sein wird, ist der Zusammenhang mit dem Festkalender der
Verse 14-19 zweifellos sekundär.28 Die - übrigens nur hier im A.T.
anzutreffende - unmittelbare Parallelisierung von Sabbatjahr und
Sabbattag wie die beiderseitige Formulierung der Zwecksetzung
haben nun die Kulturlandsituation zum Hintergrund29. Es zeigt

24 Vgl. die Vorschriften zu den babylonischen dies nefasti bei H. Greß-

mann, Altor. Texte z. A.T. (19262), 8. 329, auch zit. bei Lohse (A. 1), 8. 2,
oder «primitive» Regeln zu den Tabutagen: es «darf kein Feuer unterhalten,
kein Kano benutzt, nicht gebadet werden» (J. G. Frazer, The Belief in Immortality,

2, 1922, S. 389, zit. nach G. van der Leeuw, Phänomenologie der
Religion, 19703, S. 30, Anm. 1).

25 Jepsen (A. 10), S. 302; Beispiele für entsprechende Reihen z.B. hei
Botterweck (A. 22), S. 397 f.

26 Vgl. zuletzt Jepsen (A. 10), S. 284; melä'kä ist charakteristisch für
deuteronomistische und priesterliche Sprache.

27 Fohrer (A. 9), S. 145, Anm. 63; Sh. M. Paul, Studies in the Book of the
Covenant in the Light of Cuneiform and Biblical Law (1970), S. 32-35, je von
ganz verschiedenen methodischen Voraussetzungen her.

28 S. u. S. 255f.
29 Von inhaltlichen Gesichtspunkten her stünde also dem Einbeziehen von

Ex. 23, 10-12 in das Rechtskorpus des Bundesbuches nichts entgegen.



F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest 247

sich hier schon ansatzweise, was Ex. 34, 21 vollends deutlich macht:
Die nomadischen Sabbatbräuche müssen für die seßhaft gewordenen
(wie für die ursprünglich seßhaften) Bauern erst angewendet und
ausgeweitet werden. Wichtig ist hier nun aber der Zweck30, um
dessetwillen der siebente Tag der Woche als Sabbat gehalten werden
soll: «damit (lemalan) dein Rind und dein Esel ruhen (jänu^h) und
der Sohn deiner Sklavin und der ger aufatmen (jinnäfes) können.
Der alte Brauch der Sabbatruhe wird von Israel also ins Soziale
gewendet, und zwar wahrscheinlich schon in der frühen
Kulturlandzeit31. Das ist nun gerade für die neue Situation in Kanaan
hochbedeutsam. Wenn es auch kaum wahrscheinlich ist, daß der
Sabbat von seinem (nomadischen) Ursprung an mit einem periodischen

Ruhebedürfnis der Natur in Beziehung zu setzen ist32, so ist
das offenbar im Kulturland bald geschehen. Und da hätte es doch
außerordentlich nahe gelegen, eine solche restitutio in integrum
kultisch-rituell zu begehen. Das ist offensichtlich nicht geschehen.
Die Beziehung zur Natur ist zwar gegeben, die Tiere werden in V. 11

und in V. 12 genannt, «nicht weil sie Gegenstand einer in der antiken

Welt kaum vorauszusetzenden Tierliebe gewesen wären, sondern
weil sie mit zu der Schöpfung gehören, die von Zeit zu Zeit zu ihrer
,Ruhe' zurückkehren soll.»33 Die (beinahe chiastisch zu nennende)
Formulierung, die in V. 11 die hajjat hassadäh auf die Resten
verweist und in V. 12 sich vom Ruhen der Haus(!)tiere zum
Atemschöpfen der arbeitenden Menschen steigert, weist doch darauf hin,
daß hier der Sabbat auf das Wohl des Menschen ausgerichtet wird.
Dabei mag noch auffallen, daß, anders als bei späteren Aufzählungen,
der Angesprochene nicht direkt miteinbezogen wird, sondern nur
ihm unterstellte oder schutzbedürftige Menschen. Daß Israel in
früher Zeit die Sabbatruhe auf diese Weise sozial interpretiert hat,
darf wohl unter die tiefsten Einsichten alttestamentlichen Glaubens
gerechnet werden.

Wie die eben besprochene Stelle ist wohl auch Ex. 34, 21 erst
sekundär in einen alten Festkalender eingetragen worden34 und soll

30 Es ist zumindest ungenau, in diesem Zusammenhang von «Begründung»
zu sprechen.

31 Der Sabbat ist hingegen nicht ursprünglich eine soziale Einrichtung
gewesen (so W. Rordorf, Der Sonntag, 1962, S. 14ff.).

32 So Noth, A.T. Deutsch (A. 5), S. 153f.
33 Noth (A. 32), S. 154. 34 S. u. S. 255f.



248 F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest

daher zunächst ohne Rücksicht auf den Kontext behandelt werden.
Auf das Gebot der Arbeitsruhe am siebenten Tag folgt hier die
ausdrückliche Anwendungsbestimmung auf die Zeit des Pflügens und
Erntens, d.h. aber auf die Hauptarbeitszeiten des landwirtschaftlichen

Jahres.35 Diese ausdrückliche Betonung ist als gewichtiges
Indiz dafür zu werten, daß die kanaanäischen Fellachen mit einer
regelmäßigen Arbeitsruhe nicht vertraut gewesen sind, und daß
damit der Ursprung dieses Brauches nicht in einer altorientalischen
Sedentärkultur zu suchen ist.

Die vorexilischen Propheten sind die ersten Zeugen für eine
Verbindung von Sahbat und Fest: Hos. 2, 13 und Jes. 1, 13 nennen
Neumond und Sabbat in einem Atemzug und zudem zusammen
mit hag (in Jes. 1, 14 zu emendieren36) und nuTed. hag ist dabei wohl
allgemeine Bezeichnung für ein großes Fest, mo'ed, ursprünglich die
«festgesetzte Zeit»37, wird oft mit hag zugleich genannt und ist
praktisch damit synonym geworden.38 An beiden Stellen wird also
in allgemeinster und damit deutlichster Form der Sabbat (und der
Neumond) mit den großen Festen Israels zusammengestellt. Das
scheint dem oben über den Ursprung des Sabbat Gesagten zu
widersprechen; tatsächlich werden denn auch beide Stellen oft für einen
kultischen Ursprung des Sabbat ins Feld geführt.39 Im Kontext
geht es Jesaja wie Hosea um die Anprangerung des Mißbrauchs von
kultischen Feiern. Daraus ist tatsächlich zu schließen, daß spätestens

im 8. Jahrhundert v. Chr. der Sabbat im Sinne einer Kultfeier
begangen worden ist, und zwar wahrscheinlich genauer im
Zusammenhang mit einem Neumondsfest40. Es ist ein Charakteristikum
der israelitischen Siebentagewoche, von den Mondphasen
unabhängig zu sein, wenn auch die Bedeutung der Siebenzahl ganz
ursprünglich auf den Mondumlauf zurückgehen wird41. Unter dem
Einfluß eines mit dem Neumond verbundenen, der Förderung der

35 Vgl. Noth (A. 32), S. 217.
36 H. Wildberger, Jesaja, Bibl. Komm. X, 1 (1965), S. 34.
37 Elliger (A. 4), S. 312, Anm. 1.
38 Vgl. Wildberger (A. 36), S. 44.
39 So zuletzt wieder Stolz (A. 1), S. 168.
40 Vgl. 2. Kön. 4, 23; Am. 8, 5; Jes. 66, 23; Ez. 45, 17; 46, 1. 3. (6); Neh. 10,

34; 1. Chr. 23, 31 ; 2. Chr. 2, 3; 8, 13; 31, 3.
41 Vgl. J. Hehn, Siebenzahl und Sabbat (1907), S. 44-63. Bereits in

Babylonien gibt es Anzeichen für eine Loslösung vom Mondlauf, vgl. ebda
S. 61 f.



F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest 249

Fruchtbarkeit dienenden kanaanäischen Kultes42 ist offenbar der
Sabbat in der israelitischen Volksfrömmigkeit schon früh zum Fest
geworden. Gerade dagegen wenden sich nun aber die Propheten:
Wo der Sabbat in dieser Weise begangen wird, ist er mißverstanden.
Der prophetische Protest gegen den Sabbat als kultische Leistung
fügt sich jedenfalls nahtlos an das sozial gewendete Ruhegebot, wie
wir es in den älterenFormulierungen der Gesetzeskorpora angetroffen
haben.

Aus diesem Umstand läßt sich aber noch eine weitere
Schlußfolgerung ziehen: Der aus nomadischem Erbe stammende Brauch
eines regelmäßigen Ruhetages bot vielfältige Möglichkeiten der
Interpretation. In der neuen Situation der Seßhaftigkeit und des

religiösen Synkretismus hat es eine offenbar populäre Tendenz
gegeben, den Sabbat als Fest zu feiern, während prophetische und
möglicherwiese noch andere, ähnlichen Überlieferungen verpflichtete
Kreise43 den Versuch unternommen haben, die gegebene «leere»

Zeit sozial zu füllen. M. a.W. : Im Grunde erweist sich das Gebot der
Sabbatruhe als «Leerformel», die in Israel je und dann neu gefüllt
worden ist.

In Arnos 8, 5 tritt eine weitere alte Anwendung des Ruhegebotes
zutage: Das Arbeitsverbot gilt nun auch für Markt und Handel44.
Es ist dies zudem die einzige Stelle im A.T., wo gleichzeitig von
SabbatrwAe und Neumond die Rede ist45. Es ist also zu fragen, ob
das Neumondsfest allgemein mit einem Aufhören von Handel und
Geschäft zusammengehört, und ob also eine Wurzel der Sabbatruhe
doch in einem Fest zu suchen wäre. Das ist aber unwahrscheinlich.
Denn nirgend sonst im A.T. ist von einem Arbeitsverbot am
Neumond die Rede, und es sind auch keine außerisrealitischen Belege
dafür bekannt. Im Gegenteil: Zwei in Ugarit gefundene
Handelsverträge46 mit gleichlautendem Kopf sind auf den Neumondstag
des Monates pgrm datiert47. Vielmehr ist anzunehmen, daß das
bereits in früher Zeit üblich gewordene gleichzeitige Reden von

42 S. dazu Wildberger (A. 36), S. 42f., ferner 2. Kön. 4, 23.
43 Eine genauere soziologische Erfassung dürfte schwierig sein.
44 Dieser Aspekt ist später wichtig und genauer kasuistisch umschrieben

worden, vgl. Jer. 17, 21-27; Neh. 13, 15-22. Jenni (A. 9), S. 12f.
45 Vgl. Anm. 40, in allen andern Texten geht es um den Sabbatfcwit.
46 Vielleicht müßte man genauer von Quittungen sprechen.
47 b. ym. hds. byrh pgrm, Ch. Virolleaud, Le Palais Royal d'Ugarit, 2

(1957), S. 185"; 5 (1965), S. 12.



250 F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest

Neumond und Sabbat den Anstoß für die parallele Formulierung
von Am. 8, 5 a gegeben hat. In den späteren Ausweitungen dieser
Vorschrift in Jer. 17,21-2748 undNeh. 14,15-22 wird der Neumondstag

bezeichnenderweise nicht erwähnt, obwohl sonst in später Zeit
Neumond und Sabbat gehäuft miteinander begegnen49. Im übrigen
geht es in Am. 8 um den Schutz der Geringen am Werktag, so daß
der Stelle nicht zu entnehmen ist, wie Arnos über den Sabbat
gedacht hat50.

Die den beiden Dekalogfassungen in Ex. 20 und Deut. 5 gemeinsamen

Erweiterungen zeigen nun einige neue Züge :

1. Das Arbeitsverbot gilt erstmals ausdrücklich für «all dein
Werk» (köl-mela'ktekä) : Erst auf dieser Entwicklungsstufe ist das
Gebot der umfassenden Sabbatruhe bezeugt.

2. Der siebente Tag ist «sabbät lejhwh»: Die ausgesonderte Zeit
dieses Tages wird nicht mehr nur als Gabe Jahwes begriffen (Ex. 16,

29), sondern ist jetzt explizit «für Jahwe» bestimmt, wie etwa
lejhwh ein Lied gesungen51, ein Gebet gesprochen52, ein Mensch
«geweiht»53, ein Opfer dargebracht54 oder ein Altar gebaut wird55.
Der Sabbat erhält einen besonderen Charakter des Bezuges auf
Jahwe, eine Bewegung vom Menschen auf Jahwe hin. Der Sabbat
ist damit nicht einfach freie Zeit zur Verfügung des Menschen. Er
ist das zwar nie gewesen. Jetzt aber unterstreicht die Wendung
lejhwh: Der Sabbat ist Zeit, die Israel seinem Gott zur Verfügung
stellt; im Blick auf Ex. 16, 29: Zeit, die Israel seinem Gott zurückgibt.

Der alte Tabutag, der seinen Sinn nicht mehr aus der Haftung
an magische Mächte56, sondern aus der Bindung an Jahwe erhält,
wird zu einem Ruhetag besonderer Art57. Zugleich liegt in diesem

Bezug des Sabbat auf Jahwe (und auch im bereits besprochenen
leqaddesô) die Wurzel des spezifisch israelitischen Verständnisses

48 Die Verse sind jedenfalls in der vorliegenden Formulierung nicht jere-
mianisch, s. W. Rudolph, Jeremia, Handb. z. A.T. I, 12 (19683), z. St.

49 Vgl. Anm. 40.
50 Anders H. W. Wolff, Joel/Amos, Bibl. Komm. XIV, 2 (1969), S. 375.
51 Z.B. Ex. 15, 21; Ri. 5, 3; Ps. 13, 6; 27, 6; 96, 1.
52 Z.B. Gen. 24, 26.48.52; 1. Sam. 15, 25.31; Ps. 29,2.
53 Z.B. Ex. 28, 36; 39, 30.
54 Z.B. Ex. 22, 19; Lev. 1-2 u.ö.
55 Z.B. Gen. 8, 20; 12, 7. 8; 13. 18; Ri. 6, 24; 1. Sam. 7, 17; 14, 34f.
66 S. u. S. 257ff.
57 Vgl. auch Jenni (A. 9), S. 14f.



F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest 251

des Sabbatfestes. Zunächst jedoch wird im Dekalog dieses lejhwh
ganz auf den Menschen hin interpretiert :

3. Die Arbeitsruhe gilt für «dich und deinen Sohn und deine Tochter

und deinen Sklaven und deine Magd und dein Vieh und den ger
in deinen Toren» (Ex. 20,10; Deut. 5, 14 nennt noch Rind und Esel) :

Jedermann, ja die ganze unmittelbare lebendige Umwelt des Israeliten

wird ausdrücklich mit einbezogen : Der Sabbat hat einen geradezu

totalen Charakter angenommen: Die Ruhe ist geboten für jede
Arbeit und für den ganzen Haushalt.

Das Deuteronomium58 fügt zwei charakteristische Erweiterungen
hinzu: einerseits wird die soziale Zwecksetzung unterstrichen und
verschärft: lemalan jänüCi 'abdCcä way3"mätekä kctmokä, Deut. 5,

14 fin. Obwohl eigentlich das Gesagte kaum über den ersten Teil
der Erweiterung hinausgeht59, setzt dieser Abschluß doch einen
bemerkenswerten Akzent, der sich übrigens gut in die «humanistische»

Tendenz des Deuteronomiums einreiht60. Hier ist nicht der
Mensch für den Sabbat da, sondern der Sabbat für den Menschen61.
Anderseits bietet gerade dieser Satz die Stichwortüberleitung für die
theologische Begründung des Sabbat im Exodusgeschehen: «Denke
daran, daß du Sklave gewesen bist im Lande Ägypten und daß Jahwe
dein Gott dich von dort herausgeführt hat mit starker Hand und
ausgerecktem Arm. Darum (cal-ken!) hat dir Jahwe dein Gott
geboten, den Sabbattag zu halten» (V. 15). Fundament des Sabbat ist
also die zentrale Errettungstat Jahwes, sein Handeln in der
Geschichte, das Israel zu seinem «Eigentumsvolk» gemacht hat62. Das
heißt aber : Eür das Deuteronomium ist der « Sabbat für den
Menschen» untrennbar verknüpft mit Jahwes Handeln in der vergangenen

Geschichte63. Ein Ruhetag für den Menschen «an sich» ist da
68 Trotz der Stellung in einem der jüngsten Abschnitte dieses Buches gibt

es keine zwingenden Gründe, Deut. 5, 14fln. 15 dem Verfasser des deutero-
nomistischen Geschichtswerkes zuzuweisen, vgl. Hülst (A. 1), S. 157f.

59 Immerhin sei auf das theologisch gewichtige Motiv des Ruhens (nûah)
hingewiesen, das gerade für das Deut, bedeutsam ist, vgl. G. von Rad, Es ist
noch eine Ruhe vorhanden dem Volke Gottes: Ges. Stud. (19653), S. 101-108;
Jenni (A. 9), S. 19.

60 Zu diesem Begriff R. P. Merendino, Das deuteronomische Gesetz (1969),
Register (vgl. Deut. 22, 1-4; 23, 15f. 19f.; 24, 6f. 10-15. 17-22; 25, 3; ferner
20, lOf. 19f.).

61 Vgl. Hülst (A. 1), S. 156; Jepsen (A. 10), S. 293.
62 Vgl. H. Wildberger, Jahwes Eigentumsvolk (1960).
63 S. auch Jenni (A. 9), S. 17 ff.



252 F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest

undenkbar. Statt von sozialer Begründung des Sabbat zu sprechen,
muß man also genauer formulieren: Die geschichtstheologische
Begründung des Sabbat ist verbunden mit einer sozialen Zweckbestimmung

des Ruhetages.
Mit diesen mannigfachen Erweiterungen64 gewinnt das Sabbatgebot

innerhalb des Dekalogs von Deut. 5 ein Gewicht, das N. Lohfink

veranlaßt hat, geradezu von einem «Sabbatdekalog» zu sprechen

65. So weit wird man allerdings kaum gehen dürfen66, und
dementsprechend wird man auch nicht erst exilische oder nachexili-
sche Entstehung annehmen müssen67. Denn daß der Sabbat im
Exil entscheidend aufgewertet worden ist68, ist nicht nur auf die
Unmöglichkeit zurückzuführen, den alten Tempelkult zu feiern69,
sondern geht zweifellos auch auf die älteren Akzentsetzungen70 im
Dekalog zurück. Ähnlich breit gestaltet ist ja auch das Verbot des

Herstellens von Kultbildern (Ex. 20, 4-6; Deut. 5, 8-10). Beide
Gebote gehören aber in eine Situation der Auseinandersetzung
Israels mit seiner Umwelt, indem sie beide Eigentümlichkeiten
Israels unterstreichen. Das ist aber durchaus nicht erst im Exil denkbar.

Mit der Begründung von Ex. 20, 11 betreten wir das Feld der
priesterlichen Sabbattheologie. Hier hat der Sabbat sein Fundament
nicht in Jahwes Geschichtshandeln, sondern in seinem Schöpferhandeln:

«Denn in sechs Tagen hat Jahwe Himmel und Erde
gemacht, das Meer und alles, was in ihnen ist, aber er ruhte am siebenten

Tag. Darum hat Jahwe den Sabbattag gesegnet und ihn
geheiligt.» Der Zusammenhang mit Gen. 2, 2f. ist sicher traditionsgeschichtlicher

Art. Literarische Abhängigkeit ist kaum anzunehmen71.

Wie steht es mit dem historischen und theologischen Recht
dieser Begründung?

F. Stolz hat jüngst versucht, in einer Arbeit, die sich fast ausschließlich auf
die priesterlichen Texte zum Sabbat stützt, den alttestamentlichen Sabbat

64 Zu erwähnen ist noch der typisch deuteronomistische Satz V. 12 b:
«Wie dir Jahwe, dein Gott, geboten hat.»

65 Lohfink (A. 11), S. 28.
68 Vgl. Hülst (A. 1), S. 157.
67 Gegen Lohfink (A. 11), S. 28.
68 S. u. S. 254. Anm. 79.
89 Vgl. z.B. Elliger (A. 4), S. 312f.
70 Die ähnlich ungleiche Gewichtsverteilung findet sich ja auch in Ex 20.
71 Vgl. z.B. Budde (A. 23). S. 204; Hülst (A. 1), S. 160f. ; Stolz (A. 1), S. 160.



F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest 253

mit der siebentägigen Festwoche, die einen abschließenden Ruhetag
enthalten hätte, in Zusammenhang zu bringen72. Die Überlegungen enthalten
Manches, das neue Aspekte zum priesterlichen Verständnis des Sabbat/esles
beitragen mag. Daß jedoch die 7-Tage-Woche diesem Fest vorausgeht, seine
Gestaltung beeinflußt hat, und nicht umgekehrt an ihrem Ursprung das Fest
von Neujahr und Schöpfung steht, scheint nach allem Gesagten sicher zu
sein73. Abgesehen davon, daß die Chronologie der alttestamentlichen Texte
gegen die Hypothese von Stolz spricht, ist der Schritt vom Neu/u7wsfest
zum allwöchentlichen Ruhetag selbst für ihn eine ungelöste Frage74, und die
im genannten altorientalischen Material belegte Ruhe der Gottheit am siebenten

Tag der Festwoche ist kaum denkbar als Grundlage für das jeden siebenten

Tag gültige, allumfassende Ruhegebot für Mensch und Haustier. Einer
historischen Prüfung hält somit diese Begründung nicht stand.

Wenn jedoch Israel den Sabbat schon in ältester Zeit als Gabe
Jahwes verstanden (Ex. 16, 29f.) und schon bald nach der Seßhaft-
werdung mit dem periodischen Ruhebedürfnis von Natur und Mensch
zusammengebracht hat (Ex. 23, 10-12), darf wohl festgestellt
werden, daß die priesterliche Sabbattheologie, die den Ruhetag im
Ruhen des Schöpfers am siebenten Tag verankert hat, altes israelitisches

Verständnis sachgemäß neu formuliert hat. Darin dürfte
denn auch das bleibende Verdienst des priesterlichen Anteils an der
Entwicklung der Sabbatanschauung in Israel liegen. Überdies ist
nun der Sabbat deutlich zum Fest geworden, das zeigt die kultische
Sprache: Ex. 16, 22-25: sabbäton15; die Verbindung alter Elemente
zum Ausdruck sabbät qodäs lejhwh; Ez. 22, 8 ; 23, 38 : hillel 'ät-sabbetö-

taj; Ez. 22, 26: eine Aufzählung kultischer Vergehen der Priester
schließt mit dem Vorwurf, sie hätten «ihre Augen vor meinen Sabbaten

verschlossen».
In Ez. 20 ist der Sabbat doch wohl zu stark verankert (V. 12.13.

16. 20. 21. 24)76, als daß die entscheidenden Wendungen in V. 12.20

72 Stolz (A. 1), S. 161 ff. In ähnlicher Weisesuchte auch Reventlow (A. 13),
S. 45-60, die ältesten Sabbatanschauungen in den priesterlichen Texten des
A.T.

73 So auch Reventlow (A. 13), S. 59; Hülst (A. 1), S. 160.
74 Stolz (A. 1), S. 171.
75 Die Wortbildung mit dem Affix -ôn ist gegenüber sabbät sicher sekundär,

vgl. R. de Vaux, Das Alte Testament und seine Lebensordnungen, 2

(1962), S. 330, weshalb auch der von sabbatôn ausgehende Ableitungsversuch
von C. R. North, The Derivation of Sabbath: Biblica 36 (1955), S. 182-201,
und Guillén (A. 1), S. 77, fehlschlägt.

76 F. J. Helfmeyer, Art. >ôt, Theol. Wort. z. A.T. I, 2 (1971), 182-205,
Sp. 199.



254 F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest

dem Propheten abzusprechen wären77. Sie erklären sich denn auch
zwanglos mit der Herkunft des Propheten aus priesterlicher
Rechtstradition78. Hier und in den ähnlichen Formulierungen von Ex. 31,
13 (P) wird die gehobene Stellung deutlich, die der Sabbat im Exil
und in der nachexilischen Zeit gewonnen hat79 : Er ist Gabe Gottes
als « Beweiszeichen»60 des Bundes. Man könnte auch mit L. Köhler81
und E. Jenni82 von «Merkzeichen» bzw. «Garantiezeichen» sprechen.
Deutlich ist jedenfalls dies: Wo der Sabbat Zeichen ist, ist er nicht
Selbstzweck, sondern weist auf etwas hin, hat einen Aussagewert
über den Gegenstand und das Geschehen hinaus83. Auf einer Linie
mit den andern priesterlichen Bundeszeichen des Regenbogens für
den Noahbund und der Beschneidung für den Abrahambund ist der
Sabbat in Ex. 31 Zeichen für den Mosebund, auch wenn er nicht
ausdrücklich als 5dl berît bezeichnet wird : Die Sabbatfeier soll Israel
auf seine durch Erwählung und Bund begründete Zugehörigkeit zu
Jahwe hinweisen84. So bietet die Sabbatfeier als Feier der heiligen
Zeit einen gewissen Ersatz für den verlorengegangenen heiligen
Ort85. Aber selbst hier ist gerade diese Feier als Zeichen weit
entfernt von einem kultisch-mythischen Erleben heiliger Zeit.

Allerdings ist nun auch noch die gesetzliche Verschärfung der
Sabbatgebote in der Priesterschrift zu erwähnen: Wer den Sabbat
«entweiht», macht sich des Todes schuldig86 (Ex. 31, 14, vgl. 35, 2f.
Num. 15, 32-36). Immerhin will sich, wie längst gesehen, ein
Element der beiden letztgenannten Stellen nicht recht in die
aufgewiesene Entwicklungsgeschichte des Sabbat fügen: das Motiv des

Feuermachens bzw. des Holzsammelns zum Feuermachen als An-

77 Anders W. Eichrodt, Der Sabbat bei Hesekiel : Lex tua Veritas. Festsohr.
H. Junker (1961), S. 65-74.

78 W. Zimmerli, Ezechiel, Bibl. Komm. A.T. XIII, 1 (1969), S. 447.
79 S. z.B. de Vaux (A. 75), S. 338f.; Lohse (A. 1), S. 5, Kraus, (A. 1),

S. 107 f.
80 Vgl. Zimmerli (A. 78), S. 447.
81 L. Köhler, Lexicon (19582), s.v., so auch in der Neuauflage (1. Liefg.

1967) von W. Baumgartner.
82 Jenni (A. 9), S. 31, auch Eichrodt (A. 77), S. 65.
83 Vgl. Helfmeyer (A. 76), Sp. 184ff.
84 S. Helfmeyer (A. 76), Sp. 199.
85 Vgl. Kraus (A. 1), S. 107.
86 Vgl. dazu H. Schulz, Das Todesrecht im Alten Testament (1969),

bes. S. 55ff.



F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest 255

laß für den Bruch der Sabbatgebote87. Es geht nicht an, das Problem
mittels des Stichwortes «Kasuistik» zu erledigen88, da sich sonst in
der priesterlichen Sabbattheologie noch keine Spuren der späteren
Sabbatkasuistik finden. Die Argumentation der Verfechter einer
Herleitung des Sabbat aus dem «Schmiedestamm» der Keniter, es
handle sich hier um ein altes Motiv, behält in diesem Punkt ihr volles
Recht89.

Ein späterer Ergänzer90 hat dann aus Ex. 31, 13-17 ein Kompendium

priesterIieher Sabbattheologie geschaffen, das alle einschlägigen

loci enthält: Das Gebot der Einhaltung; das Zeichen in
Verbindung mit der Erkenntnisformel und dem Stichwort «heiligen»;
auf «Entweihung» bzw. Arbeit steht die Todesstrafe; schließlich die
Begründung mittels der Schöpfungstheologie.

2.

Soll sich die These, am Ursprung der Sabbatruhe stehe kein Eest,
bewähren, ist nun noch nachzuweisen, daß das Sabbatgebot
ursprünglich nicht zum Festkalender Israels gehört hat. Unabhängig
voneinander sind W. Beyerlin91 und H. Kosmala92 bei einer
Untersuchung des gegenseitigen Verhältnisses von Ex. 23, 12-19 und 34,
14-26 zum Ergebnis gekommen, daß es sich um zwei besondere
Ausprägungen eines einzigen Gesetzeskomplexes handelt, die auf eine
gemeinsame Grundlage zurückgehen. Nach der eingehenderen
Analyse von Kosmala steht am Anfang ein Kalender von drei
Pesten: Das Massôt-Fest (Ex. 23, 15a; 34, 18a), das Herbst- oder

87 Vgl. vor allem B. D. Eerdmans, Der Sabbath: Festschr. K. Marti (1925),
S. 79-83.

88 So Stolz (A. 1), S. 171, Anm. 60.
89 Eerdmans (A. 87), ebd.; Budde (A. 23), S. 268; Köhler (A. 22), S. 181;

Keßler (A. 22), S. 10; Nielsen (A. 10), S. 81; mit Vorbehalten auch North
(A. 75), S. 198f„ und Guillén (A. 1), S. 86.

90 Vgl. Noth, A.T. Deutsch (A. 5), S. 198, etwas anders Schulz (A. 86),
S. 55ff.

91 W. Beyerlin, Herkunft und Geschichte der ältesten Sinaitraditionen
(1961), S. 96ff.

92 H. Kosmala, The So-called Ritual Decalogue: Ann. of the Swedish
Theol. Inst. 1 (1962), S. 31-61; vgl. schon A. Jepsen, Untersuchungen zum
Bundesbuch (1927), S. 94, ferner Hyatt (A. 5), S. 247f. ; anders Fohrer (A. 9),
S. 141 ff.



256 F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest

Wochenfest (Ex. 23, 16 a; 34, 22 a) und das Lesefest am Ausgang des

Jahres (Ex. 23, 16b; 34, 22b). Beide Kalender, besonders aber
derjenige von Ex. 34, sind erweitert worden, so daß die Erwähnung des

Sabbat nicht zum ursprünglichen Bestand gehört hat und erst dann
erfolgt ist, als man den Sahbat als Fest verstanden hat. Kosmala
hat noch besonders darauf aufmerksam gemacht, daß sich die
Ergänzung des auf die Zeit des Pflügens und der Ernte angewandten
Sabbatgebotes sinnvoll und wohl absichtlich zwischen Massôt- und
Wochenfest einfügt93. Ein analoger Befund ergibt sich in Lev. 23,

1-3. 4ff., wo die Voranstellung des Sabbat einem späteren Ergänzer
zuzuschreiben ist94. Auffallend ist, daß hier erstmals der Sabbat im
positiven Sinne mô'ed genannt wird95. «Es ist ein Zeichen für die

gesteigerte Bedeutung, die der Sabbat im Exil, wo keine Feste mehr
in der althergebrachten Weise gefeiert werden konnten, gewinnen
mußte, daß er in der Wertschätzung so nahe an die Feste
heranrückte, daß jetzt das gleiche Wort... auf ihn angewandt werden
kann, wenn auch in etwas abgewandeltem Sinne» (nämlich nicht als

kultisch begangenes Ackerbaufest)96. Im Festkalender von Deut. 16

fehlt der Sabbat gar vollständig97.
Auf der gleichen Linie wie diese späten Nachträge zum Festkalender

stehen jene Stellen, die Kultanordnungen zum Sabbat (und oft
zugleich zum Neumond!) bieten: Lev. 24, 8; Num. 28, 9f.; Ez. 45,
17; 46, 1. 3. 698; Neh. 10, 34; 1. Chr. 23, 31; 2. Chr. 2, 3; 8, 13; 31, 3.

Somit dürfte also feststehen, daß der alte Ruhetag Sabbat erst
im Laufe seiner vielfältigen Interpretationen und Anwendungen
während der israelitischen Religionsgeschichte einen gewissen
Festcharakter angenommen hat und damit auch seinen Ursprung nicht
in einem Fest haben dürfte.

Wo aber ist der Ursprung des im A.T. je schon immer vorausgesetzten

Ruhetages zu suchen?

Mehrfach, und auch wieder in neuester Zeit" ist versucht worden, den
Sabbat mehr oder weniger direkt von mesopotamischen Bräuchen herzuleiten.

93 Kosmala (A. 92), S. 44.
94 Elliger (A. 4), S. 310f.; M. Noth, Das dritte Buch Mose, A.T. Deutsch 6

(1962), S. 144.
95 Vgl. o. S. 248.
96 Elliger (A. 21), S. 312f.
97 Vgl. zum ganzen auch Schmidt (A. 4), S. 85.
98 Vgl. dazu Zimmerli (A. 78), 2, S. 1172.
99 Stolz (A. 1), S. 164ff.; ältere Arbeiten z.B. bei Lohse (A. 1), S. 3.



F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest 257

Für das Wort mag das allerdings zutreffen. Denn einige alte Stellen ohne
jeden Zusammenhang mit dem Sabbat verbieten es, das Yerbum säbat vom
Substantiv abzuleiten, und der umgekehrte Versuch scheitert an sprachlichen
Schwierigkeiten100. Als nächste Parallele zu sabbät bietet sich immer noch das
akkadische èabfpattu «Vollmondtag»101 an, wobei die Frage nach der früh
erfolgten Übernahme des Wortes offenbleiben muß. Immerhin ist gemäß dem
Verlauf der Geschichte Mesopotamiens und den durch die Mari-Texte
genauer bekanntgewordenen Kontakten von halbnomadischer und seßhafter
Bevölkerung102 das Wandern eines solchen Wortes auch für eine sehr frühe
Zeit gut denkbar, wobei etwa auch Kadesch als Treffpunkt eine Rolle
gespielt haben mag. Die Übernahme der SabbatraÄe aus diesem Bereich ist
jedoch kaum möglich, wie oft gezeigt worden ist: Der akkadische sabfpattu
ist der Vollmondtag in der Monatsmitte; der israelitische Sabbat wurde aber
nur mit dem Neumond in Verbindung gebracht und ist zudem vom Mondlauf
völlig unabhängig. Anderseits sind die babylonischen dies nefasti, Tabutage,
an denen gewisse Arbeiten verboten waren, nicht mit dem Vollmondtag
identisch. Der Versuch von E. Jenni, den Ursprung des Sabbat an regelmäßig
abgehaltenen, arbeitsfreien Markttagen zu sehen, scheitert einerseits am
Fehlen von Belegen für den Alten Orient und die Siebenzahl103, anderseits
daran, daß Israel die Sabbatruhe schon früh ausdrücklich als Handelsverbot
verstanden hat (Am. 8, 5).

Die Schwierigkeit der oben erwähnten Ableitung von den Keni-
tern liegt in der Antwort auf die Fragen: Läßt sich beweisen, daß
die Keniter ein Schmiedestamm waren? Machen nur Schmiede
Feuer Obwohl er immer wieder Anhänger findet101, hat sich dieser
Versuch sicher zu Recht nicht allgemein durchgesetzt. Einige
Elemente der bisherigen Hypothesen sind aber ernsthaft neu zu
bedenken, wenn sie auch nicht zu gesicherten Ergebnissen führen
können :

1. Das Verbot des Feuermachens scheint ein altes, unableitbares
Motiv der Sabbatruhe zu sein. Man braucht keineswegs einen
Schmiedestamm zu bemühen, um festzustellen, daß ein Feuertabu105

in jeder, auch der halbnomadischen Kultur weitreichende Folgen
für das tägliche Leben mit sich gebracht hat. Wenn man sich dazu
die kulturgeschichtliche Funktion des Feuers für das Werden der

100 Vgl. dazu Guillén (A. 1), S. 78f.
101 Zuletzt Stolz (A. 1), S. 171.
102 Vgl. vor allem J.-R. Kupper, Les nomades en Mésopotamie au temps

des rois de Mari (1957), und den Sammelband La civilisation de Mari, XVe
rencontre assyriologique internationale, hrsg. v. J.-R. Küpper (1967).

103 Vgl. z.B. Rordorf (A. 31), S. 23f.
104 Vgl. Anm. 89.
105 Vgl. die Anm. 24 genannte Taburegel.



258 F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest

menschlichen Zivilisation vor Augen hält, wird deutlich, daß das
Verbot des Feuermachens an sich schon den Keim für ein umfassendes

Arbeitsverbot in sich trägt.
2. Mehrfach ist im Zusammenhang der Frage nach der Entstehung

der Siebentagewoche der ugaritische Text II AB (Gordon 51)
VI, 22 ff. genannt worden. Dabei wurde zu Recht festgehalten, daß
die Stelle, gleich wie ähnliche Belege für siebentägige Perioden, aus
der allgemeinen Bedeutung der Siebenzahl zu erklären ist und keineswegs

die These stützen kann, in Ugarit sei eine Woche von sieben

Tagen bekannt gewesen106. Interessanterweise spielt hier nun aber
das Feuer bei der Vollendung des Palastbaus für Ba'al eine Rolle.
Zitiert man den Text, wie das meist geschieht, ohne Berücksichtigung

der Zeilen 34f., läßt er sich leicht als 6+1-tägigen Feuerritus
zur durchglühenden Weihe und Reinigung des Palast/Tempels
verstehen107. Diese Deutung dürfte jedoch nicht zutreffen. Nach der
Schilderung des Herbeitragens von Edelholz heißt es, ohne daß das
Bauen konkret geschildert würde :

22) Ein Feuer fachte man an im Prachthaus,
Eine Flamme im Palast;
An jenem Tage und am zweiten

25) Brannte das Feuer im Prachtbau,
Die Flamme im Palast;
Am dritten, am vierten Tage
Brannte das Feuer im Prachthaus,
Die Flamme im Palast;
Am fünften, am sechsten Tage

30) Brannte das Feuer im Prachthaus,
Die Flamme im Palast;
Dann am siebenten Tage
Entfernte man das Feuer aus dem Prachthause,
Die Flamme aus dem Palast.

34) Man goß das Silber zu Platten
Das Gold wurde zu Ziegel gegossen108.

Die Übersetzung der entscheidenden Wendung in Z. 32 f. ist allerdings
umstritten :

106 S. E. Kutsch, Zeitschr. f. Theol. und Kirche 55 (1958), S. 26; Kraus
(A. 1), S. 106.

107 So Kraus (A. 1), S. 106; A. Jirku, Der Mythus der Kanaanäer (1965),
S. 17.

108 J. Aistleitner, Die mythologischen und kultischen Texte aus Ras
Schamra (1959), S. 43.



F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest 259

6s6[°.] y[mm].td. 'ist
bahtm.nfbl] 'at.bhklm109.

G. R. Driver übersetzt: «On the seventh day the fire was extinguished
in the mansion, the flames in the palace. »110 Für die Verbform td hat man bisher

eine Wurzel ndy angenommen und, je nach dem Verständnis der Präposition

b die Bedeutung «ausstoßen (Stimme), vertreiben, entfernen»111 aus112

oder «auslöschen» in113 zugrunde gelegt. Nach Ausweis neugefundener Texte
muß die Wurzel jedoch ydy lauten und etwa «to drive away, to remove»
bedeuten114. Trotz dem wichtigen, in Zeile 31 durch mk («dann») noch
unterstrichenen Wechsel vom sechsten zum siebenten Tag ist aber die Präposition
b in der stereotyp wiederholten Wendimg «bbhtm.. .bhklm» zweifellos jedesmal

mit «in» wiederzugeben, zumal diese Bedeutung ugaritisch wie
gemeinsemitisch am nächsten liegt115. Da das Bild des «Entfernens» für das
Auslöschen eines Feuers keine Schwierigkeiten bereitet, wird Drivers Übersetzung
das Richtige treffen.

Die Fortsetzung (Z. 34f.) zeigt nun aber deutlich, daß das Feuer
sechs Tage lang im Palast gebrannt hat als Schmelzfeuer für die
Ausschmückung des Palastes mit Silber und Gold116, und nicht
deren sieben zur Weihe und Reinigung. Am siebenten Tag haben es
die Handwerker ausgelöscht, und es ist durchaus möglich, daß
dahinter ein alle sieben Tage zu befolgendes Feuertabu steht. Mehr
läßt sich über den Text nicht sagen.

Nun ist allerdings der zunächst richtige Einwand zu bedenken, wie die oft
aufgeführten babylonischen Texte stamme dieser Beleg für ein Feuertabu aus
einer Sedentärkultur und sei nicht ohne weiteres auswertbar zur Stützung
der These, die Sabbatruhe habe ihren Ursprung in einem Feuertabu im
nomadischen Bereich. Immerhin wird man sich für den Bereich des Alten
Orient nicht auf einen absoluten Gegensatz zwischen nomadisch/halbnomadischer

und sedentärer Kultur festlegen können117. Zumal wenn es um eine
elementare Macht wie das Feuer geht, ist durchaus mit gegenseitiger Beein-

109 A. Herdner, Corpus des tablettes en cunéiformes alphabétiques (1963),
S. 28.

110 G. R. Driver, Canaanite Myths and Legends (1956), S. 99.
111 J. Aistleitner, Wörterbuch der ugaritischen Sprache (19673), Nr. 1756.
112 Ebd. Nr. 486 3/d), ähnlich übersetzen C. H. Gordon, Ugaritic Literature

(1949), S. 35 und T. H. Gaster, Thespis (196R), S. 190.
113 Driver (A. 110), S. 157.
114 J. C. de Moor, The Seasonal Pattern in the Ugaritic Myth of Ba'lu

(1971), S. 243.
115 Baumgartner (A. 81), S. 100.
116 So auch Gaster (A. 112), S. 119.
117 Vgl. Anm. 102.



260 F. Mathys, Sabbatruhe und, Sabbatfest

flussung zu rechnen. Auch das Fehlen von Belegen aus dem nomadischen
Bereich dürfte zu erklären sein. So schreibt ein so guter Kenner der Mari-Kultur
wie G. Dossin : « Si les archives de Mari nous permettent de saisir sur le vif
comportement de plusieurs groupes de bédouins et de relever aisément tels
traits essentiels de leur caractère, elles sont, en revanche, très avares de
témoignages susceptibles de nous éclairer sur leurs institutions. On souhaiterait,

notamment, être mieux renseigné sur leur organisation tribale, sur leur
coutumes, sur leurs croyances et sur leur religion. »118 Das dürfte nach Dossin
darauf zurückzuführen sein, daß alle Texte von seßhaften Schreibern
verfaßt wurden, die für die Nomadenkultur nur Verachtung übrig hatten.

Nach einer Mitteilung von J. J. Heß ist der wöchentliche
religiöse Feiertag bei den heutigen Beduinen kaum tief verankert119.
Es bleibt jedoch dabei, daß die ältesten biblischen Zeugnisse für die
Sabbatruhe und die ausdrückliche Anwendung auf bäuerliche
Verhältnisse auf einen nomadischen Ursprung hinweisen, wobei sicher
nicht anzunehmen ist, daß an diesem Ursprung eine umfassende
Arbeitsruhe stand. Eine solche wäre tatsächhch im Nomadenleben
kaum denkbar. Wenn auch die Hefte über den Ursprung der Sabbatruhe

noch nicht geschlossen sind, scheint immerhin der hier
eingeschlagene Weg grundsätzlich erfolgversprechender als die Herleitung

aus einem Fest oder aus Bräuchen, die an den Mondlauf
gebunden sind. Möglicherweise werden noch Dokumente zutage treten,
die es erlauben, einige Lücken in der Argumentationskette zu
schließen. Für die regelmäßige Siebentagewoche mit dem abschließenden

Ruhetag haben sich bis jetzt jedenfalls keine überzeugenden
außerisraelitischen Belege gefunden, so daß es vorläufig beim Urteil
Guillens bleiben wird: «La deificaciön de la semana, el säbado

como dia de descanso obligatorio para todos e independiente de las
fases binares y como dia de culto son hazanas que la humanidad debe

a los hijos de Israel.»120

3.

a) Für die aus dem europäischen Abendland im Einflußbereich
der christlichen Kirchen und des Judentums herausgewachsene

118 G. Dossin, Les bédouins dans les textes de Mari: L'antica société
beduina, hrsg. v. F. Gabrieli, Studi semitici 2 (1959), 35-51, S. 50.

119 J. J. Heß, Von den Beduinen des inneren Arabiens (1938), S. 152.
120 Guillén (A. 1), S. 78 (Die religiöse Bedeutimg der Woche, der Sabbat

als obligatorischer Ruhetag für alle, unabhängig von den Mondphasen und
als Feiertag sind Großtaten, die die Menschheit den Kindern Israels verdankt.)



F. Maihys, Sabbatruhe und Sabbatfest 261

moderne Industriegesellschaft gilt wohl grundsätzlich, daß der
anfänglich nur das Sabbatgebot einleitende Satz «sechs Tage sollst du
arbeiten» auf die Ethik der Arbeit wie die persönliche Arbeitsmoral
eine außerordentliche große Wirkung ausgeübt hat. Vergröbernd
gesagt, hat er 6/7 der nicht im Schlaf verbrachten Zeit bestimmt,
und zwar die gemeinhin als die wesentlich betrachteten 6/7 der Zeit
eines Abendländers. Im Zeichen der Arbeitszeitverkürzung wird der
Satz zwar heute, was die Abgrenzung der Zeit betrifft, nicht mehr
wörtlich übernommen. Immer noch gilt aber, daß nur der arbeitende
Mensch als vollwertiger Mensch gilt und Recht auf ein angemessenes
Leben hat. Wer sein Leben nicht nach dem Hauptgebot : Du sollst
arbeiten und dir dein Leben verdienen, ausrichtet oder in der
«Dritten Welt» im Wirkungsbereich einer anderen Arbeitsmoral
lebt, sollte grundsätzlich zur Arbeit erzogen werden. Immer noch
setzt sich der Gedanke des Rechtes auf ein menschenwürdiges Alter
nach Abschluß der Arbeitsphase nur sehr langsam durch, und
zahlreich sind die Zeitgenossen, die sich nur mit schlechtem Gewissen
Ruhe und Entspannung gönnen.

In diesem Kontext ist es doch wohl von Bedeutung, daß das

Sabbatgebot eine periodische Ruhezeit im göttlichen Handeln
begründet und ausdrücklich für den Menschen, besonders für den
Menschen, der in Gefahr steht, ausgenützt zu werden, auslegt. Dabei
wäre auch Ex. 23, lOf. zu bedenken, wo das Sabbat/ctÄr im selben
Sinne verstanden wird.

b) Anderseits taucht im Zuge der zunehmenden Arbeitszeitverkürzung

auch das umgekehrte Problem auf : Vielen Menschen steht
immer mehr - wenigstens scheinbar - freie Zeit zur Verfügung.
Viele sind nicht ohne weiteres in der Lage, diese leere Zeit sinnvoll
zu füllen. In gewissem Sinne ist der Ruhetag Sabbat für Israel eine
Leerformel gewesen, die es je und je im Zuge des sich wandelnden
Jahweglaubens neu gefüllt und begründet hat und dabei, wie vor
allem die Propheten zeigen, auch Mißverständnisse hat bekämpfen
müssen. Im Blick auf die sog. Freizeitindustrie dürfte es für den
verantwortlichen Christen wiederum bedeutungsvoll sein, daß Israel
diese Leere «für den Menschen» gefüllt hat. Daß sich das
Sahbatverständnis im Laufe der Zeit, entsprechend der veränderten Lage,
gewandelt hat, schafft uns das Recht, macht es uns aber auch zur
Pflicht, «leere» Zeit im Sinne des «für den Menschen» entsprechend
heutiger Situation neu zu füllen.



262 F. Mathys, Sabbatruhe und Sabbatfest

c) Schließlich ist zu bedenken, daß Israel dieses Füllen «für den
Menschen» immer von Jahwe her und auf Jahwe hin verstanden hat :

An sich, abgesehen von Gott, gibt es kein Füllen leerer Zeit «für den
Menschen». Damit gehört zusammen, daß Israel seinen Ruhetag
schließlich doch nicht ohne kultisches Feiern als rein «profane»
Ruhe hat durchhalten können. Das hat meines Erachtens seine

Bedeutung im Blick auf die Versuche der Gottesdienstreform. «Gottesdienst

als politische Diakonie» zum Beispiel verliert - theologisch
gesehen - den Boden unter den Füßen, wenn er reine politische
Aktion wird und nicht als «Diakonie» ein Moment gottesdienstlichen
Feierns mitenthält121. Kann also die Entwicklung des Sabbatgedankens

im Alten Testament nicht wegweisend (Zeichen!)sein bei
der Frage, inwiefern Dienst für den Menschen nicht ohne Dienst für
Gott und Dienst für Gott nicht ohne Dienst für den Menschen zu
haben ist ?122

Felix Mathys, Zürich

121 Vgl. A. Rieh, Gottesdienst als politische Diakonie: Evang. Missionsmagazin

116 (1971), 23-38, S. 33: «Politische Diakonie, die nicht mit dem
gottesdienstlichen Leben verbunden bleibt, entartet zur bloßen politischen
Aktivität, die ihre eigenen Ziele durchsetzen will.»

122 pj) p)r. p. Stolz, Bethel, machtemir seine Arbeit (A. 1) in freundschaftlicher

Weise vor dem Erscheinen (1972) zugänglich. Dafür sei ihm auch an
dieser Stelle bestens gedankt. - Erst nach Abschluß des Manuskriptes ist mir
bekannt geworden : J. Guillen, Motivaciön deuteronömica del preeepto del
Sabat: Estudios Bibl.29 (1970), S. 73-79,


	Sabbatruhe und Sabbatfest : Überlegungen zur Entwicklung und Bedeutung des Sabbat im Alten Testament

