Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 28 (1972)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

232 Miszelle

Nun zur letzten Frage: Kann die miindliche Tradition von dem Propheten
Agabus, der nicht nur die Hungersnot vorausgesagt habe (11, 28), sondern
auch die Gefangennahme des Paulus, einen hestorischen Kern haben? Dariiber
146t sich versténdlicherweise nichts Definitives ausmachen. Die Prophetie
war im Urchristentum eine gewohnte Erscheinung (1. Kor. 12, 28f.; 14, 29. 37),
war auch in der religionsgeschichtlichen Umwelt nicht génzlich unbekannt '?,
so dafl von daher keine Einwénde zu erheben wiren. Paulus fuhr nicht ohne
Sorgen nach Jerusalem (Rém. 15, 30ff.); von dem BewuBtsein, da er der
Gefangenschaft entgegensehe, sprechen seine Briefe jedoch nirgends. So
bleibt ein vaticinium ex eventu denkbar. Liegt der Agabus-Geschichte eine
historische Szene zugrunde — man kann analog auf Gal. 2, 2 verweisen:
avepnv de (sc. eig ‘lepoodhupa) kata dmokdluyy —, so ist dem Apostel durch
einen urchristlichen Propheten in einer gescsichtsmichtigen Handlung sein
Ergehen im voraus dargestellt worden.

Hermann Patsch, Miunchen

Rezensionen

[WarTnER E1cERODT.] Wort — Gebot — Glaube. Beitrdge zur Theologie des Alten
Testaments, W. Hichrodi zum 80. Geburtstag. Zus. mit J. J. Stamm und
E. Jenni hrsg. von H. J. Stoebe. = Abh. z. Theol., des A. u. N.T., 59.
Zirich, Zwingli Verlag, 1970. 334 S. Fr. 42.—.

Walther Eichrodt, der 1922-1961 als Professor fur Altes Testament in
Basgel wirkte, beging am 1. August 1970 seinen achtzigsten Geburtstag. Zu
diesem Anlaf} gibt sein Nachfolger H. J. Stoebe Aufsidtze von 24 Kollegen und
Schiilern heraus, die alle vom Jubilar wesentliche Anregungen empfangen
haben.

C. A. Keller umschreibt den «Glauben in der ,Weisheit Salomos’» als
«konkrete Haltung des an sich Gerechten vor Gott» (S. 20). Dafl bei der
«Aufnahme von Fremden in die altisraelitische Kultgemeinde» fiir Nicht-
israeliten die gleichen MafBstibe wie fir die Israeliten galten, ndmlich die
«Unterwerfung unter die... Ordnung des Bundesgottes» (S. 26), weist
O. Béchli auf. Von Amos selbst leitet W. Rudolph «Amos 4, 6-13» her. Als
«AnlaB zur griechischen Ubersetzung der Tora» erkennt L. Rost «staats-
rechtliche Griinde» (8. 43). «Der Sinn der Toledot-Formel in der Priester-

Matth. (vor der Auslieferung an Pilatus) und Job. (18, 12: Gefangennahme;
18, 24: Ubergabe an Kaiphas), sonst schweigt das N.T. davon; auch in den
Kerygmata fehlt eine Erwdhnung. Luk. {ibergeht in 23, 1 — wohl aufgrund
einer Nebenquelle —die Fesselung von Mark. 15, 1 mit Stillschweigen. Schwer-
lich wird man annehmen durfen, da3 der Autor der Apg. an dieser Stelle
Mark. 15, 1 soz. nachgeholt hat.

19 Vgl. R. Meyer, Der Prophet aus Galilda (1940); ders.: Theol. Wort., 6
(1959), S. 823ff.



Rezensionen 233

schrift» besteht nach .J. Scharbert in der Einbeziehung «der gesamten Schop-
fung... in die Heilsgeschichte» (S. 56). «Der Glaube an Mose nach Exodus
(4, 14/19)» 148t den Befreier aus Agypten nach H. GroB als «atl. Heilsmittler»
(S. 64) par excellence erscheinen. Auf den «Okumenismus des Ezechiel» (S. 76)
weisen R. Martin-Achards « Remarques sur la réunification du peuple de Dieu
d’aprés Ezéchiel 37, 15ss» hin. Den «Prophetic Conflict in Second Isaiah»
analysiert J. W. Miller, die « Léhmung und Stummbheit des Propheten Ezechiel »
E. Vogt. J. J. Stamm wiirdigt Hélschers und Fohrers «Darstellungen der
israelitischen Religion». N. W. Porteous behandelt das Verhéltnis von Altem
und Neuem Testament als «Question of Perspectives». B. Reicke stellt den
«Siegeszug des Kambyses gegen Agypten 526-525» (S. 141) als Hintergrund
«Joels und seiner Zeit» heraus. M. Bi¢ durchdenkt « Das Alte Testament und
das Wort Gottes» im Blick auf Offenbarung in Israel und der Kirche, H. van
Oyen «Schalom» «unter dem Aspekt des Friedens». W. Zimmerli belegt die
¢«Bedeutungsverengerung von berit zur Bezeichnung des in der berit im weite-
ren Sinne Geforderten» (S. 190) in seinen «Erwigungen zum ,Bund’. Die Aus-
sagen iiber die Jahwe-berit in Ex. 19-34». «Zum zweiten Psalm» schlagt
J. A. Soggin eine nichtprophetische Auslegung vor, nach der « Kénigsherrschaft
Gottes und das Reich Juda... faktisch identisch» (S. 200) sind. H. J. Stoebe
setzt sich mit Wolff auseinander in seinen « Uberlegungen zu den geistlichen
Voraussetzungen der Prophetie des Amos» (vor allem 9, 7 und 3, 1-8). Wie
die «Herrlichkeit Gottes in der Priesterschrift » zugleich historisch und kultisch,
gesehen wird, erklirt C. Westermann. E. Jenni zeigt, daf3 heilsgeschichtliches
und eschatologisches «Kommen Gottes» «wesentlich vom friihisraelitischen
Glauben an das Eingreifen Gottes in die Geschichte gepréagt» (5. 260) wurde.
M. Schmidt présentiert «August Hermann Franckes Erkliarung des 139.
Psalms». Im Unterschied zum «alleinigen Handeln Gottes» (S. 295) spielt
nach G. Sauer die « Umkehrforderung in der Verkiindigung des Jesaja» keine
Rolle. A. Jepsen findet in « Anmerkungen zum Buch Jona» als Sinn der Le-
gende: «Gottes Barmherzigkeit {iberwindet das Gericht» (S. 299). H. Wild-
berger untersucht die Verschiedenheit deuteronomischer und deuterojesaja-
nischer « Neuinterpretation des Erwahlungsglaubens Israels in der Krise der
Exilszeit». E. Jacobs «Réflexions sur Esaie 27, 2-5» bilden den Abschluf3 des
reichen und reprisentativen Festbandes. Albert de Pury, Neuchatel

DaAvip DAUBE, Studies in Biblical Law. (First publ. 1947.) New York, Ktav
Publ. House, 1969. VIIT + 328 S. $ 10.00.

Die neugedruckten «Studies in Biblical Law» enthalten in funf Kapiteln
(I: Law in Narratives. IT: Codes and Codas. IT1: Lex talionis. IV : Communal
Responsibility. V: Summum jus, summa injuria) in sich abgeschlossene
Aufsdtze, von denen drei bereits selbsténdig, wenn auch in etwas anderer
Form in vornehmlich juristischen Zeitschriften erschienen waren. Die
Sammlung stellt den Anfang einer beachtlichen Reihe von Arbeiten Daubes
auch zu alttestamentlichen Rechtsmaterien dar; ihre Bedeutsamkeit liegt
darin, daf3 hier der grundliche Kenner und Lehrer des Zivil- und Romischen
Rechtes sich mit den Erkenntnissen und Fragestellungen seines eigentlichen
Faches um das Verstiandnis der alttestamentlichen Rechtsvorschriften be-



234 Rezensionen

miiht. Ein Hintibergreifen der Forschung tiber die Grenzen eines abgesteckten
Sachgebietes wird damit die Wissenschaft immer bereichern, daf3 durch neue
Gesichtspunkte und Fragestellungen — hier vornehmlich aus dem Gebiet des
Roémischen Rechtes — auch neues Licht auf Gegensténde fallen kann,
selbst wenn sie schon viel diskutiert sind. Zugleich darf aber auch eine Ge-
fihrdung nicht tbersehen werden, die darin liegt, daf3 Kategorien und
Urteilskriterien an einen Themenkreis herangetragen werden, dem sie nicht
adaquat sind, so daB dessen Eigengesetzlichkeit dariiber zu kurz kommen
kann.

Mit diesen grundsitzlichen Uberlegungen soll nicht in Abrede gestellt wer-
den, dafB3 der Verfasser mit dem Alten Testament von Grund auf vertraut ist
und sich auch die Einarbeitung in die exegetische Methodik sehr angelegen
sein liefl. Dennoch wird man nicht allen exegetischen Folgerungen Daubes
vorbehaltlos zustimmen, wird vielfach auch die Relevanz von Analogien aus
dem Bereich des Roémischen Rechtes anders beurteilen, als er es tut (z. B.
Kap. IT oder V). Und wenn er nachzuweisen sucht, daf der religiése Charakter
vieler Bestimmungen ebenso des Zivil- wie des Kriminalrechtes nicht ur-
spriinglich. sei, sondern die theologische Tendenz spéterer Bearbeiter wider-
spiegele, so ist an die Uberlegungen iiber die Geltung eines Sippenrechtes
zu denken, wie sie im Zusammenhang der Diskussion iiber das apodiktische
Recht angestellt werden. Freilich wird man auch da wieder fragen miissen,
welche antike Gemeinschaft sich nicht religits begriindet verstanden hat. In
dieselbe Richtung weist es wohl auch, wenn Daube die Grundlage des jus
talionis in einem Kompensationsdenken sieht.

In einer eingehenden und durchaus kritischen Wiirdigung dieses Buches in
der Bibliotheca Orientalis 1948 hat H. Cazelles demm Wunsche Ausdruck ge-
geben, daB dieses Buch der Anfang einer lebendigen Mitarbeit seines Ver-
fassers am Alten Testament sein moge und verdiente Beachtung finde. Zur
Erfullung dieses Wunsches gehort auch diese Neuauflage, die wir dankbar
begriillen. Hans-Joachim Stoebe, Basel

Worrcane RICHTER, Die sogenannten vorprophetischen Berufungsberichie.
Eine literaturwissenschaftlische Studie zu 1. Sam 9, 1-10, 16, Ex. 3 f, und R73. 6,
11b-17. = Forsch. z. Rel. u. Lit. d. A. u. N.T., 101. Gottingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1970. 203 S. DM 36.—.

Die im Untertitel angegebene Berufung Gideons (Ri. 6, 11ff.) wird vom
Verfasser kurz gestreift (S. 134f.) mit dem Hinweis auf seine Bonner Disserta-
tion (Traditionsgeschichtliche Untersuchungen zum Richterbuch, 1963);
so sind es die Berufungsberichte Sauls (S. 13-56) und vor allem diejenige
Moses (S. 57-133), die Richter in einer minutiosen Methode literar-, form-
und gattungskritisch priift. Nach den bewdhrten Regeln der Schule wird eine
Analyse geboten, die auf jedes Detail eingeht, ohne sich darin zu verlieren.

1. Sam. 9f. wird mit einer «aristokratischen» Gesellschaftsschicht verbun-
den, die Freude hat an «hervorragenden Einzelleistungen hervorragender
Sippenglieder». Mit einer Reihe von «Formeln» und gut davon abgegrenzten
«geprigten Wendungen» ist ein Bericht entstanden, der in prophetischen
Kreisen beheimatet ist. Auf die mit 2. Koén. 9 verwandten Ziige wird S. 56



Rezensionen 235

verwiesen. — Die weit umfanglichere Untersuchung von Ex. 3f. kniipft an das
bekannte Werk von H. GreBmann, Mose und seine Zeit (1913), an, der eine
Entdeckersage und eine Berufungssage unterscheidet. Nach Richter besteht
die Berufung des Mose nach dem Zeugnis des Jahwisten aus einer « Aussage-
Erzihlung und einer theologischen Abhandlung... unter Verwendung des
Schemas der Berufung» (S. 102); der Elohist dagegen verwendet Elemente
der Berufung und weist ihnen eine «dienende Funktion gegeniiber der Ent-
hiilllung des Jahwenamens» zu S. 133). Historische Schliisse lassen beide
«Faden» nicht zu (ebd.). — Dal} es schon vor den Schriftpropheten Berufungen
gegeben hat, bedarf nach Richter keiner weiteren Beweise. Thre Berichte
ordnen sich ein in ein Schema: Andeutung der Not — Auftrag — Einwand —
Zusicherung des Beistandes — Zeichen (S. 139). Was diesem Schema voraus-
geht, wird an 1. Sam. 9f. deutlich. Die Differenzierung von Berufungs-
schemata des Propheten und des Retters (z.B. S. 175), damit auch die Ver-
ankerung in prophetischem oder kriegerischem Kontext (S. 170) wirkt iiber-
zeugend.

Die Arbeit von Richter bietet auch eine Fiille von Nebenergebnissen (z.B.
Uberschneidung von Nord- und Siidtraditionen, Retterformel, Ausfiihrungen
tiber den nagid usw.); sie ist auch gekennzeichnet durch eine kritische Ver-
wertung vorhandener Literatur. — Der Verfasser diirfte sich wohl der Gefahr
bewulB3t sein, die Martin Noth anvisiert hat, «dafB sich das Interesse nicht
mehr den ,Formen’, sondern den ,Formeln’ zuwendet, daf3 also aus der ,Form-
Geschichte’ eine ,Formel-Geschichte’ wird»!. Die Beschriankung auf die Be-
rufungsberichte ist wohl methodisch notwendig; ebenso wichtig aber scheint
deren Verzahnung mit den tibrigen Traditionen tiber Saul und Mose, von der
die vorliegende Arbeit wenig sichtbar werden laB3t. — Diese beiden kritischen
Bemerkungen tun der Untersuchung von Richter keinen Abbruch; vielmehr
ist zu hoffen, dal der Verfasser bald eine Abhandlung tiber die prophetischen
Berufungsberichte vorlegt, wozu der letzte Satz seines Werkes und Anm. 4
auf 8,178 berechtigen. Damit wire in vorbildlicher Weise ein wesentlicher

Beitrag fur eine lingst fillige Arbeit geleistet. o
Otto Bdchli, Suhr

ErvLine HAMMERSHAIMB, The Book of Amos. A Commentary. Aus dem Déni-
schen iibersetzt von J. Sturdy. Oxford, Basil Blackwell, 1970. 148 S.
Sh. 45.—.

Dieser Band bildet einen kleinen, handlichen und doch griindlichen Kom-
mentar. Hervorzuheben ist die vorsichtige Einstellung dem Massoretischen
Text gegeniiber: er wird vom Verfasser im groBlen ganzen als zuverlissig
empfunden und selten verbessert (vgl. z.B. S. 65ff. zu 4, 1ff. und die dort
getlibte Zuriickhaltung). Ebenso fragt sich der Verfasser skeptisch, weswegen
gewisse Stellen dem Propheten abgesprochen werden miissen. Letzteres kann
wohl mit der skandinavischen Tradition in Zusammenhang gebracht werden,
aber der Rezensent, der kein Skandinavier ist, méchte oft selbst dhnliche

1 M. Noth, Tendenzen theologischer Forschung in Deutschland [Referat
1963 in Virginia]: Gesammelte Studien zum A.T., 2 (1969), S. 120.



236 Rezenstonen

Urteile aussprechen. In solchen Fragen pflegen nun einmal subjektive Er-
wigungen eine Rolle zu spielen. Wichtig ist nur, daB wer sie vertritt, sich
dessen bewuBt ist. Und dieses BewuBtsein ist bei Hammershaimb immer ganz
klar.
Der Theologe wird oft theologische Ausfithrungen vermissen, was aller-
dings viel besser ist als eine kiinstlich den Texten angehingte Theologie.
Alberto Soggin, Rom

Joun D. W. Warrs, Obadjah. A Critical Ezegetical Commentary. Grand
Rapids, Wm. B. Eerdmans, 1969. 78 S. § 3.50.

Ein ausgezeichneter Kommentar zu einem biblischen Buch, das wegen
seines geringen Umfangs und der Unklarheit der historischen Nachrichten oft
tibergangen wird : So darf man dieses nicht gerade billige Biichlein bezeichnen.
Die Einleitung behandelt u.a. die Geschichte Edoms, S. 111f., zu welcher es
keine neueren Studien gibt, wodurch das Buch auch fiir den Orientalisten
interessant wird; das Problem der Beziehungen zwischen Vv. 1b-5 und Jer.
49, 14-16. 9 wird nach Th. H. Robinson geldst: Obadja hat das originellere
Material, Jeremia den besterhaltenen Text, was fiir beide eine éltere Vorlage
voraussetzt. Alberto Soggin, Rom

GaBrieL H. Conw, Das Buch Jona im Lichte der biblischen HErzdhlkunst.
Assen, Van Gorcum, 1969. VIIT 4+ 111 S. hfl. 17.—.

DaB} aus gleichen Beobachtungen verschiedene Folgerungen gezogen wer-
den konnen, gehort zum Wesen der Geisteswissenschaft und beweist noch
nichts gegen die Methode an sich. Davon wird sich auch die « Strukturanalyse»
nicht freihalten kénnen, mit der der Verfasser, den verdienstvollen Arbeiten
von Meir Weil} folgend, die Methoden moderner Literaturwissenschaft fir die
Bibelexegese nutzbar zu machen sucht. Teil 111 (S. 32—44) unterrichtet {iber
das Grundséatzliche dieser Methode. Sie nimmt die Forderung der Literatur-
wissenschaft auf, «das literarische Werk nicht als Funktion, sondern selbst
als Wirklichkeit sui generis zu begreifen. Das Werk mul} als Ganzes erfal3t
werden — M. Weil3 spricht von Totalexegese —, bei dem Form und Inhalt nicht
zu trennen sind, sondern in ihrem Ineinander jeweils etwas ganz Neues dar-
stellen, das nicht als Zeichen einer Zeit schlechthin angesehen werden darf,
dessen Sinn von den Zeitgenossen am besten gedeutet werden konnte. Diese
Interpretationsweise schafft eine Trennung zwischen dem. Dichter und seinem
Werk, indem sie dem Sinn, den der Dichter seinem Werke gab, keine eigent-
liche Bedeutung mehr beimif3t. Nicht die Absicht des Dichters ist die Auf-
gabe der Deutungsforschung, sondern nur die Dichtung selbst. Es gibt Werke,
deren wahrer Sinn erst nach Jahren in seiner ganzen Tiefe erfat werden kann»
(S. 33ff.).

Angesichts mancher Wege und Irrwege moderner Exegese und der Ten-
denz, biblische Aussagen als zeitgebunden, darum ohne eigentlichen Lebens-
bezug anzusehen, sind das gewichtige Gedanken, denen man weithin zu-
stimmen wird. Wobei freilich die Frage bleibt, ob das bei biblischen Texten
seinen Grund in literarischen Strukturen und nicht doch darin hat, da3 dem



Rezensionen 237

«Dichter» eine Erkenntnis zuteil geworden ist, die tiefer war, als ihm selber
bewuBt wurde. Das schlie3t die Frage ein, ob man einen biblischen Text in der
Art eines modernen Kunstwerkes interpretieren kann, ob die bewufite Lehr-
absicht nicht immer stirker war als die rein dichterische Absicht. Weiter,
ob fur die alte Zeit ein so starkes Ineinander von Form und Inhalt angenom-
men werden darf, wie es heute vielfach der Fall sein mag. Diese Fragen kon-
nen gewill nur grundsitzlich beantwortet werden. Indessen ist das Urteil iiber
die Auslegung Cohns weithin unabhingig von grundséitzlichen Antworten.
Um so mehr, als er selbst nicht einseitig ist, sondern auch diese Fragen im
Blick behalt.

Was in Teil IV (Rhythmische Aspekte), V (Sprachliche Aspekte), VI
(Stoffliche Aspekte) der literarischen Analyse gesagt wird, enthélt im einzelnen
sehr wichtige Beobachtungen, die tatsédchlich zu vertieftem Verstehen helfen
konnen. Sie verdienen auch da ernsthaft beachtet zu werden, wo man der
Meinung sein kann, dal Beobachtungen tberlastet sind. Denn notwendig
haftet dieser Art der Auslegung ein stark subjektives Moment an, was der
Verfasser selbst sieht (S. 38). Subjektivitét kann sehr schnell Enge werden.
Um das zu vermeiden, bedarf sie zugleich immer auch objektiver Kriterien. So
scheint mir die hier vorgefiihrte Auslegungsmethode wichtige und wesentliche
Gesichtpunkte zu enthalten, die nicht mehr tibersehen werden diirfen. Aber
sie wird mit den anderen methodischen Géngen zusammen angewendet wer-
den miissen, ebenso um diese zu erginzen und zu vertiefen, wie ihrerseits von
ihnen erginzt zu werden.

Es darf in diesem Zusammenhang an den Beitrag von A. Jepsen in der
Eichrodt-Festschrift erinnert werden (Anmerkungen zum Buche Jona), der,
von einer andern Methode herkommend, in die gleichen Tiefen des Ver-
stehens zu fithren vermag, wenn er betont, daf das zentrale Anliegen des
Buches Jona die Barmherzigkeit Gottes und die Verkiindigung seines Wortes
ist. Dazu Cohn (8. 102): Die beiden Teile des Buches befassen sich im Grunde
mit einem Problem: der Frage nach der Richtung des eigentlichen Lebens
tuberhaupt — und sie untersuchen Gottes und des Menschen Weg. Beide Teile
des Buches Jona kommen zu dem, gleichen Ergebnis: dal3 Gottes Wort allein
richtungweisend und das Sein allen Lebens ist.

Im ganzen: ein Buch, das sorgfiltig zu lesen und zu durchdenken nicht
nur dem eigentlichen Bibelwissenschaftler, sondern einem jeden empfohlen
werden kann, der biblische Texte auszulegen und iiber sie zu predigen hat.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

JEAN LEVREQUE, Job et son Dieu, 1-2. Paris, J. Gabalda, 1970. 830 S,

Innerhalb derreichlichen Hiob-Literaturist das vorliegende Werk bestimmt
das vollsténdigste. Alle existierenden Buicher und Aufsatze sind mit peinlicher
Genauigkeit zusammengetragen und verarbeitet worden; ja die jlingsten
Ergebnisse auf philologischem und linguistischem Gebiet werden beriick-
sichtigt. DaB so eine Fiille von Daten verarbeitet und tbersichtlich gemacht
werden konnte, versetzt den Leser in ein freudiges Staunen und in eine weni-
ger freudige Stimmung, sobald er diese Leistung mit den eigenen vergleicht.
Wenn der Leser etwas vermildt, so ist es hochstens manchmal eine kritische



238 Rezensionen

Auseinandersetzung mit dem verarbeiteten Material; anderseits hat diese
Einstellung fiir den Forscher, der Objektivitit schitzt, auch seinen besonde-
ren Reiz.

In einem ersten Teil behandelt der Verfasser das Thema des «leidenden
Gerechten» im Zweistromland, in Ugarit, in Agypten, in der aramiiischen und
arabischen Welt, im griechischen Raum. Unausgesprochene Voraussetzung
ist freilich die, daf3 dies das Thema des Buches Hiob bildet, was allerdings
heute von manchen bezweifelt wird. Im folgenden werden dann die ver-
schiedenen Abteilungen des Buches untersucht: die Rahmenerzihlung, die
poetischen Stilicke, die Reden Elihus, das Weisheitsgedicht. Eine Biblio-
graphie von tiber 50 Seiten und reichliche Indices schlieBen das Werk ab.
Der Rezensent konnte nicht genau feststellen, ob, und eventuell wo, grund-
sitzlich. Neues zum Text und zur Erkldrug des Buches beigetragen wurde.
Gewil3 ist ihm aber, daBl dieses Werk auf lange Jahre hinaus fur viele der
Anfangspunkt, fiir alle das Standardwerk fur die Hiob-Forschung sein wird.

Alberto Soggin, Rom

LeoNHARD Rost, Einleitung in die alttestamentlichen Apokryphen und Pseudo-
epigraphen, einschlieflich der groflen Qumran-Handschriften. Heidelberg,
Quelle & Meyer, 1971, 150 S. DM. 28.—.

Als Fortsetzung der 10./11. Auflage der von G. Fohrer besorgten Ein-
leitung in das Alte Testament von E. Sellin (1965 und 1969) fingt dieses
Buch dort an, wo (. Fohrer aufhort: beim Kanon. Die einzelnen Themen
werden mit Scharfsinn behandelt und mit reichlicher Literatur versehen,
darunter auch Aufsitze und Biicher auf Hollindisch, Italienisch, Modern-
hebridisch und Schwedisch. Eine einzige Unklarheit ergibt sich aus den
Zitaten der Revue Biblique und der Rivista Biblica, beide mit RB wieder-
gegeben ; fiir die zweite braucht man oft RBit, was in einer 2. Auflage leicht
einzufithren wiére.

Das Werk bildet ein unerlifBliches Hilfsmittel zum Studium der inter-
testamentalen Literatur. Alberto Soggin, Rom

SHLOMO PINES, An Arabic Version of the Testimonium Flavianum and its
Implications. (Publ. of the Israel Academy of Sciences and Humanities.)
Jerusalem, The Israel Acad. of Sciences and Humanities, 1971. 87 S. -+
4 S. Hebr.

Der griechische Josephus-Text enthilt ein Zeugnis tiber Jesus, das sog.
Testimonium Flavianum (Jos. Ant. XVIII, 63—-64). In einer christlich-
arabischen Geschichte des melchitischen Bischofs Agapius von Mabug, ge-
schrieben 942 n. Chr., liegt eine Variante dieses Zeugnisses vor, die nach dem
Urteil des Verfassers wesentlich objektiver als die griechische Fassung ist.
Sie war entweder der christlichen Bearbeitung weniger ausgesetzt oder wurde
sogar nur durch Irrtiimer der Abschreiber und Ubersetzer verindert (S. 70).
Die gelehrte und gepflegte Untersuchung bestétigt die Annahme eines ur-
spriinglichen Testimonium Flavianum in dem Sinne, daf Josephus von Jesus
und den Christen gehort hatte und in unverbindlicher Weise etwas schrieb,
was die Kirche dann mehr oder weniger iiberarbeitete.  p - Reicke, Basel



Rezenstonen 239

Hemwrica Karep, Die Bufe. Quellen zur Enistehung des altkirchlichen Buf3-
wesens, hrsg. und erldutert. = Traditio christiana. Texte und Kommentare
zur patristischen Theologie, hrsg. von A. Benoit, J. G. Davies & W. Rordorf.
1. Zirich, EVZ-Verlag 1969. XL +352 S. Fr. 49.— / Subskr. 44.—.

Mit dem vorgelegten Band von H. Karpp eréffnen die Herausgeber der
Reihe «Traditio Christiana» ihr seit ldngerem angekiindigtes Unternehmen
bilinguer Textlesen zu zentralen Themen der christlichen Theologie. Im
Hinblick auf einen mittlerweile publizierten Verlagsprospekt, der die nichsten
beiden Biande fir Ende 1971 bzw. 1972 ankiindigt und in diesem Zusammen-
hang auch ihre Themen nennt, ndmlich «Sabbat und Sonntag in der Alten
Kirche» (W. Rordorf) und «Die Taufe in der Alten Kirche» (A. Benoit), miiite
man noch préiziser von Themen altchristlicher Ekklesiologie sprechen. Ich
meinerseits wiirde es begri3en, wenn man sich auf diese Thematik konzentrie-
ren wiirde, um so dieser Reihe auch inhaltlich Profil zu verleihen. Vielleicht
ist dies aber ein frommer Wunsch und der EntschluB8 der Herausgeber,
«Texte und Kommentare zur patristischen Theologie» zu bieten, rein prag-
matisch dadurch gerechtfertigt, dall heutzutage derartige Unternehmen auf
die angeworbenen Mitarbeiter und deren Forschungsfelder bzw. -interesse
angewiesen sind. Wie aus dem Vorwort des Bandes 1 hervorgeht, will man
sich zumindest auf Themen beschréinken, welche die «allen Christen gemein.
same Vergangenheit zum Gegenstand» haben. Man hofft damit zugleich, das
6kumenische Gespriach der Gegenwart befruchten zu kénnen. Damit diese
interkonfessionelle Zielsetzung nicht an der Sprachenbarriere scheitert, sind
mehrsprachige Parallelausgaben geplant (die englische Reihe ist noch nicht
gesichert); die franzosische Reihe bringen Delachaux & Niestlé, Neuchatel-
Paris, heraus. Wie die Herausgeber die Verantwortlichkeit unter sich verteilt
haben, kann man daraus erschlieBen, daf fiir die deutsche Ausgabe das Vor-
wort von. W. Rordorf unterzeichnet wurde, wihrend fiir die franzoésische Aus-
gabe durch ein Vorwort A. Bénoit seine herausgeberische Verantwortlichkeit
bekundet. Es ist zu erwarten, daB fiir die geplante englische Ubersetzung
J. G. Davies zeichnen wird.

H. Karpp hat als Bearbeiter des ersten Bandes zugleich die gesamte Reihe
mit einer makellosen Visitenkarte vorgestellt. Ich will damit sagen, daB alles,
was dieser Band bringt, den héchsten Anspriichen einer wissenschaftlichen
Textausgabe gerecht wird. Dies Lob bezieht sich einmal auf die ausfiihrliche
Einleitung (8. IX-XXXIX), die sich nicht darauf beschrinkt, in die Ent-
stehungsgeschichte des altkirchlichen BuBwesens sachkundig einzufiihren,
sondern die zuséatzlich auch die weitere « Entwicklung vom dritten Jahrhun-
dert bis ins Mittelalter» verfolgt; sie wird durch ein Literaturverzeichnis ab-
geschlossen, das sich im wesentlichen auf die Forschungsarbeiten zum alt-
kirchlichen BuBBwesen der ersten drei Jahrhunderte beschréinkt, um so sorg-
féltiger aber auch ausgearbeitet ist und dabei sogar das Stichwort « Die kirch-
liche BuBle in der altchristlichen Kunst » berticksichtigt. — Den Hauptteil
machen natiirlich die « Texte und Ubersetzung» aus. Hier hatte der Bearbeiter
sich an einer wesentlichen Direktive wissenschaftlicher Stoffbeherrschung zu
bewihren, wonach sich in der Sichtung des Materials der Meister zu erweisen



240 Rezensionen

hat. Natiirlich kann man dariiber streiten, ob nicht diese oder jene Stelle aus
der Fiille des patristischen Textmaterials lieber hiitte fortgelassen, dafiur aber
eine andere gebracht werden sollte. Ich denke z.B. an den Textbeleg Nr. 86
(= Celsus, Alethes Logos nach Origenes C. Celsum VI, 15 = 8. 109), der in
erster Linie wegen seines origenistischen Kontextes interessant ist, weil er aus
der Feder des Christen (!) das altchristliche BufBiritual der Proskynesis im
staubbedeckten Bulergewand vor dem Ortsbischof im Gottesdienst bezeugt.
Hierfir hétte die Episode des Retrovertiten Natalius = Textbeleg Nr.100
(= Anonymus, Contra Artemon, Eus. Hist. V, 28, 8-12 = S. 120f.) geniigt
(warum iibrigens wird in den Anmerkungen zu Textbeleg Nr. 86 nicht auf diese
Parallele verwiesen ?). Im iibrigen ist das Celsusfragment selber im Rahmen
einer « Traditio christiana» vollig uninteressant, es sei denn, dal man mit der
These des Kelsos, die christliche « Demut» (von Bulle war bei Kelsos nicht die
Rede!) sei ein Plagiat von Platons berithmter Sentenz iiber die Dike in den
Nomoi (Leg. 4,715 E — 716 A), das exemplarische Beispiel heidnischen MiB3-
verstiandnis des altchristlichen BuBinstitutes festhalten wollte. Ich personlich
wirde als Textbeleg polemischen Milverstindnisses die kostliche und
spritzige Parodie auf einen allzu frivolen MiBbrauch des grokirchlichen Buf3-
institutes aus der Feder Tertullians in De paenitentia XI, 2f., bevorzugen,
zumal dieser Beleg noch aus der vormontanistischen Periode des mord-
afrikanischen Theologen stammt und somit die Konstanz seiner rigorosen Ein-
stellung zu Fragen der Moral bezeugt : leider bricht Karpp gerade vor diesem
Passus sein Exzerpt ab (zu Nr. 134 S. 181).

Wie besagt, das sind Entscheidungsfragen des personlichen Geschmacks
und auch sachlicher Beurteilung der komplizierten Problematik, die sich mit
dem altchristlichen BuBBwesen verbindet. Immerhin kann ich nicht das Be-
dauern unterdriicken, dafl die Textlese mit Cyprian abbricht. Es wire sehr
schon gewesen, wenn die BuBBproblematik auch in das altchristliche Ménch.-
tum hinein verfolgt worden wére. Oder ist hierfiir ein eigener Band vor-
gesehen? Solche Fragen mindern nicht den Respekt vor der editorischen
Leistung, die Karpp mit diesem durch Register reich ausgestatteten und
durch einen sauberen Druck sich auszeichnenden Band bewiesen hat. Moge
vor allem der studentische Nachwuchs von der Chance lebhaften Gebrauch
machen, sich durch einen Fachmann unmittelbar an die Quellen heranfithren
zu lassen. Carl Andresen, Gottingen

Karr-HEiNrRICH LUTCRE, «Auctoritasy ber Augustin. Mit einer Hinleitung
zur romischen Vorgeschichte des Begriffs. = Tubinger Beitrige zur Alter-
tumswissenschaft, 44. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1968. 223 S. DM 48.—.

Die Begriffsuntersuchung von K. H. Liitcke, urspriinglich eine philologi-
sche Tiibinger Dissertation (bei E. Zinn), schreitet mit grofler Sicherheit auf
dem schmalen Pfad zwischen einer rein lexikalischen Zusammenstellung von
Bedeutungsnuancen und der oft gefiahrlichen Neigung, eine Begriffsanalyse
mit einer Abhandlung iiber ein Problem so zu vermischen, daf3 die historischen
Begriffe und die «Reizworte» moderner Diskussionen ineinanderflieBen. Bei
«auctoritas» liegt es besonders nahe, das Phinomen «Autoritiat», wie wir es
heute verstehen, voreilig mit dem lateinischen Begriff in Verbindung zu



Rezensionen 241

bringen. Liitckes Arbeit ist dieser Gefahr nicht erlegen und fragt konsequent
und aus vorziglicher Kenntnis der Quellen nach der Funktion des historischen
Begriffs bei und vor Augustin. Auf das heute sehr oft und mit Erfolg ange-
wandte Verfahren, der Entwicklung Augustins chronologisch nachzugehen,
verzichtet Liitcke, und zwar mit Recht, wie die Durchfithrung zeigt. Dennoch
sind Akzentverschiebungen, soweit sie feststellbar sind, jeweils an geeigneter
Stelle vermerkt. Das mustergiiltig durchgefiihrte Verfahren hat wohl nur
einen (relativ unwichtigen) Nachteil, namlich da@ jene Bereiche der augusti-
nischen Theologie, in denen der Begriff stark zuriicktritt, kaum namhaft ge-
macht werden, so daB die «Rénder» des Bedeutungsspektrums etwas un-
scharf bleiben (bes. auffallend bei der Frage des inneren Gnadenbeistandes,
der auf das Zustandekommen des Glaubens den entscheidenden Einflull aus-
iibt, aber im Umkreis des auctoritas-Begriffs kaum in Erscheinung tritt, vgl.
S. 150f., 164, 186f.).

Liitcke behandelt die auBerchristliche Vorgeschichte des Begriffs, indem
er seine Verwendungsmdoglichkeiten nicht von einer (nicht mehr rekonstruier-
baren) Grundbedeutung ableitet, sondern gleichsam gruppiert sieht um die
Bedeutung «mafligebende, auf Rechtsmacht oder Personlichkeitsmacht be-
ruhende Urheberschaft zum Schutze anderer» (S. 28). Das Ansehen, das z. B.
ein erfahrener und erfolgreicher Staatsmann genieBt, auch ganz unabhéingig
von seiner ihm allenfalls von Amtes wegen zustehenden Macht (potestas),
kann als auctoritas bezeichnet werden und gewinnt z. B. beim Ratgeben
konkrete Bedeutung. Innerhalb der Vorgeschichte der augustinischen Be-
griffsverwendung weist Liitcke erstmals eine ziemlich weite Verbreitung des
Begriffspaars auctoritas-ratio bei den lateinischen Schriftstellern nach. Frei-
lich gewinnt das Begriffspaar dort nicht die Bedeutung einer Fundamental-
unterscheidung fiir die Erkenntnislehre, aber es treten bereits Uberlieferung
und persénliches Ansehen einerseits und verniinftig-sachliche Uberlegung
andererseits einander gegeniiber. In der Augustinischen Unterscheidung von
auctoritas und ratio wirkt auch die griechisch-christliche Zweiheit von mioTig
und yvwoig nach, ohne daB eine genau entsprechende griechische Vorstufe
fiir auctoritas, geschweige denn fiir die Gegeniiberstellung von auctoritas und
ratio nachweisbar wére. In gewisser Weise umgreift der Logos-Begriff beide
Komponenten (S. 61£., 185).

Augustins eigener auctoritas-Begriff wird zunéchst (Kap. 1) nach seiner
Funktion befragt, und zwar fiir die Ungebildeten und anschlieend fur die
Gebildeten, jeweils unter dem Aspekt der Wahrheitsvermittlung, sodann der
ethischen Reinigung und schlieBlich als Beispiel und Zeugnis. Diese grund-
legenden Beobachtungen ergénzt der Verfasser durch Beleuchtung einzelner
Fragen, und zwar (Kap. 2) zuerst hinsichtlich der Personen, die auctoritas
genielen. Dabei ist besonders eindriicklich, wie Augustin zwar menschliche
Autoritdten nicht besonders hoch einschitzt, aber die Stiitzung unseres Er-
kennens, ja des menschlichen Zusammenlebens iiberhaupt durch Autoritéten
als ganz unzweifelhaft ansieht und deshalb diese selbe Stlitzung erst recht fir
den religiésen Bereich fordert bzw. verteidigt (dazu auch Kapitel 4). Wie
alles rdumlich und zeitlich von uns Entfernte uns nur dank unserem Glauben
an ibermittelnde Autoritaten zugénglich ist, so verhélt es sich auch mit der



242 Rezensionen

gottlichen auctoritas: Sie ist uns in Christus gegeben, dessen humilitas die
gottliche potestas erst eigentlich zur awctoritas macht, d.h. zu einer nicht
zwingenden, sondern hilfreich-gewinnenden Kraft (S. 122; spéter tritt hier
eine gewisse Verhartung ein, S. 160-165). Und es erstreckt sich vom irdischen
Christus iiber die Apostel, die Hl. Schrift, die Kirche und ihre Amtstriger bis
in die Gegenwart eine einzige auctoritas-Kette, deren Anerkennung unbedingt
gefordert ist, wenn die den Glauben tbersteigende ratio nicht in die Irre
gehen soll. Von hier aus ergeben sich auch die Probleme der kirchlichen
Amtsgewalt (Papst, Konzil), des Verhéltnisses Schrift—Tradition sowie (in
Kap. 5) die Frage der Verniinftigkeit der Amnerkennung der kirchlichen
Autoritat, die alle mit der nétigen Kompetenz behandelt werden.

Im Blick auf die heutige Diskussion ist es besonders wertvoll, daB die
Frage ausdriicklich gestellt wird, wie weit Augustin auctoritas als zwingende
Macht (in Annéaherung an den potestas-Begriff) versteht und wie weit er die
Freiheit der Zuwendung zur Autoritdt aufrechterhélt (Kap. 3). Trotz ge-
wisser Verhédrtungen beim #lteren Augustin wird man seinen auctoritas-
Begriff nicht «autoritir» nennen diirfen, so wenig er sich andrerseits dem
modernen Personalismus oder gar antiautoritiren Bestrebungen einfiigen
laBt. Die Vertrautheit des Verfassers mit heutigen Fragestellungen wird
immer wieder deutlich, was ihn erst eigentlich in die Lage versetzt, das fir
uns Fremde und nicht Aktualisierbare des augustinischen Begriffs zu erfassen.
Seine Untersuchung ist deshalb ein Beitrag zur Augustin-Forschung, den
man in Zukunft bei der Beschiiftigung mit diesem Problem nicht mehr wird
entbehren kénnen, zugleich aber — bei aller Zuriickhaltung — ein fundiertes
Votum zur grundséatzlichen Diskussion tiber Autoritét.

Alfred Schindler, Heidelberg

Lars THUNBERG, Microcosm and Mediator. The Theological Anthropology of
Mazimus the Confessor. = Acta Seminarii neotest. Upsaliensis, 25. Lund,
C. W. K. Gleerup, & Copenhagen, . Munksgaard, 1965. XII 4500 S.
skr. 40.—.

Diese Buchanzeige hétte schon léngst erfolgen miissen, und ich fithle mich
gegeniiber dem Autor in doppelter Hinsicht schuldig, weil ich in meinen
«Kirchen der alten Christenheit» (Stuttgart 1971, 6451f.) bereits von meiner
Lektiire seiner instruktiven Untersuchung Gebrauch gemacht habe. Allein —
die Flichtigkeit der Jahre kann wissenschaftliche Biicher nicht entwerten,
die einen Markstein in der Forschung darstellen. Das gilt jedenfalls fiir die
Arbeit von Lars Thunberg. Sie greift entscheidend in eine Forschungs-
debatte ein, die bisher im wesentlichen von Urs v. Balthasar (Kosmische
Liturgie) auf der einen Seite und von P. Sherwood (The earlier Ambigua of
St. Maximus the Confessor) bestritten wurde. Es ging dabei um die Frage,
welchen Riickschluf3 man aus der Beobachtung zu ziehen habe, dal} in seinen
«Gmostischen Zenturien» Maximus stark von origenistischen Vorstellungen
und Denkformen beeinflullt ist, was mit seiner Polemik gegen den Origenis-
mus schlecht in Einklang zu bringen ist. Es ging ferner um das Problem,
inwieweit das Festhalten an der chalkedonensischen Zweinaturenlehre durch
Maximus mit seiner «kosmischen» Theologie vereinbart ist, fiir die das Inkar-



Rezensionen 243

nationsereignis nur der hermeneutische Schliissel zum goéttlichen Weltplan
als einem Prozef} bildet, der im Zweitakt von « Geschiedenheit» und « Einheit»
sich vollzieht und dessen letztes Ziel die Vergottung des Kosmos einschlief3-
lich. des Menschen bildet.

Bei dieser Streitproblematik des Pro oder Contra bedeutet es zweifelsohne
eine Forderung des Forschungsgespriches, wenn Thunberg scharfsinnige
Analysen zur Christologie des Maximus, fiir ihren kosmologischen Kontext,
aber auch fur die Anthropologie und Soteriologie des byzantinischen Theo-
logen vorlegt. Das Ergebnis besteht in der Feststellung, da3 beide Gesprachs-
positionen ihre postume Bestitigung erfahren. Es zeigt sich eindeutig, daf
Maximus das gleichwertige Nebeneinander « Einheit» und « Geschiedenheit» in
der christologischen Formel von Chalkedon bejaht (darin ist also Urs v. Bal-
thasar zuzustimmen). Maximus ist aber gleichzeitig der Uberzeugung, daB
von zwei christologischen «Naturen» nur dann die eine vollkommen in Ver-
bindung gebracht ist, wenn die andere in gleicher Weise, wie sie sich in ihrer
Eigenstiandigkeit verwirklicht. Mit anderen Worten: die Perichoresis-Lehre,
so wie sie Maximus versteht, rechtfertigt wiederum den Standpunkt eines
Sherwood, der dann noch durch den Wiener Byzantinisten v. Ivdnka Unter-
stitzung gefunden hat, dal3 fir die «kosmische» Theologie eine Christologie
ausschlaggebend geworden ist, die auf die «Einung» der goéttlichen und
menschlichen Naturen im Inkarnierten insistiert, und darin «origenistisch»
wirkt. Daf man dabei besser von «Teilhabe» zu sprechen hat, tiibernimmt der
Verfasser von Sherwood.

Eine ausfiihrliche Bibliographie, Register zu Bibelstellen, zu antiken und
altchristlichen Autoren sowie zu modernen Verfassern und — nicht zu ver-
gessen — eine Errataliste, die wegen ihrer Knappheit fiir die Sorgfalt bei der
Drucklegung spricht, beschlieBen diese Monographie, die — wie bereits gesagt —
einen Meilenstein in der Maximus-Forschung darstellt.

Carl Andresen, Gottingen

ARVID WIRERSTAL, Verbum och filius incarnandus. lin studie © Luthers utldgg-
ningar av Genesis. = Studia Theologica Lundensia, 31. Lund, Berlingska
Boktryckeriet, 1969. 344 S.

Wikerstal hat mit dieser Dissertation einen neuen Beitrag zur skandinavi-
schen Luther-Forschung geliefert; das Buch enthilt auch eine deutsche
Zusammenfassung (S. 312-336).

Den Titel entnimmt der Verfasser der Genesis-Vorlesung Luthers (1535-45).
Ausgangspunkt ist das Verbum, das bei Gott von Ewigkeit war und das ein
wahrer Gott ist (S. 10). In dem VerheiBungswort Gen. 3, 15 sieht Luther, wie
der kommende Same des Weibes Siinde und Tod aufheben wird, denen der
Mensch seit dem Siindenfall verhaftet ist. Dieser Same mul} ein wahrer Gott
und ein wahrer Mensch sein: Das Verbum ist der ewige Sohn Gottes, des
Vaters, der aber auch ein Nachkomme Abrahams ist. Filius incarnandus ist
zugleich filius hominis. Wikerstél stellt sich die Aufgabe, zu zeigen, wie der
Reformator Christus vom A.T. verkiindigt sieht.

Im ersten Teil (S. 41-180) analysiert er die Begriffe «semen nasciturum»
und «filius incarnandus» im Blick auf die Heilsgeschichte bis Abraham und



244 Rezensionen

Isaak. Der zweite Teil (S. 181-274) behandelt den Heiligen Geist, die Jung-
frauengeburt, die Gerechtigkeit und die Auferstehung. Im dritten Teil
(S. 275-311) untersucht Wikerstal sein Thema unter dem hermeneutischen
Aspekt.

Er betont, daB Luther die Genesis als «einfeltige Rede und Geschicht» ver-
steht (S. 12. 183), und gewinnt u.a. folgende Thesen: 1. Mose hat in der
Genesis gelehrt, wer Gott ist, wie die Stinde in die Welt gekommen ist und wie
die Hilfe gegen Siinde und Tod kommen wird (8. 17, 28). 2. Das A.T. ist ein
Gesetzbuch, das Gebot und Gesetz enthélt, und Mose zeigt in der Genesis den
rechten Inhalt und den rechten Gebrauch des Gesetzes. So erldutert Luther,
welche Aufgabe und welche Stellung das A.T. und das N.T. jedes fiir sich hat
und daf3 man sie nicht falsch identifizieren darf. 3. Das A.T. ist « Grund» und
«Brun» fur das N.T. (S. 38-39). 4. «Hier wirst du die Windeln und die Krip-
pen finden, da Christus innen liegt» (S. 23. 312).

Wikerstal baut auf Studien von Seeberg und Meinhold (die aber das Thema
Christus im A.T. mnicht untersucht haben), Bornkamm und Bring. Wert-
voll ist, daBl er auch die Genesis-Predigten Luthers (1523-24) in seine
Untersuchung einbezieht, die die Luther-Forschung frither wenig be-
nutzt hat. Der Verfasser zeigt, daf in den Genesis-Vorlesungen und Genesis-
Predigten als roter Faden der Theologie Luthers die Gegenwart und das
Handeln des Dreieinigen Gottes gesehen werden muf31. Leider ist dem Buch
kein Personenverzeichnis beigegeben. Ossi Kettunen, Helsinki

Max ScuocH, Verbi Divine Ministerium. 1. Verbum. Sprache und Wirklichkeit.
2. Ministerium. Das dienende Amt in der dienenden Kirche. Tiibingen,
J.C.B. Mohr, 1968-69. VIII, 88+4XVI, 202 8. DM 12.— + 26.—

Im ersten Band untersucht der Verfasser die verschiedenen Wortverstéind-
nisse der Reformatoren, wie sie im Abendmahlsstreit ausgearbeitet wurden.
Fir Luther teilt das Wort aus, es schenkt. Es ist Wortgeschehen als Heils-
geschehen. Bei Zwingli ist das Wort primér Licht, Erkenntnismittel. Fir
Luther benotigt das Sein der Vergebung auch das Wort. «Das heile Sein ist
ein Zu-Sagendes. Es mull Wort werden, sonst ist es nicht.» Das Wort gebiert
das Sein. Der Verkindiger des Wortes ist dabei Geburtshelfer dessen, was ist,
némlich der Gnade und der Vergebung. Nach Zwingli macht der Prediger
andere zu Mitdenkenden. Das Wort erschliet die Heilswirklichkeit des barm-
herzigen Gottes dem menschlichen Erkennen. Fir ihn ist Kirche Erkenntnis-
gemeinschaft. Auch den Gegensatz zwischen Luther und Erasmus interpretiert
Schoch neu aus den Differenzen im Wortverstiandnis der beiden, insbesondere
aus Luthers Unterscheidung zwischen Deus ipse und Verbum Dei. — Eine
theologische Position jenseits des Gegensatzes Luther—Zwingli—Spiritualisten
nimmt Franz Lambert — trotz seiner Néhe zu Zwinglis Abendmahlsauffas-
sung — ein. Schoch referiert tiber Lambert eingehend. Dieser polemisiert gegen
die humanistisch fundierte Neuscholastik der Reformatoren, unterscheidet

1 Hat aber der Verfasser beriicksichtigt, was Barth {iber die Trinitdt &u-
Berte?: K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, I, 1 (19352%), S. 311-514.



Rezenstonen 245

zwischen Geist (= das geglaubte Du und das glaubende Ich) und Buchstabe
(= Schrift, Predigt, Theologie, Weltwirklichkeit) und nimmt Gedanken-
ginge vorweg, die durch Martin Buber und Emil Brunner («Wahrheit als
Begegnung») weitergefithrt wurden. — Luther kennt diese Unterscheidung
auch, aber sie hat weniger Gewicht, weil er die Funktion des Wortes betont
und die schwiirmerische Uberbewertung des reinen Geistes und des geistigen
Wortsinns bekdmpft. Er will damit die Aufspaltung der Wirklichkeit in einen
geistlichen und einen weltlichen Bezirk verhindern. Er wehrt sich dagegen, ein
Reich des Geistes zu bauen und damit die religiose von der profanen Welt zu
scheiden. Darin ist Zwingli mit ihm einig. Auch er betont die Zusammenge-
horigkeit von Christperson und Weltperson, die Zuordnung von Kirche und
Staat.

Im zweiten Band geht Schoch von diesem Gegeniiber von Kirche und Welt
aus, berichtet in grindlicher Kenntnis der Dokumente, wie sich im reformier-
ten Weltbund und in den o6kumenischen Konferenzen immer mehr die
Idee der dienenden Kirche durchsetzt. Man sieht die Aufgabe der Kirche
nicht mehr in der missionarischen Eroberung von Territorien in der Welt,
sondern im Dienst als Vorhut Gottes. Dienen ist zwar ein Begriff, der dem
modernen Lebensgefiihl widerspricht. Der Verfasser interpretiert ihn im Sinn
der Partnerschaft und beruft sich dabei auf die lutherische Dienstethik:
«Dienen ist die Weltlichung des Heiligen und die Heiligung des Weltlichen.»
Der Dienst der Kirche schlieBt notwendigerweise ein Ja zur Sdkularisierung
der Welt (nicht zum Sdkularismus) ein.

Der zur Weltlichkeit befreite Mensch. ist aber in Gefahr, Ursprung und
Grund seiner Freiheit immer wieder zu vergessen. Der Dienst des Wortes ruft
Freiheit und Dienstbarkeit als Gaben Gottes in Erinnerung. Das Predigtamt
wendet sich auch an die Obrigkeit und «lehrt sie Gerechtigkeit». Das ist gut
zwinglisch. « Wo die Predigt der Gnade nicht ist, wird das Licht erléschen. Wo
die Predigt verstummt, versinkt der Mensch in die Bestialitédt. Wo aber Got-
tes Barmbherzigkeit verkundet wird, wird das Gottliche im Menschen siif3
werden. Ja, es wird das strenge Naturrecht versilit durch die Liebe.»

Die Predigt des Wortes ist nicht Vermittlung einer objektiv giiltigen,
immer gleichen Wahrheit, sondern sie ruft zum Glauben, zur Entscheidung
und ist liebendes Bemiihen um den Menschen. Darum gentigen philologische
und dogmatische Kenntnisse fir den Prediger nicht. Er braucht Weltkennt-
nis, psychologisches Verstidndnis fiir den Horer. Neben der Predigt mull er
den Dialog mit der Welt fithren. Daran wirken auch nichttheologisch gebildete
Gemeindeglieder verantwortlich mit. Neben den Gottesdiensten sind Schu-
lung und Information im Bereich der politischen Strukturen erwiinscht. Die
Gesellschaftsdiakonie gehért nicht zum traditionellen Image der Kirche.
Darum sind «Konflikte mit Kirchentreuen unvermeidlich. Die Frage wird
wach, was die Kirche eigentlich sei.»

Schoch sieht die gesellschaftskritische Aufgabe der Kirche exemplarisch
verwirklicht in den Synoden der Bekennenden Kirche. Die MaBstébe fir die
Kritik sind allein im Worte Gottes zu suchen. «Das Predigtamt ist nicht da-
durch gesellschaftskritisch, daf3 es sich einer kritischen Philosophie oder
Soziologie ergibt. Es ist nicht kritisch, indem es im Westen marxistisch und



246 Rezensionen

im Osten liberal redet. Seine gesellschaftskritische Stellung kommt ihm
allein dadurch zu, daB3 es Gottes Wort hartnéckig verkiindet, aber nicht nur
hartnéckig, sondern auch situationsgeméfl und verstéandlich.»

Neben diesen Aufgaben an der Gesellschaft leistet der Diener am Wort
einen wichtigen Beitrag zur Sozialisation, Enkulturation und Personlisation
des Menschen in der technischen Welt. Neben dem Reden hat der Pfarrer
den Auftrag, zu heilen, Seelsorge im Sinne von Lebenshilfe zu vermitteln.

Aus der Theologie des Amtes, die Schoch entwickelt, sei erwihnt, daf
er den Dienern am Wort nicht eine Sonderstellung als Kleriker einrdumen will.
Laos und Kleros sind identisch. «Die Pfarrer haben das Wort zu studieren
und zu erkliaren.» Schoch lehnt ferner die Deduktion von Aussagen iiber das
Pfarramt aus der Lehre vom Amt Christi mit guten Griinden ab. Auch das
Hirtenbild ist, wie ein instruktiver Riickblick auf die Geschichte dieser
Amtsbezeichnung zeigt, kein giinstiger Ausgangspunkt fiir eine Theologie des
heutigen Amtes. Den Dienst der Entideologisierung, zu dem er beauftragt ist,
kann der Verkiindiger immer noch. relativ gut in der Parochie leisten. Neben
dem Nachbarschaftsprinzip sind aber andere Organisationskerne fiir die Ver-
kiindigung zu beachten.

Sachliche Voraussetzung fiir den Dienst am Wort ist nicht eine Weihe,
wohl aber das Theologiestudium, das auf die Predigt und auf den Dienst der
Kirche in der Welt ausgerichtet ist und mit einer Priifung abschlie3t. Pneu-
matische Voraussetzung ist das Wort Gottes selber, persénliche Voraus-
setzung ist die Vocatio durch die Gemeinde, die in der Ordination dargestellt
wird. Das Verlangen, diese durch die apostolische Sukzession abzusichern, ist
vom Worte Gottes her abzulehnen.

M. Schoch hat seine Lehre vom Pfarramt streng aus dem Wort-Gottes-
Begriff der Reformatoren abgeleitet. Unter Wort Gottes versteht er «Gott
selbst, wie er dem Menschen zugewandt ist», «das Heraustreten Gottes aus
sich selber und die Wahrheit aller Dinge», « Schopfungsgrund», « Ursprungs-
wahrheit», «Begegnungsweise Gottes mit dem Menschen». Er sagt von ihm
aber auch: «Gottes Wort kann nur das Wort sein, das dem Menschen aus sei-
nem eigenen Grunde, aus dem, was ihn hélt und ihm Sinn gibt, zukommt —
und dieses Wort muf3 der Mensch sich selber sagen als das ihm, nur ihm ge-
sagte Wort von Gottes Willen und Gnade.» Der stark mythologische Charak-
ter dieses Begriffs macht es schwierig, mit ihm Aussagen Uber einen praktika-
blen Beruf, der mit dieser GréfBe zu tun hat, zu bestreiten. Ich fiirchte, da@3
Pfarrer, die nach den Anweisungen dieses Buches nichts anderes als das Wort
studieren und erklédren, damit ihre Hérer entideologisieren und die Obrigkeit
Gerechtigkeit lehren wollen, entweder vor der Wirklichkeit ihres Berufs die
Augen verschlieBen — oder an ihr leiden miissen. Wealter Nei@harl, Basel

ERNsST STAEHELIN, Die Chrisientumsgesellschaft in der Zeit der Aufklirung und
der beginnenden Erweckung. Texte aus Briefen, Protokollen und Publikationen.
= Theologische Zeitschrift, Sonderband 2. Basel, Fr. Reinhardt, 1970.
582 S. DM 63.—.

Der Verfasser selbst weist darauf hin, daf} es sich bei seinem Werk um ein
Quellenbuch handelt, dessen wissenschaftliche Auswertung noch aussteht.



Rezensionen 247

Diesem Ziel wird in dem Werk vorgearbeitet, indem eine Chronik der Christen-
tumsgesellschaft geboten wird, in der insbesondere die Entstehung der etwa
40 Partikulargesellschaften von der Schweiz bis zur Nord- und Ostsee fest-
gehalten ist. Es folgt eine Liste der Korrespondenten. (usw.) mit Angabe der
von ihnen erhalten gebliebenen Briefe. Den Hauptteil nimmt die Edition von
Briefen und Dokumenten ein. Dem Forscher wird das Literaturverzeichnis
besonders wertvoll sein.

Der Titel 1468t nicht sogleich erkennen, daf3 die Quellen und ihre Kommen-
tierung nur big zum Jahr 1808 reichen. Das Werk behandelt daher nur die
Anfiange der Christentumsgesellschaft. Ob es schon die Zeit «der beginnenden
Erweckung» ist, ist in der Forschung umstritten. Die Erweckungsbewegung
setzt u.E. erst nach den Befreiungskriegen ein. Die Rolle, die die Christen-
tumsgesellschaft bei der Entstehung der Erweckungsbewegung spielt, wird
daher nur ansatzweise einsichtig. Schon jetzt erscheint ein Fortsetzungsband
als dringendes Desiderat.

Fir die Frithzeit der Christentumsgesellschaft gibt das Quellenwerk aller-
dings um so wertvollere Aufschliisse. Es bietet Einblick in eine einzigartige
iiberregionale Bewegung, in der sich die frommen Kreise der Zeit gegen den
Rationalismus zusammengeschlossen haben. Neben der Christentums-
gesellschaft und dieser vergleichbar wirkten damals im Raum zwischen Nord-
see und den Alpen nur noch die Missionare der Herrnhuter und die London
Missionary Society. Uber die Auswirkungen der Londoner Missionsgesellschaft
fehlt noch eine wissenschaftliche Darstellung. Professor Staehelin ist zu
danken, daBl fir die Anfinge der Christentumsgesellschaft diese Liicke

gesahlossen ist. Welhelm H . Neuser, Telgte b. Miinster

RENE Costr, Théologic de la liberté religieuse (Recherches et synthéses,
Section de morale). Gembloux, Ed. J. Duculot, 1969. 469 S. bFr. 590.—.

In seinem Vorwort berichtet der Verfasser, dal er schon als Knabe eng
mit einem protestantischen Kameraden verbunden war und so von frithester
Jugend an begonnen habe, 6kumenisch zu denken. Dafl er vom Gedanken
eines 6kumenischen Dialogs fasziniert ist, beweist das umfassende Werk, das
er nach der Verdffentlichung der Declaratio « Dignitatis humanae» 1966 des
2. Vatikanischen Konzils vorgelegt hat. Das Buch wird von Mgr. Ph. Delhaye
(Lowen) eingefiithrt. In aller Offenheit werden dort die Bedenken erwahnt, die
am Konzil einem Schema {iber die Religionsfreiheit begegnen miifiten. Nicht
in letzter Instanz in Anbetracht der religiésen Intoleranz der Protestanten
in Irland gegen eine starke Mehrheit von Katholiken. War die Zeit jetzt reif,
iber religiose Toleranz zu sprechen ? Kann sich weiter die katholische Kirche
angesichts des zunehmenden Atheismus erlauben, religiése Freiheit grund-
satzlich zu bejahen? Was sollte diese zu sagen haben, wenn man von der
unabdingbaren Wahrheit des christlichen Bekenntnisses ausgeht ? Habe man
die Freiheit des Gewissens elementar zu respektieren und dann eine abwei-
chende religiose Ansicht unter dem Aspekt des «irrenden Gewissens» zu
bringen, und kénnte man auf diese Weise den Weg fiir Mischehen mit pro-
testantischer Erziehung der Kinder freigeben?



248 Rezensionen

Eine Fille von fast unlésbaren Problemen taucht auf, und man darf ohne
Vorbehalt sagen, daf sich René Coste die gréBte Miihe gegeben hat, den vielen
Fragen allseitig gerecht zu werden, auch wenn man geneigt wére, an manchen
entscheidenden Punkten anders zu denken. Ein Dialog auf breiter Basis wird
hier auf jeden Fall durchgefiithrt. Das Buch ist in vier groBen Partien aufge-
teilt. 1. Die biblischen Fundamente (A.T. und N.T.) stellt die Frage nach der
personalen Wiirde des Menschen («Chacun a le droit et le devoir de suivre sa
conscience en tout, méme si elle est objectivement erronée», S. 103). 2. Die
«Amplitude» bringt die Erorterung zahlreicher Umweltfragen: positives
Recht, nicht-christliche Religionen, Grundrecht sozialer Freiheit, die Familie
und ihre Glaubensfreiheit, das Widerstandsrecht, Gewaltlosigkeit, usw. Im
3. Teil wird der geschichtliche Weg der Kirche im Hinblick auf die Religions-
freiheit begangen. Es wird der Versuch gemacht, moglichst unbefangen von
den schwerwiegenden Fehlern der Kirche zu berichten (Kreuzzige, In-
quisition, Zeit der Revolution, Antisemitismus), um dann ndher auf die
Vorgeschichte des betreffenden Schemas einzugehen. Der 4. Teil kommt auf
die Beziehungen der missionarischen Kirche zu den politischen, weltlichen
und auBerchristlichen Strukturen zu sprechen. Hier werden einige heif3e
Eisen angefalt, wie die Interkommunion, die interne Kritik im Katholizis-
mus, auch das Verhdltnis zu den Juden und Israel.

Im Hinblick auf die Interkommunion plédiert Coste fiir behutsames, nicht
uberstiirztes Vorgehen und lehnt die in Uppsala gezeigte Ungeduld ab.
So eindeutig klar des Verfassers Stellungnahme den mittelalterlichen Juden-
verfolgungen gegeniiber ist, und auch der Antisemitismus der neuesten Zeit
scharf verurteilt wird («La responsabilité de I’église par rapport a I’antisémi-
tisme est lourde», S. 314), so wenig gliicklich ist es zu konstatieren, Pius XTT.
hatte alles getan, was ihm nur moglich sei, um die Juden zu retten (ein
offizieller Protest des Papstes hitte u. E. Wunder gewirkt!). Noch erstaun-
licher jedoch ist eine Reihe von Bemerkungen im Paragraphen iiber Juden
und Christen. Erstens wird den Juden selber die Schuld an dem in der
jungen Kirche aufbrechenden Antisemitismus gegeben, weil sie es doch waren,
die Verfolgungen gegen die Kirche angezettelt hatten (als ob die christliche
Lehre wire Auge um Auge, Zahn um Zahn!), zweitens werden die Juden para-
doxerweise schuldig befunden, sich der Botschaft Christi nicht aufgeschlossen
zu haben («ils ne voyaient en lui qu’un dangereux blasphémateur, méme s’ils
ont été coupables de ne pas s’ouvrir au message. . . », S. 452), eine Bemerkung,
die Costes ganze Theorie von der Freiheit des Gewissens in religioser Ent-
scheidung tiber den Haufen wirft, weil nun plétzlich derjenige, der sich nicht
zu Christus bekennt, schuldig wird in der Ablehnung der Botschaft. Drittens
wird vom Staate Israel folgende Bemerkung festgehalten: «Actuellement
encore, I’Etat d’Israel ne manifeste-t-il pas parfois une intolérance archaique
ol entre une grande part de racisme?» (S. 452). Bei allem Respekt, den der
Staat Israel den nicht-jiidischen Religionen gegeniiber bezeugt und ihnen
Kultfreiheit gewéhrt, ist dieser Vorwurf des Rassismus hochst erstaunlich und
steht im scharfen Widerspruch mit der sonst wieder so sympathischen Beob-
achtung, daBl der Text des Schemas tiber das Judentum von 1964, der von der
Kirche sagte, da3 «elle déplore et condamne» den Hafl gegen die Juden und



Rezensionen 249

deren Verfolgungen, leider nicht erhalten blieb,sondern erheblich abgeschwicht
wurde.

Das Hauptanliegen dieses groBen und oft etwas zu breit geschriebenen
Buches hat unsere warme Zustimmung: der Verfasser versucht die Religions-
freiheit nicht naturrechtlich, sondern christologisch. zu begriinden. Die per-
sonale Wiirde des Menschen sieht Coste in der Gemeinschaft mit Christus
reintegriert, aber nicht ohne ein tiefes Wissen und Bekennen der eigenen
Schuld Mensch und Welt gegeniiber. Hier hat auch die Kirche ihren Ausgangs-
punkt zu nehmen, wenn sie sich auf die Religionsfreiheit besinnt («Ce qui
importe d’abord de la part de l'église, c¢’est une confession sincére de ses
Ppéchés, de ses déficiences, de ses erreurs et de son insuffisante ouverture & la
parole de Dieu», S. 363). Wer die Schemata des 2. Vatikanischen Konzils zur
Kenntnis nimmt, vermif3t gerade diese im tiefsten Sinne christliche Haltung
den behandelten Fragen gegeniiber. Deshalb ist es eine Wohltat zu sehen, wie
René Coste gerade hier das Hauptgewicht legt. Er ist sich in groBer Beschei-
denheit bewul3t, nicht das letzte Wort gesprochen zu haben, ebensowenig wie
die Declaratio «Dignitatis humanae». Nur im gemeinsamen Dialog sei ein
neuer Weg und eine gehaltvollere Zukunft zu suchen. DaB bei der unendlichen
Fiille des Materials — fast die ganze Amplitude der Theologie kommt zu Worte —
manches tiefere Behandlung verlangt hétte, ist nicht erstaunlich. Nun ist
jedoch leider eine offene und positive Erorterung der Reformation, die man
mit Recht hitte erwarten konnen, ausgeblieben. Was tiber sie gesagt wird,
ist seltsam unfreundlich, wenn nicht karikaturhaft ausgefallen. Dafl man von
den drei groflen Reformatoren nur ihre Intransigenz zu berichten weil3 (¢«C’est
Calvin qui fit preuve de la plus grande Intolérance», S. 306) sieht geféhrlich
danach aus, da man damit die Intoleranz des derzeitigen Katholizismus zu
exkulpieren versucht, genau wie die oben erwéhnte Anschuldigung der Juden
zur Zeit der entstehenden Kirche. Der Hinweis auf die Aktivitit des Sekre-
tariates fiir die Einheit der Christen (S. 446ff.) und die Freude iiber deren
Wirkungen ersetzen leider nicht den Mangel am. offenen und unbevorurteilten
Gespréach mit der Reformation. — Der Verfasser schliet mit einer futurischen
Perspektive eines « Rassemblement de tous les étres humains en Jésus Christ».
Wie das jedoch zu geschehen sei, abgesehen vom stdndigen Dialog, wird
nicht néher ausgefiithrt. Dabei wird dann Rahner und dessen Lehre von der
anonymen Christenheit gar nicht erwidhnt, was an dieser Stelle zu erwarten
wire. — Der Verfasser hat mit diesem ceuvre eine sehr gewichtige (quantitativ
und qualitativ zu verstehen) Arbeit vorgelegt, welche bei der weiteren For-
schung iiber die Religionsfreiheit nicht mehr ignoriert werden kann. Damit
hat er erreicht, was er sich vorgenommen hat: eine grundlegende Studie zu
bieten zur vielleicht heikelsten Frage des Dialogs der romischen Kirche mit

den anderen Religionen.
- . rgronen Hendrik van Oyen, Basel

Joacmim Rritrer (Hrsg.), Historisches Wérterbuch der Philosophie, 1. A-C.
- Basel & Stuttgart, Benno Schwabe, 1971. XII S. 4 1036 Sp. Fr. 84.—.

Der 1. Band des mit Spannung erwarteten und sorgfiltig vorbereiteten
Historischen Worterbuchs der Philosophie, das den alten Eisler ersetzen soll,



250 Rezensionen

liegt vor. Wer das Gliick hatte, den Hisler von 1927 zu besitzen, wird ihn als
eine unersetzliche Fundgrube von Originalzitaten aus der abendléndischen
Geistesgeschichte schiitzen gelernt haben. Das allerdings will das neue Werk
gerade nicht sein. J. Ritter, der Herausgeber, wirft in seinen «Leitgedanken
und Grundsétzen des historischen Worterbuchs der Philosophie» (Archiv fiir
Begriffsgeschichte 11, 1967, S. 756-99) dem Hisler vor, daB3 die historische
Beleg- und Stellenkollektion fiir die Bedeutung des jeweils behandelten Be-
griffs und seiner Geschichte fast immer ohne Belang geblieben sei. Der Heraus-
geberkreis hat sich entschlossen, nur solche Begriffe aufzunehmen, die fir die
Philosophie wesentlich geworden sind, also z.B. auf Metaphern zu verzichten,
die als Substruktur des Denkens gelten konnen, aber noch nicht geniigend
wissenschaftlich erforscht sind. Standen fiir Eisler die Naturwissenschaften
und die naturwissenschaftliche Psychologie im Vordergrund, so fiir die Neu-
fassung die geisteswissenschaftlichen Disziplinen (Theologie, Kunst- und
Literaturgeschichte, Sprachtheorie und Soziologie). Erstmalig wird auch die
Terminologie der mathematischen Logik und der mit ihr verbundenen Wissen-
schaftstheorie aufgenommen. Leider ist, soweit es sich bis jetzt absehen la3t,
die Padagogik etwas stiefmiitterlich behandelt worden, wie aus dem Fehlen
von Stichwortern wie Allgemeinbildung, Andragogik, Aneignung, padagogi-
sche Anthropologie hervorgeht. Aus dem Bereich der Soziologie findet der
Benutzer Stichworte wie Akkulturation, Akkumulationstheorie, Anarchie
und Anarchismus, Asozial, Austromarxismus, Bediirfnis, Autoritir (aller-
dings ohne Beriicksichtigung des APO-Sprachgebrauchs!), Beziechungssozio-
logie, Biirger; aus dem der Psychologie Abwehrmechanismus, Adaptation,
Aggression, Aktpsychologie, Asthenisch, Aufforderungscharakter, Aha-
Erlebnis. Aus dem Bereich der Theologie werden folgende Stichworte be-
handelt: Absolutheit des Christentums, Analogia fidei, Allmacht Gottes,
Antichrist, Anfechtung, Andacht, Apokalyptik, Apologetik, Apokatastasis,
rel. Apriori, Argernis, Atheismus, Attribute Gottes, Arminianismus, Auf-
erstehung, Auslegung, Bekehrung, Bekenntnis, Wesen des Christentums,
Christologie, Corpus mysticum, Conversio. — Formal sind die Artikel so auf-
gebaut, daf3 die im Text erscheinenden Zitate in einem Anmerkungsteil nach-
gewiesen werden, worauf besondere monographische oder {iibergreifende
Literaturhinweise folgen.

Das Werk im ganzen weil3 sich der seit einigen Jahrzehnten in Gang gekom-
menen begriffsgeschichtlichen Forschung verpflichtet (I£. Rothacker seit 1927 ;
Archiv fur Begriffsgeschichte, seit 1955). Begriffsgeschichte wird hier nicht als
Problemgeschichte verstanden, sondern als Philosophiegeschichte, welche
die Arbeit des Begriffs, die den Fortschritt der Philosophie treibt, erkennbar
macht. Dabei werden Begriffe nicht als zeitlose GréBen, sondern als Momente
kategorialer Kontexte, die sich éndern, verstanden (zit. nach H. G. Meier,
Art. Begriffsgeschichte im vorliegenden Band, Sp. 806). In dieser Programma.-
tik liegt ohne Zweifel eine deutliche Grenze dieses Unternehmens, denn ein
Sachproblem 148t sich kaum in die Enge eines Einzelbegriffs einfangen. Auf
jeden Fall erwartet der Benutzer, dal das mit einem Begriff zusammen-
hiangende Wortfeld oder Begriffssyndrom aufgezeigt wird, wie das bei Eisler
wenigstens in Ansétzen der Fall war. Das ist im «Ritter» leider unterblieben.



Rezensionen 251

Es gibt auch kein System von Verweisen, wie das eigentlich in einem moder-
nen Lexikon als selbstverstandlich erwartet wird. So bilden die Einzelartikel
eine Summe von unverbundenen erratischen Blocken, die an und fir sich
betrachtet oft wahre Kostbarkeiten sind, aber ohne Verbindung unterein-
ander bleiben. Als Beispiel nehme ich den Artikel « Abgrund». Der Benutzer
bleibt im Ungewissen, ob und wie sich «Abgrund» zu anderen dhnlichen Be-
griffen verhilt wie «Grund, Urgrund, Ungrund». Zudem macht sich dort ein
weiterer Mangel bemerkbar, der nicht auf diesen Artikel allein beschréankt ist,
dal} historisch zu spat angesetzt wird, wenn Dionysius Areopagita als erster
Fundort genannt wird; schlieBlich findet man den Terminus Bddo¢ schon
in der Gmnosis und im Neuen Testament, (Rém. 8, 39; 11, 33). Wenn schon das
historische Prinzip leitend ist, dann sollte es sowohl nach der Tiefendimension
religionsgeschichtlicher Zusammenhinge wie in Richtung auf die spétere
Wirkungsgeschichte eines Begriffs oder einer Richtung durchgefiihrt werden.
Ohne Zweifel hat der Verfasser des Artikels « Buch des Lebens» recht, wenn er
feststellt, daB sich diese Metapher bereits im Alten Testament finde; nur
vergit er darauf hinzuweisen, da3 schon in der chaldéischen Religion Nebo
als «himmlischer Buchhalter» galt. Der Verfasser des Artikels «Ausflu3» be-
schrinkt sich auf den Sprachgebrauch der deutschen Mystik und des Thomas
von Aquino, ohne auf die viel breitere Geschichte des Emanationsbegriffs
einzugehen. Es kann vermutet werden, daf3 der Benutzer das Fehlende unter
diesem Stichwort nachgeliefort bekommt, doch fehlt leider jetzt dieser
trostliche Hinweis! Durch Verwendung eines Verweissystems hétte sich auch
z.T. eine Straffung erreichen lassen. So ist nicht einzusehen, warum neben
einem Artikel «Bekehrung» noch einer iiber «Conversion» erscheint, ebenso
hitten die 14 Miniaturartikel tiber « Causa» zu einem einheitlichen zusammen-
gefaflt werden koénnen, wodurch es auch mdéglich geworden wire, die Causa-
Lehre als Einheit zu behandeln.

Wenn, wie H.-G. Gadamer feststellt, «in allemm Verstehen, ob man sich
dessen ausdriicklich bewuBt ist oder nicht, die Wirkung der Wirkungs-
geschichte am Werke ist» (Wahrheit und Methode, S. 285), dann mii3te sich
das auch in diesem begriffsgeschichtlichen Unternehmen auswirken. In der
Tat sind dazu Ansédtze vorhanden, indem die Wirkungsgeschichte grofer
philosophischer Stréomungen wie Aristotelismus, Augustinismus, Cartesianis-
mus behandelt wird, jedoch leider in ungeniigender Weise. — Hért wirklich der
Aristotelismus mit dem Mittelalter auf, um dann in der Aristoteles-Philologie
des 19. und. 20. Jahrhunderts seine Fortsetzung zu finden? Hitte hier nicht
die Neuscholastik von Suarez bis zur Erneuerung des Aristotelismus in den
Enzykliken Aeterni patris (1879) und Humani generis (1950) ebenso erwéahnt
werden miissen wie die Lehrstreitigkeiten der protestantischen Orthodoxie
und der Schulphilogophie des 17. und 18. Jahrhunderts!. — Wenn Pater
Eckert die Wirkungsgeschichte des Augustinismus bis zum 13.Jahrhundert

1 Vgl. P. Petersen, Geschichte der aristotelischen Philosophie im prote-
stantischen Deutschland (1921); M. Wundt, Die deutsche Schulmetaphysik
des 17. Jahrhunderts (1939); ders., Die deutsche Schulphilosophie der
Aufklarung, 1945.



252 Rezensionen

beschreibt, wird im Leser der Eindruck erweckt, als ob ab dann diese Rich-
tung tot wire. Wo bleibt die Nachwirkung augustinischer Denkmotive bei
den Reformatoren, im Jansenismus, Bajanismus und bei Quesnel, im deut-
schen Idealismus, der Lebens- und Existenzphilosophie, etwa auch in der ka-
tholischen Religionsphilosophie (J. Hessen)? Entsprechend fehlen wichtige
Literaturangaben ®. — Ebenso kurz geschlossen ist die Wirkungsgeschichte des
Cartesianismus, wenn der Verfasser diese mit den Occasionalisten des 17. Jahr-
hunderts abbrechen 148t. — Wenn tiber « Aufklérung» geschrieben wird, dann
wird mit groBer Griindlichkeit tiber die Philosophie des 17. und 18. Jahr-
hunderts gehandelt, aber warum wagt der Verfasser nicht, iiber seinen eigenen
Schatten zu springen und festzustellen, da wir heute im Zeichen einer
«zweiten Aufkléarung»leben, denn so versteht sich der kritische Rationalismus
von. Popper und H. Albert, aber auch die kritische Theorie der Frankfurter
Schule (Adorno, Horkheimer, Habermas)! Hier wird sichtbar, daB3 der dem
Historismus verbundene retrospektive Geschichtsbegriff noch nicht verlassen
ist und man die prospektive Dimension von Geschichte noch nicht gewonnen
hat.

In diesem Zusammenhang interessieren besonders die theologischen Stich-
worte. Gewil bleibt es anerkennenswert, da3 die Theologie in diesem Rahmen
so weitgehende Beriicksichtigung gefunden hat, doch méchte man manchmal
meinen, dal3 man damit zu weit gegangen ist. Was soll es schon, wenn Grass
in seinem Artikel « Auferstehung» im ersten Satz feststellt, dal3 es sich hier um
einen religiosen und theologischen Begriff, aber keinen philosophischen
handelt ? Was hat er dann, so frage ich, in diesem Zusammenhang zu suchen ?
Oder gibt es nicht doch Momente im Rahmen einer sich als christlich ver-
stehenden Philosophie, wo «Auferstehung» vorkommt, etwa bei Hegel?
Jedenfalls wire eine Beschriankung auf philosophisch relevante theologische
Begriffe — und deren gibt es wahrhaft genug! — dem Ganzen nur dienlich ge-
wesen. So gediegen der Artikel iiber « Wesen des Christentums» auch. ist, so
vermisse ich eindeutig einen solchen tber «christliche Philosophie». Oder
sollte ein solcher noch kommen unter dem Stichwort «Philosophie, christ-
liche»? Noch dirfen wir hoffen! Gewill wird man in dieser Abteilung keine so
umfassende Information erwarten diirfen wie etwa in Rel. Gesch. Geg. oder
Lex. Theol. Ki., jedoch ist nicht einzusehen, wieso der Verfasser von « Apologe-
tik» (K. Aland) diese mit Thomas von Aquino enden lat und der neueren
Apologetik nur ein « Schattendasein» nachsagt. Fiihrt sie das etwa bei Emil
Brunner oder Paul Tillich? Leider hat sich bei der (offenbar ungepriiften)
Ubernahme der Literaturangaben aus Rel. Gesch. Geg., 3. Auflage, auch der
dortige Druckfehler « K. Adam» statt «A. Adam» eingeschlichen!

Die vorgebrachten Beanstandungen und Wiinsche sollen keineswegs als
ein Versuch verstanden werden, die grolle Leistung dieses Werkes und seiner
Mitarbeiter zu verkleinern. Ich meine jedoch, daB gerade die Rezension eines
ersten Bandes eines gréeren Werkes die notwendige Aufgabe erfiillen mu3te,

2 Wie etwa H. J. Marrou, Augustinus (1938); C. Andresen, Zum Augustin-
Gespriach der Gegenwart (1962); H. de Lubac, Augustinisme et théologie
moderne (1963).



Rezensionen 253

auf Winsche aus dem Leserkreis aufmerksam zu machen, die vielleicht in den
folgenden Béanden noch behoben werden kénnen. Hoffen wir, dafl die Redak-
tion diese Wendigkeit besitzt. Auf jeden Fall hat der Benutzer dieses Bandes
eine reiche Quelle der Information zur Hand, die bis auf die genannten Aus-
nahmen zumeist auch bis in die Gegenwart fliel3t.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScawEerz. The Ecumenical Review 24,1 (1972): E. Schlink, The Problem of
Communion between the Evangelical Lutheran Church and the Roman
Catholic Church (1-25); J. Meyendorff, Unity of the Church — Unity of Man-
kind; J. M. Bonino & J. Gatu, Comments (30-54); Ph. Potter, The Third
World in the Ecumenical Movement (55-71); L. Vischer, Christian Councils —
Instruments of Ecclesial Communion (72-87). Internationale kirchliche Zeit-
schrift 61, 4 (1971): K. Stalder, Episkopos (200-32); P. Amiet, Exousia im
N.T. (233-42); W. Kuppers, «Das Amt der Einheit». Theologische Erwigun-
gen zum Bischofsamt (242-56); A. E. Ruthy, Oremus pro Episcopo (257-71);
J. Visser, Uberlegungen zu H. Kiings Buch «Unfehlbar?» (272-87). Judaica
27, 4 (1971): H. Greive, Zu den Ursachen des Antisemitismus im deutschen
Kaiserreich von 1870/71 (184-92); H. Schmid, Daniel, der Menschensohn
(192-220). Kerchenblatt fiir die reformierte Schweiz 127, 25 (1971): H. Schmid,
Kanonisches Ansehen der Geschichte? (387-89). 128, 1 (1972): F. Fluckiger,
Kirche in der sidkularen Gesellschaft, I-II (3—-6; 18-21). Reformatio 21, 1
(1972): F. Jehle, Neuere Tendenzen in der Religionspiddagogik (4-14);
0. Woodtli, Zur gegenwiirtigen Autoritétskrise (29-38). 2: S. Miiller-Markus,
Katholizitét als Aufgabe und Problem (67-77); A. Gosztonyi, Hirtenamt und
Tradition (78-88); A. Ebneter, Der Begriff der Katholizitdt im heutigen
kathol. Verstiandnis (89-99). Revue de théologie et de philosophie 21, 1 (1972):
P.-A. Stucki, Rhétorique et herméneutique (385-413); M. Cornu, Actualité
de Kierkegaard (428-37). Zwingliana 12, 6 (1971): F. Biiler, Zwingli und
Laktanz (374-99); O. E. Strasser, Bern am Kreuzweg okumenischer Be-
gegnung zur Reformationszeit (400-06); J. Staedtke, Die niederléndischen
Ausgaben der Werke H. Bullingers (407-19).

BELGIEN. Hphemerides theologicae lovanienses 47, 3[4 (71): J. Coppens,
Le messianisme israélite. La reléve prophétique (321-39); G. Philips, La
justification luthérienne et le Concile de Trente (340-58); G. Theys, Foi
philosophique et existence de Dieu selon J. E. Kuhn (1806-1887) (359-93);
F'. Neirynck, Duality in Mark (394-63). Nouwelle revue théologique 93,10 (1971):
P. Grelot, La traduction et I'interprétation de Ph. 2, 6—7. Enquéte patristique,
IT (1009-26); G. Lafon, Logique de la foi en Jésus (1027-39); P. Eyt, Le
tournant politique de la théologie (1040-50); J. Rademakers, La mission,
engagementradical. Mt.10(1072-85). 94,1 (1972):J. Alfaro, Certitude de1’espé-
rance et «certitude de la grace» (3—42); J. Clémence, Le mystére de la con-
science & la lumiére de Vatican IT (65-94).



	Rezensionen

