
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


232 Miszelle

Nun zur letzten Frage : Kann die mündliehe Tradit ion von dem Propheten
Agabus, der nicht nur die Hungersnot vorausgesagt habe (11, 28), sondern
auch die Gefangennahme des Paulus, einen historischen Kern haben? Darüber
läßt sich verständlicherweise nichts Definitives ausmachen. Die Prophétie
war im Urchristentum eine gewohnte Erscheinung 1. Kor. 12, 28f. ; 14,29.37),
war auch in der religionsgeschichtlichen Umwelt nicht gänzlich unbekannt19,
so daß von daher keine Einwände zu erheben wären. Paulus fuhr nicht ohne
Sorgen nach Jerusalem (Rom. 15, 30ff.) ; von dem Bewußtsein, daß er der
Gefangenschaft entgegensehe, sprechen seine Briefe jedoch nirgends. So

bleibt ein vaticinium ex eventu denkbar. Liegt der Agabus-Geschichte eine
historische Szene zugrunde - man kann analog auf Gal. 2, 2 verweisen:
dveßriv bè (sc. eîç MepoaoXuga) Karà à-n:oKd\m|Jiv -, so ist dem Apostel durch
einen urchristlichen Propheten in einer gescsichtsmächtigen Handlung sein
Ergehen im voraus dargestellt worden.

Hermann Patsch, München

Rezensionen

[Waltheb Eichrodt.] Wort - Gebot - Glaube. Beiträge zur Theologie des Alten
Testaments, W. Eichrodt zum 80. Geburtstag. Zus. mit J. J. Stamm und
E. Jennihrsg. von H. J. Stoebe. Abh. z. Theol., des A. u. N.T., 59.
Zürich, Zwingli Verlag, 1970. 334 S. Fr. 42.-.

Walther Eichrodt, der 1922-1961 als Professor für Altes Testament in
Basel wirkte, beging am 1. August 1970 seinen achtzigsten Geburtstag. Zu
diesem Anlaß gibt sein Nachfolger H. J. Stoebe Aufsätze von 24 Kollegen und
Schülern heraus, die alle vom Jubilar wesentliche Anregungen empfangen
haben.

C.A.Keller umschreibt den «Glauben in der .Weisheit Salomos'» als
«konkrete Haltung des an sich Gerechten vor Gott» (S. 20). Daß bei der
«Aufnahme von Fremden in die altisraelitische Kultgemeinde» für Nicht-
israeliten die gleichen Maßstäbe wie für die Israeliten galten, nämlich die
«Unterwerfimg unter die... Ordnung des Bundesgottes» (S. 26), weist
O. Bächli auf. Von Arnos selbst leitet W. Rudolph «Arnos 4, 6—13» her. Als
«Anlaß zur griechischen Übersetzung der Tora» erkennt L. Rost
«staatsrechtliche Gründe» (S. 43). «Der Sinn der Toledot-Formel in der Priester-

Matth. (vor der Auslieferung an Pilatus) und Job. (18, 12: Gefangennahme;
18, 24: Übergabe an Kaiphas), sonst schweigt das N.T. davon; auch in den
Kerygmata fehlt eine Erwähnung. Luk. übergeht in 23, 1 - wohl aufgrund
einer Nebenquelle-die Fesselung von Mark. 15,1 mit Stillschweigen. Schwerlich

wird man annehmen dürfen, daß der Autor der Apg. an dieser Stelle
Mark. 15, 1 soz. nachgeholt hat.

19 Vgl. R. Meyer, Der Prophet aus Galiläa (1940); ders. : Theol. Wort., 6

(1959), S. 823ff.



Rezensionen 233

Schrift» besteht nach J. Scharbert in der Einbeziehung «der gesamten
Schöpfung... in die Heilsgeschichte» (S. 56). «Der Glaube an Mose nach Exodus
(4, 14/19)» läßt den Befreier aus Ägypten nach H. Groß als «atl. Heilsmittler»
(S. 64) par excellence erscheinen. Auf den «Okumenismus des Ezechiel» (S. 76)
weisen R. Martin-Achards «Remarques sur la réunification du peuple de Dieu
d'après Ezéchiel 37, 15ss» hin. Den «Prophetic Conflict in Second Isaiah»
analysiert J. W. Miller, die « Lähmung und Stummheit des Propheten Ezechiel »

E. Vogt. J. J. Stamm würdigt Hölschers und Eohrers «Darstellungen der
israelitischen Religion». N. W. Porteous behandelt das Verhältnis von Altem
und Neuem Testament als «Question of Perspectives». B. Reicke stellt den
«Siegeszug des Kambyses gegen Ägypten 526-525» (S. 141) als Hintergrund
«Joels und seiner Zeit» heraus. M. Bic durchdenkt «Das Alte Testament und
das Wort Gottes» im Blick auf Offenbarung in Israel und der Kirche, H. van
Oyen «Schalom» «unter dem Aspekt des Friedens». W. Zimmerli belegt die
«Bedeutungsverengerung von berit zur Bezeichnung des in der berit im weiteren

Sinne Geforderten» (S. 190) in seinen «Erwägungen zum ,Bund'. Die
Aussagen über die Jahwe-berit in Ex. 19-34». «Zum zweiten Psalm» schlägt
J. A. Soggin eine nichtprophetische Auslegung vor, nach der « Königsherrschaft
Gottes und das Reich Juda... faktisch identisch» (S. 200) sind. H. J. Stoebe
setzt sich mit Wolff auseinander in seinen « Überlegungen zu den geistlichen
Voraussetzungen der Prophétie des Arnos» (vor allem 9, 7 und 3, 1-8). Wie
die « Herrlichkeit Gottes in der Priesterschrift » zugleich historisch und kultisch
gesehen wird, erklärt C. Westermann. E. Jenni zeigt, daß heilsgeschichtliches
und eschatologisches «Kommen Gottes» «wesentlich vom frühisraelitischen
Glauben an das Eingreifen Gottes in die Geschichte geprägt» (S. 260) wurde.
M. Sehmidt präsentiert «August Hermann Franckes Erklärung des 139.
Psalms». Im Unterschied zum «alleinigen Handeln Gottes» (S. 295) spielt
nach G. Sauer die «Umkehrforderung in der Verkündigung des Jesaja» keine
Rolle. A. Jepsen findet in «Anmerkungen zum Buch Jona» als Sinn der
Legende: «Gottes Barmherzigkeit überwindet das Gericht» (S. 299). H. Wild-
berger untersucht die Verschiedenheit deuteronomischer und deuterojesaja-
nischer «Neuinterpretation des Erwählungsglaubens Israels in der Krise der
Exilszeit». E. Jacobs «Réflexions sur Esaïe 27, 2-5» bilden den Abschluß des
reichen und repräsentativen Festbandes. Albert de Pury, Neuchâtel

David Daube, Studies in Biblical Law. (First publ. 1947.) New York, Ktav
Publ. House, 1969. VIII + 328 S. $ 10.00.

Die neugedruckten «Studies in Biblical Law» enthalten in fünf Kapiteln
(I : Law in Narratives. II : Codes and Codas. III : Lex talionis. IV : Communal
Responsibility. V : Summum jus, summa injuria) in sich abgeschlossene
Aufsätze, von denen drei bereits selbständig, wenn auch in etwas anderer
Form in vornehmlich juristischen Zeitschriften erschienen waren. Die
Sammlung stellt den Anfang einer beachtlichen Reihe von Arbeiten Daubes
auch zu alttestamentlichen Rechtsmaterien dar; ihre Bedeutsamkeit liegt
darin, daß hier der gründliche Kenner und Lehrer des Zivil- und Römischen
Rechtes sich mit den Erkenntnissen und Fragestellungen seines eigentlichen
Faches um das Verständnis der alttestamentlichen Rechtsvorschriften be-



234 Rezensionen

müht. Ein Hinübergreifen der Forschung über die Grenzen eines abgesteckten
Sachgebietes wird damit die Wissenschaft immer bereichern, daß durch neue
Gesichtspunkte und Fragestellungen - hier vornehmlich aus dem Gebiet des
Römischen Rechtes - auch neues Licht auf Gegenstände fallen kann,
selbst wenn sie schon viel diskutiert sind. Zugleich darf aber auch eine
Gefährdung nicht übersehen werden, die darin liegt, daß Kategorien und
Urteilskriterien an einen Themenkreis herangetragen werden, dem sie nicht
adäquat sind, so daß dessen Eigengesetzlichkeit darüber zu kurz kommen
kann.

Mit diesen grundsätzlichen Überlegungen soll nicht in Abrede gestellt werden,

daß der Verfasser mit dem Alten Testament von Grund auf vertraut ist
und sich auch die Einarbeitung in die exegetische Methodik sehr angelegen
sein ließ. Dennoch wird man nicht allen exegetischen Folgerungen Daubes
vorbehaltlos zustimmen, wird vielfach auch die Relevanz von Analogien aus
dem Bereich des Römischen Rechtes anders beurteilen, als er es tut (z. B.
Kap. II oder V). Und wenn er nachzuweisen sucht, daß der religiöse Charakter
vieler Bestimmungen ebenso des Zivil- wie des Kriminalrechtes nicht
ursprünglich sei, sondern die theologische Tendenz späterer Bearbeiter
widerspiegele, so ist an die Überlegungen über die Geltung eines Sippenrechtes
zu denken, wie sie im Zusammenhang der Diskussion über das apodiktische
Recht angestellt werden. Freilich wird man auch da wieder fragen müssen,
welche antike Gemeinschaft sich nicht religiös begründet verstanden hat. In
dieselbe Richtung weist es wohl auch, wenn Daube die Grundlage des jus
talionis in einem Kompensationsdenken sieht.

In einer eingehenden und durchaus kritischen Würdigung dieses Buches in
der Bibliotheca Orientalis 1948 hat H. Cazelles dem Wunsche Ausdruck
gegeben, daß dieses Buch der Anfang einer lebendigen Mitarbeit seines
Verfassers am Alten Testament sein möge und verdiente Beachtung finde. Zur
Erfüllung dieses Wunsches gehört auch diese Neuauflage, die wir dankbar
begrüßen. Hans-Joachim Stoebe, Basel

Wolfgang Richter, Die sogenannten vorprophetischen Berufungsberiehte.
Eine literaturwissenschaftlische Studie zu 1. Sam 9,1 -10,16, Ex. 3 f, und Ri. 6,

llb-17. Forsch, z. Rel. u. Lit. d. A. u. N.T., 101. Göttingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1970. 203 S. DM 36.-.

Die im Untertitel angegebene Berufung Gideons (Ri. 6, llff.) wird vom
Verfasser kurz gestreift (S. 134f.) mit dem Hinweis auf seine Bonner Dissertation

(Traditionsgeschichtliche Untersuchungen zum Richterbuch, 1963);
so sind es die Berufungsberichte Sauls (S. 13-56) und vor allem diejenige
Moses (S. 57-133), die Richter in einer minutiösen Methode literar-, form-
und gattungskritisch prüft. Nach den bewährten Regeln der Schule wird eine

Analyse geboten, die auf jedes Detail eingeht, ohne sich darin zu verlieren.
1. Sam. 9f. wird mit einer «aristokratischen» Gesellschaftsschicht verbunden,

die Freude hat an «hervorragenden Einzelleistungen hervorragender
Sippenglieder». Mit einer Reihe von «Formeln» und gut davon abgegrenzten
«geprägten Wendungen» ist ein Bericht entstanden, der in prophetischen
Kreisen beheimatet ist. Auf die mit 2. Kön. 9 verwandten Züge wird S. 56



Rezensionen 235

verwiesen. - Die weit umfänglichere Untersuchung von Ex. 3f. knüpft an das
bekannte Werk von H. Greßmann, Mose und seine Zeit (1913), an, der eine
Entdeekersage und eine Berufungssage unterscheidet. Nach Richter besteht
die Berufung des Mose nach dem Zeugnis des Jahwisten aus einer « Aussage -

Erzählung und einer theologischen Abhandlung... unter Verwendung des

Schemas der Berufung» (S. 102); der Elohist dagegen verwendet Elemente
der Berufung und weist ihnen eine «dienende Funktion gegenüber der
Enthüllung des Jahwenamens» zu S. 133). Historische Schlüsse lassen beide
«Fäden» nicht zu (ebd.). - Daß es schon vor den Schriftpropheten Berufungen
gegeben hat, bedarf nach Richter keiner weiteren Beweise. Ihre Berichte
ordnen sich ein in ein Schema: Andeutung der Not - Auftrag - Einwand -
Zusicherung des Beistandes - Zeichen (S. 139). Was diesem Schema vorausgeht,

wird an 1. Sam. 9 f. deutlich. Die Differenzierung von Berufungsschemata

des Propheten und des Retters (z.B. S. 175), damit auch die
Verankerung in prophetischem oder kriegerischem Kontext (S. 170) wirkt
überzeugend.

Die Arbeit von Richter bietet auch eine Fülle von Nebenergebnissen (z. B.
Überschneidung von Nord- und Südtraditionen, Retterformel, Ausführungen
über den nagid usw.); sie ist auch gekennzeichnet durch eine kritische
Verwertung vorhandener Literatur. - Der Verfasser dürfte sich wohl der Gefahr
bewußt sein, die Martin Noth anvisiert hat, «daß sich das Interesse nicht
mehr den ,Formen', sondern den .Formeln' zuwendet, daß also aus der ,Form-
Geschichte' eine ,Formel-Geschichte' wird»1. Die Beschränkung auf die
Berufungsberichte ist wohl methodisch notwendig ; ebenso wichtig aber scheint
deren Verzahnung mit den übrigen Traditionen über Saul und Mose, von der
die vorliegende Arbeit wenig sichtbar werden läßt. — Diese beiden kritischen
Bemerkungen tun der Untersuchung von Richter keinen Abbruch ; vielmehr
ist zu hoffen, daß der Verfasser bald eine Abhandlung über die prophetischen
Berufungsberichte vorlegt, wozu der letzte Satz seines Werkes, und Anm. 4

auf S. 178 berechtigen. Damit wäre in vorbildlicher Weise ein wesentlicher
Beitrag für eine längst fällige Arbeit geleistet.

Otto Bächli, Suhr

Erling Hammershaimb, The Book of Amos. A Commentary. Aus dem
Dänischen übersetzt von J. Sturdy. Oxford, Basil Blackwell, 1970. 148 S.

Sh. 45.-.

Dieser Band bildet oinon kleinen, handlichen imd doch gründlichen
Kommentar. Hervorzuheben ist die vorsichtige Einstellung dem Massoretischen
Text gegenüber: er wird vom Verfasser im großen ganzen als zuverlässig
empfunden und selten verbessert (vgl. z.B. S. 65ff. zu 4, Iff. und die dort
geübte Zurückhaltung). Ebenso fragt sich der Verfasser skeptisch, weswegen
gewisse Stellen dem Propheten abgesprochen werden müssen. Letzteres kann
wohl mit der skandinavischen Tradition in Zusammenhang gebracht werden,
aber der Rezensent, der kein Skandinavier ist, möchte oft selbst ähnliche

1 M. Noth, Tendenzen theologischer Forschung in Deutschland [Referat
1963 in Virginia] : Gesammelte Studien zum A.T., 2 (1969), S. 120.



236 Rezensionen

Urteile aussprechen. In solchen Fragen pflegen nun einmal subjektive
Erwägungen eine Rolle zu spielen. Wichtig ist nur, daß wer sie vertritt, sich
dessen bewußt ist. Und dieses Bewußtsein ist bei Hammershaimb immer ganz
klar.

Der Theologe wird oft theologische Ausführungen vermissen, was
allerdings viel besser ist als eine künstlich den Texten angehängte Theologie.

Alberto Soggin, Rom

John D. W. Watts, Obadjah. A Critical Exegetical Commentary. Grand
Rapids, Wm. B. Eerdmans, 1969. 78 S. $ 3.50.

Ein ausgezeichneter Kommentar zu einem biblischen Buch, das wegen
seines geringen Umfangs und der Unklarheit der historischen Nachrichten oft
übergangen wird : So darfman dieses nicht gerade billige Büchlein bezeichnen.
Die Einleitung behandelt u.a. die Geschichte Edoms, S. Uff., zu welcher es
keine neueren Studien gibt, wodurch das Buch auch für den Orientalisten
interessant wird; das Problem der Beziehungen zwischen Vv. lb-5 und Jer.
49, 14-16. 9 wird nach Th. H. Robinson gelöst: Obadja hat das originellere
Material, Jeremia den besterhaltenen Text, was für beide eine ältere Vorlage
voraussetzt. Alberto Soggin, Rom

Gabbiel H. Cohn, Das Buch Jona im Lichte der biblischen Erzählkunst.
Assen, Van Gorcum, 1969. VIII + 111 S. hfl. 17.-.

Daß aus gleichen Beobachtungen verschiedene Folgerungen gezogen werden

können, gehört zum Wesen der Geisteswissenschaft und beweist noch
nichts gegen die Methode an sich. Davon wird sich auch die « Strukturanalyse»
nicht freihalten können, mit der der Verfasser, den verdienstvollen Arbeiten
von Meir Weiß folgend, die Methoden moderner Literaturwissenschaft für die
Bibelexegese nutzbar zu machen sucht. Teil III (S. 32-44) unterrichtet über
das Grundsätzliche dieser Methode. Sie nimmt die Forderung der
Literaturwissenschaft auf, «das literarische Werk nicht als Funktion, sondern selbst
als Wirklichkeit sui generis zu begreifen. Das Werk muß als Ganzes erfaßt
werden - M. Weiß spricht von Totalexegese -, bei dem Form und Inhalt nicht
zu trennen sind, sondern in ihrem Ineinander jeweils etwas ganz Neues
darstellen, das nicht als Zeichen einer Zeit schlechthin angesehen werden darf,
dessen Sinn von den Zeitgenossen am besten gedeutet werden konnte. Diese
Interpretationsweise schafft eine Trennung zwischen dem Dichter und seinem
Werk, indem sie dem Sinn, den der Dichter seinem Werke gab, keine eigentliche

Bedeutung mehr beimißt. Nicht die Absicht des Dichters ist die
Aufgabe der Deutungsforschung, sondern nur die Dichtung selbst. Es gibt Werke,
deren wahrer Sinn erst nach Jahren in seiner ganzen Tiefe erfaßt werden kann »

(S. 33ff.).
Angesichts mancher Wege und Irrwege moderner Exegese und der

Tendenz, biblische Aussagen als zeitgebunden, darum ohne eigentlichen Lebensbezug

anzusehen, sind das gewichtige Gedanken, denen man weithin
zustimmen wird. Wobei freilich die Frage bleibt, ob das bei biblischen Texten
seinen Grund in literarischen Strukturen und nicht doch darin hat, daß dem



Rezensionen 237

«Dichter» eine Erkenntnis zuteil geworden ist, die tiefer war, als ihm selber
bewußt wurde. Das schließt die Frage ein, ob man einen biblischen Text in der
Art eines modernen Kunstwerkes interpretieren kann, ob die bewußte
Lehrabsicht nicht immer stärker war als die rein dichterische Absicht. Weiter,
ob für die alte Zeit ein so starkes Ineinander von Form und Inhalt angenommen

werden darf, wie es heute vielfach der Fall sein mag. Diese Fragen können

gewiß nur grundsätzlich beantwortet werden. Indessen ist das Urteil über
die Auslegung Cohns weithin unabhängig von grundsätzlichen Antworten.
Um so mehr, als er selbst nicht einseitig ist, sondern auch diese Fragen im
Blick behält.

Was in Teil IV (Rhythmische Aspekte), V (Sprachliche Aspekte), VI
Stoffliche Aspekte) der literarischen Analyse gesagt wird, enthält im einzelnen

sehr wichtige Beobachtungen, die tatsächlich zu vertieftem Verstehen helfen
können. Sie verdienen auch da ernsthaft beachtet zu werden, wo man der
Meinung sein kann, daß Beobachtungen überlastet sind. Denn notwendig
haftet dieser Art der Auslegung ein stark subjektives Moment an, was der
Verfasser selbst sieht (S. 38). Subjektivität kann sehr schnell Enge werden.
Um das zu vermeiden, bedarf sie zugleich immer auch objektiver Kriterien. So

scheint mir die hier vorgeführte Auslegungsmethode wichtige und wesentliche
Gesichtpunkte zu enthalten, die nicht mehr übersehen werden dürfen. Aber
sie wird mit den anderen methodischen Gängen zusammen angewendet werden

müssen, ebenso um diese zu ergänzen und zu vertiefen, wie ihrerseits von
ihnen ergänzt zu werden.

Es darf in diesem Zusammenhang an den Beitrag von A. Jepsen in der
Eichrodt-Festschrift erinnert werden (Anmerkungen zum Buche Jona), der,
von einer andern Methode herkommend, in die gleichen Tiefen des Ver-
stehens zu führen vermag, wenn er betont, daß das zentrale Anliegen des
Buches Jona die Barmherzigkeit Gottes und die Verkündigung seines Wortes
ist. Dazu Cohn (S. 102) : Die beiden Teile des Buches befassen sich im Grunde
mit einem Problem: der Frage nach der Richtung des eigentlichen Lebens
überhaupt - und sie untersuchen Gottes und des Menschen Weg. Beide Teile
des Buches Jona kommen zu dem gleichen Ergebnis: daß Gottes Wort allein
richtungweisend und das Sein allen Lebens ist.

Im ganzen: ein Buch, das sorgfältig zu lesen und zu durchdenken nicht
nur dem eigentlichen Bibelwissenschaftler, sondern einem jeden empfohlen
werden kann, der biblische Texte auszulegen und über sie zu predigen hat.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

Jean Lévêque, Job et son Dieu, 1-2. Paris, J. Gabalda, 1970. 830 S.

Innerhalb der reichlichen Hiob -Literatur ist das vorliegende Werk bestimmt
das vollständigste. Alle existierenden Bücher und Aufsätze sind mit peinlicher
Genauigkeit zusammengetragen und verarbeitet worden; ja die jüngsten
Ergebnisse auf philologischem und linguistischem Gebiet werden
berücksichtigt. Daß so eine Fülle von Daten verarbeitet und übersichtlich gemacht
werden konnte, versetzt den Leser in ein freudiges Staunen und in eine weniger

freudige Stimmung, sobald er diese Leistung mit den eigenen vergleicht.
Wenn der Leser etwas vermißt, so ist es höchstens manchmal eine kritische



238 Rezensionen

Auseinandersetzung mit dem verarbeiteten Material; anderseits hat diese

Einstellung für den Forscher, der Objektivität schätzt, auch seinen besonderen

Reiz.
In einem ersten Teil behandelt der Verfasser das Thema des «leidenden

Gerechten» im Zweistromland, in Ugarit, in Ägypten, in der aramäischen und
arabischen Welt, im griechischen Raum. Unausgesprochene Voraussetzung
ist freilich die, daß dies das Thema des Buches Hiob bildet, was allerdings
heute von manchen bezweifelt wird. Im folgenden werden dann die
verschiedenen Abteilungen des Buches untersucht: die Rahmenerzählung, die
poetischen Stücke, die Reden Elihus, das Weisheitsgedicht. Eine
Bibliographie von über 50 Seiten und reichliche Indices schließen das Werk ab.
Der Rezensent konnte nicht genau feststellen, ob, und eventuell wo,
grundsätzlich Neues zum Text und zur Erklärug des Buches beigetragen wurde.
Gewiß ist ihm aber, daß dieses Werk auf lange Jahre hinaus für viele der
Anfangspunkt, für alle das Standardwerk für die Hiob-Forschung sein wird.

Alberto Soggin, Rom

Leonhabd Rost, Einleitung in die alttestamentlichen Apokryphen und Pseudo-
epigraphen, einschließlich der großen Qumran-Handschriften. Heidelberg,
Quelle & Meyer, 1971, 150 S. DM. 28.-.
Als Fortsetzimg der 10./11. Auflage der von G. Fohrer besorgten

Einleitung in das Alte Testament von E. Sellin (1965 und 1969) fängt dieses
Buch dort an, wo G. Fohrer aufhört: beim Kanon. Die einzelnen Themen
werden mit Scharfsinn behandelt und mit reichlicher Literatur versehen,
darunter auch Aufsätze und Bücher auf Holländisch, Italienisch,
Modernhebräisch und Schwedisch. Eine einzige Unklarheit ergibt sich aus den
Zitaten der Revue Biblique und der Rivista Biblica, beide mit RB
wiedergegeben; für die zweite braucht man oft RBit, was in einer 2. Auflage leicht
einzuführen wäre.

Das Werk bildet ein unerläßliches Hilfsmittel zum Studium der inter-
testamentalen Literatur. Alberto Soggin, Rom

Shxomo Pines, An Arabic Version of the Testimonium, Flavianum and its
Implications. (Publ. of the Israel Academy of Sciences and Humanities.)
Jerusalem, The Israel Acad, of Sciences and Humanities, 1971. 87 S. +
4 S. Hebr.
Der griechische Josephus-Text enthält ein Zeugnis über Jesus, das sog.

Testimonium Flavianum (Jos. Ant. XVIII, 63-64). In einer
christlicharabischen Gesclüchte des melchitisehen Bischofs Agapius von Mabug,
geschrieben 942 n. Chr., liegt eine Variante dieses Zeugnisses vor, die nach dem
Urteil des Verfassers wesentlich objektiver als die griechische Fassung ist.
Sie war entweder der christlichen Bearbeitung weniger ausgesetzt oder wurde
sogar nur durch Irrtümer der Abschreiber und Übersetzer verändert (S. 70).
Die gelehrte und gepflegte Untersuchimg bestätigt die Annahme eines
ursprünglichen Testimonium Flavianum in dem Sinne, daß Josephus von Jesus
und den Christen gehört hatte und in unverbindlicher Weise etwas schrieb,
was die Kirche dann mehr oder weniger überarbeitete. ßo Basel



Rezensionen 239

Heinrich Karpp, Die Buße. Quellen zur Entstehung des altkirchlichen
Bußwesens, hrsg. und erläutert. Traditio christiana. Texte und Kommentare
zur patristischen Theologie, hrsg. von A. Benoit, J. G. Davies & W. Rordorf.
1. Zürich, EVZ-Verlag 1969. XL+352 S. Fr. 49.- / Subskr. 44.-.

Mit dem vorgelegten Band von H. Karpp eröffnen die Herausgeber der
Reihe «Traditio Christiana» ihr seit längerem angekündigtes Unternehmen
bilinguer Textlesen zu zentralen Themen der christlichen Theologie. Im
Hinblick aufeinen mittlerweile publizierten Verlagsprospekt, der die nächsten
beiden Bände für Ende 1971 bzw. 1972 ankündigt und in diesem Zusammenhang

auch ihre Themen nennt, nämlich «Sabbat und Sonntag in der Alten
Kirche» (W. Rordorf) und «Die Taufe in der Alten Kirche» (A. Benoit), müßte
man noch präziser von Themen altchristlicher Ekklesiologie sprechen. Ich
meinerseits würde es begrüßen, wenn man sich auf diese Thematik konzentrieren

würde, um so dieser Reihe auch inhaltlich Profil zu verleihen. Vielleicht
ist dies aber ein frommer Wunsch und der Entschluß der Herausgeber,
«Texte und Kommentare zur patristischen Theologie» zu bieten, rein
pragmatisch dadurch gerechtfertigt, daß heutzutage derartige Unternehmen auf
die angeworbenen Mitarbeiter und deren Forschungsfelder bzw. -intéressé
angewiesen sind. Wie aus dem Vorwort des Bandes 1 hervorgeht, will man
sich zumindest auf Themen beschränken, welche die «allen Christen gemeinsame

Vergangenheit zum Gegenstand» haben. Man hofft damit zugleich, das
ökumenische Gespräch der Gegenwart befruchten zu können. Damit diese
interkonfessionelle Zielsetzimg nicht an der Sprachenbarriere scheitert, sind
mehrsprachige Parallelausgaben geplant (die englische Reihe ist noch nicht
gesichert) ; die französische Reihe bringen Delachaux & Niestlé, Neuchâtel-
Paris, heraus. Wie die Herausgeber die Verantwortlichkeit unter sich verteilt
haben, kann man daraus erschließen, daß für die deutsche Ausgabe das
Vorwort von W. Rordorf unterzeichnet wurde, während für die französische
Ausgabe durch ein Vorwort A. Bénoit seine herausgeberische Verantwortlichkeit
bekundet. Es ist zu erwarten, daß für die geplante englische Übersetzung
J. G. Davies zeichnen wird.

H. Karpp hat als Bearbeiter des ersten Bandes zugleich die gesamte Reihe
mit einer makellosen Visitenkarte vorgestellt. Ich will damit sagen, daß alles,
was dieser Band bringt, den höchsten Ansprüchen einer wissenschaftlichen
Textausgabe gerecht wird. Dies Lob bezieht sich einmal auf die ausführliche
Einleitung (S. IX-XXXIX), die sich nicht darauf beschränkt, in die
Entstehungsgeschichte des altkirchlichen Bußwesens sachkundig einzuführen,
sondern die zusätzlich auch die weitere «Entwicklung vom dritten Jahrhundert

bis ins Mittelalter» verfolgt; sie wird durch ein Literaturverzeichnis
abgeschlossen, das sich im wesentlichen auf die Forschungsarbeiten zum alt-
kirchlichen Bußwesen der ersten drei Jahrhunderte beschränkt, um so
sorgfältiger aber auch ausgearbeitet ist und dabei sogar das Stichwort «Die kirchliche

Buße in der altchristlichen Kunst » berücksichtigt. — Den Hauptteil
machen natürlich die «Texte und Übersetzung» aus. Hier hatte der Bearbeiter
sich an einer wesentlichen Direktive wissenschaftlicher Stoffbeherrschimg zu
bewähren, wonach sich in der Sichtung des Materials der Meister zu erweisen



240 Rezensionen

hat. Natürlich kann man darüber streiten, ob nicht diese oder jene Stelle aus
der Fülle des patristischen Textmaterials lieber hätte fortgelassen, dafür aber
eine andere gebracht werden sollte. Ich denke z. B. an den Textbeleg Nr. 86

Celsus, Alethes Logos nach Origenes C. Celsum VI, 15 S. 109), der in
erster Linie wegen seines origenistischen Kontextes interessant ist, weil er aus
der Feder des Christen das altchristliche Bußritual der Proskynesis im
staubbedeckten Büßergewand vor dem Ortsbischof im Gottesdienst bezeugt.
Hierfür hätte die Episode des Retrovertiten Natalius Textbeleg Nr. 100

Anonymus, Contra Artemon, Eus. Hist. V, 28, 8-12 S. 120f.) genügt
(warum übrigens wird in denAnmerkungen zu Textbeleg Nr. 86 nicht auf diese
Parallele verwiesen?). Im übrigen ist das Celsusfragment selber im Rahmen
einer «Traditio Christiana » völlig uninteressant, es sei denn, daß man mit der
These des Kelsos, die christliche «Demut» (von Buße war bei Kelsos nicht die
Rede!) sei ein Plagiat von Piatons berühmter Sentenz über die Dike in den
Nomoi (Leg. 4,715 E - 716 A), das exemplarische Beispiel heidnischen
Mißverständnis des altchristlichen Bußinstitutes festhalten wollte. Ich persönlich
würde als Textbeleg polemischen Mißverständnisses die köstliche und
spritzige Parodie auf einen allzu frivolen Mißbrauch des großkirchlichen
Bußinstitutes aus der Feder Tertullians in De paenitentia XI, 2f., bevorzugen,
zumal dieser Beleg noch aus der vormontanistischen Periode des
nordafrikanischen Theologen stammt und somit die Konstanz seiner rigorosen
Einstellung zu Fragen der Moral bezeugt : leider bricht Karpp gerade vor diesem
Passus sein Exzerpt ab (zu Nr. 134 S. 181).

Wie besagt, das sind Entscheidungsfragen des persönlichen Geschmacks
und auch sachlicher Beurteil ung der komplizierten Problematik, die sich mit
dem altchristlichen Bußwesen verbindet. Immerhin kann ich nicht das
Bedauern unterdrücken, daß die Textlese mit Cyprian abbricht. Es wäre sehr
schön gewesen, wenn die Bußproblematik auch in das altchristliche Mönch-
tum hinein verfolgt worden wäre. Oder ist hierfür ein eigener Band
vorgesehen? Solche Fragen mindern nicht den Respekt vor der editorischen
Leistung, die Karpp mit diesem durch Register reich ausgestatteten und
durch einen sauberen Druck sich auszeichnenden Band bewiesen hat. Möge
vor allem der studentische Nachwuchs von der Chance lebhaften Gebrauch
machen, sich durch einen Fachmann unmittelbar an die Quellen heranführen
zu lassen. Carl Andresen, Göttingen

Karl-Heinrich Lütcke, «Auctoritas» bei Augustin. Mit einer Einleitung
zur römischen Vorgeschichte des Begriffs. Tübinger Beiträge zur
Altertumswissenschaft, 44. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1968. 223 S. DM 48.-.

Die Begriffsuntersuchung von K. H. Lütcke, ursprünglich eine philologische

Tübinger Dissertation (bei E. Zinn), schreitet mit großer Sicherheit auf
dem schmalen Pfad zwischen einer rein lexikalischen Zusammenstellung von
Bedeutungsnuancen und der oft gefährlichen Neigung, eine Begriffs&weAyse
mit einer Abhandlung über ein Problem so zu vermischen, daß die historischen
Begriffe und die «Reizworte» moderner Diskussionen ineinanderfließen. Bei
«auctoritas» liegt es besonders nahe, das Phänomen «Autorität», wie wir es

heute verstehen, voreilig mit dem lateinischen Begriff in Verbindung zu



Rezensionen 241

bringen. Lütckes Arbeit ist dieser Gefahr nicht erlegen und fragt konsequent
und aus vorzüglicher Kenntnis der Quellen nach der Funktion des historischen
Begriffs bei und vor Augustin. Auf das heute sehr oft und mit Erfolg
angewandte Verfahren, der Entwicklung Augustins chronologisch nachzugehen,
verzichtet Lütcke, und zwar mit Recht, wie die Durchführung zeigt. Dennoch
sind Akzentverschiebungen, soweit sie feststellbar sind, jeweils an geeigneter
Stelle vermerkt. Das mustergültig durchgeführte Verfahren hat wohl nur
einen (relativ unwichtigen) Nachteil, nämlich daß jene Bereiche der augusti-
nischen Theologie, in denen der Begriff stark zurücktritt, kaum namhaft
gemacht werden, so daß die «Ränder» des Bedeutungsspektrums etwas
unscharf bleiben (bes. auffallend bei der Frage des inneren Gnadenbeistandes,
der auf das Zustandekommen des Glaubens den entscheidenden Einfluß ausübt,

aber im Umkreis des auctorit.as-Begriffs kaum in Erscheinung tritt, vgl.
S. 150f., 164, 186 f.

Lütcke behandelt die außerchristliche Vorgeschichte des Begriffs, indem
er seine Verwendungsmöglichkeiten nicht von einer (nicht mehr rekonstruier -

baren) Grundbedeutung ableitet, sondern gleichsam gruppiert sieht um die
Bedeutung «maßgebende, auf Rechtsmacht oder Persönlichkeitsmacht
beruhende Urheberschaft zum Schutze anderer» (S. 28). Das Ansehen, das z. B.
ein erfahrener und erfolgreicher Staatsmann genießt, auch ganz unabhängig
von seiner ihm allenfalls von Amtes wegen zustehenden Macht (potestas),
kann als auctoritas bezeichnet werden und gewinnt z. B. beim Ratgeben
konkrete Bedeutung. Innerhalb der Vorgeschichte der augustinischen
Begriffsverwendung weist Lütcke erstmals eine ziemlich weite Verbreitung des

Begriffspaars auctoritas-ratio bei den lateinischen Schriftstellern nach. Freilich

gewinnt das Begriffspaar dort nicht die Bedeutung einer Fundamental -

Unterscheidung für die Erkenntnislehre, aber es treten bereits Überlieferung
und persönliches Ansehen einerseits und vernünftig-sachliche Überlegung
andererseits einander gegenüber. In der Augustinischen Unterscheidimg von
auctoritas und ratio wirkt auch die griechisch-christliche Zweiheit von iricrnç
und Yvûjcnç nach, ohne daß eine genau entsprechende griechische Vorstufe
für auctoritas, geschweige denn für die Gegenüberstellung von auctoritas und
ratio nachweisbar wäre. In gewisser Weise umgreift der Logos-Begriff beide
Komponenten (S. 61f., 185).

Augustins eigener auctoritas-Begriff wird zunächst (Kap. 1) nach seiner
Funktion befragt, und zwar für die Ungebildeten und anschließend für die
Gebildeten, jeweils unter dem Aspekt der Wahrheitsvermittlung, sodann der
ethischen Reinigung und schließlich als Beispiel und Zeugnis. Diese
grundlegenden Beobachtungen ergänzt der Verfasser durch Beleuchtung einzelner
Fragen, und zwar (Kap. 2) zuerst hinsichtlich der Personen, die auctoritas
genießen. Dabei ist besonders eindrücklich, wie Augustin zwar menschliche
Autoritäten nicht besonders hoch einschätzt, aber die Stützung unseres
Erkennens, ja des menschlichen Zusammenlebens überhaupt durch Autoritäten
als ganz unzweifelhaft ansieht und deshalb diese selbe Stützung erst recht für
den religiösen Bereich fordert bzw. verteidigt (dazu auch Kapitel 4). Wie
alles räumlich und zeitlich von uns Entfernte uns nur dank unserem Glauben
an übermittelnde Autoritäten zugänglich ist, so verhält es sich auch mit der



242 Rezensionen

göttlichen auctoritas: Sie ist uns in Christus gegeben, dessen humilitas die
göttliche potestas erst eigentlich zur auctoritas macht, d. h. zu einer nicht
zwingenden, sondern hilfreich-gewinnenden Kraft (S. 122; später tritt hier
eine gewisse Verhärtung ein, S. 160-165). Und es erstreckt sich vom irdischen
Christus über die Apostel, die Hl. Schrift, die Kirche und ihre Amtsträger bis
in die Gegenwart eine einzige auctoritas-Kette, deren Anerkennung unbedingt
gefordert ist, wenn die den Glauben übersteigende ratio nicht in die Irre
gehen soll. Von hier aus ergeben sich auch die Probleme der kirchlichen
Amtsgewalt (Papst, Konzil), des Verhältnisses Schrift-Tradition sowie (in
Kap. 5) die Frage der Vernünftigkeit der Anerkennung der kirchlichen
Autorität, die alle mit der nötigen Kompetenz behandelt werden.

Im Blick auf die heutige Diskussion ist es besonders wertvoll, daß die
Frage ausdrücklich gestellt wird, wie weit Augustin auctoritas als zwingende
Macht (in Annäherung an den potestas-Begriff) versteht und wie weit er die
Freiheit der Zuwendung zur Autorität aufrechterhält (Kap. 3). Trotz
gewisser Verhärtungen beim älteren Augustin wird man seinen auctoritas-
Begriff nicht «autoritär» nennen dürfen, so wenig er sich andrerseits dem
modernen Personalismus oder gar antiautoritären Bestrebungen einfügen
läßt. Die Vertrautheit des Verfassers mit heutigen Fragestellungen wird
immer wieder deutlich, was ihn erst eigentlich in die Lage versetzt, das für
uns Fremde und nicht Aktualisierbare des augustinischen Begriffs zu erfassen.
Seine Untersuchung ist deshalb ein Beitrag zur Augustin-Forschung, den
man in Zukunft bei der Beschäftigung mit diesem Problem nicht mehr wird
entbehren können, zugleich aber - bei aller Zurückhaltung - ein fundiertes
Votum zur grundsätzlichen Diskussion über Autorität.

Alfred Schindler, Heidelberg

Labs Thunbebg, Microcosm and Mediator. The Theological Anthropology of
Maximus the Confessor. Acta Seminarii neotest. Upsaliensis, 25. Lund,
C. W. K. Gleerup, & Copenhagen, E. Munksgaard, 1965. XII+ 500 S.

skr. 40.-.

Diese Buchanzeige hätte schon längst erfolgen müssen, und ich fühle mich
gegenüber dem Autor in doppelter Hinsicht schuldig, weil ich in meinen
«Kirchen der alten Christenheit» (Stuttgart 1971, 645ff.) bereits von meiner
Lektüre seiner instruktiven Untersuchung Gebrauch gemacht habe. Allein -
die Flüchtigkeit der Jahre kann wissenschaftliche Bücher nicht entwerten,
die einen Markstein in der Forschung darstellen. Das gilt jedenfalls für die
Arbeit von Lars Thunberg. Sie greift entscheidend in eine Forschungsdebatte

ein, die bisher im wesentlichen von Urs v. Balthasar (Kosmische
Liturgie) auf der einen Seite und von P. Sherwood (The earlier Ambigua of
St. Maximus the Confessor) bestritten wurde. Es ging dabei um die Frage,
welchen Rückschluß man aus der Beobachtung zu ziehen habe, daß in seinen
«Gnostischen Zenturien» Maximus stark von origenistischen Vorstellungen
und Denkformen beeinflußt ist, was mit seiner Polemik gegen den Origenis-
mus schlecht in Einklang zu bringen ist. Es ging ferner um das Problem,
inwieweit das Festhalten an der chalkedonensischen Zweinaturenlehro durch
Maximus mit seiner «kosmischen» Theologie vereinbart ist, für die das Inkar-



Rezensionen 243

nationsereignis nur der hermeneutische Schlüssel zum göttlichen Weltplan
als einem Prozeß bildet, der im Zweitakt von «Geschiedenheit» und «Einheit»
sich vollzieht und dessen letztes Ziel die Vergottung des Kosmos einschließlich

des Menschen bildet.
Bei dieser Streitproblematik des Pro oder Contra bedeutet es zweifelsohne

eine Förderung des Forschungsgespräches, wenn Thunberg scharfsinnige
Analysen zur Christologie des Maximus, für ihren kosmologischen Kontext,
aber auch für die Anthropologie und Soteriologie des byzantinischen Theologen

vorlegt. Das Ergebnis besteht in der Feststellung, daß beide Gesprächspositionen

ihre postume Bestätigung erfahren. Es zeigt sich eindeutig, daß
Maximus das gleichwertige Nebeneinander «Einheit» und «Geschiedenheit» in
der christologischen Formel von Chalkedon bejaht (darin ist also Urs v.
Balthasar zuzustimmen). Maximus ist aber gleichzeitig der Überzeugung, daß
von zwei christologischen «Naturen» nur dann die eine vollkommen in
Verbindung gebracht ist, wenn die andere in gleicher Weise, wie sie sich in ihrer
Eigenständigkeit verwirklicht. Mit anderen Worten: die Perichoresis-Lehre,
so wie sie Maximus versteht, rechtfertigt wiederum den Standpunkt eines
Sherwood, der dann noch durch den Wiener Byzantinisten v. Ivânka
Unterstützung gefunden hat, daß für die «kosmische» Theologie eine Christologie
ausschlaggebend geworden ist, die auf die «Einung» der göttlichen und
menschlichen Naturen im Inkarnierten insistiert, und darin «origenistisch»
wirkt. Daß man dabei besser von «Teilhabe» zu sprechen hat, übernimmt der
Verfasser von Sherwood.

Eine ausführliehe Bibliographie, Register zu Bibelstellen, zu antiken und
altchristlichen Autoren sowie zu modernen Verfassern und - nicht zu
vergessen - eine Errataliste, die wegen ihrer Knappheit für die Sorgfalt bei der
Drucklegung spricht, beschließen diese Monographie, die - wie bereits gesagt —

einen Meilenstein in der Maximus-Forschung darstellt.
Carl Andresen, Göttingen

Arvid Wikerstal, Verbum och filius incarnandus. En Studie i Luthers utlägg-
ningar av Genesis. Studia Theologica Lundensia, 31. Lund, Berlingska
Boktryckeriet, 1969. 344 S.

Wikerstâl hat mit dieser Dissertation einen neuen Beitrag zur skandinavischen

Luther-Forschung geliefert; das Buch enthält auch eine deutsche
Zusammenfassung (S. 312-336).

Den Titel entnimmt der Verfasser der Genesis-Vorlesung Luthers (1535-45).
Ausgangspunkt ist das Verbum, das bei Gott von Ewigkeit war und das ein
wahrer Gott ist (S. 10). In dem Verheißungswort Gen. 3, 15 sieht Luther, wie
der kommende Same des Weibes Sünde und Tod aufheben wird, denen der
Mensch seit dem Sündenfall verhaftet ist. Dieser Same muß ein wahrer Gott
und ein wahrer Mensch sein: Das Verbiun ist der ewige Sohn Gottes, des
Vaters, der aber auch ein Nachkomme Abrahams ist. Filius incarnandus ist
zugleich filius hominis. Wikerstal stellt sich die Aufgabe, zu zeigen, wie der
Reformator Christus vom A.T. verkündigt sieht.

Im ersten Teil (S. 41-180) analysiert er die Begriffe «semen nasciturum»
und «filius incarnandus» im Blick auf die Heilsgeschichte bis Abraham und



244 Rezensionen

Isaak. Der zweite Teil (S. 181-274) behandelt den Heiligen Geist, die
Jungfrauengeburt, die Gerechtigkeit und die Auferstehung. Im dritten Teil
(8. 275-311) untersucht Wikerstâl sein Thema unter dem hermeneutisehen
Aspekt.

Er betont, daß Luther die Genesis als «einfeltige Rede und Geschieht»
versteht (S. 12. 183), und gewinnt u.a. folgende Thesen: 1. Mose hat in der
Genesis gelehrt, wer Gott ist, wie die Sünde in die Welt gekommen ist und wie
die Hilfe gegen Sünde und Tod kommen wird (S. 17, 28). 2. Das A.T. ist ein
Gesetzbuch, das Gebot und Gesetz enthält, und Mose zeigt in der Genesis den
rechten Inhalt und den rechten Gebrauch des Gesetzes. So erläutert Luther,
welche Aufgabe und welche Stellung das A.T. und das N.T. jedes für sich hat
und daß man sie nicht falsch identifizieren darf. 3. Das A.T. ist «Grund» und
«Brun» für das N.T. (S. 38-39). 4. «Hier wirst du die Windeln und die Krippen

finden, da Christus innen liegt» (S. 23. 312).
Wikerstâl baut auf Studien von Seeberg und Meinhold (die aber das Thema

Christus im A.T. nicht untersucht haben), Bornkamm und Bring. Wertvoll

ist, daß er auch die Genesis-Predigten Luthers (1523-24) in seine

Untersuchung einbezieht, die die Luther-Forschung früher wenig
benutzt hat. Der Verfasser zeigt, daß in den Genesis-Vorlesungen und Genesis-

Predigten als roter Faden der Theologie Luthers die Gegenwart und das
Handeln des Dreieinigen Gottes gesehen werden muß h Leider ist dem Buch
kein Personenverzeichnis beigegeben. Rettunen, Helsinki

Max Schoch, Verbi Divini Ministerium. 1. Verbum. Sprache und Wirklichkeit.
2. Ministerium. Das dienende Amt in der dienenden Kirche. Tübingen,
J.C.B. Mohr, 1968-69. VIII, 88+XVI, 202 S. DM 12.- + 26.-

Im ersten Band "untersucht der Verfasser die verschiedenen Wortverständnisse

der Reformatoren, wie sie im Abendmahlsstreit ausgearbeitet wurden.
Für Luther teilt das Wort aus, es schenkt. Es ist Wortgeschehen als
Heilsgeschehen. Bei Zwingli ist das Wort primär Licht, Erkenntnismittel. Für
Luther benötigt das Sein der Vergebimg auch das Wort. «Das heile Sein ist
ein Zu-Sagendes. Es muß Wort werden, sonst ist es nicht.» Das Wort gebiert
das Sein. Der Verkündiger des Wortes ist dabei Geburtshelfer dessen, was ist,
nämlich der Gnade und der Vergebung. Nach Zwingli macht der Prediger
andere zu Mitdenkenden. Das Wort erschließt die Heilswirklichkeit des
barmherzigen Gottes dem menschlichen Erkennen. Für ihn ist Kirche
Erkenntnisgemeinschaft. Auch den Gegensatz zwischenLuther undErasmus interpretiert
Schoch neu aus den Differenzen im Wortverständnis der beiden, insbesondere
aus Luthers Unterscheidung zwischen Deus ipse und Verbum Dei. - Eine
theologische Position jenseits des Gegensatzes Luther-Zwingli-Spiritualisten
nimmt Franz Lambert - trotz seiner Nähe zu Zwingiis Abendmahlsauffassung

— ein. Schoch referiert über Lambert eingehend. Dieser polemisiert gegen
die humanistisch fundierte Neuscholastik der Reformatoren, unterscheidet

1 Hat aber der Verfasser berücksichtigt, was Barth über die Trinität
äußerte?: K.Barth, Die kirchliche Dogmatik, I, 1 (19352), S. 311-514.



Rezensionen 245

zwischen Geist das geglaubte Du und das glaubende Ich) und Buchstabe
Schrift, Predigt, Theologie, Weltwirklichkeit) und nimmt Gedankengänge

vorweg, die durch Martin Buber und Emil Brunner («Wahrheit als
Begegnung») weitergeführt wurden. - Luther kennt diese Unterscheidung
auch, aber sie hat weniger Gewicht, weil er die Funktion des Wortes betont
und die schwärmerische Überbewertung des reinen Geistes und des geistigen
Wortsinns bekämpft. Er will damit die Aufspaltung der Wirklichkeit in einen
geistlichen und einen weltlichen Bezirk verhindern. Er wehrt sich dagegen, ein
Reich des Geistes zu bauen und damit die religiöse von der profanen Welt zu
scheiden. Darin ist Zwingli mit ihm einig. Auch er betont die Zusammengehörigkeit

von Christperson und Weltperson, die Zuordnung von Kirche und
Staat.

Im zweiten Band, geht Schoch von diesem Gegenüber von Kirche und Welt
aus, berichtet in gründlicher Kenntnis der Dokumente, wie sich im reformierten

Weltbund und in den ökumenischen Konferenzen immer mehr die
Idee der dienenden Kirche durchsetzt. Man sieht die Aufgabe der Kirche
nicht mehr in der missionarischen Eroberung von Territorien in der Welt,
sondern im Dienst als Vorhut Gottes. Dienen ist zwar ein Begriff, der dem
modernen Lebensgefühl widerspricht. Der Verfasser interpretiert ihn im Sinn
der Partnerschaft und beruft sich dabei auf die lutherische Dienstethik:
«Dienen ist die Weltlichung des Heiligen und die Heiligung des Weltlichen.»
Der Dienst der Kirche schließt notwendigerweise ein Ja zur Säkularisierung
der Welt (nicht zum Säkularismus) ein.

Der zur Weltlichkeit befreite Mensch ist aber in Gefahr, Ursprung und
Grund seiner Freiheit immer wieder zu vergessen. Der Dienst des Wortes ruft
Freiheit und Dienstbarkeit als Gaben Gottes in Erinnerung. Das Predigtamt
wendet sich auch an die Obrigkeit und «lehrt sie Gerechtigkeit». Das ist gut
zwinglisch. «Wo die Predigt der Gnade nicht ist, wird das Licht erlöschen. Wo
die Predigt verstummt, versinkt der Mensch in die Bestialität. Wo aber Gottes

Barmherzigkeit verkündet wird, wird das Göttliche im Menschen süß
werden. Ja, es wird das strenge Naturrecht versüßt durch die Liebe.»

Die Predigt des Wortes ist nicht Vermittlung einer objektiv gültigen,
immer gleichen Wahrheit, sondern sie ruft zum Glauben, zur Entscheidung
und ist liebendes Bemühen um den Menschen. Darum genügen philologische
und dogmatische Kenntnisse für den Prediger nicht. Er braucht Weltkenntnis,

psychologisches Verständnis für den Hörer. Neben der Predigt muß er
den Dialog mit der Welt führen. Daran wirken auch nichttheologisch gebildete
Gemeindeglieder verantwortlich mit. Neben den Gottesdiensten sind Schulung

und Information im Bereich der politischen Strukturen erwünscht. Die
Gesellschaftsdiakonie gehört nicht zum traditionellen Image der Kirche.
Darum sind «Konflikte mit Kirchentreuen unvermeidlich. Die Frage wird
wach, was die Kirche eigentlich sei.»

Schoch sieht die gesellschaftskritische Aufgabe der Kirche exemplarisch
verwirklicht in den Synoden der Bekennenden Kirche. Die Maßstäbe für die
Kritik sind allein im Worte Gottes zu suchen. «Das Predigtamt ist nicht
dadurch gesellschaftskritisch, daß es sich einer kritischen Philosophie oder
Soziologie ergibt. Es ist nicht kritisch, indem es im Westen marxistisch und



246 Rezensionen

im Osten liberal redet. Seine gesellschaftskritischc Stellung kommt ihm
allein dadurch zu, daß es Gottes Wort hartnäckig verkündet, aber nicht nur
hartnäckig, sondern auch situationsgemäß und verständlich.»

Neben diesen Aufgaben an der Gesellschaft leistet der Diener am Wort
einen wichtigen Beitrag zur Sozialisation, Enkulturation und Personlisation
des Menschen in der technischen Welt. Neben dem Reden hat der Pfarrer
den Auftrag, zu heilen, Seelsorge im Sinne von Lebenshilfe zu vermitteln.

Aus der Theologie des Amtes, die Schoch entwickelt, sei erwähnt, daß

er den Dienern am Wort nicht eine Sonderstellung als Kleriker einräumen will.
Laos und Kleros sind identisch. «Die Pfarrer haben das Wort zu studieren
und zu erklären. » Schoch lehnt ferner die Deduktion von Aussagen über das
Pfarramt aus der Lehre vom Amt Christi mit guten Gründen ab. Auch das
Hirtenbild ist, wie ein instruktiver Rückblick auf die Geschichte dieser
Amtsbezeichnung zeigt, kein günstiger Ausgangspunkt für eine Theologie des

heutigen Amtes. Den Dienst der Entideologisierung, zu dem er beauftragt ist,
kann der Verkündiger immer noch relativ gut in der Parochie leisten. Neben
dem Nachbarschaftsprinzip sind aber andere Organisationskerne für die
Verkündigung zu beachten.

Sachliche Voraussetzung für den Dienst am Wort ist nicht eine Weihe,
wohl aber das Theologiestudium, das auf die Predigt und auf den Dienst der
Kirche in der Welt ausgerichtet ist und mit einer Prüfung abschließt.
Pneumatische Voraussetzung ist das Wort Gottes selber, persönliche Voraussetzung

ist dieVocatio durch die Gemeinde, die in der Ordination dargestellt
wird. Das Verlangen, diese durch die apostolische Sukzession abzusichern, ist
vom Worte Gottes her abzulehnen.

M. Schoch hat seine Lohre vom Pfarramt streng aus dem Wort-Gottes-
Begriff der Reformatoren abgeleitet. Unter Wort Gottes versteht er «Gott
selbst, wie er dem Menschen zugewandt ist», «das Heraustreten Gottes aus
sich selber und die Wahrheit aller Dinge», «Schöpfungsgrund», «Ursprungswahrheit»,

«Begegnungsweise Gottes mit dem Menschen». Er sagt von ihm
aber auch: «Gottes Wort kann nur das Wort sein, das dem Menschen aus
seinem eigenen Grunde, aus dem, was ihn hält und ihm Sinn gibt, zukommt -
und dieses Wort muß der Mensch sich selber sagen als das ihm, nur ihm
gesagte Wort von Gottes Willen und Gnade. » Der stark mythologische Charakter

dieses Begriffs macht es schwierig, mit ihm Aussagen über einen praktikablen

Beruf, der mit dieser Größe zu tun hat, zu bestreiten. Ich fürchte, daß
Pfarrer, die nach den Anweisungen dieses Buches nichts anderes als das Wort
studieren und erklären, damit ihre Hörer entideologisieren und die Obrigkeit
Gerechtigkeit lehren wollen, entweder vor der Wirklichkeit ihres Berufs die
Augen verschließen - oder an ihr leiden müssen. WaUer NeidhaH> Bagel

Ernst Staehelin, Die Christentumsgesellschaft in der Zeit der Aufklärung und
der beginnenden Erweckung. Texte aus Briefen, Protokollen und Publikationen.
— Theologische Zeitschrift, Sonderband 2. Basel, Fr. Reinhardt, 1970.
582 S. DM 63.-.
Der Verfasser selbst weist darauf hin, daß es sich bei seinem Werk um ein

Quellenbuch handelt, dessen wissenschaftliche Auswertung noch aussteht.



Rezensionen 247

Diesem Ziel wird in dem Werk vorgearbeitet, indem eine Chronik der Christen-

tumsgesellschaft geboten wird, in der insbesondere die Entstehung der etwa
40 Partikulargesellschaften von der Schweiz bis zur Nord- und Ostsee
festgehalten ist. Es folgt eine Liste der Korrespondenten (usw.) mit Angabe der
von ihnen erhalten gebliebenen Briefe. Den Haupt teil nimmt die Edition von
Briefen und Dokumenten ein. Dem Forseber wird das Literaturverzeichnis
besonders wertvoll sein.

Der Titel läßt nicht sogleich erkennen, daß die Quellen und ihre Kommentierung

nur bis zum Jahr 1808 reichen. Das Werk behandelt daher nur die
Anfänge der Christentumsgesellschaft. Ob es schon die Zeit «der beginnenden
Erweckung» ist, ist in der Forschung umstritten. Die Erweckungsbewegung
setzt u.E. erst nach den Befreiungskriegen ein. Die Rolle, die die
Christentumsgesellschaft bei der Entstehung der Erweckungsbewegung spielt, wird
daher nur ansatzweise einsichtig. Schon jetzt erscheint ein Fortsetzungsband
als dringendes Desiderat.

Für die Frühzeit der Christentumsgesellschaft gibt das Quellenwerk
allerdings um so wertvollere Aufschlüsse. Es bietet Einblick in eine einzigartige
überregionale Bewegimg, in der sich die frommen Kreise der Zeit gegen den
Rationalismus zusammengeschlossen haben. Neben der Christentumsgesellschaft

und dieser vergleichbar wirkten damals im Raum zwischen Nordsee

und den Alpen nur noch die Missionare der Herrnhuter und die London
Missionary Society. Uber die Auswirkungen der Londoner Missionsgesellschaft
fehlt noch eine wissenschaftliche Darstellung. Professor Staehelin ist zu
danken, daß für die Anfänge der Christentumsgesellschaft diese Lücke
geschlossen ist. Wilhelm H.Neuser, Telgte b.Münster

René Coste, Théologie de la liberté religieuse (Recherches et synthèses,
Section de morale). Gembloux, Ed. J. Duculot, 1969. 469 S. bFr. 590.-.

In seinem Vorwort berichtet der Verfasser, daß er schon als Knabe eng
mit einem protestantischen Kameraden verbunden war und so von frühester
Jugend an begonnen habe, ökumenisch zu denken. Daß er vom Gedanken
eines ökumenischen Dialogs fasziniert ist, beweist das umfassende Werk, das
er nach der Veröffentlichung der Declaratio «Dignitatis humanae» 1966 des
2. Vatikanischen Konzils vorgelegt hat. Das Buch wird von Mgr. Ph. Delhaye
(Löwen) eingeführt. In aller Offenheit werden dort die Bedenken erwähnt, die
am Konzil einem Schema über die Religionsfreiheit begegnen müßten. Nicht
in letzter Instanz in Anbetracht der religiösen Intoleranz der Protestanten
in Irland gegen eine starke Mehrheit von Katholiken. War die Zeit jetzt reif,
über religiöse Toleranz zu sprechen? Kann sich weiter die katholische Kirche
angesichts des zunehmenden Atheismus erlauben, religiöse Freiheit
grundsätzlich zu bejahen? Was sollte diese zu sagen haben, wenn man von der
unabdingbaren Wahrheit des christlichen Bekenntnisses ausgeht? Habe man
die Freiheit des Gewissens elementar zu respektieren und dann eino
abweichende religiöse Ansicht unter dem Aspekt des «irrenden Gewissens» zu
bringen, und könnte man auf diese Weise den Weg für Mischehen mit
protestantischer Erziehimg der Kinder freigeben?



248 Rezensionen

Eine Fülle von fast unlösbaren Problemen taucht auf, und man darf ohne
Vorbehalt sagen, daß sich René Coste die größte Mühe gegeben hat, den vielen
Fragen allseitig gerecht zu werden, auch wenn man geneigt wäre, an manchen
entscheidenden Punkten anders zu denken. Ein Dialog auf breiter Basis wird
hier auf jeden Fall durchgeführt. Das Buch ist in vier großen Partien aufgeteilt.

1. Die biblischen Fundamente (A.T. und N.T.) stellt die Frage nach der
personalen Würde des Menschen («Chacun a le droit et le devoir de suivre sa
conscience en tout, même si elle est objectivement erronée», S. 103). 2. Die
«Amplitude» bringt die Erörterung zahlreicher Umweltfragen: positives
Recht, nicht-christliche Religionen, Grundrecht sozialer Freiheit, die Familie
und ihre Glaubensfreiheit, das Widerstandsrecht, Gewaltlosigkeit, usw. Im
3. Teil wird der geschichtliche Weg der Kirche im Hinblick auf die Religionsfreiheit

begangen. Es wird der Versuch gemacht, möglichst unbefangen von
den schwerwiegenden Fehlern der Kirche zu berichten (Kreuzzüge,
Inquisition, Zeit der Revolution, Antisemitismus), um dann näher auf die
Vorgeschichte des betreffenden Schemas einzugehen. Der 4. Teil kommt auf
die Beziehungen der missionarischen Kirche zu den politischen, weltlichen
und außerchristlichen Strukturen zu sprechen. Hier werden einige heiße
Eisen angefaßt, wie die Interkommunion, die interne Kritik im Katholizismus,

auch das Verhältnis zu den Juden und Israel.
Im Hinblick auf die Interkommunion plädiert Coste für behutsames, nicht

überstürztes Vorgehen und lehnt die in Uppsala gezeigte Ungeduld ab.
So eindeutig klar des Verfassers Stellungnahme den mittelalterlichen
Judenverfolgungen gegenüber ist, und auch der Antisemitismus der neuesten Zeit
scharf verurteilt wird («La responsabilité de l'église par rapport à l'antisémitisme

est lourde», S. 314), so wenig glücklich ist es zu konstatieren, Pius XII.
hätte alles getan, was ihm nur möglich sei, um die Juden zu retten (ein
offizieller Protest des Papstes hätte u. E. Wunder gewirkt!). Noch erstaunlicher

jedoch ist eine Reihe von Bemerkungen im Paragraphen über Juden
und Christen. Erstens wird den Juden selber die Schuld an dem in der
jungen Kirche aufbrechenden Antisemitismus gegeben, weil sie es doch waren,
die Verfolgungen gegen die Kirche angezettelt hatten (als ob die christliche
Lehre wäre Auge um Auge, Zahn um Zahn zweitens werden die Juden
paradoxerweise schuldig befunden, sich der Botschaft Christi nicht aufgeschlossen
zu haben («ils ne voyaient en lui qu'un dangereux blasphémateur, même s'ils
ont été coupables de ne pas s'ouvrir au message... », S. 452), eine Bemerkung,
die Costes ganze Theorie von der Freiheit des Gewissens in religiöser
Entscheidung über den Haufen wirft, weil nun plötzlich derjenige, der sich nicht
zu Christus bekennt, schuldig wird in der Ablehnung der Botschaft. Drittens
wird vom Staate Israel folgende Bemerkimg festgehalten: «Actuellement
encore, l'Etat d'Israël ne manifeste-t-il pas parfois une intolérance archaïque
où entre une grande part de racisme?» (S. 452). Bei allem Respekt, den der
Staat Israel den nicht-jüdischen Religionen gegenüber bezeugt und ihnen
Kultfreiheit gewährt, ist dieser Vorwurf des Rassismus höchst erstaunlich und
steht im scharfen Widerspruch mit der sonst wieder so sympathischen
Beobachtung, daß der Text des Schemas über das Judentum von 1964, der von der
Kirche sagte, daß «elle déplore et condamne» den Haß gegen die Juden und



Rezensionen 249

derenVerfolgungen, leider nicht erhalten blieb,sondernerheblichabgeschwächt
wurde.

Das Hauptanliegen dieses großen und oft etwas zu breit geschriebenen
Buches hat unsere warme Zustimmimg: der Verfasser versucht die Religionsfreiheit

nicht naturrechtlich, sondern christologisch zu begründen. Die
personale Würde des Menschen sieht Coste in der Gemeinschaft mit Christus
reintegriert, aber nicht ohne ein tiefes Wissen und Bekennen der eigenen
Schuld Mensch und Welt gegenüber. Hier hat auch die Kirche ihren Ausgangspunkt

zu nehmen, wenn sie sich auf die Religionsfreiheit besinnt («Ce qui
importe d'abord de la part de l'église, c'est une confession sincère de ses

péchés, de ses déficiences, de ses erreurs et de son insuffisante ouverture à la
parole de Dieu», S. 363). Wer die Schemata des 2. Vatikanischen Konzils zur
Kenntnis nimmt, vermißt gerade diese im tiefsten Sinne christliche Haltung
den behandelten Fragen gegenüber. Deshalb ist es eine Wohltat zu sehen, wie
René Coste gerade hier das Hauptgewicht legt. Er ist sich in großer Bescheidenheit

bewußt, nicht das letzte Wort gesprochen zu haben, ebensowenig wie
die Declaratio «Dignitatis humanae». Nur im gemeinsamen Dialog sei ein
neuer Weg und eine gehaltvollere Zukunft zu suchen. Daß bei der unendlichen
Fülle des Materials - fast die ganze Amplitude der Theologie kommt zuWorte-
manches tiefere Behandlung verlangt hätte, ist nicht erstaunlich. Nun ist
jedoch leider eine offene und positive Erörterung der Reformation, die man
mit Recht hätte erwarten können, ausgeblieben. Was über sie gesagt wird,
ist seltsam unfreundlich, wenn nicht karikaturhaft ausgefallen. Daß man von
den drei großen Reformatoren nur ihre Intransigenz zu berichten weiß («C'est
Calvin qui fit preuve de la plus grande Intolérance», S. 306) sieht gefährlich
danach aus, daß man damit die Intoleranz des derzeitigen Katholizismus zu
exkulpieren versucht, genau wie die oben erwähnte Anschuldigung der Juden
zur Zeit der entstehenden Kirche. Der Hinweis auf die Aktivität des
Sekretariates für die Einheit der Christen (S. 446ff.) und die Freude über deren
Wirkungen ersetzen leider nicht den Mangel am offenen und unbevorurteilten
Gespräch mit der Reformation. - Der Verfasser schließt mit einer futurischen
Perspektive eines «Rassemblement de tous les êtres humains en Jésus Christ».
Wie das jedoch zu geschehen sei, abgesehen vom ständigen Dialog, wird
nicht näher ausgeführt. Dabei wird dann Rahner und dessen Lehre von der

anonymen Christenheit gar nicht erwähnt, was an dieser Stelle zu erwarten
wäre. — Der Verfasser hat mit diesem oeuvre eine sehr gewichtige (quantitativ
und qualitativ zu verstehen) Arbeit vorgelegt, welche bei der weiteren
Forschung über die Religionsfreiheit nicht mehr ignoriert werden kann. Damit
hat er erreicht, was er sich vorgenommen hat : eine grundlegende Studie zu
bieten zur vielleicht heikelsten Frage des Dialogs der römischen Kirche mit
den anderen Religionen. Hendrik van Oyen, Basel

Joachim Ritter (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, 1. A-C.
Basel & Stuttgart, Benno Schwabe, 1971. XII S. + 1036 Sp. Fr. 84.-.

Der 1. Band des mit Spannung erwarteten und sorgfältig vorbereiteten
Historischen Wörterbuchs der Philosophie, das den alten Eisler ersetzen soll,



250 Rezensionen

liegt vor. Wer das Glück hatte, den Eisler von 1927 zu besitzen, wird ihn als
eine unersetzliche Fundgrube von Originalzitaten aus der abendländischen
Geistesgeschichte schätzen gelernt haben. Das allerdings will das neue Werk
gerade nicht sein. J. Ritter, der Herausgeber, wirft in seinen «Leitgedanken
und Grundsätzen des historischen Wörterbuchs der Philosophie» (Archiv für
Begriffsgeschichte 11, 1967, S. 75-99) dem Eisler vor, daß die historische
Beleg- und Stellenkollektion für die Bedeutung des jeweils behandelten
Begriffs und seiner Geschichte fast immer ohne Belang geblieben sei. Der
Herausgeberkreis hat sich entschlossen, nur solche Begriffe aufzunehmen, die für die
Philosophie wesentlich geworden sind, also z.B. auf Metaphern zu verzichten,
die als Substruktur des Denkens gelten können, aber noch nicht genügend
wissenschaftlich erforscht sind. Standen für Eisler die Naturwissenschaften
und die naturwissenschaftliche Psychologie im Vordergrund, so für die
Neufassung die geisteswissenschaftlichen Disziplinen (Theologie, Kunst- und
Literaturgeschichte, Sprachtheorie und Soziologie). Erstmalig wird auch die
Terminologie der mathematischen Logik und der mit ihr verbundenen
Wissenschaftstheorie aufgenommen. Leider ist, soweit es sich bis jetzt absehen läßt,
die Pädagogik etwas stiefmütterlich behandelt worden, wie aus dem Fehlen
von Stichwörtern wie Allgemeinbildung, Andragogik, Aneignung, pädagogische

Anthropologie hervorgeht. Aus dem Bereich der Soziologie findet der
Benutzer Stichworte wie Akkulturation, Akkumulationstheorie, Anarchie
und Anarchismus, Asozial, Austromarxismus, Bedürfnis, Autoritär (allerdings

ohne Berücksichtigung des APO-Spraehgebrauehs!), Beziehungssoziologie,

Bürger; aus dem der Psychologie Abwehrmechanismus, Adaptation,
Aggression, Aktpsychologie, Asthenisch, Aufforderungscharakter, Aha-
Erlebnis. Aus dem Bereich der Theologie werden folgende Stichworte
behandelt: Absolutheit des Christentums, Analogia fidei, Allmacht Gottes,
Antichrist, Anfechtung, Andacht, Apokalyptik, Apologetik, Apokatastasis,
rel. Apriori, Ärgernis, Atheismus, Attribute Gottes, Arminianismus,
Auferstehung, Auslegung, Bekehrimg, Bekenntnis, Wesen des Christentums,
Christologie, Corpus mysticum, Conversio. - Formal sind die Artikel so
aufgebaut, daß die im Text erscheinenden Zitate in einem Anmorkungsteil
nachgewiesen werden, worauf besondere monographische oder übergreifende
Literaturhinweise folgen.

Das Werk im ganzen weiß sich der seit einigen Jahrzehnten in Gang gekommenen

begriffsgeschichtlichen Forschung verpflichtet (E. Rothacker seit 1927 ;

Archiv für Begriffsgeschichte, seit 1955). Begriffsgeschichte wird hier nicht als
Problemgeschichte verstanden, sondern als Philosophiegeschichte, welche
die Arbeit des Begriffs, die den Fortschritt der Philosophie treibt, erkonnbar
macht. Dabei werden Begriffe nicht als zeitlose Größen, sondern als Momente
kategorialer Kontexte, die sich ändern, verstanden (zit. nach H. G. Meier,
Art. Begriffsgeschichte im vorliegenden Band, Sp. 806). In dieser Programmatik

liegt ohne Zweifel eine deutliche Grenze dieses Unternehmens, denn ein
Sachproblem läßt sich kaum in die Enge eines Einzelbegriffs einfangen. Auf
jeden Fall erwartet der Benutzer, daß das mit einem Begriff zusammenhängende

Wortfeld oder Begriffssyndrom aufgezeigt wird, wie das bei Eisler
wenigstens in Ansätzen der Fall war. Das ist im «Ritter» leider unterblieben.



Rezensionen 251

Es gibt auch kein System von Verweisen, wie das eigentlich in einem modernen

Lexikon als selbstverständlich erwartet wird. So bilden die Einzelartikel
eine Summe von unverbundenen erratischen Blöcken, die an und für sich
betrachtet oft wahre Kostbarkeiten sind, aber ohne Verbindung untereinander

bleiben. Als Beispiel nehme ich den Artikel «Abgrund». Der Benutzer
bleibt im Ungewissen, ob und wie sich «Abgrund» zu anderen ähnlichen
Begriffen verhält wie «Grund, Urgrund, Ungrund». Zudem macht sich dort ein
weiterer Mangel bemerkbar, der nicht auf diesen Artikel allein beschränkt ist,
daß historisch zu spät angesetzt wird, wenn Dionysius Areopagita als erster
Fundort genannt wird; schließlich findet man den Terminus pdfioç schon
in der Gnosis und im Neuen Testament (Rom. 8, 39; 11, 33). Wenn schon das
historische Prinzip leitend ist, dann sollte es sowohl nach der Tiefendimension
religionsgeschichtlicher Zusammenhänge wie in Richtung auf die spätere
Wirkungsgeschichte eines Begriffs oder einer Richtung durchgeführt werden.
Ohne Zweifel hat der Verfasser des Artikels «Buch des Lebens» recht, wenn er
feststellt, daß sich diese Metapher bereits im Alten Testament finde; nur
vergißt er darauf hinzuweisen, daß schon in der chaldäischen Religion Nebo
als «himmlischer Buchhalter» galt. Der Verfasser des Artikels «Ausfluß»
beschränkt sich auf den Sprachgebrauch der deutschen Mystik und des Thomas
von Aquino, ohne auf die viel breitere Geschichte des Emanationsbegriffs
einzugehen. Es kann vermutet werden, daß der Benutzer das Fehlende unter
diesem Stichwort nachgeliefert bekommt, doch fehlt leider jetzt dieser
tröstliche Hinweis! Durch Verwendung eines Verweissystems hätte sich auch
z.T. eine Straffung erreichen lassen. So ist nicht einzusehen, warum neben
einem Artikel «Bekehrung» noch einer über «Conversion» erscheint, ebenso
hätten die 14 Miniaturartikel über «Causa» zu einem einheitlichen zusammengefaßt

werden können, wodurch es auch möglich geworden wäre, die Causa-
Lehre als Einheit zu behandeln.

Wenn, wie H.-G. Gadamer feststellt, «in allem Verstehen, ob man sich
dessen ausdrücklich bewußt ist oder nicht, die Wirkung der Wirkungsgeschichte

am Werke ist» (Wahrheit und Methode, S. 285), dann müßte sich
das auch in diesem begriffsgeschichtlichen Unternehmen auswirken. In der
Tat sind dazu Ansätze vorhanden, indem die Wirkungsgeschichte großer
philosophischer Strömungen wie Aristotelismus, Augustinismus, Cartesianis-
mus behandelt wird, jedoch leider in ungenügender Weise. - Hört wirklich der
Aristotelismus mit dem Mittelalter auf, um dann in der Aristoteles-Philologie
des 19. und 20. Jahrhunderts seine Fortsetzung zu finden? Hätte hier nicht
die Neuscholastik von Suarez bis zur Erneuerung des Aristotelismus in den
Enzykliken Aeterni patris (1879) und Humani generis (1950) ebenso erwähnt
werden müssen wie die Lehrstreitigkeiten der protestantischen Orthodoxie
und der Schulphilosophie des 17. und 18. Jahrhunderts1. - Wenn Pater
Eckert die Wirkungsgeschichte des Augustinismus bis zum 13. Jahrhundert

1 Vgl. P. Petersen, Geschichte der aristotelischen Philosophie im
protestantischen Deutschland (1921); M. Wundt, Die deutsche Schulmetaphysik
des 17. Jahrhunderts (1939); ders., Die deutsche Schulphilosophie der
Aufklärung, 1945.



252 Rezensionen

beschreibt, wird im Leser der Eindruck erweckt, als ob ab dann diese Richtung

tot wäre. Wo bleibt die Nachwirkung augustinischer Denkmotive bei
den Reformatoren, im Jansenismus, Bajanismus und bei Quesnel, im
deutschen Idealismus, der Lebens- und Existenzphilosophie, etwa auch in der
katholischen Religionsphilosophie (J. Hessen) Entsprechend fehlen wichtige
Literaturangaben2. - Ebenso kurz geschlossen ist die Wirkungsgeschichte des

Cartesianismus,wenn derVerfasser diese mit den Occasionalisten des 17.
Jahrhunderts abbrechen läßt. — Wenn über «Aufklärung» geschrieben wird, dann
wird mit großer Gründlichkeit über die Philosophie des 17. und 18.
Jahrhunderts gehandelt, aber warum wagt der Verfasser nicht, über seinen eigenen
Schatten zu springen und festzustellen, daß wir heute im Zeichen einer
«zweiten Aufklärung» leben, denn so versteht sich der kritische Rationalismus
von Popper und H. Albert, aber auch die kritische Theorie der Frankfurter
Schule (Adorno, Horkheimer, Habermas) Hier wird sichtbar, daß der dem
Historismus verbundene retrospektive Geschichtsbegriff noch nicht verlassen
ist und man die prospektive Dimension von Geschichte noch nicht gewonnen
hat.

In diesem Zusammenhang interessieren besonders die theologischen
Stichworte. Gewiß bleibt es anerkennenswert, daß die Theologie in diesem Rahmen
so weitgehende Berücksichtigung gefunden hat, doch möchte man manchmal
meinen, daß man damit zu weit gegangen ist. Was soll es schon, wenn Grass
in seinem Artikel «Auferstehung» im ersten Satz feststellt, daß es sich hier um
einen religiösen und theologischen Begriff, aber keinen philosophischen
handelt? Was hat er dann, so frage ich, in diesem Zusammenhang zu suchen?
Oder gibt es nicht doch Momente im Rahmen einer sich als christlich
verstehenden Philosophie, wo «Auferstehung» vorkommt, etwa bei Hegel?
Jedenfalls wäre eine Beschränkung auf philosophisch relevante theologische
Begriffe - und deren gibt es wahrhaft genug — dem Ganzen nur dienlich
gewesen. So gediegen der Artikel über «Wesen des Christentums» auch ist, so
vermisse ich eindeutig einen solchen über «christliche Philosophie». Oder
sollte ein solcher noch kommen unter dem Stichwort «Philosophie, christliche»

Noch dürfen wir hoffen Gewiß wird man in dieser Abteilung keine so
runfassende Information erwarten dürfen wie etwa in Rel. Gesch. Geg. oder
Lex. Theol. Ki., jedoch ist nicht einzusehen, wieso der Verfasser von «Apologetik»

(K. Aland) diese mit Thomas von Aquino enden läßt und der neueren
Apologetik nur ein «Schattendasein» nachsagt. Führt sie das etwa bei Emil
Brunner oder Paul Tillich? Leider hat sich bei der (offenbar ungeprüften)
Übernahme der Literaturangaben aus Rel. Gesch. Geg., 3. Auflage, auch der
dortige Druckfehler «K. Adam» statt «A. Adam» eingeschlichen!

Die vorgebrachten Beanstandungen und Wünsche sollen keineswegs als
ein Versuch verstanden werden, die große Leistung dieses Werkes und seiner
Mitarbeiter zu verkleinern. Ich meine jedoch, daß gerade die Rezension eines
ersten Bandes eines größeren Werkes die notwendige Aufgabe erfüllen müßte,

2 Wie etwa H. J. Marrou, Augustinus (1938) ; C. Andresen, Zum Augustin-
Gespräch der Gegenwart (1962); H. de Lubac, Augustinisme et théologie
moderne (1963).



Rezensionen 253

auf Wünsche aus dem Leserkreis aufmerksam zu machen, die vielleicht in den
folgenden Bänden noch behoben werden können. Hoffen wir, daß die Redaktion

diese Wendigkeit besitzt. Auf jeden Fall hat der Benutzer dieses Bandes
eine reiche Quelle der Information zur Hand, die bis auf die genannten
Ausnahmen zumeist auch bis in die Gegenwart fließt.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Notizen und Glossen
Zeitschbiftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 24,1 (1972) : E. Schlink, The Problem of
Communion between the Evangelical Lutheran Church and the Roman
Catholic Church (1-25) ; J. Meyendorff, Unity of the Chinch - Unity of
Mankind; J. M. Bonino & J. Gatu, Comments (30-54); Ph. Potter, The Third
World in the Ecumenical Movement (55-71) ; L. Vischer, Christian Councils -
Instruments of Ecclesial Communion (72-87). Internationale kirchliche
Zeitschrift 61, 4 (1971): K. Stalder, Episkopos (200-32); P. Amiet, Exousia im
N.T. (233-42); W. Küppers, « Das Amt der Einheit». Theologische Erwägungen

zum Bischofsamt (242-56) ; A. E. Rüthy, Oremus pro Episcopo (257-71) ;

J. Visser, Überlegungen zu H. Küngs Buch «Unfehlbar?» (272-87). Judaica
27, 4 (1971): H. Greive, Zu den Ursachen des Antisemitismus im deutschen
Kaiserreich von 1870/71 (184-92); H. Schmid, Daniel, der Menschensohn
(192-220). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 127, 25 (1971): H. Schmid,
Kanonisches Ansehen der Geschichte? (387-89). 128, 1 (1972): F. Flückiger,
Kirche in der säkularen Gesellschaft, I—II (3—6; 18-21). Reformatio 21, 1

(1972): F. Jehle, Neuere Tendenzen in der Religionspädagogik (4-14);
O. Woodtli, Zur gegenwärtigen Autoritätskrise (29-38). 2: S. Müller-Markus,
Katbolizität als Aufgabe und Problem (67—77) ; A. Gosztonyi, Hirtenamt und
Tradition (78-88); A. Ebneter, Der Begriff der Katholizität im heutigen
kathol. Verständnis (89-99). Revue de théologie et de philosophie 21, 1 (1972):
P.-A. Stucki, Rhétorique et herméneutique (385-413); M. Cornu, Actualité
de Kierkegaard (428-37). Zwingliana 12, 6 (1971): F. Büßer, Zwingli und
Laktanz (374—99); O. E. Strasser, Bern am Kreuzweg ökumenischer
Begegnung zur Reformationszeit (400-06); J. Staedtke, Die niederländischen
Ausgaben der Werke H. Bullingers (407-19).

Belgien. Ephemerides theologicae lovanienses 47, 3/4 (71): J. Coppens,
Le messianisme israélite. La relève prophétique (321-39); G. Philips, La
justification luthérienne et le Concile de Trente (340-58); G. Theys, Foi
philosophique et existence de Dieu selon J. E. Kuhn (1806-1887) (359-93);
F. Neirynck, Duality in Mark (394-63). Nouvelle, revue théologique 93,10 (1971) :

P. Grelot, La traduction et l'interprétation de Ph. 2,6—7. Enquête patristique,
II (1009-26); G. Lafon, Logique de la foi en Jésus (1027-39); P. Eyt, Le
tournant politique de la théologie (1040-50); J. Rademakers, La mission,
engagement radical. Mt. 10(1072-85). 94,1 (1972) : J. Alfaro, Certitude de l'espérance

et «certitude de la grâce» (3-42); J. Clémence, Le mystère de la
conscience à la lumière de Vatican II (65-94).


	Rezensionen

