
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 3

Artikel: Die Bedeutung der religiösen Erfahrung für Theologie und
Religionsunterricht

Autor: Scholl, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bedeutung der religiösen Erfahrung
für Theologie und Religionsunterricht

Eine gewisse Verwirrung in der Diskussion über den
Religionsunterricht scheint damit zusammenzuhängen, daß die Grundbegriffe

nicht ausreichend geklärt sind und die realen Gegebenheiten
nicht genügend bedacht werden.

1.

Da ist an erster Stelle der umstrittene Religionsbegriff zu nennen.
Man muß die Geschichte dieses Begriffs kennen, um seinen heutigen
Stellenwert zu begreifen.

Die dialektische Theologie stellte ihn radikal in Frage, indem sie Religion
und Offenbarung als einander ausschließende Gegensätze ansah. Das
Evangelium galt als von Gott offenbart, um Menschen bezeugt zu werden und
Glauben zu wecken. Religion aber wurde als Menschenwerk betrachtet, und
zwar als das Werk des von Gott abgefallenen Menschen, der sich gerade durch
seine selbstgemachte Religiosität gegen den Anspruch Gottes sichern wolle.
Wenn es nun mit der «Religion» so stand, dann mußte das gleiche
Verdammungsurteil auch den Religionsunterricht treffen. So entstand die Losung:
Nie wieder Religionsunterricht, sondern nur noch evangelische Unterweisung,
die den Kindern das offenbarte Evangelium bezeugt! Diese theologischen
Auffassungen wurden von vielen Pädagogen nicht verstanden und jedenfalls
nicht akzeptiert. Daraus ergab sich nach und nach eine Isolierung des

Religionsunterrichts in der Schule. Er erschien als Fremdkörper und als Sache der
Theologen bzw. theologisch besonders interessierter Lehrer.

Es war bedauerlich, daß ein neuer Sprachgebrauch zu diesen gegensätzlichen

Auffassungen und Konsequenzen führte; denn die neue Bedeutung,
welche die dialektische Theologie dem Begriff Religion beilegte, hatte ihren
Grund offensichtlich in einer bedenklichen Verengung des Begriffs. Gewiß
kann Religion zum Mittel der Selbstrechtfertigung des Menschen gegenüber
Gott werden ; aber das ist eine Entartungserscheinung und nicht der Kern
der Religion. Es ist daher falsch, Religion prinzipiell zu einem Mittel der
Selbstrechtfertigung des Menschen vor Gott zu erklären.

Diese unzulässige Verengung des Religionsbegriffs in der dialektischen
Theologie stellt geistesgeschichtlich eine Abwehrreaktion auf einen anderen,
ebenfalls unsachgemäßen Religionsbegriff dar. Seit der Aufklärung nämlich
machte sich die Auffassimg geltend, Religion sei eine Funktion des Menschengeistes,

also vom Menschen selbst hervorgebracht. Dieser Gedanke wurde
dann im 20. Jahrhundert von der theologischen Kritik aufgenommen, um den
Gegensatz von Religion und Offenbarung zubegründen. Gewiß ist alle Religion
Menschenwerk - so wurde jetzt argumentiert -, aber der christliche Glaube ist



B. Scholl, Die Bedeutung der religiösen Erfahrung. 213

von ganz anderer Art ; denn er gründet sieh auf das Evangelium, und dieses
ist von Gott offenbart. Das ist zwar logisch gedacht, beruht aber auf einer
falschen Voraussetzung. Die Annahme, daß Religion eine bloße Funktion des

Menschengeistes sei, ist empirisch nicht haltbar.

Alle Religion geht hervor aus Erfahrungen besonderer Art. Das
haben Aufklärung und Positivismus übersehen, und daher wurde
ihr Religionsbegriff der Wirklichkeit gelebter Religion nicht
gerecht. Indem die dialektische Theologie ihrerseits von diesem
unzutreffenden Begriff ausging und ihn benutzte, mußte sie ebenfalls
zu falschen Konsequenzen kommen.

Der Verengung des Religionsbegriffs entsprach die Isolierung der
Offenbarung. In Wirklichkeit läßt sich aber die Offenbarung nicht von der Religion
trennen. Das wußte auch Karl Barth. In seiner Kirchlichen Dogmatik findet
sich der Satz : «Gottes Offenbarung ist tatsächlich Gottes Gegenwart und also
Gottes Verborgenheit in der Welt menschlicher Religion. »x Auch Paul Tillich
hat mit Nachdruck darauf hingewiesen, daß in der Bibel selbst Offenbarung
und Religion unauflöslich miteinander verknüpft seien. Offenbarung müsse

von Menschen empfangen werden, und der Name für das Empfangen der
Offenbarung sei «Religion». «Offenbarung ist niemals Offenbarung im
allgemeinen, wie universal ihr Anspruch auch sein mag. Sie ist immer
Offenbarung für jemand und für eine Gemeinschaft in einer bestimmten Umgebung
und unter einmaligen Umständen. Wer eine Offenbarung empfängt, legt
deshalb von ihr Zeugnis ab entsprechend seiner Individualität sowie der sozialen
und geistigen Lage, in der die Offenbarung ihm zuteil geworden ist. Mit anderen

Worten, er tut es in Begriffen gemäß seiner Religion. Das macht den Begriff
,biblische Religion' sinnvoll. Jede Stelle des Alten und des Neuen Testaments
ist zugleich Offenbarung und Religion. Die Bibel ist ein Dokument sowohl der
Selbstmanifestation Gottes als auch der Axt, in der Menschen die Offenbarung
aufgenommen haben. Und es ist nicht so, daß einige Worte und Sätze zur erste-
ren und andere zur letzteren gehören, sondern in ein und derselben Stelle
sind Offenbarung und Annahme der Offenbarung untrennbar verbunden».2

Neuerdings macht sich die Tendenz bemerkbar, Religion und Offenbarung
wieder zu trennen. Im Gespräch um einen «von der Schule verantworteten
Religionsunterricht» wird Religion, die in den öffentlichen Schulen für alle
verbindlich unterrichtet werden soll, anthropologisch verstanden. Der
Mensch ist homo religiosus. Dies ist nach Heinrich Roth «anthropologisch
gesehen nur eine Bezeichnung dafür, daß er ein Wesen der Hoffnung und der
Angst, der Geburt und des Todes, der Liebe und des Kampfes, der Träume und
der Wirklichkeit ist...» H.-B. Kaufmann formuliert: «Mit dem Begriff
,Religion' lassen sich bestimmte Grunderfahrungen des Individuums,
Funktionen und Aspekte der Vergesellschaftung und Bedingungen des Ver-

1 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, I, 2 (1938), S. 307.
2 P. Tillich, Biblische Religion und die Frage nach dem Sein (1956), S. 13.



214 B. Scholl, Die Bedeutung der religiösen Erfahrung

Stehens und der Gestaltung der Welt und des menschlichen Daseins erfassen
und beschreiben, die anders nicht hinreichend zur Geltung kommen.»3 Auch
in einemUnterricht, der in diesem Sinne «Religion» zum Gegenstand hat, soll
das Evangelium Raum haben. Es kann in Verbindung mit den Überlieferungen

der übrigen Religionen zur Orientierung des jungen Menschen beitragen.
Wo der Religionsunterricht anthropologisch begründet wird, verliert die
Bibel ihre grundlegende Bedeutimg. Die religiöse Dimension der Lebenswelt
des Schülers tritt an die erste Stelle. Daneben erscheint die religiöse Tradition,
die offenbar mehr und mehr in den Hintergrund tritt.

Es zeigt sich, daß die Wandlungen des Religionsbegriffs
schwerwiegende Folgen für den Religionsunterricht haben. Früher konnte
man unbefangen von Religionsunterricht reden, weil der Begriff
«Religion» unbefangen im Bereich christlicher Theologie gebraucht
wurde. Das Wort wurde in der Antike von Cicero geprägt und von
Augustin und anderen Kirchenvätern in den christlichen
Sprachgebrauch übernommen. Auch die Reformatoren gebrauchten es.

Calvin nannte sein Hauptwerk «Institutio religionis christianae»
(Unterricht in der christlichen Religion). Es erscheint heute
notwendig, daran zu erinnern, daß die erhaltengebliebene amtliche
Bezeichnung Religionsunterricht diesen Sprachgebrauch voraussetzt.
Es ist eindeutig «christliche Religion» gemeint, welche die
Offenbarung als ihren eigentlichen Grund einschließt.4

Die Schriften der Bibel sind Urkunden lebendiger Religion, weil
sie Kunde geben von Gotteserfahrungen bzw. Offenbarungserlebnissen,

die den christlichen Glauben begründen. In diesen Urkunden
wird zunächst die ursprüngliche Gestalt biblischer Religion erkennbar.

Von diesem Ursprung gehen Wirkungen bis in unsere Zeit.
Daher ist die Bibel bis heute Grund und Norm christlichen Glaubens,
christlicher Verkündigung und christlichen Unterrichts. Im
Umgang mit ihr pflanzt sich der Glaube fort. So steht sie in der Mitte.

Aber christliche Religion ist noch umfassender : Sie manifestiert
sich in der Kirche, ihren gottesdiensthchen Veranstaltungen, ihren
Gemeinden, Gruppen, Anstalten, in persönlicher Frömmigkeit, in
Sitten und Gebräuchen, deren ursprünglich christlicher Sinn vielen
nicht einmal mehr bewußt sein mag.

3 H. Roth und H. B. Kaufmann, zitiert in Schule ohne Religionsunterricht?

Sonderheft der Zeitschrift «Zum Beispiel» (1969), S. 23.
4 Vgl. zu diesem Abschnitt R. Scholl, Religion und Offenbarung: Der

Erzieher 14 (1962), S. 57f.



für Theologie und Religionsunterricht 215

Die Bedeutung christlicher Religion innerhalb der Gesellschaft
kann zeitlich und örtlich sehr verschieden sein. Es kann sein, daß
ein Mensch ganz vom Glauben erfüllt ist und denselben auch seiner
Umwelt mitteilen möchte ; aber er bleibt einsam und unverstanden
und ohne Wirkung. Ein anderer, wie Martin Luther, bringt ungewollt

durch seine Verkündigung eine Welt ins Wanken und gibt
der Geschichte eines ganzen Kontinents eine entscheidende
Wendung. Man darf Religion aber nicht an ihren Wirkungen auf Kultur
und Gesellschaft messen. Das Entscheidende vollzieht sich im
Bewußtsein des religiösen Menschen. Dieser weiß sich in Anspruch
genommen und unbedingt verpflichtet. Er weiß sich zugleich gehalten
und getragen (Ps. 139). Wer oder was ihn beansprucht, vermag er
mit Worten nicht zu sagen. Der «Herr», zu dem er betet, bleibt ihm
im Grunde der Verborgene. Er wird ahnend erfahren; aber
Erfahrungen dieser Art sind geheimnisvoll und entziehen sich dem Zugriff
des Verstandes. Eür den Beobachter sind nur Gefühlsreaktionen -
Erschrecken, Geborgenheit, Glaubenszuversicht - erkennbar, nicht
aber deren Ursache.

In der religiösen Erfahrung wird das Dasein sinnvoll. Der Mensch
ist überzeugt, daß alle Dinge in Gott beschlossen sind, daß sie von
ihm und durch ihn und zu ihm sind. Er weiß : Gott sieht auch mich
und führt mich seinen Weg. Er hat mich geschaffen ; daher ist mein
Leben so, wie es ist, nicht ein Werk des Zufalls. Ich bin Gott Dank,
Dienst und Gehorsam schuldig. Der Glaubende sieht sich selber und
die Welt eingebettet in Gott. Das alles ist ihm nicht bloße Theorie,
über die man diskutieren könnte, sondern selbstverständliche
Überzeugung, die das Bewußtsein erfüllt und die ganze Existenz
bestimmt. Theorien dienen der Welterklärung. Überzeugungen leiten
das menschliche Handeln. Man erkennt sie daran, daß sie gelebt
werden. Gelebte Wahrheit wird durch Widersprüche nicht in Frage
gestellt.

Aus dem religiösen Bewußtsein kann Theologie entstehen, und
zwar eine Theologie, die ihre Aufgabe darin sieht, dieses Bewußtsein
zu bedenken, es mitteilbar zu machen und darzustellen. Diese

Theologie weiß, daß die Glaubenserfahrung ihre notwendige
Voraussetzung ist. Die persönliche Glaubenserfahrung wurzelt ihrerseits

in den ursprünglichen religiösen Erfahrungen, die in der Bibel
Alten und Neuen Testaments ihren Niederschlag fanden.



216 R. Scholl, Die Bedeutung der religiösen Erfahrung

2.

Ein charakteristisches Beispiel für diese Art Theologie bietet
Martin Bubers Auslegung des Alten Testaments. Bubers Bibelinterpretation

- wie sein Denken überhaupt - war bestimmt durch
grundlegende Glaubenserfahrungen, die ihm aus der Begegnung mit dem
Chassidismus, einer Erneuerungsbewegung im osteuropäischen
Judentum des 18. Jahrhunderts, erwuchsen.

Buber wurde von dem in dieser Bewegung aufgebrochenen Glaubensleben
so unmittelbar ergriffen, daß ihm der Chassidismus zur Grundlage seines
Lebens und Denkens wurde. Vor wenigen Jahren schrieb er über diese seine
innere Entwicklung: «Mit mir stand es so, daß alle die in den Jahren 1912-
1919 von mir gemachten Seinserfahrungen mir in wachsendem Maße als eine

große Glaubenserfahrung gegenwärtig wurden. Damit ist eine Erfahrung
gemeint, die den Menschen in all seinem Bestände, sein Denkvermögen
eingeschlossen, hinnimmt.» In dem ihm gewidmeten Band der Reihe «Philosophen

des 20. Jahrhunderts» hat Buber über das Zustandekommen solcher
Seinserfahrungen berichtet. So erzählt er, wie ihn kurz vor dem Ausbruch
des ersten Weltkrieges ein Reverend Hechler besuchte. Dieser war ein Freund
des Zionismus. Im Gespräch eröffnete er Buber, er habe aus dem Buche Daniel
die Gewißheit gewonnen, daß in Kürze ein Weltkrieg ausbrechen werde. Als
Buber später seinen Besucher zum Bahnhof begleitete, blieb Hechler unterwegs

plötzlich stehen und fragte unvermittelt : «Lieber Freund Wir leben in
einer großen Zeit. Sagen sie mir: Glauben Sie an Gott?» Buber, von dieser
Frage betroffen, gab dem alten Mann eine beruhigende Antwort. «Als ich aber
mm heimging und wieder an jene Ecke kam, wo der schwarze Weg in unsere
Straße mündete, blieb ich stehen. Ich mußte mich bis auf den Grund besinnen.
Hatte ich die Wahrheit gesagt ?,Glaubte' ich anden Gott, den Hechlermeinte
Wie verhielt es sich mit mir Lange stand ich an der Ecke, ehe ich die rechte
Antwort gefunden hatte. — Plötzlich erhob sie sich mir im Geist, da wo sich
je und je die Sprache bildet, erhob sich, ohne von mir zusammengesetzt worden

zu sein, Wort für Wort ausgeprägt. ,Wenn an Gott glauben', so hieß es,
,bedeutet, von ihm in der dritten Person reden zu können, glaube ich nicht an
Gott! Wenn an ihn glauben bedeutet, zu ihm reden zu können, glaube ich an
Gott'... Noch lange stand ich an der Ecke des schwarzen Weges und überließ

mich, nunmehr jenseits der Sprache, der Klärung, die begonnen hatte.»6

Bubers Seins- oder Glaubenserfahrungen waren die Geburtsstunden

fundamentaler Erkenntnisse. Er gewann seine Einsichten nicht
durch Nachdenken. Er «erfuhr» sie vielmehr. Sie wurden ihm gegeben.

Sie ergriffen ihn und erfüllten ihn mit dem Bewußtsein ihrer
unerschütterlichen Geltung. Die im Glauben erfahrene Wahrheit

6 A. Schilpp & M. Friedman (Hrsg.), Martin Buber (1963), S. 20f.



für Theologie und Religionsunterricht 217

wurde ihm zum Prüfstein sowohl gegenüber traditionellen
Glaubensvorstellungen als auch gegenüber der modernen Wissenschaft

vom Alten Testament.

Die erfahrene Glaubenswahrheit erwies sich als Richtschnur der
Bibelauslegung. Sie ließ ihn das Alte Testaient neu verstehen urwl machte ihn frei
gegenüber der traditionellen Auslegung. Nüchtern erkannte er, daß im Alten
Testament Gottes Botschaft mit menschlicher Satzung vermischt ist. Er sah
die Bibel in ihrer menschlichen Bedingtheit, die bewirkte, daß Göttliches und
Menschliches in ihr vermischt sind. Er war überzeugt, daß allein der Glaube
die vermischten Elemente zu unterscheiden und zu trennen vermöge, nicht
dagegen die wissenschaftliche Theologie als solche. Damit wirft sich der Glaube
keineswegs zum Richter auf über das Bibelwort ; er übt vielmehr das Amt der
wertenden Schriftauslegung mit Frucht und Zittern. Buber bekannte:
«Immer, wenn ich einen biblischen Text zu übertragen oder zu interpretieren
habe, tue ich es mit Furcht und Zittern, in einer unentrinnbaren Schwebe
zwischen dem Worte Gottes und dem Wort der Menschen. »6

Buber hat in seiner Bibelauslegung nicht eine neue Lehre,
sondern eine neue Sehweise zur Geltung gebracht. Er hat die im Glauben
erfahrene Wahrheit in der Bibel aufgewiesen, indem er das als
wesentlich Erkannte aussonderte und hervorhob.

Er schrieb : «Von Leben und Lehre des Judentums habe ich das behandelt,
was meiner Einsicht nach seine eigentliche Wahrheit und das für seine Funktion

in der bisherigen und künftigen Geschichte des Menschengeistes das
Entscheidende ist. »7 Diese eigentliche Wahrheit hat Buber bei den Propheten
entdeckt, und zwar nicht als eine Lehre, sondern als erfahrbare Wirklichkeit,
nämlich als die Wirklichkeit des unsichtbaren Gottes, der sich Menschen zu
erfahren gibt. Als einer, der diese Wahrheit auch an sich selber erfahren hatte,
war Buber in seiner Bibelauslegung ein Zeuge, der hinwies auf erfahrene
Wirklichkeit: «Ich muß es immer wieder sagen: Ich habe keine Lehre. Ich
zeige nur etwas. Ich zeige Wirklichkeit, ich zeige an der Wirklichkeit, was
nicht oder zu wenig gesehen worden ist... Ich zeuge für Erfahrung und appelliere

an Erfahrung. » 8

Für Buber war alle biblische Uberlieferung Kunde von erfahrener
Wirklichkeit und damit Dokument gelebten Lebens. Daß diese

Überlieferung auch Literatur ist, wußte er sehr genau; aber es

bedeutete ihm wenig für das eigentliche Verständnis. Wirklichkeit
wird von Menschen erfahren. Daher richtete sich Bubers
Hauptinteresse auf die Menschen der Bibel, und in seiner Exegese war er

6 Ebd., S. 28.
7 M. Buber, Werke, 2 (1964), S. 627.
8 Ebd., S. 593.



218 R. Scholl, Die Bedeutung der religiösen Erfahrung

bemüht, ihre Gestalten deutlieh hervortreten zu lassen (Abraham,
Mose). Von daher erklärt es sich auch, daß Buber keine Theologie
geschrieben und kein Lehrsystem entworfen, sondern die bewegte
Glaubensgeschichte des Volkes Israel geschildert hat.

In welchem Verhältnis stand nun Bubers Interpretation des

Alten Testaments zur wissenschaftlichen Auslegung? In welchem
Ausmaß war sie selber wissenschaftliche Auslegung? - Um diese

Fragen beantworten zu können, muß zunächst dargelegt werden,
wie Martin Buber das Verhältnis des Denkens zur Glaubenserfahrung

verstand. Beide waren bei ihm in der Weise verknüpft, daß die

Glaubenserfahrung als das Ursprüngliche ins Denken einging. Buber
bekannte, daß er der Glaubenserfahrung die Selbständigkeit seines
Denkens verdanke. Er kannte für seine Person den verhängnisvollen
Zwiespalt zwischen Glauben und Denken nicht. Nach seiner

Überzeugung ist es nur die entartete Ratio in ihrer selbstherrlichen
Gestalt, die sich gegen den Glauben wendet. Bei Buber aber war die
Ratio in die Glaubenserfahrung mithineingenommen. Die Glaubenserfahrung

was das Fundament Buberschen Denkens, und die Ratio
hatte dieser Erfahrung gegenüber eine dienende Funktion. Sie
machte das Erfahrene mitteilbar.

Buber schrieb : « Seit ich zu einem Leben aus eigener Erfahrung gereift bin -
ein Prozeß, der kurz vor dem ersten Weltkrieg begann und bald nach ihm
vollendet war -, habe ich unter der Pflicht gestanden, den Zusammenhang der
damals gemachten entscheidenden Erfahrungen ins menschliche Denkgut
einzufügen, aber nicht als ,meine' Erfahrungen, sondern als eine für andere
und auch für andersartige Menschen gültige und wichtige Einsicht.»9 Dabei
hatte das Denkvermögen die Aufgabe, die Erfahrung für die Mitteilung zu
bearbeiten. «Es liegt ihm ob, das Überlogische, für das der Satz vom
Widerspruch nicht gilt, zu logisieren, es liegt ihm ob, den inneren Widerspruch
fernzuhalten; aber es darf der Konsistenz nichts von jener Wirklichkeit selber
opfern, auf die hinzuzeigen die geschehene Erfahrung befahl. Ein System
wird daraus, wenn der Gedanke seiner Aufgabe treu bleibt, nicht werden,
wohl aber ein in sich schlüssiger Denkzusammenhang.»10

Der enge Zusammenhang zwischen Glanbenserfahrung und Denken

tritt auch in Bubers Bibelauslegung zutage. Auch hier ist die

Glaubenserfahrung der eigentliche Grund der Erkenntnis. Dem
Denkvermögen dagegen fällt die Aufgabe zu, das Erkannte
mitteilbar zu machen.

9 Buber, Werke, 3 (1963), S. 589.
10 Ebd., S. 590.



für Theologie und Religionsunterricht 219

Als Exeget bediente sich Buber aller Erkenntnismittel, die ihm die
Geisteswissenschaften zur Verfügung stellten und die sich ihm als geeignet erwiesen.
Durch die angewandten Methoden ist Bubers Bibelinterpretation
wissenschaftliche Auslegung und das in beispielhafter Weise. Die Schriften zur
Bibel weisen ihn als einen gelehrten Exegeten aus. Er kannte die Ergebnisse
der historisch-kritischen Forschung und wußte ihre Methoden anzuwenden.
Umfassende religionsgeschichtliche Kenntnisse erlaubten ihm aufschlußreiche
Vergleiche. Durch ein eingehendes Studium der Überlieferung heiliger Texte
gewann er ein besonderes Gespür für das Werden und Wachsen lebendiger
Überlieferung im Alten Testament. Vor allem aber besaß er als gläubiger Jude
ein immittelbares Verhältnis zum Alten Testament. Darum bewegte er sich
nirgends in festgeformten Vorstellungen alttestamentlicher Wissenschaft,
sondern vermochte viele Dinge überraschend neu zu sehen. Sein Verstehen
kam aus der Begegnung mit dem Bibelwort, dessen Sinn sich ihm in immer
neuem Hören erschloß. Dieses unmittelbare Hören, durch lebenslange Übung
aufs feinste ausgebildet, erschloß nicht nur die einzelnen Worte in ihrer
ursprünglichen Bedeutung, sondern auch die Sinnzusammenhänge. Dabei
spielte auch die wissenschaftliche Intuition eine nicht geringe Rolle. Buber
bediente sich ihrer, wenn es darum ging, bestimmte Fakten in ihrer
Einzigartigkeit zu erfassen. «Es gibt Vorgänge, Zustände, Gestalten, Äußerungen,
Taten in der Geschichte der Religion, deren Einzigartigkeit von solcher Art
ist, daß sie nicht als erdacht, erdichtet, erfunden, sondern nur als tatsächlich
zu fassen sind...; die wissenschaftlich-intuitive, das heißt nach der einer
Urkunde zugrunde liegenden Konkretheit forschende und zu ihr auch
vordringende Methode nähert sich hier dem leibhaften Faktum.»11 So ließ sich
Buber durch die Intuition zu dem leiten, wonach er im Grunde forschte : zur
Wirklichkeit gelebten Glaubens. Wissenschaftliche Intuition war ihm nicht
weniger geisteswissenschaftliches Erkenntnismittel als der religionsgeschichtliche

Vergleich oder die Verfahren der Literatur- und Traditionskritik.

Buber ließ sich auch in der Wahl seiner Erkenntnismittel von
seiner Glaubenserfahrung leiten. Die Glanbenserfahrung ist nämlich
nicht nur die sachgemäße Voraussetzung eines schlichten Bibelverstehens,

sondern ebenso auch einer wissenschaftlichen Bibelauslegung.

Indem der Glaube die wissenschaftliche Methodik in seinen
Dienst nimmt, wird Bibelanslegung zum Dienst an der Bibel.
Martin Buber wußte sich zu solchem Dienst berufen. Er erkannte
diesen Auftrag, als er im Jahre 1925 mit der Verdeutschung des

Alten Testaments begann.

«Wohl hatte die Schrift mich schon lange vorher gleichsam angefordert,
aber nur erst in der Art einer eher geahnten als gewußten Verpflichtimg;
ich war dieser noch nicht gewachsen. Erst als mir die Übertragung zugemutet,
zugetraut wurde, erwies es sich, beim ersten Versuch, daß sich in aller Stille

11 Buber, Werke, 2, S. 242.



220 B. Scholl, Die Bedeutung der religiösen Erfahrung

etwas entscheidend geändert hatte. - Daß ich diesen Sachverhalt hier berichte,
gilt letztlich nicht mir und meiner Arbeit. Es geht mir um den Menschen, der
der Schrift entglitten ist und nun wieder und wahrhaft zu ihr gelangt.»12

Wir haben die Bibelauslegung des Nichtchristen Martin Buber13

so ausführlich dargestellt, um an diesem konkreten Beispiel die
Existenz einer biblischen Theologie nachzuweisen, die in der
Glaubenserfahrung wurzelt und zugleich wissenschaftliche Theologie ist.
In der gegenwärtigen religionspädagogischen Diskussion wird ziemlich

unbesehen von der Theologie so geredet, als sei sie eine
eindeutige und einheitliche Größe. Dabei wird eine bestimmte Art von
Theologie absolut gesetzt und als die Theologie schlechthin
verstanden. Tatsächlich gibt es sehr verschiedene Arten von Theologie.
Wenn dies erkannt wird, erhebt sich die Frage nach der Sachge-
mäßheit der jeweiligen Theologie und nach den Maßstäben, mit
denen die Sachgemäßheit nachgeprüft werden kann.

3.

Die heutige wissenschaftliche Theologie hat ihren Ort im geistigen
Raum der Universität. Sie versteht sich als moderne Geisteswissenschaft

und ist vom wissenschaftlichen Bewußtsein der Zeit bestimmt.
In erster Linie betrachtet sie die Bibel als ihren Forschungsgegenstand.

Einzelne Disziplinen befassen sich mit der Glaubenslehre und
ihrer Entstehungsgeschichte, der Kirchengeschichte und anderen

Teilgebieten. Als Wissenschaft wendet die Theologie
allgemeinwissenschaftliche Fragestellungen und Forschungsmethoden an.
Seit der Aufklärung hat sich ein historisch-kritisches Bewußtsein
herausgebildet, dem sich keine Einzelwissenschaft entziehen kann,
und das heute über den Bereich der Fachwissenschaften hinaus

sogar das allgemeine Denken bestimmt. Dieses Bewußtsein
verändert das Verhältnis des Menschen zur Wirklichkeit in einer
bestimmten Weise. Es verobjektiviert die Gegenstandsbereiche, mit
denen es sich befaßt. Wirkliches verliert seine unmittelbare
Bedeutsamkeit für den Menschen und erscheint ihm als bloßer Gegenstand

der Reflexion, über den man voraussetzungslos reden, den

12 Ebd., S. 7.
13 Zum Abschnitt über Buber vgl. R. Scholl, Martin Buber als Übersetzer

und Ausleger des Alten Testamentes: Die Spur, 8 (1966), S. Iff.



für Theologie und Religionsunterricht 221

man deuten und erMären und sogar beliebig umformen kann.
« Sprache, Recht, Religion, Sitte, Kunst sind für dieses Bewußtsein
gesellschaftliche Tatsachen, die geschichtlich aus dem Zusammenwirken

der Menschen entstehen, sich ihnen gegenüber zu eigenen
Welten verselbständigen und sich in langen oder kurzen Fristen in
einer erkennbaren Weise wandeln.»14 Die Ausbreitung des historischen

Bewußtseins hat weitreichende Folgen.
Sobald die Religion in dieser Weise «historisch-kritisch» gesehen

wird, verwandelt sie sich aus einer den ganzen Menschen bestimmenden

Wirklichkeit in einen Zusammenhang von Vorstellungen, die

man objektiv, das heißt gewissermaßen von außen und persönlich
nicht betroffen, betrachten und deuten kann. Durch diesen
Bewußtseinswandel wurden die fremden Religionen dem modernen
Menschen überhaupt erst interessant und damit zu möglichen
Gegenständen wissenschaftlicher Erforschung (A. Gehlen). Gleichzeitig
wurde die eigene, ererbte Religion weithin relativiert. Lebendige
religiöse Überzeugungen einer bestimmten Generation verwandelten
sich der nächstfolgenden bereits zu religiösen Vorstellungen, die man
zwar zur Kenntnis nahm, aber doch so, daß man einen deutlichen
Abstand zu ihnen hatte. Für das historische Bewußtsein verlieren
Glaubensüberzeugungen den Charakter unbedingter Geltung. Man
kann darüber reden, man kann sie mit anderen vergleichen, man
kann sich durchaus auch dafür entscheiden; das bleibt dem Urteil
des einzelnen überlassen. Die Veränderung im Bewußtsein wirkt
sich im Leben der Gesellschaft aus. Da Glaubensüberzeugungen in
gesellschaftlichen Prinzipien und Geboten ihre Entsprechungen
haben, lösen sich mit den Überzeugungen auch die Gebote und
Verhaltensregeln auf.

Damit treffen wir auf zwei Bewußtseinsstrukturen, deren Unterschied

man sich mit aller Deutlichkeit vor Augen führen muß, um
gewisse Probleme unserer Zeit besser zu verstehen. Arnold Gehlen
schreibt: «Der Unterschied zwischen einem Bewußtsein, dem
religiöse, moralische oder rechtliche Inhalte in jener einzigartigen
Zwischenstellung zwischen Sein und Sollen erscheinen, die sie
innehatten, solange sie zugleich Kategorien der Weltauffassung und
Strukturprinzipien von Institutionen sind, und einem Bewußtsein,
in dem dieselben Inhalte zu Vorstellungen versachlicht und damit

14 A. Gehlen, Der Mensch (8. Aufl. 1966), S. 385.



222 R. Scholl, Die Bedeutung der religiösen Erfahrung

zugleich als subjektiv und zurücknehmbar erlebt werden, ist
außerordentlich wichtig.»15 Es ist nun nicht so, daß eine neue Bewußtseinsstruktur

eine alte ablöst. Die beiden Formen des Bewußtseins
treten vielmehr nebeneinander auf. Gehlen spricht von der «Interferenz

zweier Bewußtseinsstrukturen».16 Wird diese individuell
erlebt, so entsteht ein Zwiespalt im Menschen. Die Interferenz der
beiden Bewußtseinsstrukturen kann aber auch in der Kollision von
Gruppen in Erscheinung treten («Gemeindefrömmigkeit» gegen
«moderne Theologen»).

Jede der beiden Bewußtseinsstrukturen besteht in einem
bestimmten Bereich zu Recht, und jede hat ihre Grenzen. - a) Lebendige

Religion setzt stets religiöses Bewußtsein voraus. An der
Bibelauslegung Martin Bubers wurde deutlich, daß es auch wissenschaftliche

Theologie gibt, die im religiösen Bewußtsein wurzelt. Wer als

Christ aus diesem Bewußtsein lebt, wird wünschen, daß alle Theologie

darin begründet sei. Sofern dies der Fall ist, hat Theologie im
religiösen Bewußtsein sowohl ihre Voraussetzung als auch ihre
Grenze. Alles Verstehen wird durch den Glauben ermöglicht und
zugleich begrenzt. - b) Entsprechendes gilt für jene Theologie, die
im historischen Bewußtsein des modernen Menschen ihren Grund
hat. Auch sie hat in diesem Bewußtsein ihre Voraussetzung und
ihre Grenze.

Das historische Bewußtsein hat sich vor allem im 19. Jahrhundert im
sogenannten Historismus entfaltet. Nach Troeltsch bedeutet dies: «die Historisierung

unseres ganzen Wissens und Empfindens der geistigen Welt, wie sie

im Laufe des 19. Jahrhunderts geworden ist. Wir sehen hier alles im Flusse
des Werdens, in der endlosen und immer neuen Individualisierung, in der
Bestimmtheit und in der Richtung auf unerkanntes Zukünftiges. Staat,
Recht, Moral, Religion, Kirnst sind in den Fluß des historischen Werdens
aufgelöst und uns überall nur als Bestandteil geschichtlicher Entwicklungen
verständlich... Der Historismus in diesem Sinne ist die erstliche Durchdringung

aller Winkel der geistigen Welt mit vergleichendem und entwicklungs-
geschichtlich beziehendem Denken, die eigentümlich moderne Denkform,
die von der antiken und mittelalterlichen, ja auch der aufgeklärt-rationalen
Denkweise, sich grundsätzlich unterscheidet. »17

16 Gehlen (A. 14), S. 387.
16 Ebd.
17 E. Troeltsch, zitiert nach H. Plessner, Historismus: Ev. Kirchenlexikon,

2 (1958), Sp. 176. Vgl. dazu E. Rothacker, Logik und Systematik der
Geisteswissenschaften (1948), S. 116ff.



für Theologie und Religionsunterricht 223

In dem Maß, in dem der Historismus das wissenschaftliche Denken

bestimmte, kamen seine Fragestellungen und Methoden auch in
der Bibelauslegung zur Anwendung; diese Forschung objektiviert
und relativiert. Ihre Ergebnisse mögen in mancher Hinsicht
interessant sein; aber sie sind nicht mehr unmittelbar relevant. «In der
modernen, überbewußten und isolierten Seele werden alle Inhalte
zwar verstehbar, aber in der Sphäre des Meinens und Vorstellens, und
eben damit vergegenständlicht, und entmachtet, motivationsschwach.»18

Übrig bleibt allein die Reflexion, welche die Vorstellungen

ohne Ende reflektiert und deutet und mit ihnen experimentiert.
Das geschieht in der theologischen Diskussion. Theologie als
Geisteswissenschaft hat teil an jenem Prozeß des Verstehens, bei dem Scharfsinn

und Phantasie ständig neue Fragestellungen, Sichtweisen und
Ergebnisse hervorbringen, wobei das jeweils Neueste («der neueste
Stand der Forschung») als das Bedeutsamste gilt und das Neue
wiederum rasch veraltet. Es macht das Wesen wissenschaftlicher
Diskussion aus, daß sie ständig im Fluß ist. In ihr wird nichts
endgültig entschieden, sondern Altgewordenes durch Neues überholt.

Theologische Forschung dieserArt ist im Bereich moderner
Geisteswissenschaften durchaus legitim. Aber es ist eine Tatsache, daß der
Glaube an vielen Problemen der wissenschaftlichen Bibelkritik
nicht interessiert ist. «Das Verhältnis der gefühlsmäßigen Nähe hat
von sich aus eine Tendenz zur kritiklosen Hinnahme. Selbst wo der
Wille zur Kritik vorhanden ist, gleitet er ab und findet nicht den
rechten Einsatzpunkt, weil das unmittelbare Mitleben und das
selbstverständliche Nachvollziehen immer wieder über die
fragwürdigen Punkte hinweggleiten lassen.»19 Wenn Probleme der
Bibelkritik für das religiöse Bewußtsein faktisch nur geringe
Bedeutung haben, so ist das keineswegs ein Zeichen von Borniertheit
oder kindlicher Naivität, sondern eine Folge eben dieses Bewußtseins.

Es ist ferner darauf hinzuweisen, daß kritisches Erforschen einer Sache
stets eine gewisse Distanz voraussetzt. Wo im Unterricht Kritik zum obersten
Prinzip erhoben wird, kann dies zu einem derartigen inneren Abstand der
Sache gegenüber führen, daß ein unmittelbares Verstehen im Sinne des

Ergriffenseins geradezu ausgeschlossen wird. Es sei daran erinnert, daß
Kritik oft im Dienste eines feindlichen Wollens begegnet, das mit dieser
Zerstörungswaffe den Anspruch der in Frage stehenden Sache außer Kraft

18 Gehlen (A. 14), S. 390.
19 O. F. Bollnow, Das Verstehen (1949), S. 52.



224 R. Scholl, Die Bedeutung der religiösen Erfahrung

setzen möchte. Auch diese beiden Sachverhalte tragen dazu bei, die Zurückhaltung

des religiösen Bewußtseins gegenüber der Kritik zu erklären. Dieses
Bewußtsein ist auf religiöse Wirklichkeit und religiöse Erfahrung bezogen.

Das eigentliche Problem ist nun, ob eine wissenschaftliche Theologie,

die vom religiösen Bewußtsein absieht, ihren Gegenstand, die
Wirklichkeit Gottes, überhaupt erfassen kann. Das historische
Bewußtsein, in dem sie ihren Stand nimmt, erweist sieh ihr als eine

verhängnisvolle Grenze. Dieses Bewußtsein kennt nur eine einzige
Dimension der Wirklichkeit : die Immanenz. Innerhalb dieser
Dimension kann es wohl religiöse Vorstellungen und ein von diesen

Vorstehungen bestimmtes menschliches Handeln geben, aber keinen
wirklichen Gott. Wenn die Welt als ein in sich geschlossener
Zusammenhang von Ursache und Wirkung, nach Gesetzen geordnet,
verstanden wird, entschwindet der theologischen Forschung der
lebendige Gott. Von diesen Denkvoraussetzungen her hat sie keinen
Zugang mehr zu seiner Wirklichkeit. Konsequentes Denken kann
daher nur zu dem Urteil gelangen, daß es « Gott nicht gebe ». Daher
ist es durchaus folgerichtig, daß eine Theologie, die sich als Wissenschaft

auf dem Boden des historischen Bewußtseins versteht, im
Atheismus endet («Theologie nach dem Tode Gottes»). Der Satz
«Gott ist nicht, Gott geschieht» erweist sich in der gegenwärtigen
Situation als eine Verlegenheitslösung, welche das Problem
verdeckt. Dies ist das große Dilemma vieler Theologen heute. Wenn sie

ihrem Denkansatz treu bleiben, müssen sie Atheisten werden - oder
sie wagen einen Sprung, und reden dennoch von Gott. Damit
verlassen sie die Ebene des historischen Bewußtseins und befinden sich
auf einmal - vielleicht ohne es selbst zu wissen - im Bereich des

religiösen Bewußtseins.20 Diese Überlegungen führen zu dem Schluß,
daß eine Theologie, die vom religiösen Bewußtsein absieht und sich
als Wissenschaft allein auf das historische gründen zu können meint,
sich selbst ad absurdum führt.

Seit einiger Zeit wird mit Nachdruck gefordert, den Religionsunterricht

in den Schulen zu entkonfessionalisieren und künftig
«auf der Basis wissenschaftlicher Theologie (einschließlich der
Religionswissenschaft) » zu erteilen.21 Solche sclilagwortartigen Formu-

20 Dieser Widerspruch ist bei Joachim Kahl Ansatzpunkt für seine Kritik
an Bultmann und Ebeling: Das Elend des Christentums (1968), S. 98ff.

21 Hamburger Leitsätze zum Religionsunterricht, Theologische Fakultät
der Universität Hamburg (1969), Nr. 7.



für Theologie und Religionsunterricht 225

lierungen erwecken den Eindruck, der seitherige, konfessionell
gebundene Religionsunterricht sei unwissenschaftlich, und nur ein
von der Kirche gelöster Religionsunterricht könne wissenschaftlicher
Unterricht sein. Die Entkonfessionalisierung erscheint als die
notwendige Vorbedingung der Wissenschaftlichkeit, welche heute für
die Schule schlechthin in Anspruch genommen wird.22 Formulierungen

dieser Art sind freilich nicht wissenschaftliche Aussagen im
strengen Sinne, sondern eher Ausdrucksformen eines Wissenschaftskultes.

In Wirklichkeit geht es nicht darum, einen unwissenschaftlichen

Reügionsunterricht durch einen wissenschaftlichen zu ersetzen.

Die eigentliche Frage, die heute zur Entscheidung ansteht, ist
vielmehr, ob der Religionsunterricht in den Schulen sich auf das

religiöse oder ausschließlich auf das historische Bewußtsein gründen
soll. Daß er auf der Basis wissenschaftlicher Theologie zu erfolgen
habe, war seither und ist auch heute für alle Beteiligten
selbstverständlich. Aber es ist ein Unterschied, ob diese Theologie aus dem
religiösen Bewußtsein hervorgeht oder ob sie nur das historiche als
ihre Voraussetzung betrachtet. Hier kommt es auf eine klare
Unterscheidung und eine entsprechende Entscheidung an. Aus dieser

Unterscheidung ergeben sich zwei grundsätzlich verschiedene
Konzeptionen von Religionsunterricht.

Für das religiöse Bewußtsein geht es im Reügionsunterricht um
die dem Glauben gewisse Wirklichkeit des unsichtbaren Gottes, die
sich in der biblischen Offenbarung und in der von dieser Offenbarung
lebenden Gemeinde kundgibt. Daraus erwächst die unterrichtüche
Aufgabe, die Schüler in jene Wirklichkeit, die sie von ihrer Taufe her
bereits umfängt, so einzuführen, daß sie sich ihr, mehr und mehr aus
eigener Einsicht handelnd, zuwenden und einordnen. Ein so
verstandener Religionsunterricht gibt den Kindern auch Information ;

aber er beschränkt sich nicht darauf. Es geht ihm nicht allein um
ein Wissen über christliche Religion, sondern - in Übereinstimmung
mit dem Taufbefehl - um das Christwerden junger Menschen. In
solchem Unterricht ist der Glaube stets mit im Spiel. Darum haben
auch Gebet und Lied ihren rechtmäßigen Ort im Religionsunterricht.

Die Schüler werden zum selbständigen Umgang mit
biblischen Texten und zur Benutzung der ihnen erreichbaren theologischen

Hilfsmittel angeleitet; aber sie erfahren auch, daß sich die
22 Vgl. Th. Wilhelm, Theorie der Schule (1967), IV, 13: Die wissenschaftliche

Schule, S. 203 ff.



226 R. Scholl, Die Bedeutung der religiösen Erfahrung

Bibel nur einem Hören öffnet, das Gottes Wort in ihr sucht. Darum
wird der Lehrer vor allen Dingen versuchen, ihnen einen unmittelbaren

Zugang zu biblischen Texten zu eröffnen. Er wird ihnen
zeigen, daß nach einem alten theologischen Grundsatz die Bibel
sich selber auslegt und daß für den, der die großen Zusammenhänge
in der Bibel entdeckt, auch die Einzelheiten leichter verständlich
werden. Damit gewinnt die von vielen heute gering geachtete
Biblische Geschichte eine neue hermeneutische Bedeutung.

Der Religionslehrer benutzt die Ergebnisse theologischer Arbeit
an der Bibel, sofern sie ihm eine Hilfe sind. Wissenschaftliche Theologie

kann durchaus der Bibelauslegung dienen; sie darf dieselbe
aber nicht beherrschen. Der Religionslehrer ist ihr gegenüber frei.

Ein Religionsunterricht, der sich betont auf das historische
Bewußtsein gründet, würde anders aussehen. Hier müßte fast alles

negiert werden, was im vorangehenden Abschnitt über einen vom
Glauben her bestimmten Unterricht gesagt wurde. In einem «nur
wissenschaftlichen» Unterricht hätte Religion in ihrer Unmittelbarkeit

keinen Raum. Es dürfte weder gebetet noch gesungen werden.

Es würde über Religion informiert und diskutiert. Die Schüler
würden mit christlicher Überlieferung vertraut gemacht und gleichzeitig

zu kritischer Haltung angeleitet. Die kritische Reflexion wäre
das eigentliche Element dieses Unterrichts. Manche weisen ihm
heute die Aufgabe eines Ordnens von Vorstellungen zu.23 Andere
sehen das letzte Ziel dieser Einführung in kritisch-selbständiges
Denken in einer umfassenden Gesellschaftskritik bzw. Gesellschafts-
reform.24

Die kritische Reflexion ist ein hervorstechendes Merkmal dieser

Zeit, die sich als zweite Aufklärung versteht. Daß diese kritische
Reflexion zur eigentlichen Aufgabe des Religionsunterrichts erklärt

23 «Die Religionsstunde ist Unterricht und hat infolgedessen teil an der
Gesamtintention der Schule, dem Schüler durch die Anstrengung des Denkens
zu einer geordneten Vorstellungswelt zu verhelfen... Der Schulunterricht
läßt sich auf die religiöse Problematik ein, indem er zur Reflexion über die
christlich-abendländische Tradition anleitet...»: Wilhelm (A. 22), S. 309.

Wilhelm gibt auch der Dimension des Glaubens in der Schule Raum, freilich
nicht im Religionsunterricht, sondern im Schulleben.

24 «Die Beschäftigung mit den Möglichkeiten des christlichen Glaubens
setzt eine Kraft der Kritik frei, sobald... das Christentum als Kraft nicht
nur der Erneuerung des Menschen, sondern auch zur Neugestaltung der
Verhältnisse begriffen wird»: Hamburger Leitsätze (A. 21), Nr. 5.



für Theologie und Religionsunterricht 227

wird, entspricht dem Zeitgeist und läßt sich nicht aus dem Sachgehalt

des Religionsunterrichts begründen. In der Praxis stellt sich
die Frage, von welcher Altersstufe ab Kinder zu solcher Reflexion
fähig sind. Weiter ist zu fragen, ob sich die kritische Reflexion nicht
zwangsläufig gegen die Inhalte des Religionsunterrichts auswirken
wird. Religionsunterricht innerhalb der Grenzen des historischen
Bewußtseins dürfte mit innerer Notwendigkeit zur Religionskritik
werden und damit Religion nicht etwa begründen, sondern vielmehr
auflösen.

Religionspädagogen und Lehrplangestalter müssen sich
entscheiden, auf welchen Grund sie hauen wollen.

Robert Scholl f, Worms28

85 Professor Robert Scholl, Th. M. von Princeton, Ordinarius für Theologie

und Religionspädagogik an der Pädagogischen Hochschule in Worms,
starb am 1. Dez. 1971. Aus seiner Bibliographie, die wir seiner Gemahlin
und Prof. Dr. E.W. Kohls in Marburg verdanken, seien folgende Bücher
angeführt : Biblische Geschichten Kindern erzählt (1954; 31962) ; Jeremia (1958) ;

Evangelische Religionsmethodik kurzgefaßt (1960; 21968); Gott lebt!
Berichte und Kommentare über die Bergwerkskatastrophe von Lengede (1965) ;

Lebensgestaltung. Materialien für den evangelischen Religionsunterricht im
9. Schuljahr (1968; 21970); Volksschulkinder äußern sich über Gott,
Harms Pädag. Reihe 25 (o. J.); außerdem einige der Aufsätze und Beiträge
in Zeitschriften und Sammelwerken: Schule, Kirche und Staat auf evangelischem

Boden: Der ev. Erzieher 5 (1953), S. 159-165; Evangelische
Unterweisung und biblische Bildung : ibid. 9 (1957), S. 294-300; Der Religionsunterricht

in den beiden ersten Schuljahren: Lebend. Schule 15 (1960, S. 196-205;
Das Bildungsproblem in der Alten Kirche: Zeitschr. f. Pädagogik 10 (1964),
S. 24-43 ; Gewissensbildung im Religionsunterricht : Festschr. G. Bohne 1965),
S. 225-233 ; Die Wunder Jesu das Problem bei angehenden Religionslehrern :

Der ev. Erzieher 18 (1966), S. 361-373; Frömmigkeit und Denken bei
Albert Schweitzer: Zeitwende 38 (1967), S. 294-309. B.R.


	Die Bedeutung der religiösen Erfahrung für Theologie und Religionsunterricht

