Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 3

Artikel: Die Bedeutung der religiosen Erfahrung fur Theologie und
Religionsunterricht

Autor: Scholl, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878558

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bedeutung der religiésen Erfahrung
fiir Theologie und Religionsunterricht

Eine gewisse Verwirrung in der Diskussion iiber den Religions-
unterricht scheint damit zusammenzuhéingen, dall die Grundbe-
griffe nicht ausreichend geklirt sind und die realen Gegebenheiten
nicht geniigend bedacht werden.

1.

Da ist an erster Stelle der umstrittene Religionsbegriff zu nennen.
Man muf} die Geschichte dieses Begriffs kennen, um seinen heutigen
Stellenwert zu begreifen.

Die dialektische Theologie stellte ihn radikal in Frage, indem sie Religion
und. Offenbarung als einander ausschlieBende Gegensitze ansah. Das Evan-
gelium galt als von Gott offenbart, um Menschen bezeugt zu werden und
Glauben zu wecken. Religion aber wurde als Menschenwerk betrachtet, und
zwar als das Werk des von Gott abgefallenen Menschen, der sich gerade durch
seine selbstgemachte Religiositit gegen den Anspruch Gottes sichern wolle.
Wenn es nun mit der «Religion» so stand, dann muBte das gleiche Verdam-
mungsurteil auch den Religionsunterricht treffen. So entstand die Losung:
Nie wieder Religionsunterricht, sondern nur noch evangelische Unterweisung,
die den Kindern das offenbarte Evangelium bezeugt! Diese theologischen
Auffassungen wurden von vielen Piadagogen nicht verstanden und jedenfalls
nicht akzeptiert. Daraus ergab sich nach und nach eine Isolierung des Reli-
gionsunterrichts in der Schule. Er erschien als Fremdkdérper und als Sache der
Theologen bzw. theologisch besonders interessierter Lehrer.

Es war bedauerlich, daf3 ein neuer Sprachgebrauch zu diesen gegensétz-
lichen Auffassungen und Konsequenzen fiihrte; denn die neue Bedeutung,
welche die dialektische Theologie dem Begriff Religion beilegte, hatte ihren
Grund offensichtlich in einer bedenklichen Verengung des Begriffs. Gewil3
kann Religion zum Mittel der Selbstrechtfertigung des Menschen gegeniiber
Gott werden; aber das ist eine Entartungserscheinung und nicht der Kern
der Religion. Es ist daher falsch, Religion prinzipiell zu einem Mittel der
Selbstrechtfertigung des Menschen vor Gott zu erkléren,

Diese unzulidssige Verengung des Religionsbegriffs in der dialektischen
Theologie stellt geistesgeschichtlich eine Abwehrreaktion auf einen anderen,
ebenfalls unsachgemifBen Religionsbegriff dar. Seit der Aufklérung némlich
machte sich die Auffassung geltend, Religion sei eine Funktion des Menschen-
geistes, also vorn Menschen selbst hervorgebracht. Dieser Gedanke wurde
dann im 20. Jahrhundert von der theologischen Kritik aufgenommen, um den
Gegensatz von Religion und Offenbarung zubegrinden. Gewil3 ist alle Religion
Menschenwerk — so wurde jetzt argumentiert —, aber der christliche Glaube ist



R. Seholl, Die Bedeutung der religiosen Erfahrung. .. 213

von ganz anderer Art; denn er griindet sich auf das Evangelium, und dieses
ist von Gott offenbart. Das ist zwar logisch gedacht, beruht aber auf einer
falschen Voraussetzung. Die Annahme, dal Religion eine bloBe Funktion des
Menschengeistes sei, ist empirisch nicht haltbar.

Alle Religion geht hervor aus Erfahrungen besonderer Art. Das
haben Aufklérung und Positivismus iibersehen, und daher wurde
ihr Religionsbegriff der Wirklichkeit gelebter Religion nicht ge-
recht. Indem die dialektische Theologie ihrerseits von diesem un-
zutreffenden Begriff ausging und ihn benutzte, mulite sie ebenfalls
zu falschen Konsequenzen kommen.

Der Verengung des Religionsbegriffs entsprach die Isolierung der Offen-
barung. In Wirklichkeit laf3t sich aber die Offenbarung nicht von der Religion
trennen. Das wuBte auch Karl Barth. In seiner Kirchlichen Dogmatik findet
sich der Satz: «Gottes Offenbarung ist tatsdchlich Gottes Gegenwart und also
Gottes Verborgenheit in der Welt menschlicher Religion.»* Auch Paul Tillich
hat mit Nachdruck darauf hingewiesen, dal in der Bibel selbst Offenbarung
und Religion unaufléslich miteinander verkniipft seien. Offenbarung miisse
von Menschen empfangen werden, und der Name fiir das Empfangen der
Offenbarung sei «Religion». «Offenbarung ist niemals Offenbarung im all-
gemeinen, wie universal ihr Anspruch auch. sein mag. Sie ist immer Offen-
barung fiir jemand und fiir eine Gemeinschaft in einer bestimmten Umgebung
und unter einmaligen Umsténden. Wer eine Offenbarung empfingt, legt des-
halb von ihr Zeugnis ab entsprechend seiner Individualitidt sowie der sozialen
und geistigen Lage, in der die Offenbarung ihm zuteil geworden ist. Mit ande-
ren Worten, er tut es in Begriffen geméB seiner Religion. Das macht den Begriff
,biblische Religion® sinnvoll. Jede Stelle des Alten und des Neuen Testaments
ist zugleich Offenbarung und Religion. Die Bibel ist ein Dokument sowohl der
Selbstmanifestation Gottes als auch der Art, in der Menschen die Offenbarung
aufgenommen haben. Und es ist nicht so, dal einige Worte und Sétze zur erste-
ren und andere zur letzteren gehéren, sondern in ein und derselben Stelle
sind Offenbarung und Annahme der Offenbarung untrennbar verbunden».?

Neuerdings macht sich. die Tendenz bemerkbar, Religion und Offenbarung
wieder zu trennen. Im Gespréch um einen «von der Schule verantworteten
Religionsunterricht» wird Religion, die in den offentlichen Schulen fiir alle
verbindlich unterrichtet werden soll, anthropologisch verstanden. Der
Mensch ist homo religiosus. Dies ist nach Heinrich Roth «anthropologisch
gesehen nur eine Bezeichnung dafiir, daf er ein Wesen der Hoffnung und der
Angst, der Geburt und des Todes, der Liebe und des Kampfes, der Traume und
der Wirklichkeit ist...» H.-B. Kaufmann formuliert: «Mit dem Begriff
,Religion' lassen sich bestimmte Grunderfahrungen des Individuums, Funk-
tionen und Aspekte der Vergesellschaftung und Bedingungen des Ver-

1 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, I, 2 (1938), S. 307.
2 P. Tillich, Biblische Religion und die Frage nach dem Sein (1956), S. 13.



214 R. Scholl, Die Bedeutung der religiésen Erfahrung

stehens und der Gestaltung der Welt und des menschlichen Dageins erfassen
und beschreiben, die anders nicht hinreichend zur Geltung kommen.»? Auch
in einem Unterricht, der in diesem Sinne «Religion» zum Gegenstand hat, soll
das Evangelium Raum haben. Es kann in Verbindung mit den Uberlieferun-
gen der tibrigen Religionen zur Orientierung des jungen Menschen beitragen.
Wo der Religionsunterricht anthropologisch begriindet wird, verliert die
Bibel ihre grundlegende Bedeutung. Die religiose Dimension der Lebenswelt
des Schiilers tritt an die erste Stelle. Daneben erscheint die religiése Tradition,
die offenbar mehr und mehr in den Hintergrund tritt.

Es zeigt sich, dafl die Wandlungen des Religionsbegriffs schwer-
wiegende Folgen fiir den Religionsunterricht haben. Frither konnte
man unbefangen von Religionsunterricht reden, weil der Begriff
«Religion» unbefangen im Bereich christlicher Theologie gebraucht
wurde. Das Wort wurde in der Antike von Cicero gepréigt und von
Augustin und anderen Kirchenvétern in den christlichen Sprach-
gebrauch iitbernommen. Auch die Reformatoren gebrauchten es.
Calvin nannte sein Hauptwerk «Institutio religionis christianae»
(Unterricht in der christlichen Religion). Es erscheint heute not-
wendig, daran zu erinnern, daf die erhaltengebliebene amtliche Be-
zeichnung Religionsunterricht diesen Sprachgebrauch voraussetzt.
Es ist eindeutig «christliche Religion» gemeint, welche die Offen-
barung als ihren eigentlichen Grund einschlie3t. 4

Die Schriften der Bibel sind Urkunden lebendiger Religion, weil
sie Kunde geben von Gotteserfahrungen bzw. Offenbarungserleb-
nissen, die den christlichen Glauben begriinden. In diesen Urkunden
wird zundchst die urspriingliche Gestalt biblischer Religion erkenn-
bar. Von diesem Ursprung gehen Wirkungen bis in unsere Zeit.
Daher ist die Bibel bis heute Grund und Norm christlichen Glaubens,
christlicher Verkiindigung und christlichen Unterrichts. Im Um-
gang mit ihr pflanzt sich der Glaube fort. So steht sie in der Mitte.

Aber christliche Religion ist noch umfassender: Sie manifestiert
sich in der Kirche, ihren gottesdienstlichen Veranstaltungen, ihren
Gemeinden, Gruppen, Anstalten, in personlicher Frommigkeit, in
Sitten und Gebriuchen, deren ursprimnglich christlicher Sinn vielen
nicht einmal mehr bewul}t sein mag.

3 H. Roth und H. B. Kaufmann, zitiert in Schule ohne Religionsunter-
richt? Sonderheft der Zeitschrift « Zum Beispiel» (1969), S. 23.

% Vgl. zu diesem Abschnitt R. Scholl, Religion und Offenbarung: Der
Erzieher 14 (1962), S. 57f.



fiir Theologie und Religionsunterricht 215

Die Bedeutung christlicher Religion innerhalb der Gesellschaft
kann zeitlich und ortlich sehr verschieden sein. Es kann sein, daf3
ein Mensch ganz vom Glauben erfiillt ist und denselben auch seiner
Umwelt mitteilen mdchte; aber er bleibt einsam und unverstanden
und ohne Wirkung. Ein anderer, wie Martin Luther, bringt unge-
wollt durch seine Verkiindigung eine Welt ins Wanken und gibt
der Geschichte eines ganzen Kontinents eine entscheidende Wen-
dung. Man darf Religion aber nicht an ihren Wirkungen auf Kultur
und Gesellschaft messen. Das Entscheidende vollzieht sich im Be-
wulltsein des religiosen Menschen. Dieser weil3 sich in Anspruch ge-
nommen und unbedingt verpflichtet. Er weil} sich zugleich gehalten
und getragen (Ps. 139). Wer oder was ihn beansprucht, vermag er
mit Worten nicht zu sagen. Der «Herr», zu dem er betet, bleibt ihm
im Grunde der Verborgene. Er wird ahnend erfahren; aber Erfah-
rungen dieser Art sind geheimnisvoll und entziehen sich dem Zugriff
des Verstandes. Fiir den Beobachter sind nur Gefiihlsreaktionen —
Erschrecken, Geborgenheit, Glaubenszuversicht — erkennbar, nicht
aber deren Ursache.

In der religiosen Erfahrung wird das Dasein sinnvoll. Der Mensch
ist tiberzeugt, dafl alle Dinge in Gott beschlossen sind, daf3 sie von
ihm und durch ihn und zu ihm sind. Er weill: Gott sieht auch mich
und fithrt mich seinen Weg. Er hat mich geschaffen; daher ist mein
Leben so, wie es ist, nicht ein Werk des Zufalls. Ich bin Gott Dank,
Dienst und Gehorsam schuldig. Der Glaubende sieht sich selber und
die Welt eingebettet in Gott. Das alles ist ihm. nicht blo3e Theorie,
iiber die man diskutieren kénnte, sondern selbstverstindliche Uber-
zeugung, die das BewuBtsein erfilllt und die ganze Existenz be-
stimmt. Theorien dienen der Welterklirung. Uberzeugungen leiten
das menschliche Handeln. Man erkennt sie daran, da} sie gelebt
werden. Gelebte Wahrheit wird durch Widerspriiche nicht in Frage
gestellt.

Aus dem religiosen BewuBtsein kann Theologie entstehen, und
zwar eine Theologie, die ihre Aufgabe darin sieht, dieses BewuBtsein
zu bedenken, es mitteilbar zu machen und darzustellen. Diese
Theologie weill, dal die Glaubenserfahrung ihre notwendige Vor-
aussetzung ist. Die personliche Glaubenserfahrung wurzelt ihrer-
seits in den urspriinglichen religiosen Erfahrungen, die in der Bibel
Alten und Neuen Testaments ihren Niederschlag fanden.



216 R. Scholl, Die Bedeutung der religiésen Erfahrung
2.

Ein charakteristisches Beispiel fiir diese Art Theologie bietet
Martin Bubers Auslegung des Alten Testaments. Bubers Bibelinter-
pretation — wie sein Denken iiberhaupt — war bestimmt durch grund-
legende Glaubenserfahrungen, die ihm aus der Begegnung mit dem
Chassidismus, einer FErneuerungsbewegung im osteuropéischen
Judentum des 18. Jahrhunderts, erwuchsen.

Buber wurde von dem in dieser Bewegung aufgebrochenen Glaubensleben
so unmittelbar ergriffen, dal ihm der Chassidismus zur Grundlage seines
Lebens und Denkens wurde. Vor wenigen Jahren schrieb er iiber diese seine
innere Entwicklung: «Mit mir stand es so, daB alle die in den Jahren 1912-
1919 von mir gemachten Seinserfahrungen mir in wachsendem Mafe als eine
groBe Glaubenserfahrung gegenwértig wurden. Damit ist eine Erfahrung
gemeint, die den Menschen in all seinem Bestande, sein Denkvermégen ein-
geschlossen, hinnimmt.» In dem ihm gewidmeten Band der Reihe «Philoso-
phen des 20. Jahrhunderts» hat Buber {iber das Zustandekommen solcher
Seinserfahrungen berichtet. So erzdhlt er, wie ihn kurz vor dem Ausbruch
des ersten Weltkrieges ein Reverend Hechler besuchte. Dieser war ein Freund
des Zionismus. Im. Gesprich eréffnete er Buber, er habe aus dem Buche Daniel
die GewilBheit gewonnen, daB in Kiirze ein Weltkrieg ausbrechen werde. Als
Buber spiter seinen Besucher zum Bahnhof begleitete, blieb Hechler unter-
wegs plotzlich stehen und fragte unvermittelt: « Lieber Freund! Wir leben in
einer groflen Zeit. Sagen sie mir: Glauben Sie an Gott?» Buber, von dieser
Frage betroffen, gab dem alten Mann eine beruhigende Antwort. « Als ich aber
nun heimging und wieder an jene Ecke kam, wo der schwarze Weg in unsere
Strafle miindete, blieb ich stehen. Ich muBte mich bis auf den Grund besinnen.
Hatte ich die Wahrheit gesagt ? ,Glaubte’ ich. anden Gott, den Hechlermeinte ?
Wie verhielt es sich mit mir? Lange stand ich an der Ecke, ehe ich die rechte
Antwort gefunden hatte. — Plotzlich erhob sie sich mir im Geist, da wo sich
je und. je die Sprache bildet, erhob sich, ohne von mir zusammengesetzt wor-
den zu sein, Wort fur Wort ausgepriagt. ,Wenn an Gott glauben’, so hief3 es,
,bedeutet, von ihm in der dritten Person reden zu kénnen, glaube ich nicht an
Gott! Wenn an ihn glauben bedeutet, zu ihm reden zu kénnen, glaube ich an
Gott¢... Noch lange stand ich an der Ecke des schwarzen Weges und tiber-
lieB mich, nunmehr jenseits der Sprache, der Klarung, die begonnen hatte.»®

Bubers Seins- oder Glaubenserfahrungen waren die Geburtsstun-
den fundamentaler Erkenntnisse. Er gewann seine Einsichten nicht
durch Nachdenken. Er «erfuhr» sie vielmehr. Sie wurden ihm gege-
ben. Sie ergriffen ihn und erfallten ihn mit dem BewuBtsein ihrer
unerschiitterlichen Geltung. Die im Glauben erfahrene Wahrheit

5 A. Schilpp & M. Friedman (Hrsg.), Martin Buber (1963), S. 20f.



fiir Theologie und Religionsunterricht 217

wurde ihm zum Priifstein sowohl gegeniiber traditionellen Glau-
bensvorstellungen als auch gegeniiber der modernen Wissenschaft
vom Alten Testament.

Die erfahrene Glaubenswahrheit erwies sich als Richtschnur der Bibel-
auslegung. Sie lieB ihn das Alte Testment neu verstehen und machte ihn frei
gegeniiber der traditionellen Auslegung. Niichtern erkannte er, daf3 im Alten
Testament Gottes Botschaft mit menschlicher Satzung vermischt ist. Er sah
die Bibel in ihrer menschlichen Bedingtheit, die bewirkte, daB Gottliches und
Menschliches in ihr vermischt sind. Er war iiberzeugt, daBl allein der Glaube
die vermischten Elemente zu unterscheiden und zu trennen vermoge, nicht
dagegen die wissenschaftliche Theologie als solche. Damit wirft sich der Glaube
keineswegs zum Richter auf iiber das Bibelwort ; er iibt vielmehr das Amt der
wertenden Schriftauslegung mit Furcht und Zittern. Buber bekannte:
«Immer, wenn ich einen biblischen Text zu tibertragen oder zu interpretieren
habe, tue ich es mit Furcht und Zittern, in einer unentrinnbaren Schwebe
zwischen dem Worte Gottes und dem Wort der Menschen. » 8

Buber hat in seiner Bibelauslegung nicht eine neue Lehre, son-
dern eine neue Sehweise zur Geltung gebracht. Er hat dieim Glauben
erfahrene Wahrheit in der Bibel aufgewiesen, indem er das als
wesentlich Erkannte aussonderte und hervorhob.

Er schrieb: «Von Leben und Lehre des Judentums habe ich das behandelt,
was meiner Einsicht nach seine eigentliche Wahrheit und das fiir seine Funk-
tion in der bisherigen und kiinftigen Geschichte des Menschengeistes das
Entscheidende ist.» 7 Diese eigentliche Wahrheit hat Buber bei den Propheten
entdeckt, und zwar nicht als eine Lehre, sondern als erfahrbare Wirklichkeit,
namlich als die Wirklichkeit des unsichtbaren Gottes, der sich Menschen zu
erfahren gibt. Als einer, der diese Wahrheit auch an sich selber erfahren hatte,
war Buber in seiner Bibelauslegung ein Zeuge, der hinwies auf erfahrene
Wirklichkeit: «Ich muf3 es immer wieder sagen: Ich habe keine Lehre. Ich
zeige nur etwas. Ich zeige Wirklichkeit, ich zeige an der Wirklichkeit, was
nicht oder zu wenig gesehen worden ist... Ich zeuge fiir Erfahrung und appel-
liere an Erfahrung.»8

Fiir Buber war alle biblische Uberlieferung Kunde von erfahrener
Wirklichkeit und damit Dokument gelebten Lebens. Dal} diese
Uberlieferung auch Literatur ist, wullte er sehr genau; aber es
bedeutete ihm wenig fiir das eigentliche Verstindnis. Wirklichkeit
wird von Menschen erfahren. Daher richtete sich Bubers Haupt-
interesse auf die Menschen der Bibel, und in seiner Exegese war er

¢ Ebd., S. 28.

7 M. Buber, Werke, 2 (1964), S. 627.
8 Ebd., S.593.



218 R. Scholl, Die Bedeutung der religiosen Erfahrung

bemiiht, ihre Gestalten deutlich hervortreten zu lassen (Abraham,
Mose). Von daher erklirt es sich auch, daf Buber keine Theologie
geschrieben und kein Lehrsystem entworfen, sondern die bewegte
Glaubensgeschichte des Volkes Israel geschildert hat.

In welchem Verhiltnis stand nun Bubers Interpretation des
Alten Testaments zur wissenschaftlichen Auslegung? In welchem
Ausmall war sie selber wissenschaftliche Auslegung? - Um diese
Fragen beantworten zu koénnen, muf} zunéchst dargelegt werden,
wie Martin Buber das Verhéltnis des Denkens zur Glaubenserfah-
rung verstand. Beide waren bei ihm in der Weise verkniipft, dal die
Glaubenserfahrung als das Urspriingliche ins Denken einging. Buber
bekannte, dafl er der Glaubenserfahrung die Selbstindigkeit seines
Denkens verdanke. Er kannte fiir seine Person den verhingnisvollen
Zwiespalt zwischen Glauben und Denken nicht. Nach seiner Uber-
zeugung ist es nur die entartete Ratio in ihrer selbstherrlichen Ge-
stalt, die sich gegen den Glauben wendet. Bei Buber aber war die
Ratio in die Glaubenserfahrung mithineingenommen. Die Glaubens-
erfahrung was das Fundament Buberschen Denkens, und die Ratio
hatte dieser Erfahrung gegeniiber eine dienende Funktion. Sie
machte das Erfahrene mitteilbar.

Buber schrieb : « Seit ich zu einem Leben aus eigener Erfahrung gereift bin —
ein ProzeB, der kurz vor dem ersten Weltkrieg begann und bald nach ihm voll-
endet war —, habe ich unter der Pflicht gestanden, den Zusammenhang der
damals gemachten entscheidenden Erfahrungen ins menschliche Denkgut
einzufiigen, aber nicht als ,meine‘ Erfahrungen, sondern als eine fiir andere
und auch fiir andersartige Menschen giiltige und wichtige Einsicht.»® Dabei
hatte das Denkvermogen die Aufgabe, die Erfahrung fiir die Mitteilung zu
bearbeiten. «Es liegt ihm ob, das Uberlogische, fiir das der Satz vom Wider-
spruch nicht gilt, zu logisieren, es liegt ihm ob, den inneren Widerspruch fern-
zuhalten; aber es darf der Konsistenz nichts von jener Wirklichkeit selber
opfern, auf die hinzuzeigen die geschehene Erfahrung befahl. Ein System
wird daraus, wenn der Gedanke seiner Aufgabe treu bleibt, nicht werden,
wohl aber ein in sich schlissiger Denkzusammenhang.»°

Der enge Zusammenhang zwischen Glaubenserfahrung und Den-
ken tritt auch in Bubers Bibelauslegung zutage. Auch hier ist die
Glaubenserfahrung der eigentliche Grund der Erkenntnis. Dem
Denkvermégen dagegen fillt die Aufgabe zu, das Erkannte mit-
teilbar zu machen. '

9 Buber, Werke, 3 (1963), S. 589.
10 Ebd., S. 590.



filr Theologie und Religionsunterricht 219

Als Exeget bediente sich Buber aller Erkenntnismittel, die ihm die Geistes-
wissenschaften zur Verfugung stellten und die sich ihm als geeignet erwiesen.
Durch die angewandten Methoden ist Bubers Bibelinterpretation wissen-
schaftliche Auslegung und das in beispielhafter Weise. Die Schriften zur
Bibel weisen ihn als einen gelehrten Exegeten aus. Er kannte die Ergebnisse
der historisch-kritischen Forschung und wuBte ihre Methoden anzuwenden.
Umfassende religionsgeschichtliche Kenntnisse erlaubten ihm aufschluBreiche
Vergleiche. Durch ein eingehendes Studium der Uberlieferung heiliger Texte
gewann er ein besonderes Gespiir fiir das Werden und Wachsen lebendiger
Uberlieferung im Alten Testament. Vor allem aber besaf er als glaubiger Jude
ein unmittelbares Verhéltnis zum Alten Testament. Darum bewegte er sich
nirgends in festgeformten Vorstellungen alttestamentlicher Wissenschaft,
sondern vermochte viele Dinge iiberraschend neu zu sehen. Sein Verstehen
kam aus der Begegnung mit dem Bibelwort, dessen Sinn sich ihm in immer
neuem Héren erschloB. Dieses unmittelbare Horen, durch lebenslange Ubung
aufs feinste ausgebildet, erschloB mnicht nur die einzelnen Worte in ihrer
urspriinglichen Bedeutung, sondern auch die Sinnzusammenhénge. Dabei
spielte auch die wissenschaftliche Intuition eine nicht geringe Rolle. Buber
bediente sich ihrer, wenn es darum ging, bestimmte Fakten in ihrer Einzig-
artigkeit zu erfassen. «Es gibt Vorgiinge, Zustinde, Gestalten, AuBerungen,
Taten in der Geschichte der Religion, deren Einzigartigkeit von solcher Art
ist, daB sie nicht als erdacht, erdichtet, erfunden, sondern nur als tatsédchlich
zu fassen sind...; die wissenschaftlich-intuitive, das hei3t nach der einer
Urkunde zugrunde liegenden Konkretheit forschende und zu ihr auch vor-
dringende Methode néhert sich hier dem leibhaften Faktum.»!! So lie} sich
Buber durch die Intuition zu dem leiten, wonach er im Grunde forschte: zur
Wirklichkeit gelebten Glaubens. Wissenschaftliche Intuition war ihm nicht
weniger geisteswissenschaftliches Erkenntnismittel als der religionsgeschicht-
liche Vergleich oder die Verfahren der Literatur- und Traditionskritik.

Buber lief3 sich auch in der Wahl seiner Erkenntnismittel von
seiner Glaubenserfahrung leiten. Die Glaubenserfahrung ist ndmlich
nicht nur die sachgeméfle Voraussetzung eines schlichten Bibelver-
stehens, sondern ebenso auch einer wissenschaftlichen Bibelaus-
legung. Indem der Glaube die wissenschaftliche Methodik in seinen
Dienst nimmt, wird Bibelauslegung zum Dienst an der Bibel.
Martin Buber wullte sich zu solchem Dienst berufen. Er erkannte
diesen Auftrag, als er im Jahre 1925 mit der Verdeutschung des
Alten Testaments begann.

«Wohl hatte die Schrift mich schon lange vorher gleichsam angefordert,
aber nur erst in der Art einer eher geahnten als gewuBiten Verpflichtung;
ich war dieser noch nicht gewachsen. Erst als mir die Ubertragung zugemutet,
zugetraut wurde, erwies es sich, beim ersten Versuch, daf sich in aller Stille

11 Buber, Werke, 2, S. 242.



220 R. Scholl, Die Bedeutung der religiosen Erfahrung

etwas entscheidend geéndert hatte.— Daf} ich diesen Sachverhalt hier berichte,
gilt letztlich nicht mir und meiner Arbeit. Es geht mir um den Menschen, der
der Schrift entglitten ist und nun wieder und wahrhaft zu ihr gelangt.»!2

Wir haben die Bibelauslegung des Nichtchristen Martin Buber
so ausfithrlich dargestellt, um an diesem konkreten Beispiel die
Existenz einer biblischen Theologie nachzuweisen, die in der Glau-
benserfahrung wurzelt und zugleich wissenschaftliche Theologie ist.
In der gegenwirtigen religionspadagogischen Diskussion wird ziem-
lich unbesehen von der Theologie so geredet, als sei sie eine ein-
deutige und einheitliche Gré3e. Dabei wird eine bestimmte Art von
Theologie absolut gesetzt und als die Theologie schlechthin ver-
standen. Tatséchlich gibt es sehr verschiedene Arten von Theologie.
Wenn dies erkannt wird, erhebt sich die Frage nach der Sachge-
méabBheit der jeweiligen Theologie und nach den MaBstiben, mit
denen die SachgemafBheit nachgepriift werden kann.

Die heutige wissenschaftliche Theologie hat ihren Ort im geistigen
Raum der Universitit. Sie versteht sich als moderne Geisteswissen-
schaft und ist vom wissenschaftlichen Bewuftsein der Zeit bestimmt.
In erster Linie betrachtet sie die Bibel als ihren Forschungsgegen-
stand. Einzelne Disziplinen befassen sich mit der Glaubenslehre und
ihrer Entstehungsgeschichte, der Kirchengeschichte und anderen
Teilgebieten. Als Wissenschaft wendet die Theologie allgemein-
wissenschaftliche Fragestellungen und Forschungsmethoden an.
Seit der Aufklirung hat sich ein historisch-kritisches Bewuftsein
herausgebildet, dem sich keine Einzelwissenschaft entziehen kann,
und das heute iiber den Bereich der Fachwissenschaften hinaus
sogar das allgemeine Denken bestimmt. Dieses BewuBtsein ver-
andert das Verhiltnis des Menschen zur Wirklichkeit in einer be-
stimmten Weise. Es verobjektiviert die Gegenstandsbereiche, mit
denen es sich befalit. Wirkliches verliert seine unmittelbare Be-
deutsamkeit fiir den Menschen und erscheint ihm als bloBer Gegen-
stand der Reflexion, iiber den man voraussetzungslos reden, den

12 Ebd., S. 7.

13 Zum Abschnitt iiber Buber vgl. R. Scholl, Martin Buber als Ubersetzer
und Ausleger des Alten Testamentes: Die Spur, 8 (1966), S. 11f.



fiir Theologie und Religionsunterricht 221

man deuten und erkliren und sogar beliebig umformen kann.
«Sprache, Recht, Religion, Sitte, Kunst sind fiir dieses BewufBtsein
gesellschaftliche Tatsachen, die geschichtlich aus dem Zusammen-
wirken der Menschen entstehen, sich ihnen gegeniiber zu eigenen
Welten verselbstandigen und sich in langen oder kurzen Fristen in
einer erkennbaren Weise wandeln.»'* Die Ausbreitung des histori-
schen Bewulltseins hat weitreichende Folgen.

Sobald die Religion in dieser Weise «historisch-kritisch» gesehen
wird, verwandelt sie sich aus einer den ganzen Menschen bestimmen-
den Wirklichkeit in einen Zusammenhang von Vorstellungen, die
man objektiv, das heilit gewissermaflen von auflen und personlich
nicht betroffen, betrachten und deuten kann. Durch diesen Bewul3t-
seinswandel wurden die fremden Religionen dem modernen Men-
schen iiberhaupt erst interessant und damit zu moglichen Gegen-
stdnden wissenschaftlicher Erforschung (A. Gehlen). Gleichzeitig
wurde die eigene, ererbte Religion weithin relativiert. Lebendige
religiose Uberzeugungen einer bestimmten Generation verwandelten
sich der néichstfolgenden bereits zu religiosen Vorstellungen, die man
zwar zur Kenntnis nahm, aber doch so, daf3 man einen deutlichen
Abstand zu ihnen hatte. Fiir das historische Bewultsein verlieren
Glaubensiiberzeugungen den Charakter unbedingter Geltung. Man
kann dariiber reden, man kann sie mit anderen vergleichen, man
kann sich durchaus auch dafiir entscheiden; das bleibt dem Urteil
des einzelnen uberlassen. Die Verdnderung im BewuBtsein wirkt
sich im Leben der Gesellschaft aus. Da Glaubensiiberzeugungen in
gesellschattlichen Prinzipien und Geboten ihre Entsprechungen
haben, lésen sich mit den Uberzeugungen auch die Gebote und Ver-
haltensregeln auf.

Damit treffen wir auf zwer Bewuftseinsstrulkturen, deren Unter-
schied man sich mit aller Deutlichkeit vor Augen fithren muf}, um
gewisse Probleme unserer Zeit besser zu verstehen. Arnold Gehlen
schreibt: «Der Unterschied zwischen einem Bewulltsein, dem reli-
giose, moralische oder rechtliche Inhalte in jener einzigartigen
Zwischenstellung zwischen Sein und Sollen erscheinen, die sie inne-
hatten, solange sie zugleich Kategorien der Weltauffassung und
Strukturprinzipien von Institutionen sind, und einem BewulBtsein,
in dem dieselben Inhalte zu Vorstellungen versachlicht und damit

14 A. Gehlen, Der Mensch (8. Aufl. 1966), S. 385.



222 R. Scholl, Die Bedeutung der religiosen Erfahrung

zugleich als subjektiv und zuriicknehmbar erlebt werden, ist auBer-
ordentlich wichtig.»'® Es ist nun nicht so, daf} eine neue Bewultseins-
struktur eine alte ablost. Die beiden Formen des BewulBtseins
treten vielmehr nebeneinander auf. Gehlen spricht von der «Inter-
ferenz zweier BewuBtseinsstrukturen».l® Wird diese individuell er-
lebt, so entsteht ein Zwiespalt im Menschen. Die Interferenz der
beiden Bewulltseinsstrukturen kann aber auch in der Kollision von
Gruppen in Erscheinung treten («Gemeindefrommigkeity gegen
«moderne Theologen»).

Jede der beiden Bewuflitseinsstrukturen besteht in einem be-
stimmten Bereich zu Recht, und jede hat ihre Grenzen. — a) Leben-
dige Religion setzt stets religioses Bewulltsein voraus. An der Bibel-
auslegung Martin Bubers wurde deutlich, dal} es auch wissenschaft-
liche Theologie gibt, die im religiosen BewufBtsein wurzelt. Wer als
Christ aus diesem BewuBtsein lebt, wird wiinschen, dal3 alle Theo-
logie darin begrindet sei. Sofern dies der Fall ist, hat Theologie im
religiosen Bewulitsein sowohl ihre Voraussetzung als auch ihre
Grenze. Alles Verstehen wird durch den Glauben ermoglicht und
zugleich begrenzt. — b) Entsprechendes gilt fiir jene Theologie, die
im historischen BewuBtsein des modernen Menschen ihren Grund
hat. Auch sie hat in diesem BewuBtsein ihre Voraussetzung und
ihre Grenze.

Das historische Bewuf3tsein hat sich vor allem im 19.Jahrhundert im so-
genannten Historismus entfaltet. Nach Troeltsch bedeutet dies: «die Histori-
sierung unseres ganzen Wissens und Empfindens der geistigen Welt, wie sie
im Laufe des 19.Jahrhunderts geworden ist. Wir sehen hier alles im Flusse
des Werdens, in der endlosen und immer neuen Individualisierung, in der
Bestimmtheit und in der Richtung auf unerkanntes Zukiinftiges. Staat,
Recht, Moral, Religion, Kunst sind in den FluB8 des historischen Werdens
aufgelost und uns tiberall nur als Bestandteil geschichtlicher Entwicklungen
versténdlich... Der Historismus in diesem Sinne ist die erstliche Durchdrin-
gung aller Winkel der geistigen Welt mit vergleichendem und entwicklungs-
geschichtlich beziehendem Denken, die eigentiimlich moderne Denkform,
die von der antiken und mittelalterlichen, ja auch der aufgeklért-rationalen
Denkweise, sich grundsitzlich unterscheidet.»!?

15 Gehlen (A. 14), S. 387.

16 Kbd.

17 E. Troeltsch, zitiert nach H. Plessner, Historismus: Ev. Kirchen-
lexikon, 2 (1958), Sp. 176. Vgl. dazu E. Rothacker, Logik und Systematik der
Geisteswissenschaften (1948), S. 1161f.



fiir Theologie und Religionsunterrichi 223

In dem MaB, in dem der Historismus das wissenschaftliche Den-
ken bestimmte, kamen seine Fragestellungen und Methoden auch in
der Bibelauslegung zur Anwendung; diese Forschung objektiviert
und relativiert. Ihre Ergebnisse mogen in mancher Hinsicht inter-
essant sein; aber sie sind nicht mehr unmittelbar relevant. «In der
modernen, iiberbewullten und isolierten Seele werden alle Inhalte
zwar verstehbar, aber in der Sphiéire des Meinens und Vorstellens, und
eben damit vergegenstidndlicht, und entmachtet, motivations-
schwach.»8 Ubrig bleibt allein die Reflexion, welche die Vorstellun-
gen ohne Ende reflektiert und deutet und mit ihnen experimentiert.
Das geschieht in der theologischen Diskussion. Theologie als Geistes-
wissenschaft hat teil an jenem Prozel3 des Verstehens, bei dem Scharf-
sinn und Phantasie stindig neue Fragestellungen, Sichtweisen und
Ergebnisse hervorbringen, wobei das jeweils Neueste («der neueste
Stand der Forschungy) als das Bedeutsamste gilt und das Neue
wiederum rasch veraltet. Es macht das Wesen wissenschaftlicher
Diskussion aus, da@} sie stindig im FluB3 ist. In ihr wird nichts end-
gultig entschieden, sondern Altgewordenes durch Neues iiberholt.

Theologische Forschung dieser Artist im Bereich moderner Geistes-
wissenschaften durchaus legitim. Aber es ist eine Tatsache, dafl der
Glaube an vielen Problemen der wissenschaftlichen Bibelkritik
nicht interessiert ist. «Das Verhaltnis der gefithlsméafBigen Néihe hat
von sich aus eine Tendenz zur kritiklosen Hinnahme. Selbst wo der
Wille zur Kritik vorhanden ist, gleitet er ab und findet nicht den
rechten Einsatzpunkt, weil das unmittelbare Mitleben und das
selbstverstindliche Nachvollziehen immer wieder iiber die frag-
wirdigen Punkte hinweggleiten lassen.»'® Wenn Probleme der
Bibelkritik fiir das religiose Bewulltsein faktisch nur geringe Be-
deutung haben, so ist das keineswegs ein Zeichen von Borniertheit
oder kindlicher Naivitdt, sondern eine Folge eben dieses BewuBtseins.

Es ist ferner darauf hinzuweisen, daB kritisches Erforschen einer Sache
stets eine gewisse Distanz voraussetzt. Wo im Unterricht Kritik zum obersten
Prinzip erhoben wird, kann dies zu einem derartigen inneren Abstand der
Sache gegeniiber fithren, daB ein unmittelbares Verstehen im Sinne des
Ergriffenseins geradezu ausgeschlossen wird. Es sei daran erinnert, daf3
Kritik oft im Dienste eines feindlichen Wollens begegnet, das mit dieser
Zerstorungswaffe den Anspruch der in Frage stehenden Sache auller Kraft

18 Gehlen (A. 14), S. 390.
19 0. F. Bollnow, Das Verstehen (1949), S. 52.



224 R. Scholl, Die Bedeutung der religiisen Hrfahrung

setzen mochte. Auch diese beiden Sachverhalte tragen dazu bei, die Zuriick-
haltung des religiosen BewuBtseins gegeniiber der Kritik zu erkléaren. Dieses
BewuBtsein ist auf religiose Wirklichkeit und religiése Erfahrung bezogen.

Das eigentliche Problem ist nun, ob eine wissenschaftliche Theo-
logie, die vom religiosen BewuBtsein absieht, ihren Gegenstand, die
Warklichkeit Gottes, iilberhaupt erfassen kann. Das historische Be-
wubtsein, in dem sie ihren Stand nimmt, erweist sich ihr als eine
verhingnisvolle Grenze. Dieses Bewulltsein kennt nur eine einzige
Dimension der Wirklichkeit: die Immanenz. Innerhalb dieser Di-
mension kann es wohl religiose Vorstellungen und ein von diesen
Vorstellungen bestimmtes menschliches Handeln geben, aber keinen
wirklichen Gott. Wenn die Welt als ein in sich geschlossener Zu-
sammenhang von Ursache und Wirkung, nach Gesetzen geordnet,
verstanden wird, entschwindet der theologischen Forschung der
lebendige Gott. Von diesen Denkvoraussetzungen her hat sie keinen
Zugang mehr zu seiner Wirklichkeit. Konsequentes Denken kann
daher nur zu dem Urteil gelangen, daBl es «Gott nicht gebe». Daher
ist es durchaus folgerichtig, dal} eine Theologie, die sich als Wissen-
schaft auf dem Boden des historischen Bewulitseins versteht, im
Atheismus endet («Theologie nach dem Tode Gottes»). Der Satz
«Gott ist nicht, Gott geschieht» erweist sich in der gegenwiirtigen
Situation als eine Verlegenheitslosung, welche das Problem ver-
deckt. Dies ist das grofe Dilemma vieler Theologen heute. Wenn sie
ihrem Denkansatz treu bleiben, miissen sie Atheisten werden — oder
sie wagen einen Sprung, und reden dennoch von Gott. Damit ver-
lassen sie die Ebene des historischen Bewuflltseins und befinden sich
auf einmal — vielleicht ohne es selbst zu wissen — im Bereich des reli-
giosen BewuBtseins. 20 Diese Uberlegungen fithren zu dem Schluf,
daf3 eine Theologie, die vom religiosen Bewulitsein absieht und sich
als Wissenschaft allein auf das historische griinden zu kénnen meint,
sich selbst ad absurdum fiihrt.

Seit, einiger Zeit wird mit Nachdruck gefordert, den Religions-
unterricht in den Schulen zu entkonfessionalisieren und kiinftig
«auf der Basis wissenschaftlicher Theologie (einschlieBlich der Reli-
gionswissenschaft)» zu erteilen. 2! Solche schlagwortartigen Formu-

20 Dieser Widerspruch ist bei Joachim Kahl Ansatzpunkt fir seine Kritik
an Bultmann und Ebeling: Das Elend des Christentums (1968), S. 98ff.

21 Hamburger Leitsiatze zum Religionsunterricht, Theologische Fakultit
der Universitit Hamburg (1969), Nr. 7.



fiir Theologie und Religionsunterricht 225

lierungen erwecken den Eindruck, der seitherige, konfessionell ge-
bundene Religionsunterricht sei unwissenschaftlich, und nur ein
von der Kirche geloster Religionsunterricht kénne wissenschaftlicher
Unterricht sein. Die Entkonfessionalisierung erscheint als die not-
wendige Vorbedingung der Wissenschaftlichkeit, welche heute fiir
die Schule schlechthin in Anspruch genommen wird. 22 Formulierun-
gen dieser Art sind freilich nicht wissenschaftliche Aussagen im
strengen Sinne, sondern eher Ausdrucksformen eines Wissenschafts-
kultes. In Wirklichkeit geht es nicht darum, einen unwissenschaft-
lichen Religionsunterricht durch einen wissenschaftlichen zu erset-
zen. Die eigentliche Frage, die heute zur Entscheidung ansteht, ist
vielmehr, ob der Religionsunterricht in den Schulen sich auf das
religidse oder ausschlielich auf das historische Bewuftsein griinden
soll. Dal} er auf der Basis wissenschaftlicher Theologie zu erfolgen
habe, war seither und ist auch heute fiir alle Beteiligten selbstver-
stédndlich. Aber es ist ein Unterschied, ob diese Theologie aus dem
religiosen Bewulltsein hervorgeht oder ob sie nur das historiche als
ihre Voraussetzung betrachtet. Hier kommt es auf eine klare Unter-
scheidung und eine entsprechende Intscheidung an. Aus dieser
Unterscheidung ergeben sich zwei grundsitzlich verschiedene Kon-
zeptionen von Religionsunterricht.

Fir das religiose Bewul3tsein geht es im Religionsunterricht um
die dem Glauben gewisse Wirklichkeit des unsichtbaren Gottes, die
sich in der biblischen Offenbarung und in der von dieser Offenbarung
lebenden Gemeinde kundgibt. Daraus erwachst die unterrichtliche
Aufgabe, die Schiiler in jene Wirklichkeit, die sie von ihrer Taufe her
bereits umfingt, so einzufiithren, daf sie sich ihr, mehr und mehr aus
eigener Einsicht handelnd, zuwenden und einordnen. Ein so ver-
standener Religionsunterricht gibt den Kindern auch Information;
aber er beschrankt sich nicht darauf. Es geht ihm nicht allein um
ein Wissen iiber christliche Religion, sondern — in Ubereinstimmung
mit dem Taufbefehl — um das Christwerden junger Menschen. In
solchem Unterricht ist der Glaube stets mit im Spiel. Darum haben
auch Gebet und Lied ihren rechtméfligen Ort im Religionsunter-
richt. Die Schiiler werden zum selbsténdigen Umgang mit bibli-
schen Texten und zur Benutzung der ihnen erreichbaren theologi-
schen Hilfsmittel angeleitet; aber sie erfahren auch, dal} sich die

22 Vgl. Th. Wilhelm, Theorie der Schule (1967), IV, 13: Die wissenschaft-
liche Schule, S. 203ff.



226 R. Scholl, Die Bedeutung der religidsen Erfahrung

Bibel nur einem Horen offnet, das Gottes Wort in ihr sucht. Darum
wird der Lehrer vor allen Dingen versuchen, ihnen einen unmittel-
baren Zugang zu biblischen Texten zu ertffnen. Er wird ihnen
zeigen, dafl nach einem alten theologischen Grundsatz die Bibel
sich selber auslegt und daf fiir den, der die grolen Zusammenhéange
in der Bibel entdeckt, auch die Einzelheiten leichter verstidndlich
werden. Damit gewinnt die von vielen heute gering geachtete
Biblische Geschichte eine neue hermeneutische Bedeutung.

Der Religionslehrer benutzt die Ergebnisse theologischer Arbeit
an der Bibel, sofern sie ihm eine Hilfe sind. Wissenschaftliche Theo-
logie kann durchaus der Bibelauslegung dienen; sie darf dieselbe
aber nicht beherrschen. Der Religionslehrer ist ihr gegeniiber frei.

Ein Religionsunterricht, der sich betont auf das historische Be-
wulltsein griindet, wiirde anders aussehen. Hier miillte fast alles
negiert werden, was im vorangehenden Abschnitt iiber einen vom
Glauben her bestimmten Unterricht gesagt wurde. In einem «nur
wissenschaftlichen» Unterricht hitte Religion in ihrer Unmittel-
barkeit keinen Raum. Es dirfte weder gebetet noch gesungen wer-
den. Es wiirde tiber Religion informiert und diskutiert. Die Schiiler
wiirden mit christlicher Uberlieferung vertraut gemacht und gleich-
zeitig zu kritischer Haltung angeleitet. Die kritische Reflexion wiire
das eigentliche Element dieses Unterrichts. Manche weisen ihm
heute die Aufgabe eines Ordnens von Vorstellungen zu.?2* Andere
sehen das letzte Ziel dieser Einfiihrung in kritisch-selbstéindiges
Denken in einer umfassenden Gesellschaftskritik bzw. Gesellschafts-
reform. 2

Die kritische Reflexion ist ein hervorstechendes Merkmal dieser
Zeit, die sich als zweite Aufklirung versteht. Daf3 diese kritische
Reflexion zur eigentlichen Aufgabe des Religionsunterrichts erkléirt

28 «Die Religionsstunde ist Unterricht und hat infolgedessen teil an der
Gesamtintention der Schule, dem Schiiler durch die Anstrengung des Denkens
zu einer geordneten Vorstellungswelt zu verhelfen... Der Schulunterricht
148t sich auf die religiése Problematik ein, indem er zur Reflexion tiber die
christlich-abendlédndische Tradition anleitet...»: Wilhelm (A. 22), S. 309.
Wilhelm gibt auch der Dimension des Glaubens in der Schule Raum, freilich
nicht im Religionsunterricht, sondern im Schulleben.

2 «Die Beschaftigung mit den Moglichkeiten des christlichen Glaubens
setzt eine Kraft der Kritik frei, sobald... das Christentum als Kraft nicht
nur der Erneuerung des Menschen, sondern auch zur Neugestaltung der Ver-
héltnisse begriffen wird»: Hamburger Leitsitze (A. 21), Nr. 5.



filr Theologie und Religionsunterricht 227

wird, entspricht dem Zeitgeist und 1Bt sich nicht aus dem Sachge-
halt des Religionsunterrichts begriinden. In der Praxis stellt sich
die Frage, von welcher Altersstufe ab Kinder zu solcher Reflexion
fahig sind. Weiter ist zu fragen, ob sich die kritische Reflexion nicht
zwangsldufig gegen die Inhalte des Religionsunterrichts auswirken
wird. Religionsunterricht innerhalb der Grenzen des historischen
Bewulltseins diirfte mit innerer Notwendigkeit zur Religionskritik
werden und damit Religion nicht etwa begriinden, sondern vielmehr
auflosen.

Religionspiddagogen und Lehrplangestalter miissen sich ent-
scheiden, auf welchen Grund sie bauen wollen.

Robert Scholl 1, Worms 25

25 Professor Robert Scholl, Th. M. von Princeton, Ordinarius fur Theolo-
Zie und Religionspiddagogik an der Pédagogischen Hochschule in Worms,
starb am 1. Dez. 1971. Aus seiner Bibliographie, die wir seiner Gemahlin
und Prof. Dr. E. W. Kohls in Marburg verdanken, seien folgende Biicher an-
gefithrt: Biblische Geschichten Kindern erzihlt (1954 ;21962) ; Jeremia (1958);
Evangelische Religionsmethodik kurzgefaBt (1960; 21968); Gott lebt! Be-
richte und Kommentare tiber die Bergwerkskatastrophe von Lengede (1965);
Lebensgestaltung. Materialien fiir den evangelischen Religionsunterricht im
9. Schuljahr (1968; 21970); Volksschulkinder #duBern sich tiber Gott, =
Harms Pédag. Reihe 25 (0.J.); aullerdem einige der Aufsidtze und Beitrige
in Zeitschriften und Sammelwerken: Schule, Kirche und Staat auf evange-
lischem Boden: Der ev. Erzieher 5 (1953), S. 159-165; Evangelische Unter-
weisung und biblische Bildung: ibid. 9 (1957), S. 294-300; Der Religionsunter-
richt in den beiden ersten Schuljahren: Lebend. Schule 15 (1960, S. 196-205;
Das Bildungsproblem in der Alten Kirche: Zeitschr. f. Padagogik 10 (1964),
S.24-43 ; Gewissensbildung im Religionsunterricht : Festschr. G. Bohne (1965),
S. 225-233 ; Die Wunder Jesu das Problem bei angehenden Religionslehrern :
Der ev. Erzieher 18 (1966), S. 361-373; Frommigkeit und Denken bei Al-
bert Schweitzer: Zeitwende 38 (1967), S. 294-309. B. R.



	Die Bedeutung der religiösen Erfahrung für Theologie und Religionsunterricht

