
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 3

Artikel: Existenz als Accommendatio des Seins : der "ontologische"
Gottesbeweis bei Anselm von Canterbury

Autor: Buske, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Existenz als Accommendatio des Seins

Der «ontologische» Gottesbeweis bei Anselm von Canterbury

In der Regel wird viel zu wenig beachtet, daß die « Ontologie » nicht
eigentlich die philosophische «Ur »-Frage nach dem Sein oder Seienden

beinhaltete, sondern viel eher immer zugleich diesem so oder
anders verstandenen Sein eine erkenntnistheoretische Struktur zu
unterlegen versuchte. Ontologie wurde als Strukturlehre des Seins,

so sehr das allein schon von ihrem Namen gelten würde, ein
unmittelbares Produkt der frühen Aufklärung im Zeitalter der
mitteleuropäischen Glaubensauseinandersetzungen. Das wissenschaftlich
«Neutrale» und Allgemeingültige wurde gesucht und als Mitte
zwischen der einfach empirischen und transzendentalen
Wirklichkeitserfassung statuiert. Ontologische Aussagen waren so im Stile der
Zeit nur erweiterte mathematische Denkvorstellungen. Es wurde die
schon im Nominalismus zögernd aufgegriffene, vermeintliche
Möglichkeit einer logischen Demonstrierbarkeit aller erkennbaren
Daseinsbeziehungen in Form eines zum Teil recht vulgär gefärbten
Erkenntnisvollzuges jetzt nur in bewußtere Abstraktionsweisen
verlängert und für einen späteren linearen Rationalismus präpariert,
der dann in der enzyklopädischen Aufklärungssucht unter dem
Ancien Regime in solchen zumindestens der Sache nach kaum
vergessenen Werken wie dem «Système de la nature» (1770 von Baron
Holbach und seinen Gesinnungsgenossen verfaßt) seine bis heute
nachwirkende, gefährlich zersetzende politische Anreicherung
erfuhr. Jedenfalls hatte schon Goclenius (Rudolf Gockel) in seinem
1613 erschienenen «Philosophischen Lexikon» diesen Begriff der
Ontologie so gebraucht und mit dem von ihm wohl als erstem
benutzten und vielleicht sogar geprägten Terminus jene Gleichung
von «Seins»-Aussagen und mathematischem Beweisverfahren
verbunden. - Was Wunder also, wenn darum auch Kant schließlich die
alle nur denkbar möglichen, aber im modus procedendi des Beweises
doch gleichen Gottesbeweise einschließlich eben eines sogenannten
«ontologischen» Gottesbeweises im Rahmen jeder «Kritik reiner
Vernunft» als unzumutbare Einschränkung menschlichen
Selbstbewußtseins zurückweisen mußte, ohne nicht aber auch jenen anderen

praktischen Beweis Gottes als Forderung des alltäglichen Lebens

aufzugreifen. Aber genau auch dies und nichts anderes lag der



198 Th. Buske, Existenz als Accomm,endatio des Seins

Anselmschen Beweisführung eines Daseins Gottes zugrunde und
wurde nur durch jenen im 17. Jahrhundert aufkommenden
mathematisch verstandenen Terminus des Ontologischen verdunkelt; er
mußte mithin durch die historisch nachträgliche Übertragung auf die
Intentionen Anselms Verwirrung stiften, aus der seihst Kant allem
Anschein nach nicht mehr herausfand.

1.

Heute wird Anselm von Canterbury (1033-1109) völlig zu Unrecht
ein sogenannter, aber erst im Aufklärungszeitalter erfundener «onto-
logischer Gottesbeweis» angelastet. Aber schon Anselm selbst hatte
sich dieser «ontologischen» damals erst vorsichtig nominalistisch
kaschierten Unterstellung zu erwehren:

Ein ehemaliger Graf von Montigny, der Mönch Gaunilo, ein
vielleicht etwas älterer Zeitgenosse Anselms, hielt in seinem ursprünglich
anonym verbreiteten «Liber pro insipiente» dem «ontologischen»
Gottesbeweis Anselms die schon aus der Antike etwa in dem
rekonstruierbaren «logos alëthës» des Kelsos (177/180 n. Chr.) prinzipiell
bekannte eindimensionale Oberflächlichkeit einer nur einzig
«vernünftigen» Argumentationsweise vor, daß nämlich «das Sein dessen,

quo maius cogitari nihil possit, in unserem Intellekt nur in dem

gleichen Sinne gelte, wie das Sein jedweden anderen Dinges in
unserem Intellekt, sofern es gedacht würde, also z.B. auch einer fingierten

Insel». Würde aber dagegen dieses Sein «in vollerem Sinne

genommen», «was aber ja auch Anselm nicht wolle», nämlichintelligere
rem esse, «so würde damit das zu Erweisende schon vorausgesetzt
sein», um dennoch gerade gegen Anselm weiter zu behaupten: «Das
reale Sein des Objekts müsse im Voraus feststehen, damit aus seinem
Wesen seine Prädikate sich erschließen lassen.»1 Wir könnten aber
in dieser empiristischen Banalität die immer aufs neue erhobenen,
aber immer schon alten atheistischen Einwände versteckt wiederfinden,

jedenfalls hier ohne eine ausdrückliche Denomination ihrer
wissenschaftlichen «Voraussetzungslosigkeit». Und so ließen auch
schon keine der von Gaunilo benannten Aspekte überhaupt noch ein

1 Texte in A. Daniel, Geschichte des Gottesbeweises (1909); ferner
B. Geyer, Die patristische und scholastische Philosophie, F. Überwegs
Grundriß, 2 ([1928] 1965), S. 197-203.



Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins 199

tiefergehendes Verständnis des Anselmschen «Gottesbeweises»
erwarten ; denn weder sollte die Beweisfähigkeit eines Beweissystems
erbracht noch die Existenz Gottes aus einer gedanklichen Möglichkeit

schlechthin und außerhalb jeder «Autorität» erschlossen werden.
So sehr aber wiederum umgekehrt jede andere fiktiv-formale

Autorität gleichfalls ausgeschaltet sein sollte, wie es ausdrücklich
schon einleitend in der ersten der beiden Anselmschen Schriften
zum «Gottesbeweis», dem Mono- und Proslogion, hieß: quatenus
auctoritate scripturae penitus nihil in ea persuaderetur2 - lediglich
die immer schon nachträglich intellektuelle Grenzziehung gegenüber
der eigenen kreatürlichen Vorfindlichkeit, die sich ihrer Vernünftigkeit

nur im Rahmen einer existentiellen Entäußerung voll bewußt
werden konnte, konnte auch nur in der immer wieder zur Charakterisierung

des «ontologischen» Gottesbeweises herangezogenen Hauptstelle

gemeint gewesen sein, solange ihr jedenfalls kein «ontologi-
sches» Beziehungsspiel unterlegt sein sollte und die Situation der
Existenz des so nun nur noch in eigener «Autorität» Argumentierenden

nicht übergangen wurde. Nur so wurde aus der sich zur
Geschichtlichkeit anreichernden Historizität jener je betreffenden
Person deutlich, daß «auch dieses gewiß wäre, daß das, worüber
nichts Größeres mehr gedacht werden könnte, non potest esse in
solo intellectu». «Denn» - und diese Aussage wäre dann kaum mehr
aus der Stringenz einer «vernünftigen» Beweisführung mit
Ausschluß einer sich selbst einzugestehenden eigenen existentiellen
Wirklichkeit möglich - «was immer allein nur im Verstände
aufzufinden wäre, könnte auch in re gedacht werden», nämlich daß es

über das jetzt gedachte noch einen Schritt hinausführte und etwas
hinzufügte «quod maius est». Und den Begriffsfetischismus aller
möglichen Gegner bis zur Absurdität einer wirklichkeitsleeren
zeitlosen menschlichen Existenz treibend, fuhr Anselm fort: «Wenn
nämlich dies, quo maius cogitari non potest, est in solo intellectu»,
dann müßte auch notwendigerweise gelten, daß das dann, «quo
maius cogitari non potest, selbst so das wäre, quo maius cogitari
potest».

Doch dieser Schluß wäre nur unter Absehung von der Person des

Argumentierenden und in einer mathematisch und rationalistisch-
ontologisch geführten Formelsprache möglich, wozu ja schon die

2 Anselm, Opera omnia, ed. F. 8. Schmitt, 1, Monologion, S. 7.



200 Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins

Universalia als flatus vocis im Nominalismus degradiert waren.
Dagegen konnte aber nun Anselm viel urgründiger und somit « selbst »-

bewußter eine andere conclusio bieten, nämlich der Unendlichkeit
der Folgerungen des jeweils nicht mehr gedanklich faßbaren Größeren

als dem dann doch Größten zum Trotz jene «Größe» der
Konkretheit menschlicher Existenz entgegenzustellen, aus der nur im
Ganzen dann selber die Frage nach dem Größten beantwortbar
würde, und nur so dann «in intellectu et in re» etwas existierte, was
«jenseits allen Zweifels» so beschaffen sein müßte, daß «quo maius
cogitari non valet»3. Es galt eben auch jenes zu berücksichtigen,
was wenige Zeilen zuvor auch schon gesagt war und den nur in der
eigenen Existenz ausgleichbaren Widerspruch betraf, daß es ein
Unterschied wäre, ob « ein Ding im Verstände ist» oder «einzusehen,
daß das Ding existiert». Dieser Gegensatz heß sich aber nur in der
auch später von Luther in De servo arbitrio übernommenen Weise
lösen, daß es zu jenem erkenntnistheoretischen Fundamentalsatz
kam, ohne den die Schizophrenie von subjektiver und objektiver
Weltaneignung unüberwindbar blieb. Aber umgekehrt konnte er
zugleich nur aus jener einmaligen theologischen Tradition erwachsen
und sollte eben auch von Anselm als unabdingbar empfunden und
so in einem «Beweis» erneuert werden, der aber nie über das «Zeugnis»

selber hinausführen konnte. Es war das allgemein menschlich
größere Wissen, das sich nicht an das Erkennen selber verlor,
sondern an der größeren Fülle des Daseins partizipierte, die in sich nie
erkennbar, sondern immer schon erkannt sein mußte, so daß es

«offenkundig wäre» (in einer Anspielung auf Matth. 22, 37), sie

gaudebunt toto corde, tota mens, tota anima, ut totum cor, tota
mens, tota anima non sufficiat plenitudini gaudii4. Es kam also zu
jener Aussage, die, über jede theologische Detailerörterung hinaus,
die Geistesgeschichte bis in die Gegenwart umfaßte und nur darin
richtig zu verstehen wäre : Neque enim quaero intelligere ut credam,
sed credo ut intelligam, und zwar mit dem noch viel bemerkenswerteren

Nachtrag: Nam hoc credo, quia nisi credidero, non intelligam

5, was schon in der prophetischen Literatur gesagt war. Jes. 7,9).
Man könnte darum auch mit Anselm zunächst die gesamten

Präliminarien seiner existentiellen Beweisführung und damit je-
3 Op. omnia, 1, Proslogion, S. 101 f.
4 Ebd., S. 120.
6 Ebd., S. 100.



Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins 201

den Einwurf, wie er als erster von Gaunilo formuliert wurde, weit
hinter sich lassend dahingehend zusammenfassen, daß gerade, um
jedem Mißverständnis einer intellektuellen Deduktion einer Existenz
Gottes auszuweichen, Gott «nicht allein etwas sei, quo maius cogitari
nequit, sondern» - und nun auch, um die Gesamtheit existentieller
Aussagen zur Geltung zu bringen, aus dem Beweis und Zeugnis
in die Anrede des Gebets verfallend - «Du bist größeres, als was
gedacht werden könnte». Doch ohne jenes Wissen von der Person
Gottes, eben Gott nur als Gottheit, wenn also auch jene personale
«Größe» als existentiell Größtes für die Größe Mensch einschließlich
aller Erkenntnisfähigkeiten wegfiele, könnte dann doch etwas
Derartiges, eben Größeres, gedacht werden, denn si tu non es hoc ipsum,
potest cogitari aliquid maius te8. Aber genau das konnte nicht sein,
sobald auch das Sein und Dasein des Menschen in aller Unvoreinge-
nommenheit zu Ende gedacht worden wäre und die nicht selbst
vermittelte Ursprünglichkeit zugestanden war. Umgekehrt konnte aber
dann eben auch kein «Verstand» (mens) «etwas Besseres denken»
als diesen Gott, um sich in seiner vollen existentiellen Möglichkeit
überhaupt personhaft gegründet zu finden. Oder der Mensch
beraubte sich selbst der größtmöglichsten Wirkweise in der Welt
seines Seins, und es bliebe bei der einfachen Feststellung, daß sich
«das Geschöpf über seinen Schöpfer erhöbe» oder sogar in der
Leugnung seiner nicht selbst begründbaren Existenz über ihn «zu
Gericht säße».7 Deshalb müßte auch jeder Mensch, der überhaupt
erst einmal diese unauflösbare Einheit seines eigenen existentiellen
Ursprungs eingesehen hätte, ebenso zugestehen, daß letztlich von
Gott auch gar nicht einmal nicht gedacht werden könnte, daß

er nicht existierte. Solch ein Mensch könnte nur noch bei sich selber

sagen, was entweder eine leere und unüberlegte Redensart oder als
eine ganz uneigentliche und kurzschlüssige Negation gemeint war:
Nullus quippe intelligens id quod Deus est, potest cogitare quia
Deus non est, licet haec verba dicat in corde, aut sine ulla aut cum
aliqua extranea significatione8. Also konnten auch für Anselm nur
die Toren noch sagen, was schon die Psalmdichtung formulierte
(Ps. 53, 2): Sie sprechen in ihrem Herzen, es ist kein Gott9.

6 Ebd., S. 112.
7 Ebd., S. 103.
8 Ebd.
» Ebd.



202 Th. Busice, Existenz als Accommendatio des Seins

Nicht nur für Anselm war deshalb auch der letzte Grund freier
Erkenntnis und selbstbewußter Wahrnehmung eigener Existenz jene
Vernünftigkeit, die sich ihre Kreatürlichkeit eingestünde. Und nur
erst auf dieser Ebene erkenntniskritischer Anreicherung existentieller

Einsicht war dann von jenem «religiösen Apriori» oder der
Faktizität menschheitsgeschichtlicher «Uroffenbarung» (wie sie die
«Christliche Wahrheit» von Althaus als notwendige «Lehre» zu
erweisen versuchte) im eigentlichen allgemeinmenschlichen oder so
eben religiösen Sinne zu sprechen. Anselm konnte es sich jedenfalls
nicht vorstellen, daß, wenn jemand «wenigstens von mittelmäßiger
Begabung wäre», er aber noch nie etwas von «Gott und seiner
Schöpfung» gehört hätte, er sich dann dennoch nicht «wenigstens
durch den bloßen Verstand davon überzeugen könnte»10, eben von
«der einen Natur, der höchsten von allem». Auch dieser nur mittelmäßig

Begabte müßte sich der vernünftigen Einsicht kreatürlicher
Existenz beugen und in jenem «Beweis» religiöser Uroffenbarung,
nicht eigentlich des Daseins Gottes, wie es die Behauptung eines

ontologischen Gottesbeweises später unterstellte, den Anstoß zur
Gottesfrage finden, um sich aber gerade von da ab dann kaum nur
noch mit einer rationalen Durchsichtigkeit der eigenen existentiellen
Problemlage begnügen zu können. Immer müßte auch gleichzeitig
nach der universalen Ausweitung aller Lebensbezüge gefragt werden,
sofern nicht über alle intellektuellen Spekidationen hinweg die
Person des Menschen vergessen werden sollte. Mit der selbstbewußt
eingestandenen kreatürlichen Existenz war nämlich auch die Platitüde

lediglich momentaner Nützlichkeit ausgeschlossen. Um seiner
seihst willen mußte so der auch nur «mittelmäßige Begabte »nach den

«Dingen» fragen, die über den Augenblick hinweg dauerten und
zumindest die eigene Existenz in geschichtlich überschaubarem Rahmen

zusammenschlössen.

2.

Erst was von daher dann gut und gerecht genannt werden konnte,
konnte auch ein erkenntnistheoretisches Interesse beanspruchen.
Aber gerade damit war wieder die Urfrage nach der «einen Natur»,
der sieh eben kaum jemand aus der Situation seiner Existenz ver-

10 Op. omnia, 1, Monologion, S. 13.



Th. Busice, Existenz als Accommendatio des Seins 203

schließen könnte, nur noch dringlicher gestellt. Und so galt für das,
worüber nichts Größeres mehr gedacht werden könnte, daß es eben
nicht allein non potest esse in solo intellectu, sondern in der Appellation

an die Einsichtigkeit jedes auch nur «mittelmäßige Begabten»
noch viel stärker die «praktische» Vernunft oder den «gesunden
Menschenverstand» anvisierte und von daher auch mit Ausnahme
der insipientes gegenüber dem Dasein Gottes zur Verantwortlichkeit
umschlug : und nur so hatte die namentlich in der englischen
Aufklärung vielberufene Toleranz, wie es John Locke11 beschrieb, auch
Atheisten gegenüber ihre Grenze. Sie würden sich nur mit dem
Relativismus von Seins- und Daseinsaussagen begnügen und sich selbst

nur noch als Eunktionsprodukt solcher Relationen verstehen, damit
aber für immer als verläßliche Partner ausfallen. «Denn was auch
immer in irgendeinem Verhältnis gerecht genannt würde, so könnte
das eine dennoch nicht gerechter sein als das andere, sondern
jeweils nur durch die eine Gerechtigkeit, die nicht heute dies und morgen

etwas anders sein könnte, verstanden werden.» Oder aber, «da

nun auch dies feststeht, daß alle Dinge im Verhältnis zueinander
gut oder weniger gut sind, dürfte aber dennoch vorauszusetzen sein,
daß sie alle durch etwas gut sind, was in allen Dingen als ein und
dasselbe erkannt würde, auch wenn es manchmal so schiene, als

wenn manche Dinge nur durch andere Dinge gut seien.»12 Und
Anselm konnte so die fast nur noch rhetorische Erage anschließen :

Quis autem dubitet illud ipsum, per quod cuncta sunt bona, esse

magnum bomun?, was ja jetzt nichts anderes mehr heißen könnte, als
daß «dieses Gut durch sich selbst sei, weil alles Gute durch es ist,
woraus weiter folgte, daß alles, was gut ist, durch etwas gut sei,

was es nicht selber ist, und dieses dann wiederum aus sich selbst».
Aber dann müßte auch gesagt werden, daß «all jene ,Dinge', die
eben nicht durch sich selbst gut sind, auch nicht größer oder
wenigstens soviel sein könnten, wie das, was durch sich selbst gut
ist». «Denn nur das könnte allein das höchste sein, was alles andere
so überragte, daß es nichts Ebenbürtigeres mehr neben sich hätte.»13
So fielen das summe bonum und das summe magnum zusammen;
aber auch aus jeder anderen Perspektive würde sich immer wieder
die gleiche Schlußfolgerung ergeben.

11 J. Locke, A Letter concerning Toleration: Works ([1823] 1963), S. 13.
12 Anselm, Op. omnia, 1, Monologion, S. 14.
13 Ebd., S. 15.



204 Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins

Anselm ging hier in großen Schritten über die Problematik des

Nominalismus hinweg, insofern eben nicht der Charakter von genus
oder species die eigentlichen Streitpunkte wären. Vielmehr mußte
letztlich die Entscheidung nur hei viel existentielleren Universalien
fallen, die aber ohne die «eine Natur» nicht einmal wirklich gedacht
werden konnten und dann mit Recht ein flatus vocis sein mußten.
Und es galt dann weniger, ob diese «eine Natur» nicht anders
gerecht sein könnte, nisi per iustitiam, oder was dasselbe wäre, nicht
gerecht sein könnte, nisi per se. Was wäre also einleuchtender, «als
daß diese Natur die Gerechtigkeit selber ist, und wenn behauptet
würde, gerecht durch die Gerechtigkeit, wäre es dasselbe für sie,
wie durch sich selbst ». « Doch das bedeutete wiederum nichts anderes,
als durch die Gerechtigkeit.» Es konnte darum weiter heißen : «Wenn
also jemand fragte, was diese höchste Natur dann schließlich selber
sei, um die es sich hier so nur noch handelte, könnte nicht wahrer
geantwortet werden, als eben die Gerechtigkeit.»14 Dennoch müßte
sie gerade in der Vielfalt des Lebens nicht allein das sein, sondern in
gleicher Weise auch summa vita, ratio, salus, eben summa essentia
oder sapientia, Veritas, bonitas, magnitudo, pulchridudo, immorta-
litas, incorruptibilitas, immutabilitas, beatudo, oder summa aeterni-
tas, potestas oder einfacher summa unitas, quod non est aliud quam
summe ens, summe vivens et alia similiter16.

Es wäre deshalb auch gleich, wie diese «eine Natur» aus
philosophischen Überlegungen heraus terminologisch genannt werden
sollte. Immer bliebe es dabei, daß es etwas gäbe, was das Beste,
Größte und Höchste von allem wäre, mag es nun auch essentia,
substantia oder natura genannt werden16. Aber gerade darin selber
dürfte immer wieder nur selbst das eine sein, was jene Superlative
umfaßte, die kaum anders einzeln oder sogar gegeneinander ihren
auch nur denkbaren Bestand behaupten könnten. Da also illa natura
nullo modo composita sit, et tarnen omnimodo tot ilia bona sit,
necesse est ut ilia omnia non plura sed unum sit. Mithin wäre auch
«jedes beliebige einzeln und zugleich nur jeweils das eine von ihnen
allen». Auch wenn man nun von dieser Gerechtigkeit oder Wesenheit

spräche, «bezeichnete sie dies wie auch anderes, alles zugleich
aber auch einzeln ; und es ist gleichwohl doch nur das eine, was im

14 Ebd., S. 30.
15 Ebd., S. 31.
16 Ebd., S. 16.



Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins 205

Besonderen von der summa substantia gesagt würde, auch wenn sie

doch nur immer wieder nur auf eine Art und nur in einer Hinsicht
das ist, was sie wirklich im Ganzen ist.»17 Und dennoch, aus der
existentiellen Einsicht des auch nur «mittelmäßig Begabten» verbot
sich hier jede pantheistische Ausdeutung, weil in solcher Erkenntnis
dann immer zugleich auch kreatürliche Bewußtwerdung beschlossen

war, die so notwendigerweise in einen sehr dezidierten Schöpfungsgedanken

umschlagen mußte. Oder mit Anselms eigenen Worten,
es war dann nur allzu leicht zu behaupten, daß es «auf diese Weise
kaum ungereimt genannt werden könnte, wenn es so nun hieße, das
die schöpferische Wesenheit alles aus dem Nichts gemacht habe,
oder alles schlechthin durch sie würde ; also was früher nichts war,
jetzt etwas sei.»18 Hier war so nicht nur von der einmaligen Creatio ex
nihilo, sondern im Letzten auch von einer permanenten Schöpfung
überhaupt die Rede, in der sich nur der existentielle Erweis für die

religiöse Uroffenbarung eines Daseins Gottes vollendete.
Da aber nun Gott nicht nur in intellectu, mithin auch nicht nur

in einer gedanklichen Konstruktion (nach theistischer bzw. deisti-
scher Manier) zum Schöpfergott werden sollte, mußte auch die
Vernünftigkeit dieses Seinszusammenhanges von menschlicher
Selbsterkenntnis und Dasein selber mehr als eben eine nur «ontologische»
Aufklärung erfahren. Oder anders: das Denken selber mußte hier
in seiner Funktion der Daseins- und Existenzerfassung mitgedacht
werden; es wurde zur conditio, ohne die die Vernünftigkeit seiher

überhaupt nicht als Aussage möglich war. Umgekehrt aber würde
nicht schon das Denkbare selber gleichsam die Vernünftigkeit
garantieren, wenn nicht immer zugleich der größere und größte
Zusammenhang jener durchaus wenigstens als der «einen Natur»
erkennbaren Einheit allen Wesens gewahrt bliebe, quae in omnibus
est et per omnia, et ex qua et per quam et in qua omnia (Rom. 11,

36; 1. Kor. 8, 6)19. Nur so konnte dann auch jene weitere Anselm-
sche Wendung nicht mehr überraschen und als selbstverständliche
Ergänzung hingenommen werden, wie sie zunächst dann nur für
diese «eine Natur» und in ihrer Implikation auf jedes weitere menschliche

Tun gelten durfte, daß jene Gleichung von rationaliter und in
ratione zu vollziehen sei, da «nämlich von keinem auf irgendeine

17 Ebd., S. 31.
18 Ebd., S. 24.
19 Ebd., S. 27.



206 Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins

Weise etwas ,vernünftig' getan werden kann, wenn nicht ,im Denken'

dessen, der es tut, gleichsam ein Modell des zu schaffenden
Dinges vorausgegangen ist». Aber nur in der Einheit dieser «einen
Natur» war diese Identifikation jenes Gedachten mit der Vernünftigkeit

ganz vollzogen. Jedenfalls könnte nur so dann auch der Mensch
den Mut zum Denken im Blick auf diese ihm vorgegebene Welt des

in der Gesamtheit in sich sinnvollen oder «vernünftigen» gewinnen,
um so nach einer «vernünftigen» Ordnung seiner Daseinsverhältnisse
suchen zu können. Dann war auch «offenbar», daß, bevor die uni-
versa wurden, «im Denken der höchsten Natur feststand, was oder
wie oder auf welche Weise sie sein würden.»20 Obwohl es «deshalb
dann auch klar wäre», daß zwar die universa, bevor sie wurden,
mitnichten waren, was sie jetzt sind, oder woraus sie geschaffen werden
konnten, so waren sie dennoch nicht nichts ad rationem facientis,
per quam et secundum quam fierint21.

Doch für Anselm war diese dann hier versteckte Gleichung von
Vernunft und Denken unabhängig von allen dann weiteren trini-
tarischen Erörterungen eine «Art Sprechen», was er dahingehend
erklärte: «Unter dem Sprechen (locutio) von mens bzw. ratio
verstehe ich nicht die Laute, mit denen Dinge bezeichnet werden,
sondern daß die Dinge selbst, die zukünftigen oder die gegenwärtigen
acie cogitationis in mente conspiciuntur.»22 Für das menschliche
Denken müßte - und nur so würde es dann aus der Vernünftigkeit
partizipieren - noch viel spezieller gelten, daß eine Sache, cuius
memoriam habemus, soviel bedeuten würde, wie in mente dicere,
«damit das Denken selbst jenes Wort ist, insofern das Denken nach
der similitudo ex memoria geformt sei.»23 Es konnte aber eben nur
für Gott eine solche memoria ohne post festum wirklich geben.
Für den Menschen mußte hingegen dieses Erinnern viel konkret
begrenzter und je nach der Situation seiner Lebenslage auch dieses

Sprechen viel vereinzelter sein. «Anders spräche ich nämlich, wenn
ich den Menschen mit diesem seinem Namen .Mensch' sagte ; anders,
wenn ich den Namen schweigend dächte; und anders, wenn der
Geist (mens) diesen Menschen entweder per corporis imaginem oder

per rationem intuetur.» (Hier dürfte zum ersten Mal terminologisch

20 Ebd., S. 24
21 Ebd.
22 Ebd.
23 Ebd., S. 63.



Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins 207

Erkenntnis belegt sein, die später erkenntnistheoretisch etwa bei
Descartes «Intuition» genannt wurde.) «Doch die Worte jenes letzten
Sprechens dürften (nach der einen Vernünftigkeit des Denkens
selber), sofern sie nicht von (ganz anderen fremden historischen
und) unbekannten Lebensumständen handelten, bei allen Völkern
die gleichen» oder in einem ganz modernen Sinne auch schon bei
Anselm die «natürlichen »Worte sein24. Und sie sollten um so «wahrer»

sein, je «ähnlicher» und «ausdrücklicher» sie jene Dinge «bezeichneten»,

von denen sie handelten, diese aber damit, wenn auch nur
unausgesprochen, ihre Ähnlichkeit nur in der Angleichung an das
Eine gewönnen und so selbst ihren Wahrheitsgehalt erfüllten. «Denn
mit Ausnahme jener Dinge, deren Namen wir gerade zu ihrer
Bezeichnung gebrauchten, wie etwa mit dem einfachen Laut ,a',
dürfte in keinem anderen Wort die Sache so ähnlich (in der
Gleichung mit ,wahr') sichtbar werden, als in jener simihtudo, quae in
acie mentis rem ipsam cogitantis exprimitur.»25

Damit dürfte Anselm auf seine Weise das umschrieben haben,
was später das «reine Denken» genannt wurde, deren Aneignung
durch den Menschen immer von dem existentiellen Selbstbewußtsein

als Accommendatio jenes Seins abhing, insofern es überhaupt
durch die Wirklichkeitserfassung dieser «einen Natur» geweckt war,
wie sie mit dem Hinweis auf eine Uroffenbarung auch für den nur halb -

wegs Begabten in Erscheinung treten sollte. Von dieser aber konnten
dann nicht nur jene philosophisch-theologischen Darlegungen gelten,
daß - war erst einmal das je ähnliche Wort des je vollkommensten
Denkens, «das künftige oder schon existierende» in jemandes Denken

so vorhanden - «es nicht zu unrecht angenommen werden
könnte, daß apud summam substantiam jenes Sprechen geschah,
durch die die Dinge wurden, als auch weiter geschieht, nachdem sie

geworden sind, damit man sie per earn (lucotio) wüßte».26 Auch galt
nicht nur (und hier ohne jede ausdrückliche Rückverweisung auf
jedwede christologische oder Logos-Theorie überhaupt), daß - weil
diese Vernunft (ratio) lehrte, daß alles, was die höchste Substanz
geschaffen hätte, durch nichts sonst geschehen wäre, als was sie

per semetipsam und das wiederum per suam intimam locutionemin je
einzelnen Worten oder viel sinnvoller nur in einem Wort alles zu-

24 Ebd., S. 25.
25 Ebd.
26 Ebd.



208 Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins

gleich sprach - diese locutio summae essentiae nichts anderes als
die summa essentia seiher sei27.

Sie könnte mithin nicht «Körper» oder etwas dergleichen sein,

was der sensus corporis unterschiede, denn aus dieser so gebundenen
kreatürlichen Perspektive existentiellen Seins gab es immer noch
etwas, was nicht war, was dieses nur erfaßte, und in dem Sinne
dann «Besseres»28 war. Und nicht nur träte offenkundig zutage,
daß die summa essentia omnium «überall und immer», aber auch
«nirgends und nie» wäre, «d.h. an jedem und keinem Ort und zu
jeder und keiner Zeit ist», wie es die verschiedenen Standortbedingungen

des menschlichen Denkens in letzter Konsequenz
behaupten mußten. Sondern viel wichtiger wäre auch jene Erkenntnis,
ohne die jedes menschliche Selbstbewußtsein wohl kaum zu einer
existentiellen Seinsaneignung fähig würde und die Augenblicklichkeit

jedes Daseins nicht dauernd und wirksam übersteigen könnte,
daß nämlich von der «einen Natur» schließlich auch gesagt werden
müßte, daß sie - da sie «weder Teile» hätte noch es mehrerer solcher
Essentia und ihrer Locutio geben könnte - ein sich durchaus in
ihrer Singularität und der alles umschließenden Einheit
manifestierender individuus spiritus sein mußte29. Damit könnte aber das

Verhältnis von Schöpfer und Schöpfung nur noch so formuliert
werden, daß «allein jener creator spiritus sei», und «alles Geschaffene
nicht sei, jedoch wiederum nicht gänzlich nicht, weil es durch den,
der allein unbedingt ist, aus dem Nichts zu etwas gemacht worden
ist».30 Und so könnte also sein wirkliches existentiell vollausgeschöpftes

Sein in der Partizipation an der locutio dei oder der
höchstpotenzierten Ähnlichkeit zu jener Vernünftigkeit, die der «einen
Natur» als creator spiritus innewohnte, nur auch sein eigenes Selbst
erlangen, nachdem nun auch nichts anderes übrigblieb, als daß
«das Sprechen des höchsten auch nur der summus spiritus» wäre.
Oder anders gewendet: «Wenn also die höchste, in sich eine Natur
nichts anderes ist, als was ihre intelligentia und darin zugleich ihre
sapientia selbst, kann sie gleichermaßen auch nur das sein, was ihr
Sprechen ist. »31 Darin läge aber dann eine Providentia dei beschlossen,

27 Ebd., S. 26.
28 Ebd., S. 29.
29 Ebd., S. 45.
30 Ebd., S. 46.
31 Ebd., S. 47.



Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins 209

die jede Frage nach einer Theodizee in der Analogie der auch vom
Menschen her handhabbaren, aber darin dennoch viel größeren
Vernünftigkeit hinter sich ließe.

3.

Sollte es aber nun zu einer größtmöglichen Aneignung des

Daseins, eben nur über den beschriebenen Weg einer Accommendatio
des Seins durch die «Existenz», wie sie erst recht in der Tradition
einer christlichen Geistesgeschichte angereichert wurde und bei

Kierkegaard seine ausdrücklich begriffliche Erfassung erhielt,
kommen, dann blieben die «natürlichen» Worte aller Völker
dennoch jener metaphysischen Unruhe ausgeliefert, die in ihrem
Selbstbewußtsein nach dem Größten und Letzten sich zu fragen genötigt
sah. Aus sich selbst heraus konnte sie dieses auch nur bejahen,
um nicht trotz eines persönlichen Daseins in einem allgemeineren
«objektiven» Seinsvollzug unterzugehen; dennoch konnte sie hierin
keinen ein für allemal gültigen «Beweis» erblicken, solange es nur
bei der erstrebten Ähnlichkeit mit der Vernünftigkeit des Einen
bleiben mußte. Denn was wäre nun schon allen Einsichten zum
Trotz jene «eine Natur», das Sprechen das Wort, der creator
spiritus? «Denn weder genügte mir der Name Weisheit, um das

zu zeigen, wodurch alles geschaffen wurde aus dem Nichts, zugleich
aber vor dem Nichts bewahrt würde, noch vermöchte der Begriff
essentia das auszudrücken, was durch einzigartige Höhe weit über
allem anderen ist und nach seiner eigenen Natur außerhalb allem
steht, weshalb auch diese Natur unaussprechlich ist, weil sie kaum
durch solche Worte ,wie sie sei' beschrieben werden könnte.» Mithin

dürfte also «nicht falsch» sein, daß sie durch die lehrende
Vernunft (ratione docente) nur eigentlich «wie in einem Rätsel erahnt
würde» (1. Kor. 13, 12)3a. Anselm konnte das Eingeständnis menschlicher

Hilflosigkeit gegenüber solchem Erkennen - und wäre das
keines der «natürlichen Worte», die allen Völkern gemein sein sollten

- nur in jenem mystischen Bild überhaupt fassen, das er dem

paulinischen Schrifttum entnahm (1. Tim. 6, 16):

32 Ebd., S. 76.



210 Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins

Wahrlich, Herr, das ist «das unvergängliche Licht, in dem Du wohnst».
Denn wahrlich gibt es nichts anderes, was es durchdränge, um Dich voll zu
schauen. Wahrlich deshalb sehe ich es nicht, weil es für mich zu stark ist;
und doch sehe ich alles, was ich sehe, durch dieses, wie das schwache Auge,
was es sieht, durch das Licht der Sonne sieht, das es in der Sonne selber nicht
schauen kann. Mein Verstand kann es nicht fassen. Es leuchtet zu stark, und
das Auge meiner Seele erträgt es nicht, lange den Blick darauf zu richten. Es
wird geblendet durch den Glanz, überwältigt durch die Weite, verschüttet
durch die Unermeßlichkeit, verwirrt durch die Fassungskraft. O höchstes und
unzugängliches Licht, o ganze und selige Wahrheit, wieweit bist Du von mir,
der ich Dir so nahe bin. Wie entrückt bist Du meinem Blick, der ich Deinem
Blick so gegenwärtig bin. Überall bist Du zugegen, und ich sehe Dich nicht.33

Damit kam Anselm auch nicht umhin, von sich selber und dem
Charakter seiner Beweisführung eines Daseins Gottes einzugestehen,
wohlwissend, die «Tiefen» Gottes nicht durchdringen zu können und
ihnen «meinen Verstand» gleichzustellen, dennoch immer wieder zu
versuchen, «Deine Wahrheit irgendwie einzusehen, die mein Herz
glaubt und lieht».34 Er mußte von dieser Vergeblichkeit gestehen:

Als ich oft und eifrig darauf das Denken hinwandte und es mir einmal
schien, als ließe sich fassen, was ich suchte, das andere Mal es der Schärfe des
Geistes gänzlich entglitt, verzweifelte ich endlich und wollte davon ablassen,
wie von der Erforschung einer Sache, die zu finden unmöglich wäre. Aber als
ich nun jenen Gedanken von mir vollständig fernhalten wollte, damit er
meinen Geist nicht fruchtlos beschäftigte und von anderen, worin ich
voranschreiten könnte, abhalte, da begann er immer mehr und mehr sich mir, der
ich es nicht wollte und sich dagegen wehrte, mit einer Rücksichtslosigkeit
aufzudrängen35.

Es konnte nur bei dieser hymnischen Aussage bleiben: «Lehre
mich Dich suchen und zeige Dich dem Suchenden; denn ich kann
Dich weder suchen, wenn Du es nicht lehrst, noch linden, wenn Du
Dich nicht zeigst.»36

War das aber nun das «eine Argument», nach dem Anselm suchte,
und das keines anderen mehr bedürfte, «um sich zu beweisen», «daß

allein hinreichte», daß wir aus «Existenz» zur vollen Herrschaft
über die Welt unseres Seins gelangten, so daß aus dem «Nichts»
dieses Seins «etwas» würde, was vor dem Angesicht dieser «einen

33 Op. omnia, Proslogion, S. 112; deutsch nach F. S. Schmitt, Proslogion
lateinisch-deutsch (1962), S. 111.

34 Op. omnia, 1, Proslogion, S. 100.
35 Op. omnia, 1, Proslogion, S. 93; deutsch nach Schmidt (A. 33), S. 111.
36 Op. omnia, 1, Proslogion, S. 100.



Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins 211

Natur» nicht zu vergehen brauchte und so jede «Ontologie» ad
absurdum führte? Es war eben jenes eine Argument, «daß Gott in
Wahrheit sei und daß er das höchste Gut ist, das keines anderen
bedarf, aber dessen alles bedarf, um zu sein.. .und was wir sonst
noch von der divina substantia glaubten»37; eben dies: «Du allein
also, Herr, bist, was Du bist, und wer Du bist.»38 Doch konnte solche

Aussage dann wirklich noch den allen Völkern gemeinsamen
«natürlichen Worten» erwachsen, die selbst auch der nur «mittelmäßig

Begabte» verstehen sollte? War das wirklich nur noch das

religiöse Apriori einer «Uroffenbarung» menschlichen Existenzverständnisses

Oder war es nicht vielmehr die über einen allgemeinen
«ethischen Monotheismus» hinausreichende Offenbarung, von der
es z.B.im Hebräerbrief heißt: «Nachdem vorzeiten Gott manchmal
und in mancherlei Weise geredet hat zu den Vätern durch die
Propheten, hat er am Letzten in diesen Tagen zu uns geredet durch den
Sohn» (Hebr. 1, 1 f.).

Thomas Buske, Berlin

37 Ebd., S. 93.
38 Ebd., S. 116.


	Existenz als Accommendatio des Seins : der "ontologische" Gottesbeweis bei Anselm von Canterbury

