Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 3

Artikel: Existenz als Accommendatio des Seins : der "ontologische"
Gottesbeweis bei Anselm von Canterbury

Autor: Buske, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878557

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Existenz als Accommendatio des Seins

Der «ontologische» Gottesbeweis bei Anselm von Canterbury

In der Regel wird viel zu wenig beachtet, dafl die «Ontologie» nicht
eigentlich die philosophische « Ur»-Frage nach dem Sein oder Seien-
den beinhaltete, sondern viel eher immer zugleich diesem so oder
anders verstandenen Sein eine erkenntnistheoretische Struktur zu
unterlegen versuchte. Ontologie wurde als Strukturlehre des Seins,
so sehr das allein schon von ihrem Namen gelten wiirde, ein unmit-
telbares Produkt der frithen Awfklirung im Zeitalter der mittel-
europdischen Glaubensauseinandersetzungen. Das wissenschaftlich
«Neutrale» und Allgemeingiiltige wurde gesucht und als Mitte
zwischen der einfach empirischen und transzendentalen Wirklich-
keitserfassung statuiert. Ontologische Aussagen waren soim Stile der
Zeit nur erweiterte mathematische Denkvorstellungen. Es wurde die
schon im Nominalismus zégernd aufgegriffene, vermeintliche Mog-
lichkeit einer logischen Demonstrierbarkeit aller erkennbaren Da-
seinsbeziehungen in Form eines zum Teil recht vulgir gefirbten
Erkenntnisvollzuges jetzt nur in bewultere Abstraktionsweisen ver-
lingert und fiir einen spiteren linearen Rationalismus pripariert,
der dann in der enzyklopidischen Aufklirungssucht unter dem
Ancien Régime in solchen zumindestens der Sache nach kaum ver-
gessenen Werken wie dem «Systeme de la nature» (1770 von Baron
Holbach und seinen Gesinnungsgenossen verfal3t) seine bis heute
nachwirkende, gefihrlich zersetzende politische Anreicherung er-
fuhr. Jedenfalls hatte schon Goclenius (Rudolf Gockel) in seinem
1613 erschienenen «Philosophischen Lexikon» diesen Begriff der
Ontologie so gebraucht und mit dem von ihm wohl als erstem be-
nutzten und vielleicht sogar gepriagten Terminus jene Gleichung
von «Seins»-Aussagen und mathematischem Beweisverfahren ver-
bunden. — Was Wunder also, wenn darum auch Kant schlieBlich die
alle nur denkbar moglichen, aber im modus procedendi des Beweises
doch gleichen Gottesbeweise einschlieB3lich eben eines sogenannten
«ontologischen» Gottesbeweises im Rahmen jeder «Kritik reiner
Vernunft» als unzumutbare Einschrinkung menschlichen Selbstbe-
wulltseins zuriickweisen mufite, ohne nicht aber auch jenen anderen
praktischen Beweis Gottes als Forderung des alltdglichen Lebens
aufzugreifen. Aber genau auch dies und nichts anderes lag der



198 Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins

Anselmschen Beweisfithrung eines Daseins Gottes zugrunde und
wurde nur durch jenen im 17. Jahrhundert aufkommenden mathe-
matisch verstandenen Terminus des Ontologischen verdunkelt; er
muBte mithin durch die historisch nachtrigliche Ubertragung auf die
Intentionen Anselms Verwirrung stiften, aus der selbst Kant allem
Anschein nach nicht mehr herausfand.

Heute wird Anselm von Canterbury (1033-1109) vollig zu Unrechi
ein sogenannter, aber erst im Aufklarungszeitalter erfundener «onto-
logischer Gottesbeweis» angelastet. Aber schon Anselm selbst hatte
sich dieser «ontologischen» damals erst vorsichtig nominalistisch
kaschierten Unterstellung zu erwehren:

Ein ehemaliger Graf von Montigny, der Ménch Gaunilo, ein viel-
leicht etwas &lterer Zeitgenosse Anselms, hielt in seinem urspriinglich
anonym verbreiteten «Liber pro insipiente» dem «ontologischen»
Gottesbeweis Anselms die schon aus der Antike etwa in dem rekon-
struierbaren «logos aléthés» des Kelsos (177/180 n. Chr.) prinzipiell
bekannte eindimensionale Oberflichlichkeit einer nur einzig «ver-
niinftigen» Argumentationsweise vor, dafl ndmlich «das Sein dessen,
quo maius cogitari nihil possit, in unserem Intellekt nur in dem
gleichen Sinne gelte, wie das Sein jedweden anderen Dinges in un-
serem Intellekt, sofern es gedacht wiirde, also z.B. auch einer fingier-
ten Insel». Wiirde aber dagegen dieses Sein «in vollerem Sinne ge-
nommeny, «was aber ja auch Anselm nicht wolle», ndmlich intelligere
rem esse, «so wiirde damit das zu Erweisende schon vorausgesetzt
sein», um dennoch gerade gegen Anselm weiter zu behaupten: «Das
reale Sein des Objekts miisse im Voraus feststehen, damit aus seinem
Wesen seine Pridikate sich erschlielen lassen.»® Wir konnten aber
in dieser empiristischen Banalitdt die immer aufs neue erhobenen,
aber immer schon alten atheistischen Einwénde versteckt wieder-
finden, jedenfalls hier ohne eine ausdriickliche Denomination ihrer
wissenschaftlichen «Voraussetzungslosigkeit». Und so lieBen auch
schon keine der von Gaunilo benannten Aspekte tiiberhaupt noch ein

1 Texte in A. Daniel, Geschichte des Gottesbeweises (1909); ferner
B. Geyer, Die patristische und scholastische Philosophie, = F. Uberwegs
Grundri, 2 ([1928] 1965), S. 197-203.



Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins 199

tiefergehendes Verstéindnis des Anselmschen «Gottesbeweises» er-
warten ; denn weder sollte die Beweisfihigkeit eines Beweissystems
erbracht noch die Existenz Gottes aus einer gedanklichen Maoglich-
keit schlechthin und auBlerhalb jeder «Autoritit» erschlossen werden.

So sehr aber wiederum umgekehrt jede andere fiktiv-formale
Autoritit gleichfalls ausgeschaltet sein sollte, wie es ausdriicklich
schon einleitend in der ersten der beiden Anselmschen Schriften
zum ¢Gottesbeweis», dem Mono- und Proslogion, hief3: quatenus
auctoritate scripturae penitus nihil in ea persuaderetur? — lediglich
die immer schon nachtriglich intellektuelle Grenzziehung gegeniiber
der eigenen kreatiirlichen Vorfindlichkeit, die sich ihrer Verniinftig-
keit nur im Rahmen einer existentiellen Entduerung voll bewulit
werden konnte, konnte auch nur in der immer wieder zur Charakteri-
sierung des «ontologischen» Gottesbeweises herangezogenen Haupt-
stelle gemeint gewesen sein, solange ihr jedenfalls kein «ontologi-
sches» Beziehungsspiel unterlegt sein sollte und die Situation der
Existenz des so nun nur noch in eigener «Autoritit» Argumentieren-
den nicht tibergangen wurde. Nur so wurde aus der sich zur Ge-
schichtlichkeit anreichernden Historizitdt jener je betreffenden
Person deutlich, dal «auch dieses gewill wire, dafl das, woriiber
nichts Grofleres mehr gedacht werden konnte, non potest esse in
solo intellectu». « Denn» — und diese Aussage wire dann kaum mehr
aus der Stringenz einer «verniinftigen» Beweisfithrung mit Aus-
schluf3 einer sich selbst einzugestehenden eigenen existentiellen
Wirklichkeit moglich — «was immer allein nur im Verstande auf-
zufinden wire, kénnte auch in re gedacht werden», ndmlich daB es
iiber das jetzt gedachte noch einen Schritt hinausfithrte und etwas
hinzufiigte «quod maius est». Und den Begriffsfetischismus aller
moglichen Gegner bis zur Absurditét einer wirklichkeitsleeren zeit-
losen menschlichen Existenz treibend, fuhr Anselm fort: « Wenn
nimlich dies, quo maius cogitari non potest, est in solo intellectuy,
dann miite auch notwendigerweise gelten, dafl das dann, «quo
maius cogitari non potest, selbst so das wire, quo maius cogitari
potesty».

Doch dieser Schlufl wire nur unter Absehung von der Person des
Argumentierenden und in einer mathematisch und rationalistisch-
ontologisch gefiihrten Formelsprache maoglich, wozu ja schon die

2 Anselm, Opera omnia, ed. F. S. Schmitt, 1, Monologion, S. 7.



200 Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins

Universalia als flatus vocis im Nominalismus degradiert waren. Da-
gegen konnte aber nun Anselm viel urgriindiger und somit «selbst»-
bewul3ter eine andere conclusio bieten, ndmlich der Unendlichkeit
der Folgerungen des jeweils nicht mehr gedanklich faffbaren Grofie-
ren als dem dann doch Grofiten zum Trotz jene «Grofle» der Kon-
kretheit menschlicher Existenz entgegenzustellen, aus der nur im
Ganzen dann selber die Frage nach dem Gréfiten beantwortbar
wiirde, und nur so dann «in intellectu et in re» etwas existierte, was
«jenseits allen Zweifels» so beschaffen sein miilte, daB «quo maius
cogitari non valet»®. Es galt eben auch jenes zu beriicksichtigen,
was wenige Zeilen zuvor auch schon gesagt war und den nur in der
eigenen Existenz ausgleichbaren Widerspruch betraf, dal} es ein
Unterschied wire, ob «ein Ding im Verstande ist» oder «einzusehen,
daf3 das Ding existiert». Dieser Gegensatz lielJ sich aber nur in der
auch spéter von Luther in De servo arbitrio iibernommenen Weise
16sen, dall es zu jenem erkenntnistheoretischen Fundamentalsatz
kam, ohne den die Schizophrenie von subjektiver und objektiver
Weltaneignung uniiberwindbar blieb. Aber umgekehrt konnte er
zugleich nur aus jener einmaligen theologischen Tradition erwachsen
und sollte eben auch von Anselm als unabdingbar empfunden und
so in einem «Beweis» erneuert werden, der aber nie {iber das «Zeug-
nis» selber hinausfithren konnte. Es war das allgemein menschlich
grollere Wissen, das sich nicht an das Erkennen selber verlor, son-
dern an der groeren Fiille des Daseins partizipierte, die in sich nie
erkennbar, sondern immer schon erkannt sein mufite, so dalB es
«offenkundig wire» (in einer Anspielung auf Matth. 22, 37), sic
gaudebunt toto corde, tota mens, tota anima, ut totum cor, tota
mens, tota anima non sufficiat plenitudini gaudii4. Es kam also zu
jener Aussage, die, iiber jede theologische Detailerérterung hinaus,
die Geistesgeschichte bis in die Gegenwart umfafBite und nur darin
richtig zu verstehen wire: Neque enim quaero intelligere ut credam,
sed credo ut intelligam, und zwar mit dem noch viel bemerkens-
werteren Nachtrag: Nam hoc credo, quia nisi credidero, non intelli-
gam % was schon in der prophetischen Literatur gesagt war. (Jes. 7,9).

Man konnte darum auch mit Anselm zunichst die gesamten
Priliminarien seiner existentiellen Beweisfiihrung und damit je-

3 Op. omnia, 1, Proslogion, S. 101f.
4 Ebd., S. 120.
5 Ebd., S. 100.



Th. Buske, Hxistenz als Accommendatio des Seins 201

den Einwurf, wie er als erster von Gaunilo formuliert wurde, weit
hinter sich lassend dahingehend zusammenfassen, dafl gerade, um
jedem Mif3verstédndnis einer intellektuellen Deduktion einer Existenz
Gottes auszuweichen, Gott «nicht allein etwas sei, quo maius cogitari
nequit, sondern» — und nun auch, um die Gesamtheit existentieller
Aussagen zur Geltung zu bringen, aus dem Beweis und Zeugnis
in die Anrede des Gebets verfallend — «Du bist grofieres, als was ge-
dacht werden konnte». Doch ohne jenes Wissen von der Person
Gottes, eben Gott nur als Gottheit, wenn also auch jene personale
«GroBe» als existentiell Groftes fir die Grofle Mensch einschlieBlich
aller Erkenntnisfadhigkeiten wegfiele, konnte dann doch etwas Der-
artiges, eben GroBeres, gedacht werden, denn si tu non es hoe ipsum,
potest cogitari aliquid maius te®. Aber genau das konnte nicht sein,
sobald auch das Sein und Dasein des Menschen in aller Unvoreinge-
nommenheit zu Ende gedacht worden wéare und die nicht selbst ver-
mittelte Urspriinglichkeit zugestanden war. Umgekehrt konnte aber
dann eben auch kein «Verstand» (mens) «etwas Besseres denken»
als diesen Gott, um sich in seiner vollen existentiellen Moglichkeit
itberhaupt personhaft gegriindet zu finden. Oder der Mensch be-
raubte sich selbst der groBtmoglichsten Wirkweise in der Welt
seines Seins, und es bliebe bei der einfachen Feststellung, dal3 sich
«das Geschopf tiber seinen Schopfer erhébe» oder sogar in der
Leugnung seiner nicht selbst begriindbaren Existenz iiber ihn «zu
Gericht sdfle».” Deshalb miilte auch jeder Mensch, der iiberhaupt
erst einmal diese unauflosbare Kinheit seines eigenen existentiellen
Ursprungs eingesehen hitte, ebenso zugestehen, daf} letztlich von
Gott auch gar nicht einmal nicht gedacht werden konnte, dald
er nicht existierte. Solch ein Mensch kénnte nur noch bei sich selber
sagen, was entweder eine leere und uniiberlegte Redensart oder als
eine ganz uneigentliche und kurzschliissige Negation gemeint war:
Nullus quippe intelligens id quod Deus est, potest cogitare quia
Deus non est, licet haec verba dicat in corde, aut sine ulla aut cum
aliqua extranea significatione®. Also konnten auch fiir Anselm nur
die Toren noch sagen. was schon die Psalmdichtung formulierte
(Ps. 53, 2): Sie sprechen in ihrem Herzen, es ist kein Gott?®.

¢ Ebd., S. 112.
7 Ebd., S. 103.
8 Ebd.
* Ehbd.



202 Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins

Nicht nur fiir Anselm war deshalb auch der letzte Grund freier Er-
kenntnis und selbstbewullter Wahrnehmung eigener Existenz jene
Verniinftigkeit, die sich ihre Kreatiirlichkeit eingestiinde. Und nur
erst auf dieser Ebene erkenntniskritischer Anreicherung existen-
tieller Einsicht war dann von jenem «religiosen Apriori» oder der
Faktizitdt menschheitsgeschichtlicher « Uroffenbarung» (wie sie die
«Christliche Wahrheit» von Althaus als notwendige «Lehre» zu er-
weisen versuchte) im eigentlichen allgemeinmenschlichen oder so
eben religiésen Sinne zu sprechen. Anselm konnte es sich jedenfalls
nicht vorstellen, daf3, wenn jemand «wenigstens von mittelmafiger
Begabung wire», er aber noch nie etwas von «Gott und seiner
Schopfung» gehort hétte, er sich dann dennoch nicht «wenigstens
durch den bloBlen Verstand davon iiberzeugen kénnte»!?, eben von
«der einen Natur, der hochsten von allem». Auch dieser nur mittel-
méBig Begabte miilte sich der verniinftigen Einsicht kreatiirlicher
Existenz beugen und in jenem «Beweis» religioser Uroffenbarung,
nicht eigentlich des Daseins Gottes, wie es die Behauptung eines
ontologischen Gottesbeweises spéter unterstellte, den Anstol zur
Gottesfrage finden, um sich aber gerade von da ab dann kaum nur
noch mit einer rationalen Durchsichtigkeit der eigenen existentiellen
Problemlage begniigen zu kénnen. Immer miiite auch gleichzeitig
nach der universalen Ausweitung aller Lebensbeziige gefragt werden,
sofern nicht iiber alle intellektuellen Spekulationen hinweg die
Person des Menschen vergessen werden sollte. Mit der selbstbewuf3t
eingestandenen kreatiirlichen Existenz war nimlich auch die Plati-
tide lediglich momentaner Niitzlichkeit ausgeschlossen. Um seiner
selbst willen muBte so der auch nur «mittelméflige Begabte»nach den
«Dingen» fragen, die iiber den Augenblick hinweg dauerten und zu-
mindest die eigene Existenz in geschichtlich iiberschaubarem Rah-
men zusammenschlossen.

2.

Erst was von daher dann gut und gerecht genannt werden konnte,
konnte auch ein erkenntnistheoretisches Interesse beanspruchen.
Aber gerade damit war wieder die Urfrage nach der «einen Natur»,
der sich eben kaum jemand aus der Situation seiner Existenz ver-

10 Op. omnia, 1, Monologion, S. 13.



Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins 203

schlieffen konnte, nur noch dringlicher gestellt. Und so galt fiir das,
woriiber nichts Gréeres mehr gedacht werden konnte, dall es eben
nicht allein non potest esse in solo intellectu, sondern in der Appella-
tion an die Einsichtigkeit jedes auch nur «mittelméflige Begabten»
noch viel stirker die «praktische» Vernunft oder den «gesunden
Menschenverstand» anvisierte und von daher auch mit Ausnahme
der insipientes gegeniiber dem Dasein Gottes zur Verantwortlichkeit
umschlug: und nur so hatte die namentlich in der englischen Auf-
klirung vielberufene Toleranz, wie es John Locke!! beschrieb, auch
Atheisten gegeniiber ihre Grenze. Sie wiirden sich nur mit dem Rela-
tivismus von Seins- und Daseinsaussagen begniigen und sich selbst
nur noch als Funktionsprodukt solcher Relationen verstehen, damit
aber fir immer als verldflliche Partner ausfallen. «Denn was auch
immer in irgendeinem Verhéltnis gerecht genannt wiirde, so kénnte
das eine dennoch nicht gerechter sein als das andere, sondern je-
weils nur durch die eine Gerechtigkeit, die nicht heute dies und mor-
gen etwas anders sein kénnte, verstanden werden.» Oder aber, «da
nun auch dies feststeht, daf3 alle Dinge im Verhiltnis zueinander
gut oder weniger gut sind, diirfte aber dennoch vorauszusetzen sein,
daf} sie alle durch etwas gut sind, was in allen Dingen als ein und
dasselbe erkannt wiirde, auch wenn es manchmal so schiene, als
wenn manche Dinge nur durch andere Dinge gut seien.»!? Und
Anselm konnte so die fast nur noch rhetorische Frage anschliefen :
Quis autem dubitet illud ipsum, per quod cuncta sunt bona, esse
magnum bomun?, was ja jetzt nichts anderes mehr hei3en konnte, als
daB «dieses Gut durch sich selbst sei, weil alles Gute durch es ist,
woraus weiter folgte, dal alles, was gut ist, durch etwas gut sei,
was es nicht selber ist, und dieses dann wiederum aus sich selbst».
Aber dann miillte auch gesagt werden, dall «all jene ,Dinge’, die
eben nicht durch sich selbst gut sind, auch nicht groBer oder
wenigstens soviel sein konnten, wie das, was durch sich selbst gut
ist». «Denn nur das konnte allein das hochste sein, was alles andere
so iiberragte, daf es nichts Ebenbiirtigeres mehr neben sich hétte.»!3
So fielen das summe bonum und das summe magnum zusammen;
aber auch aus jeder anderen Perspektive wiirde sich immer wieder
die gleiche SchluBifolgerung ergeben.

11 J. Locke, A Letter concerning Toleration: Works ([1823] 1963), S. 13.
12 Anselm, Op. omnia, 1, Monologion, S. 14.
13 Ebd., S. 15.



204 Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins

Anselm ging hier in groBlen Schritten iiber die Problematik des
Nominalismus hinweg, insofern eben nicht der Charakter von genus
oder species die eigentlichen Streitpunkte wéren. Vielmehr mufite
letztlich die Entscheidung nur bei viel existentielleren Universalien
fallen, die aber ohne die «eine Natur» nicht einmal wirklich gedacht
werden konnten und dann mit Recht ein flatus vocis sein mufiten.
Und es galt dann weniger, ob diese «eime Natur» nicht anders ge-
recht sein konnte, nisi per iustitiam, oder was dasselbe wiire, nicht
gerecht sein konnte, nisi per se. Was wiire also einleuchtender, «als
daf} diese Natur die Gerechtigkeit selber ist, und wenn behauptet
wiirde, gerecht durch die Gerechtigkeit, wire es dasselbe fiir sie,
wie durch sich selbst». « Doch das bedeutete wiederum nichts anderes,
als durch die Gerechtigkeit.» Es konnte darum weiter heien: « Wenn
also jemand fragte, was diese hochste Natur dann schliellich selber
sei, um die es sich hier so nur noch handelte, kénnte nicht wahrer
geantwortet werden, als eben die Gerechtigkeit.» ' Dennoch miifite
sie gerade in der Vielfalt des Lebens nicht allein das sein, sondern in
gleicher Weise auch summa vita, ratio, salus, eben summa essentia
oder sapientia, veritas, bonitas, magnitudo, pulchridudo, immorta-
litas, incorruptibilitas, immutabilitas, beatudo, oder summa aeterni-
tas, potestas oder einfacher summa unitas, quod non est aliud quam
summe ens, summe vivens et alia similiter 1°.

Es wire deshalb auch gleich, wie diese «eine Natur» aus philoso-
phischen Uberlegungen heraus terminologisch genannt werden
sollte. Immer bliebe es dabei, dal} es etwas gidbe, was das Beste,
Grofite und Hochste von allem wire, mag es nun auch essentia,
substantia oder natura genannt werden!®. Aber gerade darin selber
dirfte immer wieder nur selbst das eine sein, was jene Superlative
umfalite, die kaum anders einzeln oder sogar gegeneinander ihren
auch nur denkbaren Bestand behaupten konnten. Da also illa natura
nullo modo composita sit, et tamen omnimodo tot illa bona sit,
necesse est ut illa omnia non plura sed unum sit. Mithin wire auch
«jedes beliebige einzeln und zugleich nur jeweils das eine von ihnen
allen». Auch wenn man nun von dieser Gerechtigkeit oder Wesen-
heit spriche, «bezeichnete sie dies wie auch anderes, alles zugleich
aber auch einzeln; und es ist gleichwohl doch nur das eine, was im

14 Ebd., S. 30.

15 Ebd., S. 31.
18 Ebd., S. 16.



Th. Buske, Hzxistenz als Accommendaiio des Seins 2056

Besonderen von der summa substantia gesagt wiirde, auch wenn sie
doch nur immer wieder nur auf eine Art und nur in einer Hinsicht
das ist, was sie wirklich im Ganzen ist.»'” Und dennoch, aus der
existentiellen Einsicht des auch nur «mittelméflig Begabten» verbot
sich hier jede pantheistische Ausdeutung, weil in solcher Erkenntnis
dann immer zugleich auch kreatiirliche Bewultwerdung beschlossen
war, die so notwendigerweise in einen sehr dezidierten Schépfungs-
gedanken umschlagen mufite. Oder mit Anselms eigenen Worten,
es war dann nur allzu leicht zu behaupten, daBl es «auf diese Weise
kaum ungereimt genannt werden kénnte, wenn es so nun hiele, das
die schopferische Wesenheit alles aus dem Nichts gemacht habe,
oder alles schlechthin durch sie wiirde; also was frither nichts war,
jetzt etwas sei.»'® Hier war so nicht nur von der einmaligen Creatio ex
nihilo, sondern im Letzten auch von einer permanenten Schopfung
itberhaupt die Rede, in der sich nur der existentielle Erweis fiir die
religiose Uroffenbarung eines Daseins Gottes vollendete.

Da aber nun Gott nicht nur in intellectu, mithin auch nicht nur
in einer gedanklichen Konstruktion (nach theistischer bzw. deisti-
scher Manier) zum Schopfergott werden sollte, muBlte auch die Ver-
niinftigkeit dieses Seinszusammenhanges von menschlicher Selbst-
erkenntnis und Dasein selber mehr als eben eine nur «ontologische»
Aufklarung erfahren. Oder anders: das Denken selber muBite hier
in seiner Funktion der Daseins- und Existenzerfassung mitgedacht
werden; es wurde zur conditio, ohne die die Verniinftigkeit selber
itberhaupt nicht als Aussage moglich war. Umgekehrt aber wiirde
nicht schon das Denkbare selber gleichsam die Verniinftigkeit ga-
rantieren, wenn nicht immer zugleich der gréfiere und groBite Zu-
sammenhang jener durchaus wenigstens als der «einen Natur» er-
kennbaren Einheit allen Wesens gewahrt bliebe, quae in omnibus
est et per omnia, et ex qua et per quam et in qua omnia (R6ém. 11,
36; 1. Kor. 8, 6)°. Nur so konnte dann auch jene weitere Anselm-
sche Wendung nicht mehr iberraschen und als selbstverstédndliche
Erginzung hingenommen werden, wie sie zunichst dann nur fir
diese «eine Natur» und in ihrer Implikation auf jedes weitere mensch-
liche Tun gelten durfte, dal} jene Gleichung von rationaliter und in
ratione zu vollziehen sei, da «ndmlich von keinem auf irgendeine

17 Ebd., S. 31.

18 Ebd., S. 24.
1% Ebd., S. 27.



206 Th. Buske, Hxistenz als Accommendatio des Seins

Weise etwas ,verniinftig’ getan werden kann, wenn nicht ,im Den-
ken’ dessen, der es tut, gleichsam ein Modell des zu schaffenden
Dinges vorausgegangen ist». Aber nur in der Einheit dieser «einen
Natur» war diese Identifikation jenes Gedachten mit der Verniinftig-
keit ganz vollzogen. Jedenfalls konnte nur so dann auch der Mensch
den Mut zum Denken im Blick auf diese ihm vorgegebene Welt des
in der Gesamtheit in sich sinnvollen oder «verniinftigen» gewinnen,
um so nach einer «verniinftigen» Ordnung seiner Daseinsverhéltnisse
suchen zu konnen. Dann war auch «offenbar», daf3, bevor die uni-
versa wurden, «im Denken der hochsten Natur feststand, was oder
wie oder auf welche Weise sie sein wiirden.»2* Obwohl es «deshalb
dann auch klar wére», daBl zwar die universa, bevor sie wurden, mit-
nichten waren, was sie jetzt sind, oder woraus sie geschaffen werden
konnten, so waren sie dennoch nicht nichts ad rationem facientis,
per quam et secundum quam fierint L.

Doch fiir Anselm war diese dann hier versteckte Gleichung von
Vernunft und Denken unabhingig von allen dann weiteren trini-
tarischen Erorterungen eine «Art Sprechen», was er dahingehend
erklirte: «Unter dem Sprechen (locutio) von mens bzw. ratio ver-
stehe ich nicht die Laute, mit denen Dinge bezeichnet werden, son-
dern daf} die Dinge selbst, die zukiinftigen oder die gegenwértigen
acie cogitationis in mente conspiciuntur.»?? Fiir das menschliche
Denken miilite — und nur so wiirde es dann aus der Verniinftigkeit
partizipieren — noch viel spezieller gelten, daf3 eine Sache, cuius
memoriam habemus, soviel bedeuten wirde, wie in mente dicere,
«damit das Denken selbst jenes Wort ist, insofern das Denken nach
der similitudo ex memoria geformt sei.»2* Es konnte aber eben nur
fiur Gott eine solche memoria ohne post festum wirklich geben.
Fir den Menschen mufite hingegen dieses Krinnern viel konkret
begrenzter und je nach der Situation seiner Lebenslage auch dieses
Sprechen viel vereinzelter sein. «Anders spréiche ich namlich, wenn
ich den Menschen mit diesem seinem Namen ,Mensch’ sagte ; anders,
wenn ich den Namen schweigend déchte; und anders, wenn der
Geist (mens) diesen Menschen entweder per corporis imaginem oder
per rationem intuetur.» (Hier diirfte zum ersten Mal terminologisch

20 Ebd., S. 24
21 Ebd.
22 Ebd.
2 Ebd., S. 63.



Th. Buske, Bzxistenz als Accommendatio des Seins 207

Erkenntnis belegt sein, die spéter erkenntnistheoretisch etwa bei
Descartes «Intuition» genannt wurde.) «Doch die Worte jenes letzten
Sprechens diirften (nach der einen Verniinftigkeit des Denkens
selber), sofern sie nicht von (ganz anderen fremden historischen
und) unbekannten Lebensumstinden handelten, bei allen Volkern
die gleichen» oder in einem ganz modernen Sinne auch schon bei
Anselm die «natiirlichen» Worte sein 24. Und sie sollten um so «wahrer»
sein, je «dhnlicher» und «ausdriicklicher» sie jene Dinge «bezeichne-
ten», von denen sie handelten, diese aber damit, wenn auch nur
unausgesprochen, ihre Ahnlichkeit nur in der Angleichung an das
Eine gew6nnen und so selbst ihren Wahrheitsgehalt erfiillten. « Denn
mit Ausnahme jener Dinge, deren Namen wir gerade zu ihrer Be-
zeichnung gebrauchten, wie etwa mit dem einfachen Laut ja’,
diirfte in keinem anderen Wort die Sache so dhnlich (in der Glei-
chung mit ,wahr’) sichtbar werden, als in jener similitudo, quae in
acie mentis rem ipsam cogitantis exprimitur.»2s

Damit dirfte Anselm auf seine Weise das umschrieben haben,
was spiter das «reine Denken» genannt wurde, deren Aneignung
durch den Menschen immer von dem existentiellen Selbstbewufit-
sein als Accommendatio jenes Seins abhing, insofern es iiberhaupt
durch die Wirklichkeitserfassung dieser «einen Natur» geweckt war,
wie sie mit dem Hinweis auf eine Uroffenbarung auch fiir den nur halb-
wegs Begabten in Erscheinung treten sollte. Von dieser aber konnten
dann nicht nur jene philosophisch-theologischen Darlegungen gelten,
dall — war erst einmal das je dhnliche Wort des je vollkommensten
Denkens, «das kiinftige oder schon existierende» in jemandes Den-
ken so vorhanden - «es nicht zuunrecht angenommen werden
konnte, dafl apud summam substantiam jenes Sprechen geschah,
durch die die Dinge wurden, als auch weiter geschieht, nachdem sie
geworden sind, damit man sie per eam (lucotio) wiil3te».2¢ Auch galt
nicht nur (und hier ohne jede ausdriickliche Riickverweisung auf
jedwede christologische oder Logos-Theorie iiberhaupt), dall — weil
diese Vernunft (ratio) lehrte, dal} alles, was die hochste Substanz
geschaffen hétte, durch nichts sonst geschehen wire, als was sie
per semetipsam und das wiederum per suam intimam locutionemin je
einzelnen Worten oder viel sinnvoller nur in einem Wort alles zu-

2 Ebd., S. 25.

% Ebd.
26 KEbd.



208 Th. Buske, Hzistenz als Accommendatio des Seins

gleich sprach — diese locutio summae essentiae nichts anderes als
die summa essentia selber sei?’.

Sie koénnte mithin nicht «Korper» oder etwas dergleichen sein,
was der sensus corporis unterschiede, denn aus dieser so gebundenen
kreatirlichen Perspektive existentiellen Seins gab es immer noch
etwas, was nicht war, was dieses nur erfaflte, und in dem Sinne
dann «Besseres»2® war. Und nicht nur trite offenkundig zutage,
daf} die summa essentia omnium «iiberall und immer», aber auch
«nirgends und nie» wiire, «d.h. an jedem und keinem Ort und zu
jeder und keiner Zeit ist», wie es die verschiedenen Standortbe-
dingungen des menschlichen Denkens in letzter Konsequenz be-
haupten multen. Sondern viel wichtiger wire auch jene Erkenntnis,
ohne die jedes menschliche Selbstbewulitsein wohl kaum zu einer
existentiellen Seinsaneignung fihig wiirde und die Augenblicklich-
keit jedes Daseins nicht dauernd und wirksam tibersteigen kénnte,
dall ndmlich von der «einen Natur» schlieflich auch gesagt werden
miillte, dab sie — da sie «weder Teile» hiatte noch es mehrerer solcher
Essentia und ihrer Locutio geben konnte — ein sich durchaus in
ihrer Singularitdét und der alles umschlieBenden Einheit manife-
stierender individuus spiritus sein mufite 2°. Damit konnte aber das
Verhiltnis von Schopfer und Schopfung nur noch so formuliert
werden, dal} «allein jener creator spiritus sei», und «alles Geschaffene
nicht sei, jedoch wiederum nicht ginzlich nicht, weil es durch den,
der allein unbedingt ist, aus dem Nichts zu etwas gemacht worden
ist».30 Und so konnte also sein wirkliches existentiell vollausgeschopt-
tes Sein in der Partizipation an der locutio dei oder der hochst-
potenzierten Ahnlichkeit zu jener Verniinftigkeit, die der «einen
Natur» als creator spiritus innewohnte, nur auch sein eigenes Selbst
erlangen, nachdem nun auch nichts anderes tbrigblieb, als dafl
«das Sprechen des hochsten auch nur der summus spiritus» wiire,
Oder anders gewendet: «Wenn also die hochste, in sich eine Natur
nichts anderes ist, als was ihre intelligentia und darin zugleich ihre
sapientia selbst, kann sie gleichermaflen auch nur das sein, was ihr
Sprechen ist.»®! Darin lige aber dann eine providentia dei beschlossen,

27 Ebd., S. 26.
28 Ebd., S. 29.
2 Kbd., S. 45.
30 Ebd., S. 46.
31 Ebd., S. 47.



Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins 209

die jede Frage nach einer Theodizee in der Analogie der auch vom
Menschen her handhabbaren, aber darin dennoch viel gro3eren Ver-
niinftigkeit hinter sich liel3e.

Sollte es aber nun zu einer groffitmoglichen Aneignung des Da-
seins, eben nur iiber den beschriebenen Weg einer Accommendatio
des Seins durch die «Existenz», wie sie erst recht in der Tradition
einer christlichen Geistesgeschichte angereichert wurde und bei
Kierkegaard seine ausdriicklich begriffliche Erfassung erhielt,
kommen, dann blieben die «natiirlichen» Worte aller Volker den-
noch jener metaphysischen Unruhe ausgeliefert, die in ihrem Selbst-
bewuBtsein nach dem GroBten und Letzten sich zu fragen genétigt
sah. Aus sich selbst heraus konnte sie dieses auch nur bejahen,
um nicht trotz eines personlichen Daseins in einem allgemeineren
«objektiven» Seinsvollzug unterzugehen; dennoch konnte sie hierin
keinen ein fiir allemal giiltigen « Beweis» erblicken, solange es nur
bei der erstrebten Ahnlichkeit mit der Verniinftigkeit des Einen
bleiben muBte. Denn was wire nun schon allen Einsichten zum
Trotz jene «eine Natur», das Sprechen das Wort, der creator
spiritus? «Denn weder geniigte mir der Name Weisheit, um das
zu zeigen, wodurch alles geschaffen wurde aus dem Nichts, zugleich
aber vor dem Nichts bewahrt wiirde, noch vermdochte der Begriff
essentia das auszudriicken, was durch einzigartice Hohe weit iiber
allem anderen ist und nach seiner eigenen Natur aullerhalb allem
steht, weshalb auch diese Natur unaussprechlich ist, weil sie kaum
durch. solche Worte ,wie sie sei’ beschrieben werden kénnte.» Mit-
hin diirfte also «nicht falsch» sein, daf3 sie durch die lehrende Ver-
nunft (ratione docente) nur eigentlich «wie in einem Rétsel erahnt
wiirde» (1. Kor. 13, 12)3%2. Anselm konnte das Eingestdndnis mensch-
licher Hilflosigkeit gegeniiber solchem KErkennen — und wire das
keines der «natiirlichen Worte», die allen Volkern gemein sein soll-
ten — nur in jenem mystischen Bild iiberhaupt fassen, das er dem
paulinischen Schrifttum entnahm (1. Tim. 6, 16):

32 Ebd., S. 76.



210 Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins

Wahrlich, Herr, das ist «das unvergéngliche Licht, in dem Du wohnst».
Denn wahrlich gibt es nichts anderes, was es durchdriange, um Dich voll zu
schauen. Wahrlich deshalb sehe ich es nicht, weil es fur mich zu stark ist;
und doch sehe ich alles, was ich sehe, durch dieses, wie das schwache Auge,
was es sieht, durch das Licht der Sonne sieht, das es in der Sonne selber nicht
schauen kann. Mein Verstand kann es nicht fassen. Es leuchtet zu stark, und
das Auge meiner Seele ertrégt es nicht, lange den Blick darauf zu richten. Es
wird geblendet durch den Glanz, tiberwaltigt durch die Weite, verschiittet
durch die UnermeBlichkeit, verwirrt durch die Fassungskraft. O héchstes und
unzugéngliches Licht, o ganze und selige Wahrheit, wieweit bist Du von mir,
der ich Dir so nahe bin. Wie entriickt bist Du meinem Blick, der ich Deinem
Blick so gegenwiirtig bin. Uberall bist Du zugegen, und ich sehe Dich nicht. 33

Damit kam Anselm auch nicht umhin, von sich selber und dem
Charakter seiner Beweisfithrung eines Daseins Gottes einzugestehen,
wohlwissend, die «Tiefen» Gottes nicht durchdringen zu kénnen und
ihnen «meinen Verstand» gleichzustellen, dennoch immer wieder zu
versuchen, «Deine Wahrheit irgendwie einzusehen, die mein Herz
glaubt und liebt».3* Er multe von dieser Vergeblichkeit gestehen:

Als ich oft und eifrig darauf das Denken hinwandte und es mir einmal
schien, als lieBe sich fassen, was ich suchte, das andere Mal es der Schérfe des
Geistes génzlich entglitt, verzweifelte ich endlich und wollte davon ablassen,
wie von der Erforschung einer Sache, die zu finden unmdaglich ware. Aber als
ich nun jenen Gedanken von mir vollstéindig fernhalten wollte, damit er
meinen Geist nicht fruchtlos beschiftigte und von anderen, worin ich voran-
schreiten koénnte, abhalte, da begann er immer mehr und mehr sich mir, der
ich es nicht wollte und sich dagegen wehrte, mit einer Riicksichtslosigkeit
aufzudriangen 3,

Es konnte nur bei dieser hymnischen Aussage bleiben: «Lehre
mich Dich suchen und zeige Dich dem Suchenden; denn ich kann
Dich weder suchen, wenn Du es nicht lehrst, noch finden, wenn Du
Dich nicht zeigst.» 3¢

War das aber nun das «eine Argument», nach dem Anselm suchte,
und das keines anderen mehr bediirfte, «um sich zu beweisen», «dal3
allein hinreichte», dafl wir aus «Existenz» zur vollen Herrschaft
iitber die Welt unseres Seins gelangten, so dafl aus dem «Nichts»
dieses Seins «etwas» wiirde, was vor dem Angesicht dieser «einen

33 Op. omnia, Proslogion, S. 112; deutsch nach F. S. Schmitt, Proslogion
lateinisch-deutsch (1962), S. 111.

84 Op. omnia, 1, Proslogion, S. 100.

3 QOp. omnia, 1, Proslogion, S. 93; deutsch nach Schmidt (A. 33), S. 111.

3¢ Op. omnia, 1, Proslogion, S. 100.



Th. Buske, Existenz als Accommendatio des Seins 211

Natur» nicht zu vergehen brauchte und so jede «Ontologie» ad
absurdum fiithrte? Es war eben jenes eine Argument, «dafl Gott in
Wahrheit sei und daB er das hochste Gut ist, das keines anderen
bedarf, aber dessen alles bedarf, um zu sein...und was wir sonst
noch von der divina substantia glaubten»3”; eben dies: «Du allein
also, Herr, bist, was Du bist, und wer Du bist.»3® Doch konnte solche
Aussage dann wirklich noch den allen Vilkern gemeinsamen
«natiirlichen Worten» erwachsen, die selbst auch der nur «mittel-
mafBig Begabte» verstehen sollte? War das wirklich nur noch das
religiose Apriori einer «Uroffenbarung» menschlichen Existenzver-
stdndnisses? Oder war es nicht vielmehr die iiber einen allgemeinen
«ethischen Monotheismus» hinausreichende Offenbarung, von der
es z. B.im Hebréderbrief heiflt: « Nachdem vorzeiten Gott manchmal
und in mancherlei Weise geredet hat zu den Vitern durch die Pro-
pheten, hat er am Letzten in diesen Tagen zu uns geredet durch den
Sohn» (Hebr. 1, 11.).

Thomas Buske, Berlin

37 Ebd., S. 93.
38 Ebd., S. 116.



	Existenz als Accommendatio des Seins : der "ontologische" Gottesbeweis bei Anselm von Canterbury

