Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 28 (1972)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

RoBErT WEBER O.8.B. (Hrsg.) u.a., Biblia sacra tuxta vulgatam versionem.
1-2. Stuttgart, Wiirttembergische Bibelanstalt, 1969. S. I-XXXT, 1-955;
[I-IV], 957-1980. DM 56.—.

Die seit dem Mittelalter als Versio vulgata bekannte lateinische Bibel-
tibersetzung stammt nicht allein von Hieronymus, sondern auch von anderen
und ist ein Sammelwerk aus verschiedenen Epochen. Wahrend seiner Tétig-
keit in Bethlehem 383-406 n. Chr. revidierte Hieronymus zunéchst die alt-
lateinischen Texte der Evangelien und iibersetzte sodann die meisten
hebréaischen Biicher des A.T. Unbekannte haben die ubrigen Teile des alt-
lateinischen N.T. revidiert, aber bei den Makkabiderbiichern und den Weis-
heitsbiichern des griechischen A.T. wurde die altlateinische Tradition beibe-
halten. Eine neue Revisionsarbeit begann um 800 n. Chr. in Frankreich unter
der Leitung von Alkuin. Darauf beruhte der Text, der seit ca. 1200 an der
Sorbonne als mafgeblich galt und 1592 unter Clemens VIII. gedruckt und
fir kommende Zeiten fixiert wurde.

Eine auf die élteren Handschriften basierte Ausgabe der Vulgata zum N.T.
erschien 1889-1954 in Oxford, und eine zum A.T. wird seit 1926 in Rom her-
ausgegeben, ist aber noch unvollstdndig. Dazu kommt die groB3 angelegte
Ausgabe der Vetus latina, von der in Beuron einige Teile erschienen sind.

Analog zu ihrer von A. Rahlfs besorgten Handausgabe der Septuaginta
hat die Wurttembergische Bibelanstalt eine von R. Weber redigierte Hand.-
ausgabe der Vulgata gedruckt. Mitarbeiter an den groflen Editionen von Ox-
ford, Rom und Beuron haben dazu beigetragen, und der neue Text griindet
sich auf die bis jetzt erschienenen Bénde dieser Unternehmen, daneben auf
neue Kollationen von Handschriften.

Fir kirchliche Bibellektiire ist diese zweibéndige Ausgabe der Vulgata
ein wenig schwer, und man wird die Interpunktion vermissen; aber fiir
philologische Textstudien ist sie ein aullerordentlich willkommenes Hilfsmittel.
Sie vergegenwértigt den lateinischen Bibeltext der Spétantike und des Friih-
mittelalters mit den wichtigsten Varianten in so zuverlassiger und ansprechen-

der Weise, wie es heute tiberhaupt méglich ist.
Bo Reicke, Basel

WaALTER BEYERLIN, Die Rettung der Bedrdngten, in den Feindpsalmen der Ein-
zelnen auf institutionelle Zusammenhdnge untersucht. = Forsch. z. Rel. u.
Lit. des A. u. N. T., 99. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1970. 174 S.
DM 28.—.

Weil mehrere Anstéle zur vorliegenden Untersuchung gefithrt haben
(Vorwort), lassen sich auch ihre Ergebnisse unter verschiedenen Aspekten
begreifen. Beyerlin will einmal die Giltigkeit formgeschichtlicher Kriterien
uberpriifen und nachweisen, daf der Einteilungsbegriff «Klagelieder» nicht
iiberall ausreicht und daB man vielfach eher von Bittgebeten sprechen muf3;
dafl Mischgattungen nicht unbedingt Zeichen spéter Entwicklung sind, die



Rezensionen 145

sich vom urspriinglichen Wurzelgrund geltst hat; daB die Frage nach der
Gattung durch die Analyse der Funktion erginzt werden muf3 und daB} zu
beachten ist, wie Formulierungen aus magischem Bereich durch den Glauben
Israels neu und persénlich gefiillt werden. Das sind wichtige und hilfreiche
Uberlegungen, die sich jede Psalmenauslegung zu eigen machen wird. Sie
werden hier auf der Grundlage der «Feindpsalmen» entfaltet, die, meist den
Klagepsalmen zugerechnet, in charakteristischer Weise andringende Feinde
abwehren wollen; nach der Sicht des Verfassers bildet ein nicht genug be-
achteter Sektor kultischen Lebens, eine sakrale Rechtshilfesituation ihren
Hintergrund. Mit Recht beschrinkt sich die Darstellung auf die Psalmen, in
denen das unvermischt mit anderen Motiven zum Ausdruck kommt (3. 4. 5.
7. 11. 17. 23. 26. 53. 63), und bespricht alle Psalmen, deren Rettungsaussagen
ohne klaren Situationsbezugsind (z. B. 9-10; 121 25. 54. 55. 56. 59. 62 u.v.a.),
nur am Rande (S. 18-37).

Vorginger auf diesem Weg sind H. Schmidt (Gebet des Angeklagten, 1928)
und jetzt L. Delekat (Asylie und Schutzorakel, 1967), deren Bestimmung der
Gebetssituation nicht zureicht, wie der Verfasser iiberzeugend nachweist.
Er selbst nimmt zur Lésung die kultische Situation eines in Jerusalem regel-
miBig tagenden Jahwegerichtes an, mit festem Ritual, vor dem ein Ange-
klagter, der seine Unschuld nicht beweisen konnte, zundchst Schutz und dann
durch eine Jahweerklirung (Theophanie) Recht und Rettung fand, was u. U.
die Bestrafung des falschen Klédgers einschlofl. Aus einzelnen Psalmenaus-
sagen wird ein ziemlich differenziertes Ritual dieser Grundsituation, bei dem
verschiedene Phasen moglich waren, entschlossen.

Es ist mit solchen Arbeiten natiirlich gegeben, dal man das Gewicht
exegetisch erhobener Aussagen verschieden beurteilen kann. Deswegen soll
nur eine Frage aufgegriffen werden.

AuBerhalb der Psalmen findet Beyerlin eine Textgrundlage im Losordal
1. Sam. 14, 24-30; 36—46. und im Verfahren Num. 5, 11-31. In 1. Sam. 14
ist die Versiindigung der Gemeinschaft durch die Folgen eindeutig, es geht
um die Feststellung des unbekannten Téters. In Num. 5 wird durch die Folge
des Verfahrens Schuld oder Unschuld des beklagten Weibes manifest; es
liegt also auch auf einer anderen Ebene und ist ein Residuum frithen magi-
schen Denkens, das in 1. Kén. 8, 31-31, auf den Tempel projiziert, nachwirkt.
In Ex. 22, 7-8 geht es um die eidliche Erklirung, die einen Eidgaranten
braucht; in Deut. 17, 8-13; 19, 16-20! geht es um die Festsetzung einer
Berufungsinstanz, die wohl dieselbe Methode der Tatfeststellung anwendet
wie das Vorgericht. Es ist also fraglich, ob die angezogenen Stellen eine trag-
fahige Grundlage fiir ein Institut in dem Umfang abgeben, wie es aus den
Psalmen erschlossen wird.

SchlieBlich noch einige grundsétzliche Fragen. Wie soll man sich den Voll-
zug eines solchen Gerichtes denken, bei dem es so viele Méglichkeiten, Vor-
und Hauptentscheidungen gab? Was wurde ernst genommen, die gewissen-
hafte Beweisaufnahme der priesterlichen Rechtsperson oder die Theophanie ?
In welchem Verhiltnis stehen die leidenschaftlichen Aussagen uiber die feind-

1 H.J. Stoebe: Wort und Dienst, N.F. 3 (1952), S. 120.



146 Rezensionen

liche Bedrohung zu dem angenommenen Tatbestand? Die ProzeBgegner
miissen ja sehr sachlich und gutartig gewesen sein, wenn sie einwilligen, die
Sache nach Jerusalem zu bringen. Waren sie so bedrohlich, hatten sie Mittel
gehabt, diese Berufung zu verhindern oder den Appellanten auf dem Wege
verschwinden zu lassen. Vielleicht kénnte eine semasiologische Untersuchung
des Bedeutungsumfanges der in den Psalmen von den Feinden gemachten
Aussagen hilfreich sein. Und schlieflich : bedeutet diese Institutionsbezogen-
heit nicht zuletzt eine Verengung? Vielleicht begreifen wir in unserer Zeit
wieder mehr von der Bedrohtheit des Lebens und der Feindlichkeit der Welt.
Sie wire nur halb so bedrohlich, wenn sie sich klar abgrenzen und auf be-
stimmte, schlieBlich mit gutem Willen zu klédrende Félle beschrinken liel3e.
Ist es nicht doch naheliegend, daf3, unbeschadet der Geschichte der gebrauch-
ten Vorstellungen, die Psalmen aus dieser Lebenssituation reden und damit
dem Menschen von heute unerhért lebendig werden.

Auch wenn man dem Verfasser in seiner Hauptthese nicht folgen kann,
schliet die Kritik den Dank fiir seine sorgfaltige Arbeit und die weiterfithrende
Fragestellung ein.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

OrTo BOCHER, Ddimonenfurcht und Ddmonenabwehr. HEin Beitrag zur Vorge-
schichte der christlichen Taufe. = Beitr. z. Wiss. v. A. u. N. T., Fiinfte
Folge, 10. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1970. 387 S. DM 57.—.

Die Entstehung des Christentums «im Rahmen der antiken Religionen»
(R. Bultmann) brachte es ganz selbstverstindlich mit sich, daB sich auch
seine Anhénger von ddmonischen (und engelischen) Méchten umgeben wul3-
ten. Ddmonen besitzen ihre eigenen «heiligen» Réume und Zeiten, ihre Ele-
mentaritdt und Individualitdt ; Ddmonen begegnen an dunklen und einsamen
Orten, in wilden Tieren oder Ungeziefer, in Feinden oder Ubeltdtern, in den
Kriften der Sexualitit, der Krankheit oder im Tod. Die Abwehr der ddmo-
nischen Méchte nahm darum einen erheblichen Teil des religiosen Lebens in
Anspruch. Auch den Verfassern der biblischen Schriften war diese Welt der
schidlichen Geistern wohlvertraut. Wer den Verstehenshorizont des Ur-
christentums erhellen will, kann daran nicht vorbeisehen. Dies im Unter-
schied zu einer die biblischen Schriften gegeniiber ihrer religivsen Umwelt
vielfach isolierenden wissenschaftlichen Tradition moniert zu haben ist das
Verdienst von Otto Bécher. Seine Mainzer Habilitationsschrift, deren erster
Teil hier anzuzeigen ist, erschlieBt darum ein Gebiet neutestamentlicher und
religionswissenschaftlicher Forschung, das viel zu lange ein Schattendasein
gefiihrt hat.

Der erste Hauptabschnitt des Werkes («Die von Démonen durchwaltete
Welt der Antike», S. 18-160) stellt das umfassende und in sich geschlossene
Welthbild des Damonischen vor Augen. Dazu werden vom Verfasser nicht
nur Belege des Alten und Neuen Testaments sowie der jiidischen und helle-
nistischen antiken Literatur zusammengetragen und untersucht, sondern
auch Vergleiche zu den Sagen- und Mérchenmotiven des deutschen Volks-
glaubens gezogen. Letzteres mag erstaunen, 6ffnet jedoch den Umkreis der



Rezensionen 147

Vorgeschichte christlichen Denkens auf bislang kaum beriicksichtigte Be-
reiche hin. Systematisch bedeutsam erscheint zudem in Boéchers Arbeit
einerseits die Erklirung dé&monistischer Phé#nomene aus der Ambivalenz
des Heiligen (S. 19-33), andererseits die — im Anschluf3 an van der Leeuw —
vorgetragene religionspsychologische Ableitung der Damonenfurcht aus der
Bildwelt sexueller Traume, welche neues Licht auf die Pravalenz des Sexuel-
len in der Antike wirft (S. 33—40, auch S. 124-137). Groen Raum nimmt dann
die Darstellung der « Funktion der Démoneny» ein (S. 117-160): ihre ¢«schédi-
gende Infektion» aufgrund koérperlicher EntbléBung oder sexueller Begeg-
nung, ihre Anwesenheit in Krankheiten oder in Totem ; daneben weist Bécher
auf den hochst interessanten religionssoziologischen Zusammenhang wvon
Damonenfurcht und Fremdreligion hin (S. 137-152), woriiber vielleicht noch
ausfiihrlicher hétte berichtet werden sollen.

Der zweite Hauptabschnitt («Die Reaktion des von Déamonen bedrohten
Menschen», S. 161-316) behandelt die antiddmonische, religiése Praxis. Hier
kommt zuerst die «Exorzisation Besessener und Kranker» durch Handauf-
legung, Machtwort oder Wiederholung hilfreicher Riten zur Sprache, die
allerdings nur selten férmlich zur Démonenbekdmpfung geiibt wurde. Viel
hiaufiger, ja gleichsam an der Tagesordnung des antiken Menschen sind die
aktiven Reinigungshandlungen mit den vier Elementen (oder ihren Vari-
anten), die als Wohnung und Attribute der Ddmonen galten (S. 182-238).
Unter den lustrierenden Praktiken sind nach Bocher solche mit Wasser
(Tauchbader, Waschungen, Besprengungen etc.) bei weitem am héufigsten;
hier sieht der Verfasser darum zu Recht den Hintergrund sowohl der jiidischen
Proselytentaufe und der Taufriten apokalyptischer Gruppen des antiken
Judentums (Johannestaufe, Qumran), als auch der christlichen Taufe. Ne-
ben den aktiven Reinigungshandlungen spielen die «passiven Handlungen»
exorzistischer Askese eine grof3e Rolle (S. 238-311). Der antike Mensch suchte
Freiheit von ddmonischer Bedrohung durch den Verzicht auf alles, was den
Démonen forderlich sein konnte: auf Kleidung und Hygiene, Speise und
Trank, auf sexuelle Begehung und Schlaf oder den Gebrauch der Sinne und
den Aufenthalt an ddémonieverdéachtigen Orten.

Als abschlieBenden Ausblick bringt der Verfasser einige Hinweise auf die
Néhe und Unterschiedlichkeit des neutestamentlichen und frithchristlichen
Denkens zu diesem Bereich seiner religiosen Umwelt (S. 316-319). Man darf
gespannt sein, was dartiber in dem hoffentlich bald folgenden zweiten Teil
der Untersuchung zu lesen steht. Es sei zuletzt noch verwiesen auf das mit
grofBem Fleill besorgte ausfiihrliche Verzeichnis der beniitzten Literatur,
sowie die Stellen- und Sachregister (S. 320-387).

Gert Hummel, Saarbricken

WERNER GEORG KUOMMEL, Die Theologie des Neuen Testaments nach seinen
Hauptzeugen. = Grundrisse zum N.T., hrsg. von G. Friedrich, N.T. Deutsch.
Ergénzungsreihe, 3. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1969. 312 S.
DM 16.80.

Der Verfasser begrenzt seine Darstellung der neutestamentlichen Theologie
auf die « Hauptzeugen», das sind Jesus, Paulus und Johannes, in der Uber-



148 Rezenstonen

zeugung, daf es «sachgemil} und moglich (ist), sich anhand dieser Verkiindi-
gungsformen ein klares und ausreichendes Bild von der zentralen Verkiindi-
gung des Neuen Testaments zu machen» (8. 15). Die Begrenzung engt ohne
Zweifel den urspriinglichen und mehrschichtigen Reichtum des neutesta-
mentlichen theologischen Denkens ein, erweist sich aber fiir den Durchschnitts-
leser insofern padagogisch zweckvoll, als durch das Ausscheiden von fir den
Nicht-Fachmann verwirrenden Problemen die vorherrschenden Linien ein-
drucksvoller zur Geltung kommen und eine «Mitte des Neuen Testaments»
einfacher und selbstversténdlicher gewonnen werden kann. Bei den «Haupt-
zeugen» ist der Verfasser bestrebt, «die verschiedenen Formen theologischen
Denkens im Neuen Testament nach ihrem eigenen Zusammenhang und nicht
aufgrund eines von aullen herangetragenen Schemas» darzustellen: es geht
um das «die betreffende theologische Denkform beherrschende Grundan-
liegen» (S. 126). Auf der Grundlage dieser Vorentscheidungen bekommen
wir auch ein abgerundetes, eindrucksvolles Bild von der theologischen Gedan-
kenwelt der neutestamentlichen « Hauptzeugeny».

Nach einer kurzen Schilderung der prophetischen Verkiindigung und
eschatologischen BuBbewegung des Tdufers wendet sich der Verfasser der
Botschaft Jesu zu, welche er mit den Mitteln kritischer Methoden aus den
Synoptikern herausarbeitet. Ihren Grundton findet er in der dialektischen
Spannung der eschatologischen Erwartung eines «zeitlich sehr nahen Kom-
mens der Gottesherrschaft» (8. 30) und der Frohbotschaft von der «Gegen-
wart der kommenden Gottesherrschaft in Jesu Wirken und Verkiindigen»
(S. 33). Diese Botschaft ist von der Person Jesu nicht abzutrennen, denn
Jesus hat sich «so sehr im Dienste Gottes als der Wirker der schon anbrechen-
den Gottesherrschaft gewuBt, daBl er den ihm von Gott auferlegten Weg in
den Tod gegangen ist und darin seine Sendung vollendet hat» (S. 84).

Das Bild der palédstinischen und hellenistischen Urgemeinde mit ihrem
Oster- und dem darauf fulenden Christusglauben sowie ihrem Kirchenbe-
wulltsein leitet tiber zur Theologie des Apostels Paulus, «aus dessen Aussagen
uns die theologisch reflektierte Botschaft der dltesten Christenheit Glauben
fordernd anredet» (S. 219). Auf Grund der echten Paulusbriefe (der Epheser-
brief und die Pastoralbriefe werden als unecht aus der Betrachtung ausge-
schieden) erhalten wir ein scharf umrissenes und eindrucksvolles Bild von
dem «bedeutendsten und einfluBreichsten Denker des Urchristentums»
(8. 121). Es ist unméglich, hier auf Einzelheiten der Darstellung einzugehen,
doch sei wenigstens darauf hingewiesen, daf3 fir den heutigen Menschen
schwer verstdndliche oder wegen der weitverzweigten Diskussion nur mit
Miihe zugingliche Begriffe und Gedankengédnge (wie z. B. « Gottesgerechtig-
keit», «Indikativ und Imperativ» usw.) mit klaren Strichen greifbar nachge-
zeichnet werden, ohne daf3 ihre Problematik allzu vereinfacht wiirde. Auch
bei Gedankengingen, welche fiir moderne Christen fremdartig oder nicht
mehr nachvollziehbar sind (so etwa der Gedanke von der Befreiung des
Christen von den ddmonischen Méchten), wird die bleibende Bedeutung der-
selben herausgestellt.

Zuletzt wird «die Christusbotschaft des vierten Evangeliums und der
Johannesbriefe» behandelt. Das vierte Evangelium erhebt den Anspruch,



Rezensionen 149

«das vollkommene Christuszeugnis zu bieten», sofern es «unter Voraussetzung
der Kenntnis der synoptischen Tradition das vollkommene Bild des Jesus
zeichnen (will), wie ihn der Glaube sieht» (S. 234). Entscheidend dafir ist,
dal3 «Johannes die Gestalt und Verkiindigung nicht nur als Glaubender
schildert, sondern bewuf3t vom Glauben der Gemeinde her gestaltet» (S. 236),
und das heiflt genauer: «vom Glauben der Urgemeinde nach Ostern und
Pfingsten» her (S. 280).

Diese drei «Hauptzeugen» der neutestamentlichen Theologie stimmen «in
der doppelten Botschaft» tiberein, «dall Gott sein fiir das Weltende verheil3e-
nes Heil in Jesus Christus hat beginnen lassen und da3 Gott in diesem, Chri-
stusgeschehen uns begegnet ist und begegnen will als der Vater, der uns aus
dem Gefangensein in der Welt erretten und zu tatiger Liebe freimachen willy
(S. 294f.). Diese «Mitte des Neuen Testaments» kann allerdings der urteilend
forschende Historiker nur dann erkennen, wenn er sich nicht nur die vom
Verfasser angewandten kritischen Methoden aneignet, sondern sich auch der
ihn anredenden, von ihm Glauben fordernden Offenbarung Gottes in Christus
beugt. Mit dieser Feststellung, welche die historisch-kritische Methode in
ihre Schranken weist, endet diese Theologie des Neuen Testaments.

Es wire unangebracht, Einzelheiten der Darstellung herauszugreifen und
einer kritischen Lupe zu unterwerfen. Aber es ist klar, daf der urteilend
forschende Historiker die subjektiven Voraussetzungen seiner Methode —z. B.
bei der Rekonstruktion der Botschaft Jesu — nicht vollkommen auszumerzen
vermag, auch wenn er bestrebt ist, nicht mit von aufBlen herangetragenen
Schemata zu arbeiten. Zudem ist der Historiker — wenn er Theologe ist — vom
gldubig hérenden Christen nicht reinlich abzugrenzen, noch weniger dirfen
die beiden gegeneinander ausgespielt werden. Doch sollen diese kritischen
Bemerkungen nicht den Wert dieser den Gemeindegliedern dienenden neu-
testamentlichen Theologie schmélern: fiir dieses den schwierigen Stoff mei-
sternde Werk wird dem Verfasser jeder aufrichtige Leser — auch. der Fach-
mann — herzlich danken. Karl Karner, Sopron, Ungarn

CHRISTOPH BURGER, Jesus als Davidssohn. Eine traditionsgeschichtliche Unter-
suchung. Goéttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1970. = Forsch. z. Rel. u.
Lit. des A.u. N. T., 98. 185 S. DM 28.—.

Die Christologie ist in den zuruckliegenden fiinfzehn Jahren stérker ins
Blickfeld der Forschung getreten, weil die Jesus beigelegten Titel die Eigenart
der Uberlieferungen und deren Geschichte zu erhellen versprechen. Burger
greift einen weniger zentralen Titel auf. Seine Arbeit, betreut von Prof. F.
Lang, hat der Tiibinger Fakultit 1968 als Dissertation vorgelegen. Es geht
ihr weniger um Jesu Davidsohnschaft als um die Entfaltung der entsprechen-
den Gedanken. Burger untersucht zuerst éltere Bekenntnisformeln (S. 251f.).
Mit E. Schweizer findet er in Rém. 1, 3f. eine Zwei-Stufen-Christologie: Der
Davidssohn gelange durch die Erhohung zur eigentlichen Wirde (Gottes-
sohn). Markus (S. 42ff.) gewinne seiner Uberlieferung (11, 1ff.; 12, 35-37)
durch Umdeutung und einen redaktionellen Eingriff in die Jericho-Perikope
10, 46ff. eine analoge Zwei-Stufen-Christologie ab: Der Heilbringer (Davids-



150 Rezensionen

sohn) sei der Gottessohn. Matthdus (S. 72 ff.) weite die von Markus herge-
stellte Linie aus: Der Davidssohn als Heilbringer. Selbst in die Vorgeschichten
sei der Titel erst redaktionell eingebracht worden, u.z. am deutlichsten beim
Stammbaum, der die IsraelverheiBung (Abrahamssohnschaft!) aktualisieren
sollte. Lukas (S. 107ff.) verwende Davidssohn mit Zuriickhaltung: Jesus gilt
als Davidide, wird aber moéglichst unpolitisch gezeichnet. Seine Vorgeschich-
ten und die Reden der Apostelgeschichte gehen mehr auf die Sache als auf
den Titel ein, gelegentlich unter Verwendung élterer Tradition (zum Beispiel
des jiidischen Hymnus Luk. 1, 68ff., der durch téuferische Tradition ver-
mittelt worden sei). Fiir Johannes (S. 153ff.) galt Jesus nicht als Davidide.
Dagegen wird der gekreuzigte Erhohte (gegen F. Hahn: nicht so sehr der
Wiederkommende im apokalyptischen Sinn) in der Apokalypse mit traditio-
nellen Mitteln als davidischer Messias bezeichnet (S. 159ff.). Die judische
Vorgeschichte der Titulatur (S. 16ff.) tritt fast durchweg gegeniiber der
innergemeindlichen Bedeutungsgeschichte zuriick.

Trotz sorgsamer Analysen und behutsamer Entfaltung der Thesen bleibt
der Eindruck, die Tatbestédnde lieBen sich auch anders, systematischer ord-
nen. Baut Matthédus im wesentlichen die markinische Jericho-Perikope aus,
warum entfernt Burger dann den Titel aus dieser? Daf3 er nicht recht zur
rahmenden Wundergeschichte paf3t, konnte auch umgekehrt gedeutet wer-
den: Vielleicht hat Jerichos Gemeinde erst sekundér den Heilbringer-Gedan-
ken akzeptiert ?

Titulaturen pflegen im unliterarischen Raum zu wachsen, die christologi-
sche Assimilation setzt hochstens literarische Zeichen. Der Titel — innerhalb
einer Perikope — kénnte also das élteste Moment ausweisen. Auch von einer
Zwei-Stufen-Christologie des Markus sehe ich nichts: Davids- und Gottessohn
liegen bei Markus auf einer «Stufe» und bezeichnen den Vordsterlichen.
Selbst in Rom. 1, 3f. ist die Zwei-Stufen-These nicht gesichert. R. Bultmann
hatte die Wendung xotd odpka — koatd mwveduo dywodvng als Paulinismus
bezeichnet. Fiir ihn deklariert der Vordersatz (nicht als Stufe) den Gottessohn
als Messias. Indiz fir diese Interpretation ist der Tatbestand, daf3 der Titel
Davidssohn in Rém. 1 nicht begegnet (nur bei Burger und seinen Gewéhrs-
ménnern). So scheint die Annahme der Davidsohnschaft Jesu aus dem
messianischen Postulat zu kommen, das zuerst gegen eine davidische Ab-
stammung kritisch stimmte (Mark. 12, 35-37; Joh. 7, 42), bald aber die heils-
geschichtliche Spekulation tiber den Davidsspro3 ausgelost hat, und zwar an
verschiedenen Stellen zugleich.

Qottfried Schille, Borsdorf b. Leipzig

RoBeRT T. ForTNna, The Gospel of Signs. A Reconstruction of the Narrative
Source Underlying the Fourth Gospel. = Soc. for N.T. Stud., Monograph
Ser., 11. Cambridge, University Press, 1970. XTIV + 275 S. £ 4.75.

Nach einer ausfiihrlichen methodologischen Grundlegung zur Quellenana-
lyse im 4. Evangelium (8. 1-25) nimmt Fortna die Wundererzéhlungen zum
Ausgangspunkt seiner Untersuchung (S. 29-109) und wendet sich von hier
aus der Analyse des ilibrigen Erzdhlungsstoffes zu (S. 114-200).



Rezensionen 151

Die Quellenanalyse wird mit Geschick und Sorgfalt durchgefiihrt, und
weitgehend stimme ich ihr zu. Einiges bleibt problematisch, wofiir hier
etliche Beispiele: — Fortna zeigt in seiner Analyse von Joh. 18, 13-28a
(S. 117-122), daB das Verhér vor Hannas in der Semeia-Quelle (SQ) ein
Kaiphas-Verhor gewesen ist. Das mag richtig sein. Doch durften wir es in
dem «andern Jiinger, der dem Hohenpriester bekannt war», mit einer johan-
neischen Schépfung zu tun haben. — Die Analyse der Ostergeschichte 20,
1-20 (8. 134-144) iiberzeugt mich nicht. Da@l eine Frau (Maria) und Petrus
in SQ gemeinsam zum leeren Grab geeilt sein sollen, ist doch kaum vorstell-
bar. Denkbar wire freilich, da eine 20, 3-10 zugrundeliegende besondere
Petrus-Uberlieferung in SQ hinter V. 18 ihren urspriinglichen Platz hatte. —
Fortna zeigt eindrucksvoll (S. 203-218), in welch hohem Malle S von johan-
neischen Eigentiimlichkeiten frei ist. Dabei sei der Sprachgebrauch von SQ
keineswegs farblos-neutral, sondern enthalte fiir SQ charakteristische Wen-
dungen, die Fortna (auf S. 216f.) zusammenstellt. Diese Liste erscheint mir
als das Problematischste der ganzen Arbeit. Das kann hier nur an einem
Beispiel gezeigt werden: In 1, 38b. 39 begegnen allein 4 Eigentiimlichkeiten
aus SQ: Rabbi, ¢«kommt und seht» (vgl. 1, 46; 11, 34), o0v nach einem
Imperativ und w¢ numerale (¢es war um die 10. Stunde»; vgl. 4, 6; 19, 14).
Schon diese Haufung auf engem Raum spricht m. E. eher fir die Hand des
Evangelisten. Hinzukommt der gehéufte Gebrauch von uévewv (3 x), der
«eine uber den #duBeren Vorgang hinausgehende Bedeutung» zu haben
scheint (Heise). Solche symbolischen Uberhéhungen der Aussagen des Er-
zéhlungsstoffes sind aber — unbeschadet der Tatsache, daB péverv im Rede-
stoff anders qualifiziert wird — eher fir den Evangelisten charakteristisch
als fiir SQ. — Meine Bedenken gegen die Liste der Eigentiimlichkeiten von
SQ betreffen auch 12, 1f. und 19, 14a. In der Salbungsgeschichte fithre ich
gegen Fortna (S. 149-152), abgesehen von der Zeitangabe, die Erwihnung
des Lazarus in 12, 1f. auf den Evangelisten zuriick, der hier eine theologische
Verklammerung mit Kapitel 11 vornimmt. Von hier aus stellt sich die Frage,
ob wir es nicht in dem zumeist als Glosse angesehenen Vers 11, 2 mit dem
anderen Glied der gleichen Klammer zu tun haben. Kyrios wiire in diesem
Falle vom Ewvangelisten bewul3t gesetzt: Der Kyrios, der den Lazarus zum
Leben erwecken wird, ist der von Maria zum Tode gesalbte. Fortna dagegen
weist 11, 2 (S. 76f.) wie auch 12, 1f. (8. 149f.) 8Q zu (vgl. fiv d¢ 11, 2; €ig éx
12, 2). — Auch 19, 14a (S. 126f.) wird man ganz ausschalten miissen. Weder
Av ¢ noch W¢ numerale sprechen eindeutig fur SQ.

Das Quellenmadterial ist nach Stil und Ordnung so einheitlich, da3 Fortna
die These vertritt, der Evangelist bearbeite ein wvorjohanneisches Zeichen-
evangelium SQ (S. 221ff.). Es beginnt mit 1, 6f. und endet mit 20, 30. 31a. b.
In seinem Kern enthilt es 7 Zeichen, deren Ordnung der geographischen
Folge des Weges von (Galilda nach Jerusalem entpricht. Unter den 4 galildi-
schen Zeichen zihlt Fortna den Fischzug des Petrus (21, 2-14) als drittes
(vgl. 21, 14), die Speisung der 5000 mit anschlieBendem Seewandel (6, 1£f.)
als viertes. Die 3 juddischen Zeichen erscheinen in véllig neuer Ordnung: an
erster Stelle die Lazaruserweckung (11, 1ff.), dann die Heilung des Blind-
geborenen (9, 1ff.) und endlich die Heilung des Lahmen (5, 2ff.). Die Tempel-



152 Rezensionen

reinigung (2, 14ff.), verbunden mit dem TodesbeschluBl des Hohen Rates
(11, 47a. 53), erdffnet die Passionsgeschichte. Es folgen die Salbung in
Bethanien (12, 1ff.), deren Stellung vor dem Einzug in Jerusalem (12, 1ff.)
als gegeniiber Markus urspriinglich behauptet wird, und der nicht mehr
vollig rekonstruierbare Bericht vom letzten Mahl (13, 1ff.). — Die Zeichen
waren in SQ numeriert. Das mag zutreffen. Jedoch erscheint mir die Inan-
spruchnahme von 21, 14 fir diese Zahlung mehr als gewagt. Ebensowenig
kann ich Fortna (S. 35f.) in der Bewertung der Lesart von P in 2, 11 folgen,
aus der er die anderen Varianten zu erkliren versucht. wphtnv wird hier
doch wohl erst sekundér im Hinblick auf 4, 54 vor dpynv eingefiigt. — Das
Evangelium SQ steht nach Stil und Ordnung den Synoptikern nahe, zeigt
sich von diesen jedoch literarisch unabhingig. An einigen Stellen kennt SQ
eine primitivere Form der Uberlieferung, im groBen und ganzen jedoch er-
scheint das Material von SQ entwickelter. Das zeigt sich in dem starker
novellistischen Charakter der Erzihlungen wie auch in der Steigerung der
mirakelhaften Ziige (8. 226-228). — 8Q ist ein «textbook for potential Jewish
converts» (S. 234). Ganz und gar christologisch ausgerichtet, verfolgt es als
einziges Ziel, den messianischen Status Jesu durch Zeichen zu legitimieren
und zum Glauben an ihn zu rufen (8. 228-234).

Auch wenn die Gestalt des Evangeliums SQ in der Rekonstruktion Fortna’s
mehr als hypothetisch erscheinen mag, méchte ich im Grundsatz nicht wider-
sprechen. Meiner These eines dem Jetztevangelium zugrundeliegenden johan-
neischen Zeichenevangeliums (in johanneischer Uberhshung des Zeichen-
begriffs) wird von Fortna die These eines andersgearteten worjohanneischen
Zeichenevangeliums SQ zur Seite gestellt. Das gibt leicht Anlal zur Ver-
wirrung. Angesichts des johanneischen Gebrauchs des Begriffs «Zeichen»
wire es besser gewesen, vom «Evangelium der Wunder Jesu» SQ zu reden.
Meine gelegentlich gefiihrte Polemik gegen die SQ richtet sich also nicht
gegen die These, dall der 4. Evangelist Quellen verarbeitet hat, sie richtet
sich vielmehr gegen eine voreilige und m. E. nicht zu rechtfertigende Iden-
tifizierung einer in Wirklichkeit johanneischen Semeia-Konzeption mit der
Semeia-Konzeption einer worjohanneischen Quelle. Fortna indes weill sehr
wohl zwischen beiden zu differenzieren. So ist seine Arbeit sehr zu begriillen.
Auf weitere Untersuchungen des Verfassers auf dem Felde der kritischen
Durchdringung des 4. Evangeliums darf man gespannt sein.

Wilhelm Wilkens, Lienen

GUNTER STEMBERGER, La symbolique du bien et du mal selon saint Jean.
(Parole de Dieu.) Paris, Ed. du Seuil, 1970. 274 pp.

After the introduction dealing with the meaning of symbolism the book
naturally falls into two major parts: the first dealing with the ethical symbol-
ism in John and the second dealing with the application of this symbolism
to the divine struggle for victory. In the first part the various dualistic
expressions in John (light-darkness, life-death, liberty-slavery, being from
above-being from below, love-hate and truth-falsehood) are placed in contrast
with one another. In each case Stemberger begins by discussing the main
passages that apply to the concept and then explores the significance.



Rezensionen 153

The symbol is a shortened expression which takes into account the back-
ground of the person to whom it is written. Thus both the mentality of the
author and the reason for the expression to the church of John’s day become
important. The use of symbolism does not militate against the historicity
of the events given symbolic interpretations. The world of John is not the
Gnostic world for omit evil is not inherent in the world but comes as the
result of a moral decision. Thus in each case the negative part of the dualism
is not an opposing equal force but rather a negation of that which is good.
The symbolism is also that which moves to the transcendent. The Old
Testament symbols for God are applied to the Christ in such a way that they
comprehend the totality of life.

The second part of the book deals with the struggle against evil in the
present world. The nature of the Johannine approach is optimistic treating
the victory as already being assured. Water, contrary to much of the ancient
world, is seen as an element dealing with the salvation of the people of God.
The struggle for victory and judgment are already assured.

Christ is the center of Johannine theology. This is especially true in moral
areas. T'o choose Christ is to choose to follow a definite path. To do and to be
are the same thing for John.

While we have not always agreed with Stemberger in his applications of
symbolism to the Gospel of John, we have found the book rewarding and
would recommend the reading to any serious student of John.

David W. Wead, Milligan College, Tennessee

HerMANN DEMBOWSKI, Grundfragen der Christologie, erdrtert am Problem der
Herrschaft Jesu Christi. = Beitrdge zur evangelischen Theologie, 51.
Minchen, Chr. Kaiser Verlag, 1969. 3568 S. Fr. 33.50.

Die Herrschaft Christi erschlieBt sich nach Dembowski fiir den Glaubenden
«durch ihre Verborgenheit unter dem Gegenteil in ihrer Wirklichkeit als
Dienstschaft und erweist sich seine Macht als ohnméchtige Macht der Liebe».
Indem sich Christus an Menschen bindet, «begegnet er heute als der lebendige
Herr, der iilber Menschen, Gemeinde und Welt regiert». «In seiner Koexistenz
und Proexistenz grindet und befreit Jesus Christus, der Letzte, den Glau-
benden, und aus dieser Griindung und Befreiung begabt, begrenzt und fordert
er ihn im Vorletzten» (S. 345).

Diese Sicht der Herrschaft Christi beruht auf zwei grundsétzlichen Vor-
aussetzungen: 1. Gott ist nicht mehr (S. 119), 2. Auferstehung und Erschei-
nungen des Auferstandenen sind identisch (S. 132). Und hier erheben sich
die Fragen. Gewi3, «abgesehen von der Bindung an Jesus Christus in Person»
(S. 138) kénnen wir nicht zu Gott kommen. Aber durch ihn kommen wir zu
Gott. Nach dem Neuen Testament ist es unmoglich, von Christus als von
«Gott nach Gott» zu reden und die Theologie auf die Christologie zu reduzie-
ren (8. 136). Tun wir das, so sollen wir lieber von der Herrschaft der modernen
Philosophie als von der Herrschaft Christi sprechen.

Wenn weiter die Auferstehung nur ein theologischer Postulat der Erschei-
nungen des Auferstandenen ist, dann kann man nur schwer die Konsequenz



154 Rezensionen

abweisen, dall die Gemeinde die eigentliche creatrix der Auferstehung und
der Herrschaft Christi ist und daB auch Sokrates (trotz dem Verfasser auf
S. 1451f.), Bach und Beethoven eine solche Auferstehung erlebt haben. Die
Auferstehung betrifft gewill auch uns, aber primér beruht sie auf dem, was
sich. zwischen dem Vater und dem Sohn abgespielt hat, ndmlich auf der
Rechtfertigung des Herrschaftsanspruchs Jesu. Wer dieses «primér» auf
«sekundar» reduziert, der verlif3t den Boden des Neuen Testaments, und das
ist immer bedenklich.

Die Frage Dembowskis ist theologisch legitim, die Losung aber scheint
uns verhingnisvoll zu sein. Denn nicht die Vorstellungen der neutestament-
lichen Umwelt, und ebensowenig die von Feuerbach, sollen bei der Herrschaft
Christi mafgebend sein. Ist das nicht der Anfang einer Entwicklung, an
deren Ende es hieBe: Etsi Christus non daretur?

Taudovit Fazeka$, Levice, CSSR

Biorn SAnDVIK, Das Kommen des Herrn beim Abendmahl im Neuen Testa-
ment. = Abhandl. z. Theol. d. A. u. N.T., 58. Zirich, Zwingli-Verlag, 1970.
170 S. Fr. 19.—.

Mit groBer Akribie geht diese Untersuchung der Stellung des Heiligen
Abendmahles in der urchristlichen Gemeinde nach. Dabei wird vorausgesetzt
und begriindet, daBl und inwiefern das Herrenmahl das Lebenszentrum. der
Gemeinde immer schon gewesen ist und ist. Es ist ein Novum in der west-
kirchlichen Tradition, dal3 der Ausgangspunkt der Untersuchungen die Li-
turgie ist. Liturgische Texte und Formeln werden angefiithrt und besprochen.
So ist es zwingend, da3 die Eucharistiegebete in breiter Weise zur Sprache
kommen.

In einem ersten Teil widmet der Verfasser sich dem Maranatha-Ruf und
geht seinem Vorkommen in den Auferstehungsmahlzeiten und in den Pau-
lusbriefen sowie in der Offenbarung des Johannes nach. Er setzt das Mara-
natha in Beziehung zum Anathema und leitet davon ab den «Gerichts-
charakter des Herrenmahles» bei Paulus und in den Sendschreiben (Apk.
2-3).

Im zweiten Teil der Abhandlung geht Sandvik dem Hosannaruf nach,
untersucht seine Bedeutung in der Didache und im Neuen Testament und
stellt dabei fest, daBl Psalm 118 bereits in der urchristlichen Gemeinde als
«Abendmahlstext» in Gebrauch ist.

Den breitesten Raum (2 Kapitel und uber 90 Seiten) nimmt die Unter-
suchung tber den Gebrauch des «Tempelbegriffes» ein. Ausgehend von
Ps. 118, 22, wird ihm nachgegangen durch das ganze N.T. hindurch sowie
in den Texten der apostolischen Viter, in Qumran und im Vorstellungskreis
des Laubhiittenfestes. Dabei geht der Verfasser den Schwierigkeiten und
Spannungen, die in dem Doppelgebrauch dieses Begriffes gegeben sind, nicht
aus dem Wege.

Als Ziel gibt Sandvik in der Einleitung an, daB aus den liturgischen Texten
eine Abendmahlstheologie zu konstruieren sei. Wohl gibe es eine klare Tauf-
lehre im N.T. Eine Abendmahlslehre aber fehlt. Bedauerlich ist, daf er leider



Rezensionen 155

mit keinem Wort auf Joh. 6 eingeht. Sehr iiberzeugend werden aber die
Abendmahlsparénesen abgehandelt, an denen aufgezeigt wird, was von der
Teilnahme ausschlieBt. Die Zusammengehorigkeit von Abendmahl und Tod
Christi, von Abendmahl und Wiederkunftserwartung, von Abendmahl und
Kirche, von irdischer Gemeinde und dem Heiligtum im Himmel werden
aufgezeigt.

Bedenken miissen allerdings gegeniiber dem Gebrauch und der Aus-
wertung der Didache 9 und 10 angemeldet werden (S. 59). Hier scheinen mir
die Bedenken Conzelmanns nicht entkriftet zu sein. Auch die Interpreta-
tionen der Tempeltexte erscheinen manchmal mehr von der Entdeckerfreude
her geschehen zu sein, und der Gefahr der Uberinterpretation ist man nicht
entgangen.

Aber die gesamte Studie ist des Studierens und Nachdenkens wert. Hier
scheinen mir Wege beschritten — manchmal sehr kithn —, die man weiter-
gehen sollte und die im Ringen um das Verstdndnis des Abendmahles der
Theologie neue Impulse geben kénnen und in einer Zeit, da man meint der
Vernunft allein trauen zu sollen, eine Dimension aufzeigt, die dem Lebens-
zentrum der Gemeinde neue Kraft verleihen kann. Darum legt man dieses
Buch, das nicht leicht zu lesen ist, mit Dankbarkeit aus der Hand und wird
es immer wieder in die Hand nehmen.

Kurt Klein, Traunstein, Oberbayern

NicorLE PEREMANS, Hrasme et Bucer d’aprés leur correspondance. = Biblio-
theque de la Faculté de Philosophie et Lettres de 1’Université de Liége,
194. Paris, Les Belles Lettres, 1970. 162 pp. Fr. 20.—.

This competent monograph describes the origins and manifestations of
the controversy, 1529/30, between Erasmus and the Strasbourg reformer,
Bucer, in which the aging humanist unequivocally opposed the radical spirit
of the Reformation in South Germany and Switzerland. The core of the study
consists of a careful explication of Erasmus’ ‘Epistola contra pseudevangelicos’
(Nov., 1529), Bucer’s response, ‘Epistola apologetica’ (April/May, 1530), and
Erasmus’ ‘Responsio ad Fratres Germaniae Inferiores’ (August, 1530).

Throughout the book the author demonstrates her mastery of the relevant
primary and secondary literature. Although the conclusions are not excep-
tional and are meant to be fair, her final judgment tends to support the view
of many Protestant critics that Erasmus was prevented by egoism and other
subjective obstacles from penetrating beneath the Reformation’s turbulent
surface to its pure evangelical depths.

Charles H. O’ Brien, Wittenberg University, Springfield, Ohio

CorNELIS REEDIIK (ed.), Actes du Congrés Erasme, Rotterdam, 27-29 octobre
1969. Amsterdam, North-Holland Publ. Co., 1971. Hfl. 25.—.

Besides the program and other short items from the congress, this volume
contains eleven scholarly articles by S. Dresden, F. Schalk, C. Thompson,
O. Herding, L. Halkin, J. Margolin, K. Kumaniecki, M. Bataillon, R. Stup-



156 Rezensionen

perich, R. Marcel, and C. Reedijk. Except for Stupperich’s discussion of
Erasmus’ ‘new theological orientation’ in his Ratio seu Methodus, the essays
and analyses of texts are mainly focused on Erasmus as an author rather
than as a theologian. The uniformly high quality of these contributions
reflects the excellence of the congress at which they were delivered, a model
of its kind.  Charles H. O’ Brien, Wittenberg University, Springfield, Ohio

Niers TrurstrUupr, Kierkegaards forhold til Hegel og til den spekulative
tdealisme indtil 1846. Kébenhavn, Gyldendal, 1967. 354 S.

Was Niels Thulstrup, jetzt Professor an der Universitdt Kopenhagen, in
dieser 1966 erodrterten Doktorarbeit vorlegt, ist das Resultat einer lang-
wierigen und griindlichen Beschiftigung mit dem Denken seines grof3en
Landsmannes Séren Kierkegaard. In neun Kapiteln untersucht der Verfasser
das Verhéltnis Kierkegaards zu Hegel und zum spekulativen Idealismus. Er
beginnt damit, den «Hegelianismus in Didnemark bis zum Sommer 1835 und
Kierkegaards Verhiltnis dazu» (Kap.1) und «Kierkegaards moglicher Kon-
takt mit Hegel und der Hegelianismus vom Sommer 1835 bis zum November
1837» (Kap. 2) nachzuzeichnen. Die folgenden Kapitel behandeln « Die Periode
November 1837 — September 1838» (Kap.3), «Die Periode September 1838
bis zum 3. Juli 1840» (Kap. 4), « Der Begriff Ironie» (Kap. 5) und « Vom Begriff
Ironie bis zum Entweder-Oder» (Kap.6). Danach werden bearbeitet « Hegel
in den Manuskripten Kierkegaards vom November 1842 bis zum Dezember
1845» (Kap.7) und «Kierkegaards indirekte und direkte Auseinandersetzung
mit Hegel in seiner literarischen Tétigkeit vom Entweder-Oder bis zur Ab-
schlieBenden Unwissenschaftlichen Nachschrift» (Kap.8), worauf dann im
SchluBlkapitel die Folgerungen gezogen werden (Kap.9). Wie die Inhalts-
tibersicht zeigt, geht der Verfasser in seiner schrittweise durchgefiihrten
Untersuchung chronologisch und analytisch vor. Sie umspannt den Zeitraum
vom Sommer 1835, als der junge Student Kierkegaard zum ersten Mal eine
«geistige Statusabrechnung» vornahm — bis zum Winter 1846, als er die
AbschlieBende TUnwissenschaftliche Nachschrift veroffentlichte, «einen
Abschiedssalut der ganzen spekulativen, idealistischen Theologie und
Philosophie, die soviel versprochen und so wenig gehalten hatte — von dem,
was sich Kierkegaard von ihr erwartete» (S.19f.).

Aus Thulstrups Untersuchung geht hervor, daf3 Kierkegaard seine ent-
scheidende existentielle Problematik im Jahr 1835 formulierte — oder auf
jeden Fall wenigstens skizzierte, bevor er sich in nennenswerter Weise in die
Gedankenwelt Hegels und der Hegelianer hineinversetzte. Als er dann, wih-
rend spéterer Studentenjahre, auf den Hegelianismus stie3, weckte dieser bei
Kierkegaard Hoffnungen. Er wurde jedoch alsbald enttéduscht und gab es auf,
sich mit ihm zu beschéftigen — es sei denn, in der Absicht, ihn zu kritisieren.
Hegel, so sagt der Verfasser, betrachtet er immer mehr als einen Wolf im
Schafspelz, die Hegelianer dagegen schlechtweg als Schafherde (S.22)!
Thulstrup macht klar, daB3 Kierkegaard griindliche und korrekte Kenntnisse
iiber die Punkte im Denken Hegels und seiner Schiiler hatte, die Kierkegaard
anzugreifen beabsichtigte, was er sonst von ihnen wuflte, war nicht be-



Rezensionen 157

sonders umfassend. HEs versteht sich von selbst, daB3 der, der das Verhiltnis
zwischen Hegel, Kierkegaard und dem spekulativen Idealismus beschreiben
will, im Blick auf alle drei iiber groBe Kenntnisse verfiigen muB.
Thulstrup hat immer wieder Gelegenheit, zu zeigen, da@ er diese Kenntnisse
in reichem MaBe besitzt. Seine Analyse der schriftstellerischen Tétigkeit
Kierkegaards in den Jahren von 1835 bis 1846 — und das ist auBlerordentlich
interessant — bekriftigt die Worte Hirschs, wonach Kierkegaard, noch ehe er
ernsthaft Hegel zu lesen begann, sozusagen schon mit ihm fertig war und daf
man das auch von anderen Denkern, z.B. Schelling (S.381), sagen kénne. Von
einer entscheidenden Abhingigkeit Kierkegaards von Hegel kann also nicht
die Rede sein. Berticksichtigt man die Voraussetzungen, Ziele und Methoden
der beiden Denker, dann 148t sich ihr Verhiltnis zueinander nicht durch das
Registrieren von Ubereinstimmungs- und Differenzserien bestimmen. Statt
dessen mul} das Verhéltnis als «ein Verhéltnis zwischen total verschiedenen
und, unvereinbaren Gedankenwelten» beschrieben werden (S.333). Die Vor-
aussetzung fir diese Hauptthese der Abhandlung ist die innerhalb der ganzen
Dissertation recht interessante Hegeldeutung des Verfassers. Nach Thulstrup
ist fur das Verstédndnis Hegels entscheidend dessen Erlebnis des — gottlichen —
Universums, ein Erlebnis, das er in seinem Denken rational zum Ausdruck
bringen will. Nun hat man im allgemeinen die Aufmerksamkeit gerichtet auf
das Resultat der Nachrationalisierung, auf das durch eine spekulative Ein-
stellung geprigte System. Gegen diese spekulierende Einstellung richtet sich
Kierkegaard vor allem: eine solche Haltung kann der existierende Mensch
nur einnehmen, wenn er die Bedingungen seiner Existenz total miversteht.
Einleitend sagt der Verfasser, dafl man, wenn man Bekanntschaft schlie3t
mit «einem Teil jener zahlreichen Biicher, die — dem Titel nach zu schlieBen —
einen Denker mit Namen Soren Kierkegaard behandeln», zur Annahme ver-
leitet wird, es gébe in Wirklichkeit nicht nur diesen einen «privatisierenden»
Denker Soren Kierkegaard, sondern eine groBe Anzahl gleichen Namens
(S.13). Hat man aber Thulstrups Buch gelesen, dann besteht kein Zweifel
mehr an der Identitit jenes «privatisierenden» Denkers. Allerdings hat
Thulstrup nicht nur unsere Kenntnisse uber die Gedankenwelt oder besser
noch tiber Kierkegaards Entwicklung als existierender Denker vergroert. Er
bringt zugleich auch héchst interessante Gesichtspunkte iiber Kierkegaards
Bedeutung fiir unsere theologische Situation heute. Das geschieht im letzten
Kapitel, wo der Verfasser nach nun abgeschlossener Untersuchung zu den
religionsphilosophischen Fragen zuriickkehren kann, die er im Zusammen-
hang mit der Diskussion methodischer Probleme in der Einleitung der Arbeit
skizziert hatte. Dort, wo der Verfasser die prinzipielle Bedeutung der Aus-
einandersetzung Kierkegaards mit dem spekulativen Idealismus zusammen-
faBt, geht er infolgedessen ein auf «die Giiltigkeit der Gedanken Kierke-
gaards» und «Kierkegaard in der Rolle des theologischen Richters». Die ganze
Darstellung miindet aus in einer Behandlung der «Methoden der Theologen
und Kierkegaards Position», wobei der dénische Denker drei theologisch-
systematischen Haupttypen der Gegenwart konfrontiert wird. Der erste ver-
sucht, den Inhalt des christlichen Glaubens, eventuell im Anschlufl an die
Philosophie Kants und Schleiermachers, objektiv festzustellen (Aulén,



158 Rezensionen

Nygren). Auch der zweite legt das Hauptgewicht auf das objektive Problem —
ohne allerdings das subjektive zu vernachléssigen (Barth, de Quervain). Der
dritte Haupttyp konzentriert sich auf — wenn auch nicht den ganzen, so doch
auf — einen wichtigen Teil des subjektiven Problemkomplexes (Bultmann).
Als Resultat der Konfrontation kommt heraus, daf3 das Denken Kierkegaards
ein kritisches Licht auf die verschiedenen Ausformungen der zeitgendssischen
systematischen Theologie wirft und daB dieses Licht «am schérfsten auf jene
Gestaltung fillt, deren Repridsentanten oft von sich meinen, sie seien die-
jenigen, die in richtiger Weise seine Gedanken weiterfiuhren» (S.443).

Eine Aufgabe, die sich der Verfasser ganz natiirlich nicht gestellt hat, die
jedoch der Leser seines anregenden Buches fiir wichtig erachten kénnte, wire,
das kritische Licht nun auf Kierkegaard selbst und hier auf seine Behandlung
des Problemkomplexes objektiv-subjektiv zu richten. Setzt man Kierkegaard
einer weiteren ideegeschichtlichen Perspektive aus als jener, die bis zum
spekulativen Idealismus reicht, dann scheint seine geistige Physiognomie
typisch pietistische Ziige aufzuweisen. Das scheint der Vergleich zu bestéiti-
gen, den der Verfasser zwischen Kierkegaard und Barth zieht. Er schreibt,
daB «gleichwie Kierkegaard fast iiberall die ,Richtigkeit der Lehre’, d.h. im
groflen und ganzen die Richtigkeit der ihm bekannten lutherisch-orthodoxen
Dogmatik voraussetzte, so wie sie ihm nicht zuletzt aus Hases Darstellung im
, Hutterus redivivus’ bekannt war, so kann ein existierender Denker unserer
Tage die Richtigkeit beispielsweise der Barthschen Dogmatik — soweit sie aus-
gearbeitet wurde, einschlieBlich ihrer anthropologischen Lehre — voraus-
setzen und sich im ubrigen mit dem Problem des Subjektiven beschéaftigen,
ohne die Vollendung der Dogmatik abzuwarten» (S.341f.). Was Kierkegaard
und vor ihm der Pietismus tibersehen zu haben scheinen, ist dies: daB nicht
nur die Frage nach der Aneignung und Umsetzung der Lehre im Leben, son-
dern auch. die Frage nach der Richtigkeit der Lehre, recht verstanden, eine
existentielle Frage ist.

Benkt-Erik Benktson, Lund

Hans GeErHARD FiscHER, Hvangelische Kirche und Demokratie nach 1945.
Ein Beitrag zum Problem der politischen Theologie. = Historische Studien,
407. Liibeck & Hamburg, Matthiesen Verlag, 1970. DM 36.—.

Die aus einer 1961 geschriebenen Marburger Dissertation hervorgegangene
Arbeit steht in der Reihe derjenigen Biicher, die sich kritisch mit dem Ergebnis
der «unbewiltigten deutschen Vergangenheit» in Kirche und Theologie ausein-
andersetzen. Es ist dem Verfasser zu danken, dafB er in seiner materialreichen
Untersuchung die kirchlich-theologische Gesellschaftspolitik der 50er Jahre
hinsichtlich ihrer demokratischen Zielsetzungen zusammenfassend darge-
stellt hat (vgl. S. 27-63) und damit auch den gegenwirtigen gesellschafts-
politischen Auftrag der Kirche zur Uberpriifung seiner verschiedenen Posi-
tionen zwingt.

Der Verfasser sieht in seinem geschichtlichen Streifzug durch die damalige
politische Theologie in der Bundesrepublik zwei Hauptstromungen am Werk:
einen restaurativ-obrigkeitlichen Konservatismus, der von der lutherischen



Rezensionen 159

Tradition herkommt (8. 98ff.), und den Geist der «dialektischen Theologie»
der Barmer Theologischen Erkldrung von 1934, der die Erfahrung des deut-
schen Kirchenkampfes in die umstrittene Stuttgarter Schulderklirung vom
Okt. 1945 einbrachte (S. 30ff.) und der unter dem Thema der «Ko6nigsherr-
schaft Christi» zu einer neuen demokratisch-freiheitlichen Betétigung des
Christen in der Welt fithren méchte.!

In seiner Interpretation der kirchlichen Gesellschaftspolitik seit 1945
weist Fischer nach, daB die vielversprechende «Stunde Null» zur Neugestal-
tung eines demokratischen BewuB3tseins sehr bald durch das Wiedererstarken
restaurativ-autoritédrer Strémungen im deutschen Protestantismus versiumt
wurde. Einen besonders kritischen Akzent legt hierbei der Verfasser auf den
«Brief des Rates der EKiD an die Amerikanische Militdrregierung von
Deutschland vom 26. April 1946», der bereits den Riickfall in ein kirchlich-
restauratives Staatsdenken erkennen lda8t (S. 32-39). Hinter dieser neuen
Restaurationstheologie stand nicht nur die nationale Tradition und die anti-
demokratische Staatsgesinnung des protestantischen Volkes (wie z. B. in der
Weimarer Republik), sondern mehr noch die theologische Gesamtkonzeption
eines lutherischen Geschichtspessimismus (S. 41ff.) und vor allem die staats-
metaphysische Praktizierung einer «Theologie der Ordnungen» und einer
falsch interpretierten Zwei-Reiche-Lehre.

In einem grofleren Hauptabschnitt (S. 89ff.) untersucht deshalb Fischer
die dem «demokratischen Denken entgegenlaufenden Traditionsstringe im
deutschen Protestantismus» und die zahlreichen ordnungstheologischen Ent-
wiirfe in der evangelischen Sozialethik (P. Althaus, P. Brunner, F. Gogarten;
dazu die «Notverordnung» bei H. Thielicke und die «Erhaltungsordnung»
bei W. Kimnneth). Die antidemokratische «ideologische Verzerrung» dieser
Ordnungstheologie setzte dort ein, wo die obrigkeitliche Staatsgewalt als
«gottliche Stiftung» oder als «metaphysischer» Ordo verstanden wurde. Eine
derartige Legitimation der bestehenden Machtverhaltnisse fiihrte néamlich
erneut in die Verherrlichung der konservativ-autoritdren Staatsform, die in
den 50er Jahren «die weltanschauliche Basis vieler CDU-Mitglieder» war
(S.173, vgl. S. 641f.), und lahmte gleichzeitig den demokratischen Aufbau des
neuen Staatswesens (S. 118ff.). Dem antidemokratishen Konservatismus stellt
der Verfasser die These entgegen, daf3 die Kirche damit nur diejenigen Krifte
stérkt, «die das Christentum als Hindernis fir eine menschenwiirdige Ge-
staltung des Daseins ansehen» (S. 144).

Es gibt jedoch — und das ist der hoffnungsvolle Ausblick dieser Arbeit —
innerhalb der politischen Theologie geniigend Gestaltungskrifte, die «das
Erbe des Kirchenkampfes» zu einer demokratischen Gesellschaftsordnung
hinfithren wollen (vgl. S. 144ff. zu K. Barth, Fr. Delekat, H. Gollwitzer, A.
Rich, H.D. Wendland, E. Wolf u.a.). In den kommenden 70er Jahren
konnte somit, vor allem in der jungen Generation, der Ertrag des Kirchen-
kampfes (der so oft verdringt worden ist) eine neue Alternative fiir ein frei-
heitlich-politisches Handeln der « Christengemeinde» in der « Biirgergemeinde»

1 Vgl. zuletzt 8. v. Kortzfleisch in Ev. Verantwortung, Mai-Ausgabe 1970,
S. 11f.



160 Rezensionen

im Sinne eines demokratischen StaatsbewufBtseins erdffnen.? Fischers Unter-
suchung bietet anhand seiner zeitkritischen Darstellung eine wertvolle Orien-
tierungshilfe in der gegenwiirtigen Diskussion um den politischen Auftrag der
Kirche. Wolfgang Tilgner, Lidenscheid, Deutschland

ViLmos Vairra, Interkommunion — mit Rom? Gottingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1969. 106 S. Fr. 9.—.

Die Absicht, die der Lehrbeauftragte fiir tkumenische Fragen an der
theologischen Fakultat Strasbourg mit dieser Schrift verfolgt, fal3t er selber
wie folgt zusammen: «Unser Schritt ist nicht ‘revolutionér’ im Sinne der
Absage an gultige kirchliche Ordnungen. Er kénnte aber ‘revolutionér’ wir-
ken, wenn er neues Gebiet in der eucharistischen Erfahrung der getrennten
Christenheit betreten wiirde. Der Ruf dieser Studie ist in diesem Sinne zu
verstehen. Er will Spaltungen heilen, indem er die gegebenen Spaltungen
ernst nimmt.»

Deshalb méchte Vajta zunéchst mit dem vielschichtigen und darum ver-
wirrenden Begriff «Interkommunion», der die ohnehin schwierige Diskussion
zusitzlich belastet, aufriumen und schligt vor, sich zunichst auf die Frage
der gegenseitigen Zulassung zur Abendmahls- oder Eucharistiefeier zu be-
schrianken. Ausgangspunkt ist ihm die These, daB Abendmahlsgemeinschaft
und Kirchengemeinschaft nach neutestamentlich-altkirchlichem Verstandnis
zusammengehoren. Also kann Abendmahlsgemeinschaft von Gliedern ge-
trennt lebender Kirchen richtigerweise nicht spontan-enthusiastisch vorweg-
genommen werden. Vielmehr gilt es, die Spannung, die darin besteht, dal
sich Katholiken, Orthodoxe und Protestanten nach ihrem eigenen Selbst-
verstindnis als in der eznen wahren Kirche stehend bekennen, durchzustehen.
«Interzelebration» verdeckt nach Ansicht des Verfassers die ekklesiologische
Tatsache mangelnder Kirchengemeinschaft zugunsten eines Nebeneinanders,
das grundsitzlich fehl am Platz ist und nicht verantwortet werden kann.

So bemiiht sich Vajta in sorgfiltiger Untersuchung einschlégiger Texte,
den kirchlich-theologischen Voraussetzungen nachzugehen, die in der Kirche
Roms und des Ostens wie in den Kirchen der Reformation schon jetzt —
oder doch in Weiterverfolgung vorhandener, besonders nachkonziliarer An-
sidtze — gegenseitige Zulassung zum Herrenmahl erméglichen kénnten. Weil
das Fehlen des Weihesakramentes in den letzteren das groBte Hindernis
hiefiir ist, konzentriert sich schlieBlich die Untersuchung auf die Frage, wie
diesem Problem beizukommen ist.

Rein kirchenrechtlich gesehen, bleibt das Amtsproblem unlésbar. Soll aber
das institutionelle Denken den Vorrang behalten? «Miilte hier nicht — fragt
Vajta unter Berufung auf Klaus Denner und Hans Kiing — die Institution
von der Geisteswirklichkeit her neu durchdacht werden?... Es mifite ver-
mutlich aus dem neutestamentlichen Befund eine charismatische Struktur der

2 Ahnlich K. Scholder in: Kirche und Nationalsozialismus. Tutzinger
Hefte (1969), S. 270{f. ; dazu auch R.-P. Callies, Kirche und Demokratie (1966).



Rezensionen 161

Kirche neu erhoben werden, damit das Institutionelle in den Dienst des
Charismatischen gestellt werden kann und nicht das letztere ausschliet.»
Also heiB3t die Losung: Neuentdeckung der gemeinsamen Sendungsfunk-
tion der Konfessionen durch vermehrte dkumenische Erfahrung, wie sie
schon mancherorts bei besonderen Zusammenkiinften und in besonderen
Gruppen (Mischehen) ohne geistlichen Substanzverlust erlebt wird. Vajtas
Schrift bezieht sich immer wieder auf drei Modellfille von 1968, wie sie sich —
verschieden genug — in Lausanne, Uppsala und Meddelin (Columbien) er-
eignet haben. Da sich Hoffnungen, Forderungen und Vorst68e in Richtung auf
«Interkommunion» von verschiedensten Seiten mehren, gewinnt Vajtas
Arbeit noch an Aktualitdt, zumal sie bei aller Sorgfalt theologischer Er-
érterung in den Appell ausmindet: «Dort, wo die Frage nach eucharistischer
Gemeinschaft echt erklingt, diirften die Kirchenleitungen primér ihr seel-
gorgerliches Amt als entscheidend betrachten und ihre formellen Bedenken
fallen lassen. Die Frage der Abendmahlsgemeinschaft muf3 aus der Sackgasse
herauskommen, in der sie stecken geblieben ist !»
Garfield Alder, Luzern

Kraus-MaRTIN BECKMANN (Hrsg.), Rasse, Kirche und Humanum. Ein Bei-
trag zur Friedensforschung. = Veroffentlichungen des Sozialwissenschaft-
lichen Instituts der Evangelischen Kirchen in Deutschland, 1. Giitersloh,
Giutersloher Verlagshaus G. Mohn, 1969. 372 S. DM 24.—.

Die in diesem Band vorliegenden Beitriage sind das Ergebnis eines Stu-
dienauftrages, den die Evangelische Kirche im Rheinland, angeregt durch
die u.a. in Sidwestafrika tédtige Rheinische Mission, ihrem sozialwissen-
schaftlichen Institut erteilte. Die meisten von ihnen sind Originalbeitrége;
dazu wurden ein Vortrag des katholischen Erzbischofs von Durban, Hurley,
Ausziige aus einer Rede des ermordeten stidafrikanischen Ministerpréisiden-
ten Verwoerd von 1963 und der Nachdruck eines Aufsatzes von T. Parsons,
aufgenommen.

In drei Teile gliedert sich das Buch. Wéahrend im 1. Teil («Rasse» und
soziales Vorurteil) vorwiegend soziologische und biologische Aspekte ange-
sprochen werden (u.a. von A. Silbermann und W. Teschner), bringt der
2. Teil «Beispiele aus der Welt von heute», némlich aus Nordamerika
(D. Ritschl), Studafrika (H. Verwoerd, S.Groth und P. Beyerhaus), Indien
(J. B. Sperling) und Brasilien (H. Strauf3). Im 3. Teil («Rasse» und Christen-
tum) behandeln u. a. H. Stegemann «Rasse’ und Volk in biblischer Sicht»
und G. Menzel den « Anteil der Mission an der Entwicklung der Rassenfrage»
(vor allem in Sudafrika).

Zu J. B. Sperlings Beitrag sei bemerkt, daf neben seiner Kritik an der
christlichen Einstellung gegeniiber den rassisch-sozialen Problemen Indiens
auch auf die positive Arbeit des Christlichen Instituts fiir das Studium von
Religion und Gesellschaft in Bangalore hétte hingewiesen werden sollen.

Im Mittelpunkt der Untersuchungen steht der «weille» Rassismus. Zwei
Themenkreise treten in den Vordergrund: die Apartheid Siidafrikas und
der Antisemitismus in Deutschland. Zum 1. ist besonders der Aufsatz von



162 Rezenstonen

S. Groth sehr instruktiv, der das Verhiltnis der reformierten Kirchen zu
den schwarzen Afrikanern seit dem «GroBen Treck» bis hin zu den Anfang
1969 vorliegenden Spannungen zur Okumene darlegt. P. Beyerhaus unter-
sucht Alternativen zur gegenwértigen Apartheidspolitik und lenkt damit den
Blick auf die praktischen Probleme einer zukiinftigen Gestaltung Suidafrikas.
Zur Geschichte des Antisemitismus sei vor allem auf die umfangreichen Aus-
fuhrungen W. Tilgners verwiesen, der die Entwicklung von den voélkisch-
nationalen und christlich-konservativen Anfingen im 19. Jahrhundert bis
zum antijudischen Rassismus der nationalsozialistischen Aera nachzeichnet.
Der Bemerkung K.-M. Beckmanns in seinem Artikel iiber die Rassenfrage
in der 6kumenischen Diskussion: «Die Bekennende Kirche ging aus dem
Protest gegen die Anféinge der Judenverfolgung in Deutschland... hervor»
(S. 351), stehen Tilgners Darlegung S. 321f. und die hier zitierte Bemerkung
Barths zu Bethges Buch von 1967 iiber Bonhoeffer gegeniiber, daf3 ndmlich
Bonhoeffer 1933ff. als erster die Judenfrage zentral und energisch ins Auge
gefallt habe und, da das sonst kaum geschah, wahrscheinlich «weder in
Barmen noch nachher in Dahlem (hat) dabei sein mégen» (S. 313, Anm. 168).
Es ist bedauerlich, daf3 in einem Band wie dem vorliegenden der ebenfalls
noch auf europédischem Néhrboden entstandene Rassismus gegen die arabi-
schen «gojim» unerwihnt bleibt. Er geht auf die alttestamentliche Unter-
scheidung von ‘am und goj zuriick, die von den sidkularisierten, politisch
rechts orientierten Gruppen des Zionismus jedoch aus ihrem theologischen
Zusammenhang gelost wurden (zu dieser Gefahr vgl. H. Stegemann S. 236).
Bereits in den zwanziger Jahren hatte Martin Buber diesen Rassismus als
dem europdischen Antisemitismus geistesverwandt erkannt und verurteilt.
Heute spielt er jedoch keine unbedeutende Rolle im israelischen Selbstbewul3t-
sein. Eine vorurteilslose Untersuchung dieses Phdnomens ist dringend erfor-
derlich, gerade im Rahmen eines « Beitrages zur Friedensforschung»; das Trau-
ma der Vergangenheit rechtfertigt nicht Blindheit gegentiber der Gegenwart.
Von diesem Mangel abgesehen, bietet das Buch eine umfassende Material-
sammlung, die es erleichtern kann, dem raschen Wandel auf der Szenerie der
rassischen Auseinandersetzungen mit Verstdndnis zu folgen und zu einem vor

dem christlichen Gewissen vertretbaren Urteil zu kommen.
Olaf Schumann, Djakarta

ErNsT BENZ, Der Heilige Geist in Amerika. Disseldorf-Koln, Eugen Dietrichs
Verlag, 1970, 231 S. DM 24.-.

Das vorliegende Buch ist aus einer persénlichen Begegnung des Verfassers
mit dem Christentum pfingstlichen Charakters in Florida und Puerto Rico
hervorgegangen. Die Erlebnisse werden indessen nicht im Sinne einer Ab-
handlung tiber die Pfingstbhewegung verarbeitet, sondern in aufmerksamer,
anschaulicher und lebendiger Weise als solche weitergegeben : « Pfingstgottes-
dienste in Tallahassee» (Kap.II), «Eine Negergemeinde in Tallahassee»
(Kap. IV), «Heilung durch den Geist in der Episopal Church» (Kap. V) u. a.
Ernst Benz 146t den Leser auf diese Weise sogar bis zu einem gewissen Grad
engagiert an den verschiedenen Gottesdiensten teilnehmen. Darin liegt
zweifellos der Wert des Buches neben den immer zahlreicher werdenden



Rezenstonen 163

Biichern und Schriften zur Pfingstbewegung, zur Zungenrede und zu den
Geistesgaben.

Auf S. 98 seines Buches kommt der Verfasser auf die Geschichtsschau des
pfingstlerischen Heilungsevangelisten A.A. Allen zu sprechen. Dieser sieht
die Geschichte der Kirchen als die Geschichte eines Erléschens der urspriing-
lichen Freude des Heiligen Geistes. E. Benz tibernimmt diese Sicht nicht. Er
1aBt aber den Leser doch sein mitgehendes Interesse an den pfingstlichen Er-
scheinungen, die ihm in Deutschland so gut wie unbekannt blieben (8. 9, 12),
spiiren. Dadurch ist die Darstellung frei von jeder besserwissenden Enge, aber
doch begleitet von durchleuchtender Kritik. Zu dieser versténdnisvollen
Wiirdigung tragen bestimmt auch die Einsichten bei, die sich E. Benz in
seinem groflen Werk, «Die Vision. Erfahrungsformen und Bilderwelt» (1969),
erarbeitet hat. Die Grenzen, die gezogen werden miissen, werden deutlich
sichtbar, so die Verfalschung des Heiligen Geistes in die (Christliche) Wissen-
schaft durch Mary Baker Eddy (VII, Heilung durch Christian Science) und
die pseudoreligiose Interpretation des LSD-Rausches (IX, LSD oder das
«chemische Pfingsten»).

Der Verfasser bedenkt die pfingstlich enthusiastischen Erscheinungen hier
und dort, besonders auch im letzten Kapitel (X, Uber den Vorzug und Nach-
teil der Pfingstbewegung) auf dem Hintergrund unseres eigenen protestan-
tisch, kirchlichen Lebens. Von daher ist die gut verstdndliche Lektiire nicht
nur fur den kirchenkundlich interessierten Leser, sondern ebenso fiir den
Theologen im Kirchendienst und jeden am Leben der Kirche beteiligten recht
anregend. Oswald Eggenberger, Monchaltorf

Franz XAVvER ARNOLD, KARL RAHNER, VICTOR SCHURR, LEONHARD M.
WeBER und Mitarbeiter, Handbuch der Pastoraltheologie. Praktische
Theologie der Kirche in ihrer Gegenwart. Bd. 1; 2, 1-2; 3; 4. Freiburg,
Herder, 1964-69. 448; 343 +425; 677; 7569 S. — Bd. 2, 1-2, zweite Aufl.
1971. 343 4426 S.

Es braucht Mut, in einer Zeit, in der auch in der katholischen Kirche vieles
im FluB ist und zahlreiche Fragen kontrovers beantwortet werden, ein funf-
bindiges Handbuch der Pastoraltheologie herauszugeben. Die Interpretation
der Konzilsdekrete, auf die sich das Handbuch oft beruft, ist ja ebenfalls
umstritten. Fur die 69 Mitarbeiter des Werkes war offenbar die milde Reform-
theologie von K. Rahner eine gemeinsame Grundlage. Sie erlaubt fir die
Fille von Themen, die in dieser Disziplin erértert werden, eine durch ihre
Geschlossenheit eindriickliche Architektonik.

Band I gibt Auskunft iiber die Geschichte der Pastoraltheologie, die seit
1777 zum ersten Mal als selbsténdiges Lehrfach an einer Hochschule betrie-
ben wird, noch im 19.Jahrhundert aber vielfach blo3 Regelsammlung fiir die
Praxis war und fir die erst im Zusammenhang mit der kirchlichen Erneuerung
in unserem Jahrhundert bemerkenswerte Neuentwiirfe vorgelegt wurden.
Heute tendiert die Pastoraltheologie danach, praktische Theologie zu sein.
Es geht ihr darum «das Wirken, die Wirkformen, die Selbsterbauung der
einen und ganzen Kirche und nicht nur die Téatigkeit des einzelnen ,pastor’



164 Rezensionen

darzustellen». Ihr Ziel ist die Planung des Vollzugs der Kirche fir die Gegen-
wart und die Zukunft, oder nach der Definition von K. Rahner: «Sie behan-
delt den je aktuellen Selbstvollzug der Kirche, wie dieser und soweit dieser in
einer wissenschaftlichen Reflexion im voraus zu ihm selbst aus dem Wesen
der Kirche und aus der theologischen Analyse der Gegenwartssituation heraus
erkannt werden kann als geschehender (kritisch) und geschehen sollender
(normativ).»

Kriterien fiir diese Reflexion bezieht sie aus der Erkenntnis des bleibenden
Wesens der Kirche. Das ist eine Aufgabe der Dogmatik. Grundlegend ist
darum die Ekklesiologie, die K. Rahner dem Werk voranstellt. Er handelt
von der Kirche als der Prisenz der Wahrheit und der Liebe Gottes, beschreibt
sie als Mysterium, als Ursakrament, als Realsymbol und als das Volk der
Getauften, die in der Gemeinschaft mit den durch Christus legitimierten Hir-
ten (Hierarchie) verharren. Subjekt der heilsvermittelnden Téatigkeit ist die
ganze Kirche, aber in Verschiedenheit der Funktionen ihrer Glieder. Neben
dem Amt hat das freie Charisma Raum. Das Amt gliedert sich seinerseits in
verschiedene Amter, iiber die sich Rahner im einzelnen éuBert. So findet man
in diesem Lehrbuch der praktischen Theologie, was den evangelischen Leser
verwundern mag, eine ausgefiihrte Lehre tiber das Papsttum und die Kurie.
Es wird sogar — recht mild — von moglichen Uberschreitungen der Kompeten-
zen des Papstes und von einem schlechten Gebrauch der pépstlichen Voll-
macht geredet. « Wenn praktische Theologie den ganzen Selbstvollzug der
Kirche betrachtet und der Papst der héchste Tréger des Amtes ist, das fiir die-
sen Selbstvollzug unerldBlich. ist, und wenn seine Lehrvollmacht zu seinen
wesentlichen Vollmachten gehért, dann ist sachlich dieses Problem eine
Frage der praktischen Theologie.»

Als Grundfunktionen der Kirche werden erldutert die Verkiindigung des
Wortes in Mission, Gemeinde und Unterricht, die Feier der Eucharistie und der
andern Sakramente, die Disziplin, der christliche Lebensvollzug und die
Caritas.

N. Greinacher bringt die soziologischen Aspekte der Kirche zur Sprache.
Die Relativierungen, die von seiner Sicht aus zu erwarten wéren, sind
katholisch domestiziert. Immerhin bietet er z.B. zum Verhiltnis des Klerus
zu den Laien aus der Vergangenheit einiges, was zur kirchenkritischen Funk-
tion der Soziologie gehort.

Band I1/1 bietet Uberlegungen zur Anthropologie, die der Selbstvollzug
der Kirche zu beachten hat, und zur Geschlechtlichkeit des Menschen. Diese
wird gut barthianisch in Analogie zum Wesen Gottes gesehen. («Weil Gott
nicht einsam ist, ist auch der Mensch nicht einsam. Er ist auch und gerade in
seiner Leiblichkeit nicht einsam. In Gottes eigenem Wesen. findet ein Gegen-
uber statt...») Dann werden formale Grundstrukturen der Heilsvermittlung
behandelt, verschiedene Frommigkeitstypen werden skizziert, und das in der
Theologie kaum beachtete Problem Elite—Masse wird aufgegriffen. Es folgen
grundsétzliche Erwigungen zum Thema Kerygma und Dogma, in denen vor
einer Geringschitzung des Dogmas gewarnt wird. Bedeutsam scheint mir das
Kapitel iiber die Differenz zwischen der gelebten Moral und den von der
Kirche gelehrten Moralgesetzen, ein Problem, das die Ethiker vielfach tiber-



Rezensionen 165

sehen. Eine breite Gegenwartsanalyse bemiiht sich, dem Leser Versténdnis
fiir die Struktur der industriellen Gesellschaft zu vermitteln. Hier werden der
Siakularisierungsproze und die Frage nach der theologischen Deutung der
heutigen Tendenzen diskutiert. K. Rahner sagt wieder einmal das nahe Ende
der Volkskirche und ihre Entwicklung zu einer «Gemeindekirche» voraus,
deren Mitgliedschaft auf Freiwilligkeit beruht und die theologisch und in
ihrer Praxis den Pluralismus in beschrédnktem Ausma@ anerkennt. Originell
und kiithn ist der Beitrag des Tiefenpsychologen A. Gorres tiber die Pathologie
des katholischen Christentums. Als scharfer Diagnostiker deckt er auf Grund
von demographischem Material und Beobachtungen aus dem &rztlichen
Sprechzimmer «katholizistische Fehlhaltungen» auf, u.a. auf dem Gebiet der
Gewissensbildung und der Sexualmoral. Er hilt z. B. den Vorwurf, die
katholische Fréommigkeit bewirke einen gewissen Spontaneitétsverlust und
eine Intelligenzhemmung, teilweise fiir berechtigt, weil die allzu konsequente
Erziehung zur Bravheit den Wissensdrang und den Freimut des Kindes
lihme. Es wiire zu wiinschen, daf} ein ebenso engagierter und psychologisch
versierter Kritiker eine Arbeit iiber die etwas anders gelagerten «protestan-
tistischen Fehlentwicklungen» schriebe!

Band I1/2 enfaltet zunéchst eine globale Strategie fiir den Selbstvollzug
der Kirche, behandelt Probleme der Zentralisation und der heute nétigen De-
zentralisation und legt den Missionsauftrag der Kirche in unserer Zeit dar.
Dabei wird der dialogische Charakter der Mission gefordert. Die «Theologie
des anonymen Christentums» in den zu missionierenden Voélkern mufl
ausgebaut werden! Ein Kapitel behandelt das Verhéltnis zu andern christ-
lichen Konfessionen und empfiehlt die Anerkennung der in einer evangelischen
Kirche gespendeten Taufe und eine bescheidene Revision des Mischehenrechts.
Sakramentsgemeinschaft ohne Anerkennung der apostolischen Sukzession
durch die Protestanten wird hingegen abgelehnt. Ausfihrlich beschéftigt sich
der Band mit den heute herrschenden Ideologien (lehrreicher Exkurs {iber die
Geschichte des Ideologiebegriffs) und mit dem Problem der Ideologiekritik.
Der Verfasser bringt viel Verstandnis auf fur die Grunde, die das Christentum
ideologieverdichtig gemacht haben, geht aber eindeutig von der Voraus-
setzung aus, daBl das Christentum selbst keine Ideologie ist. Das Thema
«Grundstrukturen im heutigen Verhéltnis der Kirche zur Welt » gibt K. Rahner
Gelegenheit zu einer positiven Deutung der bleibenden Weltlichkeit der Welt
auf Grund seiner Sicht der Einheit der Schépfungs- und der Erlosungswirk-
lichkeit. « Die Weltlichkeit der Welt, wie sie im neuzeitlichen Verweltlichungs-
prozeB entstand und in global verschirfter Form uns heute anblickt, ist in
ihrem Grunde, freilich nicht in ihren einzelnen geschichtlichen Auspriagungen,
nicht gegen, sondern durch das Christentum entstanden; sie ist urspriinglich
ein christliches Ereignis und bezeugt damit die innergeschichtlich waltende
Macht der , Stunde Christi’ in unserer Weltsituation.» Diese Erkenntnis wird
dann in einer Reihe von Artikeln auf das Verhédltnis der Kirche zu den ver-
schiedenen Bereichen der Kultur (Wissenschaft, Kunst, Massenmedien,
Freizeit, soziale Dynamik, Politik, Staat) Gibertragen. Hier wire auf manche
interessante Einzelheit hinzuweisen, z. B. auf die entschiedene Problemati-
sierung der «christlichen» Parteien.



166 Rezensionen

In Band I11 wendet sich F. Klostermann den Strukturen zu, in denen sich
die Kirche entfaltet: Bistum, Pfarrgemeinde und funktionale Gemeinde. Sie
werden dem Oberbegriff Gemeinde zugeordnet. Mit Berufung auf das Neue
Testament, in welchem das Heil immer in der EkKklesia vermittelt und weiter-
gegeben wird, versteht Klostermann die Weltkirche als Gesamtgemeinde und
das Bistum als die Gemeinde, die sich um einen Bischof versammelt, mit ihm
das Wort hort und das Sakrament empfingt. Eingehend behandelt N. Grei-
nacher Organisation und Planung der diézesanen Aktivitdten und postuliert
dabei eine stéirkere Demokratisierung. Auch die Pfarrgemeinde ist nicht blof3
Verwaltungsbezirk, sondern in ihr wird die Gesamtgemeinde am selben Wohn-
ort Ereignis. Daraus ergeben sich Kriterien fiir Struktur und Lebensfunktio-
nen der Pfarrei. Weil auch fiir den heutigen Menschen, trotz der sozio-
kulturellen Verinderungen seines Daseins, sein primérer Kontakt mit einer
Familie lebenswichtig ist, behélt die Pfarrei fir ihn Bedeutung. Sie ist «die
christlich-kirchliche Form des priméren menschlichen Daseins {iberhaupt,
das seinen Schwerpunkt in der (wesentlich georteten) familidren Beziehung...
hat.» Interessant ist, daf A. Miiller fiir die Rollengestalt des Pfarrers gegen-
iiber seiner Gemeinde nicht die eines « Hauptmanns», eines «Fiithrers» oder
auch eines «Hirten» im alten Vollsinn des Wortes empfiehlt. « Den heutigen
theologischen und soziologischen Konzeptionen wird es wohl am meisten
entsprechen, wenn sich der Pfarrer als ,dienender’, mit allen andern Gldu-
bigen solidarisch verbundener Bruder versteht.» Dies gilt trotz seiner
juristisch festgelegten Leitungsaufgabe in der Gemeinde. Fiir die verschiede-
nen Tatigkeiten des Pfarrers, von der Sakramentsverwaltung tiber die Wort-
verkiindigung bis zur Einzelseelsorge werden Anweisungen gegeben.

Zum Thema Pfarrei gehéren deren Einrichtungen und Geb#ude (es werden
Grundprinzipien fiir den Kirchenbau aufgestellt und Bemerkungen zum
Pfarrhaus gemacht). Auch die Rolle des Laien in der Pfarrgemeinde wird
griindlich erértert.

Ein Monopolanspruch der territorialen Pfarrei als einziger Organisations-
form der Seelsorge ist abzulehnen. Neben ihr existieren, wenn auch nicht
ganz gleichberechtigt, die funktionalen Gemeinden, deren Glieder durch die-
selbe gesellschaftliche Funktion miteinander verbunden sind. Als Beispiele
werden behandelt die Studenten-, die Krankenhaus,- die Militdr-, und die
Auslénderseelsorge.

Das ekklesiozentrische Grundprinzip des Handbuchs kommt darin zum
Ausdruck, da3 bei der Darstellung des Vollzugs der Kirche unter dem Ober-
begriff « Eingliederung des einzelnen in die Kirche» sowohl die Lehre von der
Taufe und der Firmung wie auch der Kinder- und der Erwachsenen-
katechumenat behandelt werden. Fur die kirchlichen Bemiihungen um die
Kinder sind die eucharistische Erziehung und die Hinfithrung des Jugend-
lichen zum BuBsakrament mafgebliche Gesichtspunkte. Die in der 6kumeni-
schen Diskussion aufgetauchte Idee, dal3 die Verkirchlichung der Welt kein
erstrebenswertes Ziel ist, hat hier keinen Platz. Von den in diesem Zusammen -
hang behandelten Themen seien erwiahnt der Artikel iiber Jugendseelsorge
(im protestantischen Sprachgebrauch = kirchliche Jugendarbeit im engeren
Sinn) mit einem erstaunlichen Versténdnis fir die Weltlichkeit der heutigen



Rezensionen 167

Jugend und das Kapitel uber die Sorge um Priester- und Ordensberufe mit
der Aufforderung zur systematischen Werbung — ein Thema, das in der pro-
testantischen Religionspiddagogik nirgends bertuhrt wird.

Daf} die Verfasser aber weit davon entfernt sind, eine infantile Abhéngig-
keit der Glaubigen von der Kirche zu erstreben, zeigen die Abschnitte {iber
die Bildung und Erziehung der Christen zur Miindigkeit und die Sorge der
Kirche fir das Leben des Glaubens heute. Hier findet man u.a. eine Anleitung
zum seelsorgerlichen Gespréch, die weitgehend den Auffassungen von A.
Rensch auf evangelischer Seite folgt und eine (nicht ganz dazu passende)
Auseinandersetzung mit dem Pastoral Counseling mit einer positiven Wiirdi-
gung der nicht-direktiven Methode.

Band IV, dessen Erscheinen F.X. Arnold nicht mehr erlebt hat, setzt die
Darlegungen uber den Vollzug der Kirche mit einer auch fiir den evangeli-
schen Leser tiberaus lesenswerten Ehelehre von F. Bockle fort. Der Verfasser
setzt sich differenziert, aber eindeutig ablehnend mit der Enzyklika «Hu-
manae vitae» auseinander. Ein Kapitel befalt sich mit den Themen Umkehr,
Siinde, BuBlsakrament. Die Krankenolung und die Uberlegungen zu einer
neuen Deutung dieses Sakraments fithren zur Frage nach dem Versténdnis
der Krankheit, der Kranken und der Sterbenden in der Kirche und der seel-
sorgerlichen Hilfe fiir besondere Formen des Krankseins. Hier fillt z.B. —
im Unterschied zu einigen evangelischen Publikationen aus der letzten Zeit —
auf, mit welcher Einfiihlung die Schwierigkeiten von neigungshomosexuellen
Menschen behandelt werden. Ein Paragraph zeigt, welche Arbeitsteilung
zwischen Psychotherapie und Seelsorge vorgenommen werden muf3 und wie
Zusammenarbeit zwischen ihnen moglich ist. Das Kapitel uber die Natur-
stdnde gibt AnlaB zur Revision mancher Clichés iilber Mann und Frau, wie sie
vielfach noch in der Theologie umlaufen. (Wir wissen heute, «dal} vieles von
dem, was zur ,Natur’ des Mannes und der Frau zu gehéren schien, in Wahr-
heit aus der Geschichte der Gesellschaft, in der wir leben, zu verstehen ist, aus
der ,Rolle’, die dem Mann und der Frau zugewiesen wurden, auch aus
Ideologien mancherlei Herkunft».)

Von den iibrigen Themen dieses reichhaltigen Bandes seien genannt: eine
Ethik des Berufs und der Freizeit im Zusammenhang mit Problemen des
Alltagslebens, eine soziologische und eine theologische Besinnung iiber den
Priesterstand und Uberlegungen zur Ausbildung, zur Weiterbildung der
Priester und zur Seelsorge an ihnen.

Dass dieses monumentale Lehrbuch, dessen Inhalt hier nur skizzenhaft
wiedergeben werden konnte, fiir die katholische Theologie héchst bedeutsam
ist, sieht man daraus, dall es bereits in fiinf andern Sprachen erscheint und
daBl Band II schon in zweiter, durchgesehener Auflage vorliegt. Manche
Paragraphen stellen auch dem evangelischen Praktologen fruchtbare Fragen
und regen ihn zum Weiterdenken an. Vieles daran ist freilich so sehr von der
dem Werke zugrunde liegenden Dogmatik bestimmt, da Leser mit einem an-
dern Kirchen- und Weltverstandnis wenig damit anfangen koénnen. Und
gerade in diesem Lehrstiick sind die Differenzen zwischen katholischen und
evangelischen Auffassungen immer noch oder wieder neu betrachtlich.

Walter Neidhart, Basel



168 Rezenstonen

ArTHUR RicH, Aufrisse. Vorarbeiten zum sozialethischen Denken. Verdsffentl.
des Inst. fiir Sozialethik an der Univ. Zirich, 4. Ziirich, Zwingli-Verlag,
1970. 247 S. Fr. 28.-.

Dieser Band enthélt Aufsitze von A. Rich und wurde dem Verfasser zu
seinem 60. Geburtstag von seinen Mitarbeitern am Institut fiir Sozialarbeit
gewidmet. Er gibt einen Uberblick seiner wichtigsten Studien, die in ver-
schiedenen Zeitschriften verdffentlicht wurden. Sie fangen mit einem Ge-
burtstagsgruf3 fiir Leonhard Ragaz zu seinem 70. Geburtstag an (1938). Es
folgt ein ausfithrlicher Aufsatz {iber « Das Judenproblem», leider génzlich in
der traditionellen Auffassung verwurzelt, da die Juden in der Verwerfung
Jesu Christi das Geheimnis Israels nicht verstanden hétten: «Sie vertrauten
weiterhin auf ihre edele Abstammung, von Abraham, auf ihr frommes Wesen
und auf ihre bewunderswerte Gesetzestreue» (S. 30). So sehr Rich gegen den
Antisemitismus kéampft, so bedauerlich ist doch das totale Vorbeigehen am
Gehalt der judischen Religion und die Zurschaustellung der Juden als War-
nung fir uns selbst, nur nicht Feinde des Evangeliums zu sein, wie sie selbst
es sind. Der Aufsatz ist von 1943, wir kénnten uns denken, daf3 Rich sich
inzwischen aus dem primitiven Dogmatismus gelést hat, der aus diesen
Zeilen spricht. Die nun folgenden Aufsétze drehen sich hauptsichlich um
einige zentrale Gestalten, mit denen er sich in den flinfziger Jahren ausein-
andergesetzt hat: Pascal, Marx, Berdiajew und Zwingli. Beim Ziircher Re-
formator wird im einzelnen nach den Einflissen Luthers und besonders des
Erasmus gefragt. Bei Berdiajew interessieren Rich die Beziehungen zu dessen
Christologie und seinem unwestlichen, schopferischen Freiheitsbegriff. Von
besonderer Aktualitit sind die Gedanken tiber Macht und Recht bei Pascal,
dem Rich seine Dissertation iiber dessen Anthropologie widmete. Marx
kommt in verschiedenen Beitrdgen zur Geltung: die kryptoreligiésen Motive
in seinen Friithschriften, die Frage der Selbstentfremdung in der Industrie,
die marxistische Zukunftshoffnung, verglichen mit der christlichen. So ent-
halt dieser Jubildumsband viele auch noch fiir die heutige Zeit wertvolle
Gedanken, sie sind in der ruhig-tiberlegten, klarformulierten Art gefal3t, die
wir bei unserem Kollegen Rich kennen und bewundern.

Hendrik van Oyen, Basel

Notizen und Glossen
ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScewE1z. The Ecumenical Review 23, 4 (1971): H.-R. Weber, The Bible in
Today’s Ecumenical Movement (335-46); R. Pesch, The Markan Version of
the Healing of the Gerasene Demoniac (347-76); J. Starobinski, An Essay
in Literary Analysis. Mark. 5:1-20 (377-97). Evangelisches Missions Magazin
115, 4 (1971): J. Rossel, Theologische Besinnung iiber Revolution und
Mission (150-165). K. van der Horst, Die Rolle des weilen Mannes in der



	Rezensionen

