
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Robbet Weber O.S.B. (Hrsg.) u.a., Biblia sacra iuxta vulgatam versionem.
1-2. Stuttgart, Württembergische Bibelanstalt, 1969. S. I-XXXI, 1-955;
[I-IV], 957-1980. DM 56.-.

Die seit dem Mittelalter als Versio vulgata bekannte lateinische
Bibelübersetzung stammt nicht allein von Hieronymus, sondern auch von anderen
und ist ein Sammelwerk aus verschiedenen Epochen. Während seiner Tätigkeit

in Bethlehem 383-406 n. Chr. revidierte Hieronymus zunächst die
altlateinischen Texte der Evangelien und übersetzte sodann die meisten
hebräischen Bücher des A.T. Unbekannte haben die übrigen Teile des
altlateinischen N.T. revidiert, aber bei den Makkabäerbüchern und den
Weisheitsbüchern des griechischen A.T. wurde die altlateinische Tradition
beibehalten. Eine neue Revisionsarbeit begann um 800 n. Chr. in Frankreich unter
der Leitung von Alkuin. Darauf beruhte der Text, der seit ca. 1200 an der
Sorbonne als maßgeblich galt und 1592 unter Clemens VIII. gedruckt und
für kommende Zeiten fixiert wurde.

Eine auf die älteren Handschriften basierte Ausgabe der Vulgata zum N.T.
erschien 1889-1954 in Oxford, und eine zum A.T. wird seit 1926 in Rom
herausgegeben, ist aber noch unvollständig. Dazu kommt die groß angelegte
Ausgabe der Vetus latina, von der in Beuron einige Teile erschienen sind.

Analog zu ihrer von A. Rahlfs besorgten Handausgabe der Septuaginta
hat die Württembergische Bibelanstalt eine von R. Weber redigierte
Handausgabe der Vulgata gedruckt. Mitarbeiter an den großen Editionen von
Oxford, Rom und Beuron haben dazu beigetragen, und der neue Text gründet
sich auf die bis jetzt erschienenen Bände dieser Unternehmen, daneben auf
neue Kollationen von Handschriften.

Für kirchliche Bibellektüre ist diese zweibändige Ausgabe der Vulgata
ein wenig schwer, und man wird die Interpunktion vermissen; aber für
philologische Textstudien ist sie ein außerordentlich willkommenesllilfsmittel.
Sie vergegenwärtigt den lateinischen Bibeltext der Spätantike und des
Frühmittelalters mit denwichtigsten Varianten in so zuverlässiger und ansprechender

Weise, wie es heute überhaupt möglich ist.
Bo Reiche, Basel

Walter Beyerlin, Die Rettung der Bedrängten, in den Feindpsalmen der
Einzelnen auf institutionelle Zusammenhänge untersucht. Forsch, z. Rel. u.
Lit. des A. u. N. T., 99. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1970. 174 S.

DM 28.-.

Weil mehrere Anstöße zur vorliegenden Untersuchung geführt haben
(Vorwort), lassen sich auch ihre Ergebnisse unter verschiedenen Aspekten
begreifen. Beyerlin will einmal die Gültigkeit formgeschichtlicher Kriterien
überprüfen und nachweisen, daß der Einteilungsbegriff «Klagelieder» nicht
überall ausreicht und daß man vielfach eher von Bittgebeten sprechen muß ;

daß Mischgattungen nicht unbedingt Zeichen später Entwicklung sind, die



Rezensionen 145

sich vom ursprünglichen Wurzelgrund gelöst hat; daß die Frage nach der
Gattung durch die Analyse der Funktion ergänzt werden muß und daß zu
beachten ist, wie Formulierungen aus magischem Bereich durch den Glauben
Israels neu und persönlich gefüllt werden. Das sind wichtige und hilfreiche
Überlegungen, die sich jede Psalmenauslegung zu eigen machen wird. Sie
werden hier auf der Grundlage der «Feindpsalmen» entfaltet, die, meist den
Klagepsalmen zugerechnet, in charakteristischer Weise andringende Feinde
abwehren wollen; nach der Sicht des Verfassers bildet ein nicht genug
beachteter Sektor kultischen Lebens, eine sakrale Rechtshilfesituation ihren
Hintergrund. Mit Recht beschränkt sich die Darstellung auf die Psalmen, in
denen das unvermischt mit anderen Motiven zum Ausdruck kommt (3. 4. 5.

7. 11. 17. 23. 26. 53. 63), und bespricht alle Psalmen, deren Rettungsaussagen
ohne klaren Situationsbezug sind (z. B. 9—10; 12125. 54. 55. 56. 59. 62 u.v.a.),
nur am Rande (S. 18-37).

Vorgänger auf diesem Weg sind H. Schmidt (Gebet des Angeklagten, 1928)
und jetzt L. Delekat (Asylie und Schutzorakel, 1967), deren Bestimmung der
Gebetssituation nicht zureicht, wie der Verfasser überzeugend nachweist.
Er selbst nimmt zur Lösung die kultische Situation eines in Jerusalem
regelmäßig tagenden Jahwegerichtes an, mit festem Ritual, vor dem ein
Angeklagter, der seine Unschuld nicht beweisen konnte, zunächst Schutz und dann
durch eine Jahweerklärung (Theophanie) Recht und Rettung fand, was u. U.
die Bestrafung des falschen Klägers einschloß. Aus einzelnen Psalmenaussagen

wird ein ziemlich differenziertes Ritual dieser Grundsituation, bei dem
verschiedene Phasen möglich waren, entschlossen.

Es ist mit solchen Arbeiten natürlich gegeben, daß man das Gewicht
exegetisch erhobener Aussagen verschieden beurteilen kann. Deswegen soll
nur eine Frage aufgegriffen werden.

Außerhalb der Psalmen findet Beyerlin eine Textgrundlage im Losordal
1. Sam. 14, 24-30; 36-46. und im Verfahren Num. 5, 11-31. In 1. Sam. 14

ist die Versündigung der Gemeinschaft durch die Folgen eindeutig, es geht
um die Feststellung des unbekannten Täters. In Num. 5 wird durch die Folge
des Verfahrens Schuld oder Unschuld des beklagten Weibes manifest; es

liegt also auch auf einer anderen Ebene und ist ein Residuum frühen magischen

Denkens, das in 1. Kön. 8, 31-31, auf den Tempel projiziert, nachwirkt.
In Ex. 22, 7-8 geht es um die eidliche Erklärung, die einen Eidgaranten
braucht; in Deut. 17, 8-13; 19, 16-201 geht es um die Festsetzung einer
Berufungsinstanz, die wohl dieselbe Methode der Tatfeststellung anwendet
wie das Vorgericht. Es ist also fraglich, ob die angezogenen Stellen eine
tragfähige Grundlage für ein Institut in dem Umfang abgeben, wie es aus den
Psalmen erschlossen wird.

Schließlich noch einige grundsätzliche Fragen. Wie soll man sich den Vollzug

eines solchen Gerichtes denken, bei dem es so viele Möglichkeiten, Vor-
und Hauptentscheidungen gab Was wurde ernst genommen, die gewissenhafte

Beweisaufnahme der priesterlichen Rechtsperson oder die Theophanie
In welchem Verhältnis stehen die leidenschaftlichen Aussagen über die feind-

1 H. J. Stoebe: Wort und Dienst, N.F. 3 (1952), S. 120.



146 Rezensionen

liehe Bedrohung zu dem angenommenen Tatbestand? Die Prozeßgegner
müssen ja sehr sachlich und gutartig gewesen sein, wenn sie einwilligen, die
Sache nach Jerusalem zu bringen. Waren sie so bedrohlich, hätten sie Mittel
gehabt, diese Berufung zu verhindern oder den Appellanten auf dem Wege
verschwinden zu lassen. Vielleicht könnte eine semasiologische Untersuchung
des Bedeutungsumfanges der in den Psalmen von den Feinden gemachten
Aussagen hilfreich sein. Und schließlich: bedeutet diese Institutionsbezogen-
heit nicht zuletzt eine Verengung? Vielleicht begreifen wir in unserer Zeit
wieder mehr von der Bedrohtheit des Lebens und der Feindlichkeit der Welt.
Sie wäre nur halb so bedrohlich, wenn sie sich klar abgrenzen und auf
bestimmte, schließlich mit gutem Willen zu klärende Fälle beschränken ließe.
Ist es nicht doch naheliegend, daß, unbeschadet der Geschichte der gebrauchten

Vorstellungen, die Psalmen aus dieser Lebenssituation reden und damit
dem Menschen von heute unerhört lebendig werden.

Auch wenn man dem Verfasser in seiner Hauptthese nicht folgen kann,
schließt die Kritik den Dank für seine sorgfältige Arbeit und die weiterführende
Fragestellung ein.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

Otto Bücher, Dämonenfurcht und Dämonenabwehr. Ein Beitrag zur
Vorgeschichte der christlichen Taufe. Beitr. z. Wiss. v. A. u. N. T., Fünfte
Folge, 10. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1970. 387 S. DM 57.-.

Die Entstehung des Christentums «im Rahmen der antiken Religionen»
(R. Bultmann) brachte es ganz selbstverständlich mit sich, daß sich auch
seine Anhänger von dämonischen (und engelischen) Mächten umgeben wußten.

Dämonen besitzen ihre eigenen «heiligen» Räume und Zeiten, ihre Ele-
mentarität und Individualität ; Dämonen begegnen an dunklen und einsamen
Orten, in wilden Tieren oder Ungeziefer, in Feinden oder Übeltätern, in den
Kräften der Sexualität, der Krankheit oder im Tod. Die Abwehr der
dämonischen Mächte nahm darum einen erheblichen Teil des religiösen Lebens in
Anspruch. Auch den Verfassern der biblischen Schriften war diese Welt der
schädlichen Geistern wohlvertraut. Wer den Verstehenshorizont des
Urchristentums erhellen will, kann daran nicht vorbeisehen. Dies im Unterschied

zu einer die biblischen Schriften gegenüber ihrer religiösen Umwelt
vielfach isolierenden wissenschaftlichen Tradition moniert zu haben ist das
Verdienst von Otto Böcher. Seine Mainzer Habilitationsschrift, deren erster
Teil hier anzuzeigen ist, erschließt darum ein Gebiet neutestamentlicher und
religionswissenschaftlicher Forschung, das viel zu lauge ein Schattendasein
geführt hat.

Der erste Hauptabschnitt des Werkes («Die von Dämonen durchwaltete
Welt der Antike», S. 18-160) stellt das umfassende und in sich geschlossene
Weltbild des Dämonischen vor Augen. Dazu werden vom Verfasser nicht
nur Belege des Alten und Neuen Testaments sowie der jüdischen und
hellenistischen antiken Literatur zusammengetragen und untersucht, sondern
auch Vergleiche zu den Sagen- und Märchenmotiven des deutschen
Volksglaubens gezogen. Letzteres mag erstaunen, öffnet jedoch den Umkreis der



Rezensionen 147

Vorgeschichte christlichen Denkens auf bislang kaum berücksichtigte
Bereiche hin. Systematisch bedeutsam erscheint zudem in Böchers Arbeit
einerseits die Erklärung dämonistischer Phänomene aus der Ambivalenz
des Heiligen (S. 19-33), andererseits die - im Anschluß an van der Leeuw -
vorgetragene religionspsychologische Ableitung der Dämonenfurcht aus der
Bildwelt sexueller Träume, welche neues Licht auf die Prävalenz des Sexuellen

in der Antike wirft (S. 33-40, auch S. 124^137). Großen Raum nimmt dann
die Darstellung der «Funktion der Dämonen» ein (S. 117-160): ihre «schädigende

Infektion» aufgrund körperlicher Entblößung oder sexueller Begegnung,

ihre Anwesenheit in Krankheiten oder in Totem ; daneben weist Böcher
auf den höchst interessanten religionssoziologischen Zusammenhang von
Dämonenfurcht und Fremdreligion hin (S. 137-152), worüber vielleicht noch
ausführlicher hätte berichtet werden sollen.

Der zweite Hauptabschnitt («Die Reaktion des von Dämonen bedrohten
Menschen», S. 161-316) behandelt die antidämonische, religiöse Praxis. Hier
kommt zuerst die «Exorzisation Besessener und Kranker» diuch Handauflegung,

Machtwort oder Wiederholung hilfreicher Riten zur Sprache, die
allerdings nur selten förmlich zur Dämonenbekämpfung geübt wurde. Viel
häufiger, ja gleichsam an der Tagesordnung des antiken Menschen sind die
aktiven Reinigungshandlungen mit den vier Elementen (oder ihren
Varianten), die als Wohnung und Attribute der Dämonen galten (S. 182-238).
Unter den lustrierenden Praktiken sind nach Böcher solche mit Wasser
(Tauchbäder, Waschungen, Besprengungen etc.) bei weitem am häufigsten;
hier sieht der Verfasser darum zu Recht den Hintergrund sowohl der jüdischen
Proselytentaufe und der Taufriten apokalyptischer Gruppen des antiken
Judentums (Johannestaufe, Qumran), als auch der christlichen Taufe.
Neben den aktiven Reinigungshandlungen spielen die «passiven Handlungen»
exorzistischer Askese eine große Rolle (S. 238-311). Der antike Mensch suchte
Freiheit von dämonischer Bedrohung durch den Verzicht auf alles, was den
Dämonen förderlich sein konnte: auf Kleidung und Hygiene, Speise und
Trank, auf sexuelle Begehung und Schlaf oder den Gebrauch der Sinne und
den Aufenthalt an dämonieverdächtigen Orten.

Als abschließenden Ausblick bringt der Verfasser einige Hinweise auf die
Nähe und Unterschiedlichkeit des neutestamentlichen und frühchristlichen
Denkens zu diesem Bereich seiner religiösen Umwelt (S. 316-319). Man darf
gespannt sein, was darüber in dem hoffentlich bald folgenden zweiten Teil
der Untersuchung zu lesen steht. Es sei zuletzt noch verwiesen auf das mit
großem Fleiß besorgte ausführliche Verzeichnis der benützten Literatur,
sowie die Stellen- und Sachregister (S. 320-387).

Oert Hummel, Saarbrücken

Weende Georg Kümmel, Die Theologie des Neuen Testaments nach seinen
Hauptzeugen. Grundrisse zum N.T., hrsg. von G. Friedrich, N.T. Deutsch.
Ergänzungsreihe, 3. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1969. 312 S.

DM 16.80.

Der Verfasser begrenzt seine Darstellung der neutestamentlichen Theologie
auf die «Hauptzeugen», das sind Jesus, Paulus und Johannes, in der Über-



148 Rezensionen

zeugung, daß es «sachgemäß und möglich (ist), sich anhand dieser
Verkündigungsformen ein klares und ausreichendes Bild von der zentralen Verkündigung

des Neuen Testaments zu machen» (S. 15). Die Begrenzung engt ohne
Zweifel den ursprünglichen und mehrschichtigen Reichtum des neutesta-
mentlichen theologischen Denkens ein, erweist sich aber für den Durchschnittsleser

insofern pädagogisch zweckvoll, als durch das Ausscheiden von für den
Nicht-Fachmann verwirrenden Problemen die vorherrschenden Linien
eindrucksvoller zur Geltung kommen imd eine «Mitte des Neuen Testaments»
einfacher und selbstverständlicher gewonnen werden kann. Bei den «Hauptzeugen»

ist der Verfasser bestrebt, «die verschiedenen Formen theologischen
Denkens im Neuen Testament nach ihrem eigenen Zusammenhang und nicht
aufgrund eines von außen herangetragenen Schemas» darzustellen: es geht
um das «die betreffende theologische Denkform beherrschende Grundanliegen»

(S. 126). Auf der Grundlage dieser Vorentscheidungen bekommen
wir auch ein abgerundetes, eindrucksvolles Bild von der theologischen
Gedankenwelt der neutestamentlichen «Hauptzeugen».

Nach einer kurzen Schilderung der prophetischen Verkündigung und
eschatologischen Bußbewegung des Täufers wendet sich der Verfasser der
Botschaft Jesu zu, welche er mit den Mitteln kritischer Methoden aus den
Synoptikern herausarbeitet. Ihren Grundton findet er in der dialektischen
Spannung der eschatologischen Erwartung eines «zeitlich sehr nahen Kommens

der Gottesherrschaft» (S. 30) und der Frohbotschaft von der «Gegenwart

der kommenden Gottesherrschaft in Jesu Wirken und Verkündigen»
(S. 33). Diese Botschaft ist von der Person Jesu nicht abzutrennen, denn
Jesus hat sich «so sehr im Dienste Gottes als der Wirker der schon anbrechenden

Gottesherrschaft gewußt, daß er den ihm von Gott auferlegten Weg in
den Tod gegangen ist und darin seine Sendung vollendet hat» (S. 84).

Das Bild der palästinischen und hellenistischen Urgemeinde mit ihrem
Oster- und dem darauf fußenden Christusglauben sowie ihrem Kirchenbewußtsein

leitet über zur Theologie des Apostels Paulus, «aus dessen Aussagen
uns die theologisch reflektierte Botschaft der ältesten Christenheit Glauben
fordernd anredet» (S. 219). Auf Grund der echten Paulusbriefe (der Epheser-
brief und die Pastoralbriefe werden als unecht aus der Betrachtung
ausgeschieden) erhalten wir ein scharf umrissenes und eindrucksvolles Bild von
dem «bedeutendsten und einflußreichsten Denker des Urchristentums»
(S. 121). Es ist immöglich, hier auf Einzelheiten der Darstellung einzugehen,
doch sei wenigstens darauf hingewiesen, daß für den heutigen Menschen
schwer verständliche oder wegen der weitverzweigten Diskussion nur mit
Mühe zugängliche Begriffe und Gedankengänge (wie z. B. «Gottesgerechtigkeit»,

«Indikativ und Imperativ» usw.) mit klaren Strichen greifbar
nachgezeichnet werden, ohne daß ihre Problematik allzu vereinfacht würde. Auch
bei Gedankengängen, welche für moderne Christen fremdartig oder nicht
mehr nachvollziehbar sind (so etwa der Gedanke von der Befreiung des
Christen von den dämonischen Mächten), wird die bleibende Bedeutung
derselben herausgestellt.

Zuletzt wird «die Christusbotschaft des vierten Evangeliums und der
Johannesbriefe» behandelt. Das vierte Evangelium erhebt den Anspruch,



Rezensionen 149

«das vollkommene Christuszeugnis zu bieten», sofern es «unter Voraussetzung
der Kenntnis der synoptischen Tradition das vollkommene Bild des Jesus
zeichnen (will), wie ihn der Glaube sieht» (S. 234). Entscheidend dafür ist,
daß «Johannes die Gestalt und Verkündigung nicht nur als Glaubender
schildert, sondern bewußt vom Glauben der Gemeinde her gestaltet» (S. 236),
und das heißt genauer: «vom Glauben der Urgemeinde nach Ostern und
Pfingsten» her (S. 280).

Diese drei «Hauptzeugen» der neutestamentlichen Theologie stimmen «in
der doppelten Botschaft» überein, «daß Gott sein für das Weltende verheißenes

Heil in Jesus Christus hat beginnen lassen und. daß Gott in diesem
Christusgeschehen uns begegnet ist und begegnen will als der Vater, der uns aus
dem Gefangensein in der Welt erretten und zu tätiger Liebe freimachen will»
(S. 294f.). Diese «Mitte des Neuen Testaments» kann allerdings der urteilend
forschende Historiker nur dann erkennen, wenn er sich nicht nur die vom
Verfasser angewandten kritischen Methoden aneignet, sondern sich auch der
ihn anredenden, von ihm Glauben fordernden Offenbarung Gottes in Christus
beugt. Mit dieser Feststellung, welche die historisch-kritische Methode in
ihre Schranken weist, endet diese Theologie des Neuen Testaments.

Es wäre unangebracht, Einzelheiten der Darstellung herauszugreifen und
einer kritischen Lupe zur unterwerfen. Aber es ist klar, daß der -urteilend
forschende Historiker die subjektiven Voraussetzungen seiner Methode — z.B.
bei der Rekonstruktion der Botschaft Jesu - nicht vollkommen auszumerzen
vermag, auch wenn er bestrebt ist, nicht mit von außen herangetragenen
Schemata zu arbeiten. Zudem ist der Historiker — wenn er Theologe ist — vom
gläubig hörenden Christen nicht reinlich abzugrenzen, noch weniger dürfen
die beiden gegeneinander ausgespielt werden. Doch sollen diese kritischen
Bemerkungen nicht den Wert dieser den Gemeindegliedern dienenden neu-
testamentlichen Theologie schmälern: für dieses den schwierigen Stoff
meisternde Werk wird dem Verfasser jeder aufrichtige Leser — auch der
Fachmann — herzlich danken. Karl Karner, Sopron, Ungarn

Christoph Burger, Jesus als Davidssohn. Eine traditionsgeschichtliche
Untersuchung. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1970. Forsch, z. Rel. u.
Lit. des A. u. N. T., 98. 185 S. DM 28.-.

Die Christologie ist in den zurückliegenden fünfzehn Jahren stärker ins
Blickfeld der Forschung getreten, weil die Jesus beigelegten Titel die Eigenart
der Überlieferungen und deren Geschichte zu erhellen versprechen. Burger
greift einen weniger zentralen Titel auf. Seine Arbeit, betreut von Prof. F.
Lang, hat der Tübinger Fakultät 1968 als Dissertation vorgelegen. Es geht
ihr weniger um Jesu Davidsohnschaft als um die Entfaltung der entsprechenden

Gedanken. Burger untersucht zuerst ältere Bekenntnisformeln (S. 25ff.).
Mit E. Schweizer findet er in Rom. 1, 3f. eine Zwei-Stufen-Christologie: Der
Davidssohn gelange durch die Erhöhung zur eigentlichen Würde (Gottessohn).

Markus (S. 42ff.) gewinne seiner Überlieferung (11, Iff.; 12, 35-37)
durch Umdeutung und einen redaktionellen Eingriff in die Jericho-Perikope
10, 46ff. eine analoge Zwei-Stufen-Christologie ab: Der Heilbringer (Davids-



150 Rezensionen

söhn) sei der Gottessohn. Matthäus (S. 72 ff.) weite die von Markus hergestellte

Linie aus: Der Davidssohn als Heilbringer. Selbst in die Vorgeschichten
sei der Titel erst redaktionell eingebracht worden, u. z. am deutlichsten beim
Stammbaum, der die Israelverheißung (Abrahamssohnschaft!) aktualisieren
sollte. Lukas (S. 107ff.) verwende Davidssohn mit Zurückhaltung : Jesus gilt
als Davidide, wird aber möglichst unpolitisch gezeichnet. Seine Vorgeschichten

und die Reden der Apostelgeschichte gehen mehr auf die Sache als auf
den Titel ein, gelegentlich unter Verwendung älterer Tradition (zum Beispiel
des jüdischen Hymnus Luk. 1, 68ff., der durch täuferische Tradition
vermittelt worden sei). Für Johannes (S. 153ff.) galt Jesus nicht als Davidide.
Dagegen wird der gekreuzigte Erhöhte (gegen F. Hahn: nicht so sehr der
Wiederkommende im apokalyptischen Sinn) in der Apokalypse mit traditionellen

Mitteln als davidischer Messias bezeichnet (S. 159ff.). Die jüdische
Vorgeschichte der Titulatur (S. 16ff.) tritt fast durchweg gegenüber der
innergemeindlichen Bedeutungsgeschichte zurück.

Trotz sorgsamer Analysen und behutsamer Entfaltung der Thesen bleibt
der Eindruck, die Tatbestände ließen sich auch anders, systematischer
ordnen. Baut Matthäus im wesentlichen die markinisehe Jericho-Perikope aus,
warum entfernt Burger dann den Titel aus dieser? Daß er nicht recht zur
rahmenden Wundergeschichte paßt, könnte auch umgekehrt gedeutet
werden: Vielleicht hat Jerichos Gemeinde erst sekundär den Heilbringer-Gedan-
ken akzeptiert?

Titulaturen pflegen im unliterarischen Raum zu wachsen, die christologi-
sche Assimilation setzt höchstens literarische Zeichen. Der Titel - innerhalb
einer Perikope - könnte also das älteste Moment ausweisen. Auch von einer
Zwei-Stufen-Christologie des Markus sehe ich nichts : Davids- und Gottessohn
liegen bei Markus auf einer «Stufe» und bezeichnen den Vorösterlichen.
Selbst in Rom. 1, 3 f. ist die Zwei-Stufen-These nicht gesichert. R. Bultmann
hatte die Wendung kotü aapKot — Kara uveöpa äpiaxTuvri? als Paulinismus
bezeichnet. Für ihn deklariert der Vordersatz (nicht als Stufe) den Gottessohn
als Messias. Indiz für diese Interpretation ist der Tatbestand, daß der Titel
Davidssohn in Rom. 1 nicht begegnet (nur bei Burger und seinen
Gewährsmännern). So scheint die Annahme der Davidsohnschaft Jesu aus dem
messianischen Postulat zu kommen, das zuerst gegen eine davidische
Abstammung kritisch stimmte (Mark. 12, 35-37 ; Joh. 7, 42), bald aber die heils-
geschiehtliche Spekulation über den Davidssproß ausgelöst hat, und zwar an
verschiedenen Stellen zugleich.

Gottfried Schille, Borsdorf b. Leipzig

Robbet T. Foetna, The Gospel of Signs. A Reconstruction of the Narrative
Source Underlying the Fourth Gospel. Soc. for N.T. Stud., Monograph
Ser., 11. Cambridge, University Press, 1970. XIV + 275 S. £ 4.75.

Nach einer ausführlichen methodologischen Grundlegung zur Quellenanalyse

im 4. Evangelium (S. 1-25) nimmt Fortna die Wundererzählungen zum
Ausgangspunkt seiner Untersuchung (S. 29-109) und wendet sich von hier
aus der Analyse des übrigen Erzählungsstoffes zu (S. 114-200).



Rezensionen 151

Die Quellenanalyse wird mit Geschick und Sorgfalt durchgeführt, und
weitgehend stimme ich ihr zu. Einiges bleibt problematisch, wofür hier
etliche Beispiele: - Fortna zeigt in seiner Analyse von Joh. 18, 13-28a
(S. 117-122), daß das Verhör vor Hannas in der Semeia-Quelle (SQ) ein
Kaiphas-Verhör gewesen ist. Das mag richtig sein. Doch dürften wir es in
dem «andern Jünger, der dem Hohenpriester bekannt war», mit einer johan-
neischen Schöpfung zu tun haben. - Die Analyse der Ostergeschichte 20,
1-20 (S. 134—144) überzeugt mich nicht. Daß eine Frau (Maria) und Petrus
in SQ gemeinsam zum leeren Grab geeilt sein sollen, ist doch kaum vorstellbar.

Denkbar wäre freilich, daß eine 20, 3-10 zugrundeliegende besondere
Petrus-Überlieferung in SQ hinter V. 18 ihren ursprünglichen Platz hatte. -
Fortna zeigt eindrucksvoll (S. 203-218), in welch hohem Maße SQ von johan-
neischen Eigentümlichkeiten frei ist. Dabei sei der Sprachgebrauch von SQ

keineswegs farblos-neutral, sondern enthalte für SQ charakteristische
Wendungen, die Fortna (auf S. 216f.) zusammenstellt. Diese Liste erscheint mir
als das Problematischste der ganzen Arbeit. Das kann hier nur an einem
Beispiel gezeigt werden: In 1, 38b. 39 begegnen allein 4 Eigentümlichkeiten
aus SQ: Rabbi, «kommt und seht» (vgl. 1, 46; 11, 34), oüv nach einem
Imperativ und Ouç numérale («es war um die 10. Stunde»; vgl. 4, 6; 19, 14).
Schon diese Häufung auf engem Raum spricht m. E. eher für die Hand des

Evangelisten. Hinzukommt der gehäufte Gebrauch von p4veiv (3 x der
«eine über den äußeren Vorgang hinausgehende Bedeutung» zu haben
scheint (Heise). Solche symbolischen Überhöhungen der Aussagen des

Erzählungsstoffes sind aber - unbeschadet der Tatsache, daß utveiv im Redestoff

anders qualifiziert wird - eher für den Evangelisten charakteristisch
als für SQ. - Meine Bedenken gegen die Liste der Eigentümlichkeiten von
SQ betreffen auch 12, lf. und 19, 14a. In der Salbungsgeschichte führe ich
gegen Fortna (S. 149-152), abgesehen von der Zeitangabe, die Erwähnung
des Lazarus in 12, lf. auf den Evangelisten zurück, der hier eine theologische
Verklammerung mit Kapitel 11 vornimmt. Von hier aus stellt sich die Frage,
ob wir es nicht in dem zumeist als Glosse angesehenen Vers 11, 2 mit dem
anderen Glied der gleichen Klammer zu tun haben. Kyrios wäre in diesem
Falle vom Evangelisten bewußt gesetzt: Der Kyrios, der den Lazarus zum
Leben erwecken wird, ist der von Maria zum Tode gesalbte. Fortna dagegen
weist 11, 2 (S. 76f.) wie auch 12, lf. (S. 149f.) SQ zu (vgl. qv bé 11, 2; eîç 6c

12, 2). - Auch 19, 14a (S. 126f.) wird man ganz ausschalten müssen. Weder
f|v bé noch ujç numérale sprechen eindeutig für SQ.

Das Quellenmaterial ist nach Stil und Ordnung so einheitlich, daß Fortna
die These vertritt, der Evangelist bearbeite ein vorjohanneisches
Zeichenevangelium SQ (S. 221ff.). Es beginnt mit 1, 6f. und endet mit 20, 30. 31a. b.
In seinem Kern enthält es 7 Zeichen, deren Ordnung der geographischen
Folge des Weges von Galiläa nach Jerusalem entpricht. Unter den 4 galiläi-
schen Zeichen zählt Fortna den Fischzug des Petrus (21, 2-14) als drittes
(vgl. 21, 14), die Speisung der 5000 mit anschließendem Seewandel (6, Iff.)
als viertes. Die 3 judäischen Zeichen erscheinen in völlig neuer Ordnung : an
erster Stelle die Lazaruserweckung (11, Iff.), dann die Heilung des
Blindgeborenen (9, Iff.) und endlich die Heilung des Lahmen (5, 2ff.). Die Tempel-



152 Rezensionen

reinigung (2, 14ff.), verbunden mit dem Todesbeschluß des Hohen Rates
(11, 47a. 53), eröffnet die Passionsgeschichte. Es folgen die Salbung in
Bethanien (12, Iff.), deren Stellung vor dem Einzug in Jerusalem (12, Iff.)
als gegenüber Markus ursprünglich behauptet wird, und der nicht mehr
völlig rekonstruierbare Bericht vom letzten Mahl (13, Iff.). - Die Zeichen
waren in SQ numeriert. Das mag zutreffen. Jedoch erscheint mir die
Inanspruchnahme von 21, 14 für diese Zählung mehr als gewagt. Ebensowenig
kann ich Fortna (S. 35f.) in der Bewertung der Lesart von P66 in 2, 11 folgen,
aus der er die anderen Varianten zu erklären versucht. irpiijTr]v wird hier
doch wohl erst sekundär im Hinblick auf 4, 54 vor àpxtjv eingefügt. - Das
Evangelium SQ steht nach Stil und Ordnung den Synoptikern nahe, zeigt
sich von diesen jedoch literarisch unabhängig. An einigen Stellen kennt SQ
eine primitivere Form der Überlieferung, im großen und ganzen jedoch
erscheint das Material von SQ entwickelter. Das zeigt sich in dem stärker
novellistischen Charakter der Erzählungen wie auch in der Steigerung der
mirakelhaften Züge (S. 226—228). — SQ ist ein «textbook for potential Jewish
converts» (S. 234). Ganz und gar christologisch ausgerichtet, verfolgt es als
einziges Ziel, den messianischen Status Jesu durch Zeichen zu legitimieren
und zum Glauben an ihn zu rufen (S. 228-234).

Auch wenn die Gestalt des Evangeliums SQ in der RekonstruktionFortna's
mehr als hypothetisch erscheinen mag, möchte ich im Grundsatz nicht
widersprechen. Meiner These eines dem Jetztevangelium zugrundeliegenden johan-
neischen Zeichenevangeliums (in johanneischer Überhöhung des Zeichenbegriffs)

wird von Fortna die These eines andersgearteten uorjohanneischen
Zeichenevangeliums SQ zur Seite gestellt. Das gibt leicht Anlaß zur
Verwirrung. Angesichts des johanneischen Gebrauchs des Begriffs «Zeichen»
wäre es besser gewesen, vom «Evangelium der Wunder Jesu» SQ zu reden.
Meine gelegentlich geführte Polemik gegen die SQ richtet sich also nicht
gegen die These, daß der 4. Evangelist Quellen verarbeitet hat, sie richtet
sich vielmehr gegen eine voreilige und m. E. nicht zu rechtfertigende
Identifizierung einer in Wirklichkeit johanneischen Semeia-Konzeption mit der
Semeia-Konzeption einer vorjohanneischen Quelle. Fortna indes weiß sehr
wohl zwischen beiden zu differenzieren. So ist seine Arbeit sehr zu begrüßen.
Auf weitere Untersuchungen des Verfassers auf dem Felde der kritischen
Durchdringung des 4. Evangeliums darf man gespannt sein.

Wilhelm Wilkens, Lienen

Günter Stemberger, La symbolique du bien et du mal selon saint Jean.
(Parole de Dieu.) Paris, Ed. du Seuil, 1970. 274 pp.

After the introduction dealing with the meaning of symbolism the book
naturally falls into two major parts : the first dealing with the ethical symbolism

in John and the second dealing with the application of this symbolism
to the divine struggle for victory. In the first part the various dualistic
expressions in John (light-darkness, life-death, liberty-slavery, being from
above-being from below, love-hate and truth-falsehood) are placed in contrast
with one another. In each case Stemberger begins by discussing the main
passages that apply to the concept and then explores the significance.



Rezensionen 153

The symbol is a shortened expression which takes into account the
background of the person to whom it is written. Thus both the mentality of the
author and the reason for the expression to the church of John's day become
important. The use of symbolism does not militate against the historicity
of the events given symbolic interpretations. The world of John is not the
Gnostic world for omit evil is not inherent in the world but comes as the
result of a moral decision. Thus in each case the negative part of the dualism
is not an opposing equal force but rather a negation of that which is good.
The symbolism is also that which moves to the transcendent. The Old
Testament symbols for God are applied to the Christ in such a way that they
comprehend the totality of life.

The second part of the book deals with the struggle against evil in the
present world. The nature of the Johannine approach is optimistic treating
the victory as already being assured. Water, contrary to much of the ancient
world, is seen as an element dealing with the salvation of the people of God.
The struggle for victory and judgment are already assured.

Christ is the center of Johannine theology. This is especially true in moral
areas. To choose Christ is to choose to follow a definite path. To do and to be
are the same thing for John.

"While we have not always agreed with Stemberger in his applications of
symbolism to the Gospel of John, we have found the book rewarding and
would recommend the reading to any serious student of John.

David W. Wead, Milligan College, Tennessee

Hermann Dembowski, Grundfragen der Christologie, erörtert am Problem der
Herrschaft Jesu Christi. Beiträge zur evangelischen Theologie, 51.

München, Chr. Kaiser Verlag, 1969. 358 S. Fr. 33.50.

Die Herrschaft Christi erschließt sich nach Dembowski für den Glaubenden
«durch ihre Verborgenheit unter dem Gegenteil in ihrer Wirklichkeit als
Dienstschaft und erweist sich seine Macht als ohnmächtige Macht der Liebe».
Indem sich Christus an Menschen bindet, «begegnet er heute als der lebendige
Herr, der über Menschen, Gemeinde und Welt regiert». «In seiner Koexistenz
und Proexistenz gründet und befreit Jesus Christus, der Letzte, den
Glaubenden, und aus dieser Gründung und Befreiung begabt, begrenzt und fordert
er ihn im Vorletzten» (S. 345).

Diese Sicht der Herrschaft Christi beruht auf zwei grundsätzlichen
Voraussetzungen: 1. Gott ist nicht mehr (S. 119), 2. Auferstehung und Erscheinungen

des Auferstandenen sind identisch (S. 132). Und hier erheben sich
die Fragen. Gewiß, «abgesehen von der Bindung an Jesus Christus in Person»
(S. 138) können wir nicht zu Gott kommen. Aber durch ihn kommen wir zu
Gott. Nach dem Neuen Testament ist es unmöglich, von Christus als von
«Gott nach Gott» zu reden und die Theologie auf die Christologie zu reduzieren

(S. 136). Tun wir das, so sollen wir lieber von der Herrschaft der modernen
Philosophie als von der Herrschaft Christi sprechen.

Wenn weiter die Auferstehung nur ein theologischer Postulat der Erscheinungen

des Auferstandenen ist, dann kann man nur schwer die Konsequenz



154 Rezensionen

abweisen, daß die Gemeinde die eigentliche ereatrix der Auferstehung und
der Herrschaft Christi ist und daß auch Sokrates (trotz dem Verfasser auf
8. 145ff.), Bach und Beethoven eine solche Auferstehung erlebt haben. Die
Auferstehung betrifft gewiß auch uns, aber primär beruht sie auf dem, was
sich zwischen dem Vater und dem Sohn abgespielt hat, nämlich auf der
Rechtfertigung des Herrschaftsanspruchs Jesu. Wer dieses «primär» auf
«sekundär» reduziert, der verläßt den Boden des Neuen Testaments, und das
ist immer bedenklich.

Die Frage Dembowskis ist theologisch legitim, die Lösung aber scheint
uns verhängnisvoll zu sein. Denn nicht die Vorstellungen der neutestament-
lichen Umwelt, und ebensowenig die von Feuerbach, sollen bei der Herrschaft
Christi maßgebend sein. Ist das nicht der Anfang einer Entwicklung, an
deren Ende es hieße : Etsi Christus non daretur

Ludovit Fazekas, Levice, CS SR

Björn Sandvtk, Das Kommen des Herrn beim Abendmahl im Neuen Testament.

Abhandl. z. Theol. d. A. u. N.T., 58. Zürich, Zwingli-Verlag, 1970.
170 S. Fr. 19.-.

Mit großer Akribie geht diese Untersuchung der Stellung des Heiligen
Abendmahles in der urchristlichen Gemeinde nach. Dabei wird vorausgesetzt
und begründet, daß und inwiefern das Herrenmahl das Lebenszentrum der
Gemeinde immer schon gewesen ist und ist. Es ist ein Novum in der
westkirchlichen Tradition, daß der Ausgangspunkt der Untersuchungen die
Liturgie ist. Liturgische Texte und Formeln werden angeführt und besprochen.
So ist es zwingend, daß die Eucharistiegebete in breiter Weise zur Sprache
kommen.

In einem ersten Teil widmet der Verfasser sich dem Maranatha-Ruf und
geht seinem Vorkommen in den Auferstehungsmahlzeiten und in den
Paulusbriefen sowie in der Offenbarung des Johannes nach. Er setzt das Mara-
natha in Beziehung zum Anathema und leitet davon ab den «Gerichtscharakter

des Herrenmahles» bei Paulus und in den Sendschreiben (Apk.
2-3).

Im zweiten Teil der Abhandlung geht Sandvik dem Hosannaruf nach,
untersucht seine Bedeutung in der Didache und im Neuen Testament und
stellt dabei fest, daß Psalm 118 bereits in der urchristlichen Gemeinde als
«Abendmahlstext» in Gebrauch ist.

Den breitesten Raum (2 Kapitel und über 90 Seiten) nimmt die
Untersuchung über den Gebrauch des «Tempelbegriffes» ein. Ausgehend von
Ps. 118, 22, wird ihm nachgegangen durch das ganze N.T. hindurch sowie
in den Texten der apostolischen Väter, in Qumran und im Vorstellungskreis
des Laubhüttenfestes. Dabei geht der Verfasser den Schwierigkeiten und
Spannungen, die in dem Doppelgebrauch dieses Begriffes gegeben sind, nicht
aus dem Wege.

Als Ziel gibt Sandvik in der Einleitung an, daß aus den liturgischen Texten
eine Abendmahlstheologie zu konstruieren sei. Wohl gäbe es eine klare Tauflehre

im N.T. Eine Abendmahlslehre aber fehlt. Bedauerlich ist, daß er leider



Rezensionen 155

mit keinem Wort auf Joh. 6 eingeht. Sehr überzeugend werden aber die
Abendmahlsparänesen abgehandelt, an denen aufgezeigt wird, was von der
Teilnahme ausschließt. Die Zusammengehörigkeit von Abendmahl und Tod
Christi, von Abendmahl und Wiederkunftserwartung, von Abendmahl und
Kirche, von irdischer Gemeinde und dem Heiligtum im Himmel werden
aufgezeigt.

Bedenken müssen allerdings gegenüber dem Gebrauch und der
Auswertung der Didache 9 und 10 angemeldet werden (S. 59). Hier scheinen mir
die Bedenken Conzelmarms nicht entkräftet zu sein. Auch die Interpretationen

der Tempeltexte erscheinen manchmal mehr von der Entdeckerfreude
her geschehen zu sein, und der Gefahr der Überinterpretation ist man nicht
entgangen.

Aber die gesamte Studie ist des Studierens und Nachdenkens wert. Hier
scheinen mir Wege beschritten - manchmal sehr kühn -, die man weitergehen

sollte und die im Ringen um das Verständnis des Abendmahles der
Theologie neue Impulse geben können und in einer Zeit, da man meint der
Vernunft allein trauen zu sollen, eine Dimension aufzeigt, die dem
Lebenszentrum der Gemeinde neue Kraft verleihen kann. Darum legt man dieses

Buch, das nicht leicht zu lesen ist, mit Dankbarkeit aus der Hand und wird
es immer wieder in die Hand nehmen.

Kurt Klein, Traunstein, Oberbayern

Nicole Pebemans, Erasme et Bucer d'après leur correspondance. Bibliothèque

de la Faculté de Philosophie et Lettres de l'Université de Liège,
194. Paris, Les Belles Lettres, 1970. 162 pp. Fr. 20.-.

This competent monograph describes the origins and manifestations of
the controversy, 1529/30, between Erasmus and the Strasbourg reformer,
Bucer, in which the aging humanist unequivocally opposed the radical spirit
of the Reformation in South Germany and Switzerland. The core of the study
consists of a careful explication ofErasmus' 'Epistola contra pseudevangelicos'
(Nov., 1529), Bucer's response, 'Epistola apologetica' (April/May, 1530), and
Erasmus' 'Responsio ad Fratres Germaniae Inferiores' (August, 1530).

Throughout the book the author demonstrates her mastery of the relevant
primary and secondary literature. Although the conclusions are not exceptional

and are meant to be fair, her final judgment tends to support the view
of many Protestant critics that Erasmus was prevented by egoism and other
subjective obstacles from penetrating beneath the Reformation's turbulent
surface to its pure evangelical depths.

Charles H. O'Brien, Wittenberg University, Springfield, Ohio

Coenelis Reedijk (ed.), Actes du Congrès Erasme, Rotterdam, 27-29 octobre
1969. Amsterdam, North-Holland Publ. Co., 1971. Hfl. 25.-.

Besides the program and other short items from the congress, this volume
contains eleven scholarly articles by S. Dresden, F. Schalk, C. Thompson,
O. Herding, L. Halkin, J. Margolin, K. Kumaniecki, M. Bataillon, R. Stup-



156 Rezensionen

perich, R. Marcel, and C. Reedijk. Except for Stupperich's discussion of
Erasmus' 'new theological orientation' in his Ratio sen Methodus, the essays
and analyses of texts are mainly focused on Erasmus as an author rather
than as a theologian. The uniformly high quality of these contributions
reflects the excellence of the congress at which they were delivered, a model
of its kind. Cliarles H. O'Brien, Wittenberg University, Springfield, Ohio

Niels Thulstbttp, Kierkegaards jorhold til Hegel og til den spekulative
idéalisme indtil 1846. Köbenhavn, Gyldendal, 1967. 354 S.

Was Niels Thulstrup, jetzt Professor an der Universität Kopenhagen, in
dieser 1966 erörterten Doktorarbeit vorlegt, ist das Resultat einer
langwierigen und gründlichen Beschäftigung mit dem Denken seines großen
Landsmannes Sören Kierkegaard. In neun Kapiteln untersucht der Verfasser
das Verhältnis Kierkegaards zu Hegel und zum spekulativen Idealismus. Er
beginnt damit, den «Hegelianismus in Dänemark bis zum Sommer 1835 und
Kierkegaards Verhältnis dazu» (Kap. 1) und «Kierkegaards möglicher Kontakt

mit Hegel und der Hegelianismus vom Sommer 1835 bis zum November
1837 » (Kap. 2) nachzuzeichnen. Die folgenden Kapitel behandeln «Die Periode
November 1837 — September 1838» (Kap.3), «Die Periode September 1838
bis zum 3. Juli 1840» (Kap. 4), «Der Begriff Ironie» (Kap. 5) und «Vom Begriff
Ironie bis zum Entweder-Oder» (Kap. 6). Danach werden bearbeitet «Hegel
in den Manuskripten Kierkegaards vom November 1842 bis zum Dezember
1845» (Kap. 7) und «Kierkegaards indirekte und direkte Auseinandersetzung
mit Hegel in seiner literarischen Tätigkeit vom Entweder-Oder bis zur
Abschließenden Unwissenschaftlichen Nachschrift» (Kap.8), worauf dann im
Schlußkapitel die Folgerungen gezogen werden (Kap. 9). Wie die
Inhaltsübersicht zeigt, geht der Verfasser in seiner schrittweise durchgeführten
Untersuchung chronologisch und analytisch vor. Sie umspannt den Zeitraum
vom Sommer 1835, als der junge Student Kierkegaard zum ersten Mal eine
«geistige Statusabrechnung» vornahm - bis zum Winter 1846, als er die
Abschließende Unwissenschaftliche Nachschrift veröffentlichte, «einen
Abschiedssalut der ganzen spekulativen, idealistischen Theologie und
Philosophie, die soviel versprochen und so wenig gehalten hatte - von dem,
was sich Kierkegaard von ihr erwartete» (S.19f.).

Aus Thulstrups Untersuchimg geht hervor, daß Kierkegaard seine
entscheidende existentielle Problematik im Jahr 1835 formulierte - oder auf
jeden Fall wenigstens skizzierte, bevor er sich in nennenswerter Weise in die
Gedankenwelt Hegels und der Hegelianer hineinversetzte. Als er dann, während

späterer Studentenjahre, auf den Hegelianismus stieß, weckte dieser bei
Kierkegaard Hoffnungen. Er wurde jedoch alsbald enttäuscht und gab es auf,
sich mit ihm zu beschäftigen - es sei denn, in der Absicht, ihn zu kritisieren.
Hegel, so sagt der Verfasser, betrachtet er immer mehr als einen Wolf im
Schafspelz, die Hegelianer dagegen schlechtweg als Schafherde (S.22)!
Thulstrup macht klar, daß Kierkegaard gründliche und korrekte Kenntnisse
über die Punkte im Denken Hegels und seiner Schüler hatte, die Kierkegaard
anzugreifen beabsichtigte, was er sonst von ihnen wußte, war nicht be-



Rezensionen 157

sonders umfassend. Es versteht sich von selbst, daß der, der das Verhältnis
zwischen Hegel, Kierkegaard und dem spekulativen Idealismus beschreiben
will, im Blick auf alle drei über große Kenntnisse verfügen muß.

Thulstrup hat immer wieder Gelegenheit, zu zeigen, daß er diese Kenntnisse
in reichem Maße besitzt. Seine Analyse der schriftstellerischen Tätigkeit
Kierkegaards in den Jahren von 1835 bis 1846 - und das ist außerordentlich
interessant - bekräftigt die Worte Hirschs, wonach Kierkegaard, noch ehe er
ernsthaft Hegel zu lesen begann, sozusagen schon mit ihm fertig war und daß
man das auch von anderen Denkern, z.B. Schölling (S. 381), sagen könne. Von
einer entscheidenden Abhängigkeit Kierkegaards von Hegel kann also nicht
die Rede sein. Berücksichtigt man die Voraussetzungen, Ziele und Methoden
der beiden Denker, dann läßt sich ihr Verhältnis zueinander nicht durch das

Registrieren von Übereinstimmungs- und Differenzserien bestimmen. Statt
dessen muß das Verhältnis als «ein Verhältnis zwischen total verschiedenen
und unvereinbaren Gedankenwelten» beschrieben werden (S.333). Die
Voraussetzung für diese Hauptthese der Abhandlung ist die innerhalb der ganzen
Dissertation recht interessante Hegeldeutung des Verfassers. Nach Thulstrup
ist für das Verständnis Hegels entscheidend dessen Erlebnis des - göttlichen -
Universums, ein Erlebnis, das er in seinem Denken rational zum Ausdruck
bringen will. Nun hat man im allgemeinen die Aufmerksamkeit gerichtet auf
das Resultat der Nachrationalisierung, auf das durch eine spekulative
Einstellung geprägte System. Gegen diese spekulierende Einstellung richtet sich
Kierkegaard vor allem: eine solche Haltung kann der existierende Mensch

nur einnehmen, wenn er die Bedingungen seiner Existenz total mißversteht.
Einleitend sagt der Verfasser, daß man, wenn man Bekanntschaft schließt

mit «einem Teil jener zahlreichen Bücher, die - dem Titel nach zu schließen -
einen Denker mit Namen Sören Kierkegaard behandeln», zur Annahme
verleitet wird, es gäbe in Wirklichkeit nicht nur diesen einen «privatisierenden»
Denker Sören Kierkegaard, sondern eine große Anzahl gleichen Namens
(S.13). Hat man aber Thulstrups Buch gelesen, dann besteht kein Zweifel
mehr an der Identität jenes «privatisierenden» Denkers. Allerdings hat
Thulstrup nicht nur unsere Kenntnisse über die Gedankenwelt oder besser
noch über Kierkegaards Entwicklung als existierender Denker vergrößert. Er
bringt zugleich auch höchst interessante Gesichtspunkte über Kierkegaards
Bedeutimg für unsere theologische Situation heute. Das geschieht im letzten
Kapitel, wo der Verfasser nach nun abgeschlossener Untersuchung zu den
religionsphilosophischen Fragen zurückkehren kann, die er im Zusammenhang

mit der Diskussion methodischer Probleme in der Einleitung der Arbeit
skizziert hatte. Dort, wo der Verfasser die prinzipielle Bedeutung der
Auseinandersetzung Kierkegaards mit dem spekulativen Idealismus zusammenfaßt,

geht er infolgedessen ein auf «die Gültigkeit der Gedanken
Kierkegaards» und «Kierkegaard in der Rolle des theologischen Richters». Die ganze
Darstellung mündet aus in einer Behandlung der «Methoden der Theologen
und Kierkegaards Position», wobei der dänische Denker drei
theologischsystematischen Haupttypen der Gegenwart konfrontiert wird. Der erste
versucht, den Inhalt des christlichen Glaubens, eventuell im Anschluß an die
Philosophie Kants und Schleiermachers, objektiv festzustellen (Aulén,



158 Rezensionen

Nygren). Auch der zweite legt das Hauptgewicht auf das objektive Problem -
ohne allerdings das subjektive zu vernachlässigen (Barth, de Quervain). Der
dritte Haupttyp konzentriert sich auf - wenn auch nicht den ganzen, so doch
auf - einen wichtigen Teil des subjektiven Problemkomplexes (Bultmann).
Als Resultat der Konfrontation kommt heraus, daß das Denken Kierkegaards
ein kritisches Licht auf die verschiedenen Ausformungen der zeitgenössischen
systematischen Theologie wirft und daß dieses Licht «am schärfsten auf jene
Gestaltung fällt, deren Repräsentanten oft von sich meinen, sie seien
diejenigen, die in richtiger Weise seine Gedanken weiterführen» (S.443).

Eine Aufgabe, die sich der Verfasser ganz natürlich nicht gestellt hat, die
jedoch der Leser seines anregenden Buches für wichtig erachten könnte, wäre,
das kritische Licht nun auf Kierkegaard selbst und hier auf seine Behandlung
des Problemkomplexes objektiv-subjektiv zu richten. Setzt man Kierkegaard
einer weiteren ideegeschichtlichen Perspektive aus als jener, die bis zum
spekulativen Idealismus reicht, dann scheint seine geistige Physiognomie
typisch pietistische Züge aufzuweisen. Das scheint der Vergleich zu bestätigen,

den der Verfasser zwischen Kierkegaard und Barth zieht. Er schreibt,
daß «gleichwie Kierkegaard fast überall die ,Richtigkeit der Lehre', d.h. im
großen und ganzen die Richtigkeit der ihm bekannten lutherisch-orthodoxen
Dogmatik voraussetzte, so wie sie ihm nicht zuletzt aus Hases Darstellung im
,Hutterus redivivus' bekannt war, so kann ein existierender Denker unserer
Tage die Richtigkeit beispielsweise der Barthschen Dogmatik - soweit sie
ausgearbeitet wurde, einschließlich ihrer anthropologischen Lehre - voraussetzen

und sich im übrigen mit dem Problem des Subjektiven beschäftigen,
ohne die Vollendung der Dogmatik abzuwarten» (S.341L). Was Kierkegaard
und vor ihm der Pietismus übersehen zu haben scheinen, ist dies : daß nicht
nur die Frage nach der Aneignung und Umsetzung der Lehre im Leben,
sondern auch die Frage nach der Richtigkeit der Lehre, recht verstanden, eine
existentielle Frage ist.

Benkt-Erik Benktson, Lund

Hans Gerhard Fischer, Evangelische Kirche und Demokratie nach 1945.
Ein Beitrag zum Problem der politischen Theologie. Historische Studien,
407. Lübeck & Hamburg, Matthiesen Verlag, 1970. DM 36.-.

Die aus einer 1961 geschriebenen Marburger Dissertation hervorgegangene
Arbeit steht in der Reihe derjenigen Bücher, die sich kritisch mit dem Ergebnis
der «unbewältigten deutschen Vergangenheit » in Kirche und Theologie
auseinandersetzen. Es ist dem Verfasser zu danken, daß er in seiner materialreichen
Untersuchung die kirchlich-theologische Gesellschaftspolitik der 50er Jahre
hinsichtlich ihrer demokratischen Zielsetzungen zusammenfassend dargestellt

hat (vgl. S. 27-63) und damit auch den gegenwärtigen gesellschaftspolitischen

Auftrag der Kirche zur Überprüfung seiner verschiedenen
Positionen zwingt.

Der Verfasser sieht in seinem geschichtlichen Streifzug durch die damalige
politische Theologie in der Bundesrepublik zwei Hauptströmungen am Werk :

einen restaurativ-obrigkeitlichen Konservatismus, der von der lutherischen



Rezensionen 159

Tradition herkommt (S. 98ff.), und den Geist der «dialektischen Theologie»
der Barmer Theologischen Erklärung von 1934, der die Erfahrung des
deutschen Kirchenkampfes in die umstrittene Stuttgarter Schulderklärung vom
Okt. 1945 einbrachte (S. 30ff.) und der unter dem Thema der «Königsherrschaft

Christi» zu einer neuen demokratisch-freiheitlichen Betätigung des

Christen in der Welt führen möchte.1
In seiner Interpretation der kirchlichen Gesellschaftspolitik seit 1945

weist Fischer nach, daß die vielversprechende «Stunde Null» zur Neugestaltung

eines demokratischen Bewußtseins sehr bald durch das Wiedererstarken
restaurativ-autoritärer Strömungen im deutschen Protestantismus versäumt
wurde. Einen besonders kritischen Akzent legt hierbei der Verfasser auf den
«Brief des Rates der EKiD an die Amerikanische Militärregierung von
Deutschland vom 26. April 1946», der bereits den Rückfall in ein kirchlich-
restauratives Staatsdenken erkennen läßt (S. 32-39). Hinter dieser neuen
Restaurationstheologie stand nicht nur die nationale Tradition und die
antidemokratische Staatsgesinnung des protestantischen Volkes (wie z. B. in der
Weimarer Republik), sondern mehr noch die theologische Gesamtkonzeption
eines lutherischen Geschichtspessimismus (S. 41 ff.) und vor allem die
staatsmetaphysische Praktizierung einer «Theologie der Ordnungen» und einer
falsch interpretierten Zwei-Reiche-Lehre.

In einem größeren Hauptabschnitt (S. 89ff.) untersucht deshalb Fischer
die dem «demokratischen Denken entgegenlaufenden Traditionsstränge im
deutschen Protestantismus» und die zahlreichen ordnungstheologischen
Entwürfe in der evangelischen Sozialethik (P. Althaus, P. Brunner, F. Gogarten;
dazu die «Notverordnung» bei H. Thielicke und die «Erhaltungsordnung»
bei W. Künneth). Die antidemokratische «ideologische Verzerrung» dieser
Ordnungstheologie setzte dort ein, wo die obrigkeitliche Staatsgewalt als
«göttliche Stiftimg» oder als «metaphysischer» Ordo verstanden wurde. Eine
derartige Legitimation der bestehenden Machtverhältnisse führte nämlich
erneut in die Verherrlichung der konservativ-autoritären Staatsform, die in
den 50er Jahren «die weltanschauliche Basis vieler CDU-Mitglieder» war
(S.173, vgl. S. 64ff.), und lähmte gleichzeitig den demokratischen Aufbau des

neuen Staatswesens S. 118 ff. Dem antidemokratishen Konservatismus stellt
der Verfasser die These entgegen, daß die Kirche damit nur diejenigen Kräfte
stärkt, «die das Christentum als Hindernis für eine menschenwürdige
Gestaltung des Daseins ansehen» (S. 144).

Es gibt jedoch - und das ist der hoffnungsvolle Ausblick dieser Arbeit -
innerhalb der politischen Theologie genügend Gestaltungskräfte, die «das

Erbe des Kirchenkampfes» zu einer demokratischen Gesellschaftsordnung
hinführen wollen (vgl. S. 144ff. zu K. Barth, Fr. Delekat, H. Gollwitzer, A.
Rieh, H. D. Wendland, E. Wolf u. a.). In den kommenden 70er Jahren
könnte somit, vor allem in der jungen Generation, der Ertrag des Kirchenkampfes

(der so oft verdrängt worden ist) eine neue Alternative für ein
freiheitlich-politisches Handeln der «Christengemeinde» in der «Bürgergemeinde»

1 Vgl. zuletzt S. v. Kortzfleisch in Ev. Verantwortung, Mai-Ausgabe 1970,
S. Iff.



160 Rezensionen

im Sinne eines demokratischen Staatsbewußtseins eröffnen.2 Fischers
Untersuchung bietet anhand seiner zeitkritischen Darstellung eine wertvolle
Orientierungshilfe in der gegenwärtigen Diskussion um den politischen Auftrag der
Kirche. Wolfgang Tilgner, Lüdenscheid, Deutschland

Vilmos Vajta, Interkommunion - mit Rom? Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1969. 106 S. Fr. 9.-.

Die Absicht, die der Lehrbeauftragte für ökumenische Fragen an der
theologischen Fakultät Strasbourg mit dieser Schrift verfolgt, faßt er selber
wie folgt zusammen: «Unser Schritt ist nicht 'revolutionär' im Sinne der
Absage an gültige kirchliche Ordnungen. Er könnte aber 'revolutionär'
wirken, wenn er neues Gebiet in der eucharistischen Erfahrung der getrennten
Christenheit betreten würde. Der Ruf dieser Studie ist in diesem Sinne zu
verstehen. Er will Spaltungen heilen, indem er die gegebenen Spaltungen
ernst nimmt.»

Deshalb möchte Vajta zunächst mit dem vielschichtigen und darum
verwirrenden Begriff «Interkommunion», der die ohnehin schwierige Diskussion
zusätzlich belastet, aufräumen und schlägt vor, sich zunächst auf die Frage
der gegenseitigen Zulassimg zur Abendmahls- oder Eucharistiefeier zu
beschränken. Ausgangspunkt ist ihm die These, daß Abendmahlsgemeinschaft
und Kirchengemeinschaft nach neutestamentlich-altkirchlichem Verständnis
zusammengehören. Also kann Abendmahlsgemeinschaft von Gliedern
getrennt lebender Kirchen richtigerweise nicht spontan-enthusiastisch
vorweggenommen werden. Vielmehr gilt es, die Spannung, die darin besteht, daß
sich Katholiken, Orthodoxe und Protestanten nach ihrem eigenen
Selbstverständnis als in der einen wahren Kirche stehend bekennen, durchzustehen.
«Interzelebration» verdeckt nach Ansicht des Verfassers die ekklesiologische
Tatsache mangelnder Kirchengemeinschaft zugunsten eines Nebeneinander,
das grundsätzlich fehl am Platz ist und nicht verantwortet werden kann.

So bemüht sich Vajta in sorgfältiger Untersuchung einschlägiger Texte,
den kirchlich-theologischen Voraussetzungen nachzugehen, die in der Kirche
Roms und des Ostens wie in den Kirchen der Reformation schon jetzt -
oder doch in WeiterVerfolgung vorhandener, besonders nachkonziliarer
Ansätze — gegenseitige Zulassung zum Herrenmahl ermöglichen könnten. Weil
das Fehlen des Weihesakramentes in den letzteren das größte Hindernis
hiefür ist, konzentriert sich schließlich die Untersuchung auf die Frage, wie
diesem Problem beizukommen ist.

Rein kirchenrechtlich gesehen, bleibt das Amtsproblem unlösbar. Soll aber
das institutionelle Denken den Vorrang behalten? «Müßte hier nicht - fragt
Vajta unter Berufung auf Klaus Denner und Hans Küng - die Institution
von der Geisteswirklichkeit her neu durchdacht werden?... Es müßte
vermutlich aus dem neutestamentlichen Befund eine charismatische Struktur der

2 Ähnlich K. Scholder in: Kirche und Nationalsozialismus. Tutzinger
Hefte (1969), S.270ff.; dazu auch R.-P.Callies, Kirche und Demokratie (1966).



Rezensionen 161

Kirche neu erhoben werden, damit das Institutionelle in den Dienst des
Charismatischen gestellt werden kann und nicht das letztere ausschließt.»

Also heißt die Losung: Neuentdeckung der gemeinsamen Sendungsfunktion
der Konfessionen durch vermehrte ökumenische Erfahrung, wie sie

schon mancherorts bei besonderen Zusammenkünften und in besonderen
Gruppen (Mischehen) ohne geistlichen Substanzverlust erlebt wird. Vajtas
Schrift bezieht sich immer wieder auf drei Modellfälle von 1968, wie sie sich -
verschieden genug - in Lausanne, Uppsala und Meddelin (Columbien)
ereignet haben. Da sich Hoffnungen, Forderungen und Vorstöße in Richtung auf
«Interkommunion» von verschiedensten Seiten mehren, gewinnt Vajtas
Arbeit noch an Aktualität, zumal sie bei aller Sorgfalt theologischer
Erörterung in den Appell ausmündet : «Dort, wo die Frage nach eucharistischer
Gemeinschaft echt erklingt, dürften die Kirchenleitungen primär ihr
seelsorgerliches Amt als entscheidend betrachten und ihre formellen Bedenken
fallen lassen. Die Frage der Abendmahlegemeinschaft muß aus der Sackgasse
herauskommen, in der sie stecken geblieben ist !»

Garfield Alder, Luzern

Klaus-Maktin Beckmann (Hrsg.), Rasse, Kirche und Humanuni. Ein Beitrag

zur Friedensforschung. Veröffentlichungen des Sozialwissenschaft-
lichen Instituts der Evangelischen Kirchen in Deutschland, 1. Gütersloh,
Gütersloher Verlagshaus G. Mohn, 1969. 372 S. DM 24.-.

Die in diesem Band vorliegenden Beiträge sind das Ergebnis eines
Studienauftrages, den die Evangelische Kirche im Rheinland, angeregt durch
die u. a. in Südwestafrika tätige Rheinische Mission, ihrem sozialwissenschaftlichen

Institut erteilte. Die meisten von ihnen sind Originalbeiträge;
dazu wurden ein Vortrag des katholischen Erzbischofs von Durban, Hurley,
Auszüge aus einer Rede des ermordeten südafrikanischen Ministerpräsidenten

Verwoerd von 1963 und der Nachdruck eines Aufsatzes von T. Parsons,
aufgenommen.

In drei Teile gliedert sich das Buch. Während im 1. Teil («Rasse» und
soziales Vorurteil) vorwiegend soziologische und biologische Aspekte
angesprochen werden (u. a. von A. Silbermann und W. Teschner), bringt der
2. Teil «Beispiele aus der Welt von heute», nämlich aus Nordamerika
(D. Ritsehl), Südafrika (H. Verwoerd, S. Groth und P. Beyerhaus), Indien
(J. B. Sperling) und Brasilien (H. Strauß). Im 3. Teil («Rasse» und Christentum)

behandeln u. a. H. Stegemann «'Rasse' und Volk in biblischer Sicht»
und G. Menzel den «Anteil der Mission an der Entwicklung der Rassenfrage»
(vor allem in Südafrika).

Zu J. B. Sperlings Beitrag sei bemerkt, daß neben seiner Kritik an der
christlichen Einstellung gegenüber den rassisch-sozialen Problemen Indiens
auch auf die positive Arbeit des Christlichen Instituts für das Studium von
Religion und Gesellschaft in Bangalore hätte hingewiesen werden sollen.

Im Mittelpunkt der Untersuchungen steht der «weiße» Rassismus. Zwei
Themenkreise treten in den Vordergrund: die Apartheid Südafrikas und
der Antisemitismus in Deutschland. Zum 1. ist besonders der Aufsatz von



162 Rezensionen

S. Groth sehr instruktiv, der das Verhältnis der reformierten Kirchen zu
den schwarzen Afrikanern seit dem «Großen Treck» bis hin zu den Anfang
1969 vorliegenden Spannungen zur Ökumene darlegt. P. Beyerhaus untersucht

Alternativen zur gegenwärtigen Apartheidspolitik und lenkt damit den
Blick auf die praktischen Probleme einer zukünftigen Gestaltung Südafrikas.
Zur Geschichte des Antisemitismus sei vor allem auf die umfangreichen
Ausführungen W. Tilgners verwiesen, der die Entwicklung von den
völkischnationalen und christlich-konservativen Anfängen im 19. Jahrhundert bis
zum antijüdischen Rassismus der nationalsozialistischen Aera nachzeichnet.
Der Bemerkung K.-M. Beckmanns in seinem Artikel über die Rassenfrage
in der ökumenischen Diskussion: «Die Bekennende Kirche ging aus dem
Protest gegen die Anfänge der Judenverfolgung in Deutschland... hervor»
(S. 351), stehen Tilgners Darlegung S. 321f. und die hier zitierte Bemerkung
Barths zu Bethges Buch von 1967 über Bonhoeffer gegenüber, daß nämlich
Bonhoeffer 1933ff. als erster die Judenfrage zentral und energisch ins Auge
gefaßt habe und, da das sonst kaum geschah, wahrscheinlich «weder in
Barmen noch nachher in Dahlem (hat) dabei sein mögen» (S. 313, Anm. 168).

Es ist bedauerlich, daß in einem Band wie dem vorliegenden der ebenfalls
noch auf europäischem Nährboden entstandene Rassismus gegen die arabischen

«gojim» unerwähnt bleibt. Er geht auf die alttestamentliche
Unterscheidung von 'am und göj zurück, die von den säkularisierten, politisch
rechts orientierten Gruppen des Zionismus jedoch aus ihrem theologischen
Zusammenhang gelöst wurden (zu dieser Gefahr vgl. H. Stegemann S. 236).
Bereits in den zwanziger Jahren hatte Martin Buber diesen Rassismus als
dem europäischen Antisemitismus geistesverwandt erkannt und verurteilt.
Heute spielt er jedoch keine unbedeutende Rolle im israelischen Selbstbewußtsein.

Eine vorurteilslose Untersuchung dieses Phänomens ist dringend
erforderlich, gerade im Rahmen eines « Beitrages zur Eriedensforschung » ; das Trauma

der Vergangenheit rechtfertigt nicht Blindheit gegenüber der Gegenwart.
Von diesem Mangel abgesehen, bietet das Buch eine umfassende

Materialsammlung, die es erleichtern kann, dem raschen Wandel auf der Szenerie der
rassischen Auseinandersetzungen mit Verständnis zu folgen und zu einem vor
dem christlichen Gewissen vertretbaren Urteil zu kommen.

Olaf Schumann, Djakarta

Ernst Benz, Der Heilige Geist in Amerika. Düsseldorf-Köln, Eugen Dietrichs
Verlag, 1970, 231 S. DM 24.-.

Das vorliegende Buch ist aus einer persönlichen Begegnung des Verfassers
mit dem Christentum pfingstlichen Charakters in Florida und Puerto Rico
hervorgegangen. Die Erlebnisse werden indessen nicht im Sinne einer
Abhandlung über die Pfingstbewegung verarbeitet, sondern in aufmerksamer,
anschaulicher und lebendiger Weise als solche weitergegeben: «Pfingstgottes-
dienste in Tallahassee» (Kap. II), «Eine Negergemeinde in Tallahassee»

(Kap. IV), «Heilung durch den Geist in der Episopal Church» (Kap. V) u. a.
Ernst Benz läßt den Leser auf diese Weise sogar bis zu einem gewissen Grad
engagiert an den verschiedenen Gottesdiensten teilnehmen. Darin liegt
zweifellos der Wert des Buches neben den immer zahlreicher werdenden



Rezensionen 163

Büchern und Schriften zur Pfingstbewegung, zur Zungenrede und zu den
Geistesgaben.

Auf S. 98 seines Buches kommt der Verfasser auf die Geschichtsschau des

pfingstlerischen Heilungsevangelisten A. A. Allen zu sprechen. Dieser sieht
die Geschichte der Kirchen als die Geschichte eines Erlöschens der ursprünglichen

Freude des Heiligen Geistes. E. Benz übernimmt diese Sicht nicht. Er
läßt aber den Leser doch sein mitgehendes Interesse an den pfLngstlichen
Erscheinungen, die ihm in Deutschland so gut wie unbekannt blieben (S. 9, 12),
spüren. Dadurch ist die Darstellung frei von jeder besserwissenden Enge, aber
doch begleitet von durchleuchtender Kritik. Zu dieser verständnisvollen
Würdigung tragen bestimmt auch die Einsichten bei, die sich E. Benz in
seinem großen Werk, «Die Vision. Erfahrungsformen und Bilderwelt» (1969),
erarbeitet hat. Die Grenzen, die gezogen werden müssen, werden deutlich
sichtbar, so die Verfälschung des Heiligen Geistes in die (Christliche) Wissenschaft

durch Mary Baker Eddy (VII, Heilung durch Christian Science) und
die pseudoreligiöse Interpretation des LSD-Rausches (IX, LSD oder das
«chemische Pfingsten»).

Der Verfasser bedenkt die pfingstlich enthusiastischen Erscheinungen hier
und dort, besonders auch im letzten Kapitel (X, Über den Vorzug und Nachteil

der Pfingstbewegung) auf dem Hintergrund unseres eigenen protestantisch,

kirchlichen Lebens. Von daher ist die gut verständliche Lektüre nicht
nur für den kirchenkundlich interessierten Leser, sondern ebenso für den
Theologen im Kirchendienst und jeden am Leben der Kirche beteiligten recht
anregend. Oswald Eggenberger, Mönchaltorf

Franz Xaver Arnold, Kaut. Rahner, Victok Schure, Leonhard M.
Weber und Mitarbeiter, Handbuch der Pastoraltheologie. Praktische
Theologie der Kirche in ihrer Gegenwart. Bd. 1 ; 2, 1-2 ; 3 ; 4. Freiburg,
Herder, 1964-69. 448; 343+425; 677; 759 S. - Bd. 2, 1-2, zweite Aufl.
1971. 343 + 426 S.

Es braucht Mut, in einer Zeit, in der auch in der katholischen Kirche vieles
im Fluß ist und zahlreiche Fragen kontrovers beantwortet werden, ein fünf-
bändiges Handbuch der Pastoraltheologie herauszugeben. Die Interpretation
der Konzilsdekrete, auf die sich das Handbuch oft beruft, ist ja ebenfalls
umstritten. Für die 69 Mitarbeiter des Werkes war offenbar die milde
Reformtheologie von K. Rahner eine gemeinsame Grundlage. Sie erlaubt für die
Fülle von Themen, die in dieser Disziplin erörtert werden, eine durch ihre
Geschlossenheit eindrückliche Architektonik.

Band I gibt Auskunft über die Geschichte der Pastoraltheologie, die seit
1777 zum ersten Mal als selbständiges Lehrfach an einer Hochschule betrieben

wird, noch im 19. Jahrhundert aber vielfach bloß Regelsammlung für die
Praxis war und für die erst im Zusammenhang mit der kirchlichen Erneuerung
in unserem Jahrhundert bemerkenswerte Neuentwürfe vorgelegt wurden.
Heute tendiert die Pastoraltheologie danach, praktische Theologie zu sein.
Es geht ihr darum «das Wirken, die Wirkformen, die Selbsterbauung der
einen und ganzen Kirche und nicht nur die Tätigkeit des einzelnen ,pastor'



164 Rezensionen

darzustellen». Ihr Ziel ist die Planung des Vollzugs der Kirche für die Gegenwart

und die Zukunft, oder nach der Definition von K. Rahner: « Sie behandelt

den je aktuellen SelbstVollzug der Kirche, wie dieser und soweit dieser in
einer wissenschaftlichen Reflexion im voraus zu ihm selbst aus dem Wesen
der Kirche und aus der theologischen Analyse der Gegenwartssituation heraus
erkannt werden kann als geschehender (kritisch) und geschehen sollender
(normativ). »

Kriterien für diese Reflexion bezieht sie aus der Erkenntnis des bleibenden
Wesens der Kirche. Das ist eine Aufgabe der Dogmatik. Grundlegend ist
darum die Ekklesiologie, die K. Rahner dem Werk voranstellt. Er handelt
von der Kirche als der Präsenz der Wahrheit und der Liebe Gottes, beschreibt
sie als Mysterium, als Ursakrament, als Realsymbol und als das Volk der
Getauften, die in der Gemeinschaft mit den durch Christus legitimierten Hirten

(Hierarchie) verharren. Subjekt der heilsvermittelnden Tätigkeit ist die

ganze Kirche, aber in Verschiedenheit der Funktionen ihrer Glieder. Neben
dem Amt hat das freie Charisma Raum. Das Amt gliedert sich seinerseits in
verschiedene Ämter, über die sich Rahner im einzelnen äußert. So findet man
in diesem Lehrbuch der praktischen Theologie, was den evangelischen Leser
verwundern mag, eine ausgeführte Lehre über das Papsttum und die Kurie.
Es wird sogar - recht mild — von möglichen Überschreitungen der Kompetenzen

des Papstes und von einem schlechten Gebrauch der päpstlichen
Vollmacht geredet. «Wenn praktische Theologie den ganzen Selbstvollzug der
Kirche betrachtet und der Papst der höchste Träger des Amtes ist, das für diesen

Selbstvollzug unerläßlich ist, und wenn seine Lehrvollmacht zu seinen
wesentlichen Vollmachten gehört, dann ist sachlich dieses Problem eine
Frage der praktischen Theologie. »

Als Grundfunktionen der Kirche werden erläutert die Verkündigung des
Wortes in Mission, Gemeinde und Unterricht, die Feier der Eucharistie und der
andern Sakramente, die Disziplin, der christliche Lebensvollzug und die
Caritas.

N. Greinacher bringt die soziologischen Aspekte der Kirche zur Sprache.
Die Relativierungen, die von seiner Sicht aus zu erwarten wären, sind
katholisch domestiziert. Immerhin bietet er z.B. zum Verhältnis des Klerus
zu den Laien aus der Vergangenheit einiges, was zur kirchenkritischen Funktion

der Soziologie gehört.
Band, II/l bietet Überlegungen zur Anthropologie, die der Selbstvollzug

der Kirche zu beachten hat, und zur Geschlechtlichkeit des Menschen. Diese
wird gut barthianisch in Analogie zum Wesen Gottes gesehen. («Weil Gott
nicht einsam ist, ist auch der Mensch nicht einsam. Er ist auch und gerade in
seiner Leiblichkeit nicht einsam. In Gottes eigenem Wesen findet ein Gegenüber

statt...») Dann werden formale Grundstrukturen der Heilsvermittlung
behandelt, verschiedene Frömmigkeitstypen werden skizziert, und das in der
Theologie kaum beachtete Problem Elite-Masse wird aufgegriffen. Es folgen
grundsätzliche Erwägungen zum Thema Kerygma und Dogma, in denen vor
einer Geringschätzung des Dogmas gewarnt wird. Bedeutsam scheint mir das

Kapitel über die Differenz zwischen der gelebten Moral und den von der
Kirche gelehrten Moralgesetzen, ein Problem, das die Ethiker vielfach über-



Rezensionen 165

sehen. Eine breite Gegenwartsanalyse bemüht sich, dem Leser Verständnis
für die Struktur der industriellen Gesellschaft zu vermitteln. Hier werden der
Säkularisierungsprozeß und die Frage nach der theologischen Deutung der
heutigen Tendenzen diskutiert. K. Rahner sagt wieder einmal das nahe Ende
der Volkskirche und ihre Entwicklung zu einer «Gemeindekirche» voraus,
deren Mitgliedschaft auf Freiwilligkeit beruht und die theologisch und in
ihrer Praxis den Pluralismus in beschränktem Ausmaß anerkennt. Originell
und kühn ist der Beitrag des Tiefenpsychologen A. Görres über die Pathologie
des katholischen Christentums. Als scharfer Diagnostiker deckt er auf Grund
von demographischem Material und Beobachtungen aus dem ärztlichen
Sprechzimmer «katholizistische Fehlhaltungen» auf, u.a. auf dem Gebiet der
Gewissensbildung und der Sexualmoral. Er hält z. B. den Vorwurf, die
katholische Frömmigkeit bewirke einen gewissen Spontaneitätsverlust und
eine Intelligenzhemmung, teilweise für berechtigt, weil die allzu konsequente
Erziehimg zur Bravheit den Wissensdrang und den Freimut des Kindes
lähme. Es wäre zu wünschen, daß ein ebenso engagierter und psychologisch
versierter Kritiker eine Arbeit über die etwas anders gelagerten «protestan-
tistischen Fehlentwicklungen» schriebe!

Band II12 enfaltet zunächst eine globale Strategie für den Selbstvollzug
der Kirche, behandelt Probleme der Zentralisation und der heute nötigen
Dezentralisation und legt den Missionsauftrag der Kirche in unserer Zeit dar.
Dabei wird der dialogische Charakter der Mission gefordert. Die «Theologie
des anonymen Christentums» in den zu missionierenden Völkern muß
ausgebaut werden! Ein Kapitel behandelt das Verhältnis zu andern christlichen

Konfessionen und empfiehlt die Anerkennung der in einer evangelischen
Kirche gespendeten Taufe und eine bescheideneRevision des Mischehenrechts.
Sakramentsgemeinschaft ohne Anerkennung der apostolischen Sukzession
durch die Protestanten wird hingegen abgelehnt. Ausführlich beschäftigt sich
der Band mit den heute herrschenden Ideologien (lehrreicher Exkurs über die
Geschichte des Ideologiebegriffs) und mit dem Problem der Ideologiekritik.
Der Verfasser bringt viel Verständnis auf für die Gründe, die das Christentum
ideologieverdächtig gemacht haben, geht aber eindeutig von der Voraussetzung

aus, daß das Christentum selbst keine Ideologie ist. Das Thema
« Grundstrukturen im heutigen Verhältnis der Kirche zur Welt » gibt K. Rahner
Gelegenheit zu einer positiven Deutung der bleibenden Weltlichkeit der Welt
auf Grund seiner Sicht der Einheit der Schöpfungs- und der Erlösungswirklichkeit.

« Die Weltlichkeit der Welt, wie sie im neuzeitlichen Verweltlichungs-
prozeß entstand und in global verschärfter Form uns heute anblickt, ist in
ihrem Grunde, freilich nicht in ihren einzelnen geschichtlichen Ausprägungen,
nicht gegen, sondern durch das Christentum entstanden ; sie ist ursprünglich
ein christliches Ereignis und bezeugt damit die innergeschichtlich waltende
Macht der Stunde Christi ' in unserer Weltsituation. » Diese Erkenntnis wird
dann in einer Reihe von Artikeln auf das Verhältnis der Kirche zu den
verschiedenen Bereichen der Kultur (Wissenschaft, Kunst, Massenmedien,
Freizeit, soziale Dynamik, Politik, Staat) übertragen. Hier wäre auf manche
interessante Einzelheit hinzuweisen, z. B. auf die entschiedene Problemati-
sierung der «christlichen» Parteien.



166 Rezensionen

In Band III wendet sich F. Klostermann den Strukturen zu, in denen sich
die Kirche entfaltet : Bistum, Pfarrgemeinde und funktionale Gemeinde. Sie
werden dem Oberbegriff Gemeinde zugeordnet. Mit Berufung auf das Neue
Testament, in welchem das Heil immer in der Ekklesia vermittelt und
weitergegeben wird, versteht Klostermann die Weltkirche als Gesamtgemeinde und
das Bistum als die Gemeinde, die sich um einen Bischof versammelt, mit ihm
das Wort hört und das Sakrament empfängt. Eingehend behandelt N. Grei-
nacher Organisation und Planung der diözesanen Aktivitäten und postuliert
dabei eine stärkere Demokratisierung. Auch die Pfarrgemeinde ist nicht bloß
Verwaltungsbezirk, sondern in ihr wird die Gesamtgemeinde am selben Wohnort

Ereignis. Daraus ergeben sich Kriterien für Struktur und Lebensfunktionen

der Pfarrei. Weil auch für den heutigen Menschen, trotz der sozio-
kulturellen Veränderungen seines Daseins, sein primärer Kontakt mit einer
Familie lebenswichtig ist, behält die Pfarrei für ihn Bedeutung. Sie ist «die
christlich-kirchliche Form des primären menschlichen Daseins überhaupt,
das seinen Schwerpunkt in der (wesentlich georteten) familiären Beziehung...
hat. » Interessant ist, daß A. Müller für die Rollengestalt des Pfarrers gegenüber

seiner Gemeinde nicht die eines «Hauptmanns», eines «Führers» oder
auch eines «Hirten» im alten Vollsinn des Wortes empfiehlt. «Den heutigen
theologischen und soziologischen Konzeptionen wird es wohl am meisten
entsprechen, wenn sich der Pfarrer als ,dienender', mit allen andern
Gläubigen solidarisch verbundener Bruder versteht.» Dies gilt trotz seiner
juristisch festgelegten Leitungsaufgabe in der Gemeinde. Für die verschiedenen

Tätigkeiten des Pfarrers, von der Sakramentsverwaltung über die
Wortverkündigung bis zur Einzelseelsorge werden Anweisungen gegeben.

Zum Thema Pfarrei gehören deren Einrichtungen und Gebäude (es werden
Grundprinzipien für den Kirchenbau aufgestellt und Bemerkungen zum
Pfarrhaus gemacht). Auch die Rolle des Laien in der Pfarrgemeinde wird
gründlich erörtert.

Ein Monopolanspruch der territorialen Pfarrei als einziger Organisationsform

der Seelsorge ist abzulehnen. Neben ihr existieren, wenn auch nicht
ganz gleichberechtigt, die funktionalen Gemeinden, deren Glieder durch
dieselbe gesellschaftliche Funktion miteinander verbunden sind. Als Beispiele
werden behandelt die Studenten-, die Krankenhaus,- die Militär-, und die
Ausländerseelsorge.

Das ekklesiozentrische Grundprinzip des Handbuchs kommt darin zum
Ausdruck, daß bei der Darstellung des Vollzugs der Kirche unter dem
Oberbegriff «Eingliederung des einzelnen in die Kirche» sowohl die Lehre von der
Taufe und der Firmung wie auch der Kinder- und der Erwachsenen-
katechumenat behandelt werden. Für die kirchlichen Bemühungen um die
Kinder sind die eucharistische Erziehung und die Hinführung des Jugendlichen

zum Bußsakrament maßgebliche Gesichtspunkte. Die in der ökumenischen

Diskussion aufgetauchte Idee, daß die Verkirchlichung der Welt kein
erstrebenswertes Ziel ist, hat hier keinen Platz. Von den in diesem Zusammenhang

behandelten Themen seien erwähnt der Artikel über Jugendseelsorge
(im protestantischen Sprachgebrauch kirchliche Jugendarbeit im engeren
Sinn) mit einem erstaunlichen Verständnis für die Weltlichkeit der heutigen



Rezensionen 167

Jugend und das Kapitel über die Sorge um Priester- und Ordensberufe mit
der Aufforderung zur systematischen Werbung - ein Thema, das in der
protestantischen Religionspädagogik nirgends berührt wird.

Daß die Verfasser aber weit davon entfernt sind, eine infantile Abhängigkeit

der Gläubigen von der Kirche zu erstreben, zeigen die Abschnitte über
die Bildung und Erziehimg der Christen zur Mündigkeit und die Sorge der
Kirche für das Leben des Glaubens heute. Hier findet man u. a. eine Anleitung
zum seelsorgerlichen Gespräch, die weitgehend den Auffassungen von A.
Rensch auf evangelischer Seite folgt und eine (nicht ganz dazu passende)
Auseinandersetzung mit dem Pastoral Counseling mit einer positiven Würdigimg

der nicht-direktiven Methode.
Band IV, dessen Erscheinen F.X.Arnold nicht mehr erlebt hat, setzt die

Darlegungen über den Vollzug der Kirche mit einer auch für den evangelischen

Leser überaus lesenswerten Ehelehre von F. Böckle fort. Der Verfasser
setzt sich differenziert, aber eindeutig ablehnend mit der Enzyklika «Hu-
manae vitae» auseinander. Ein Kapitel befaßt sich mit den Themen Umkehr,
Sünde, Bußsakrament. Die Krankenölung und die Überlegungen zu einer
neuen Deutung dieses Sakraments führen zur Frage nach dem Verständnis
der Krankheit, der Kranken und der Sterbenden in der Kirche und der
seelsorgerlichen Hilfe für besondere Formen des Krankseins. Hier fällt z.B. -
im Unterschied zu einigen evangelischen Publikationen aus der letzten Zeit —

auf, mit welcher Einfühlung die Schwierigkeiten von neigungshomosexuellen
Menschen behandelt werden. Ein Paragraph zeigt, welche Arbeitsteilung
zwischen Psychotherapie und Seelsorge vorgenommen werden muß und wie
Zusammenarbeit zwischen ihnen möglich ist. Das Kapitel über die Naturstände

gibt Anlaß zur Revision mancher Clichés über Mann und Frau, wie sie
vielfach noch in der Theologie umlaufen. (Wir wissen heute, «daß vieles von
dem, was zur ,Natur' des Mannes und der Frau zu gehören schien, in Wahrheit

aus der Geschichte der Gesellschaft, in der wir leben, zu verstehen ist, aus
der ,Rolle', die dem Mann und der Frau zugewiesen wurden, auch aus
Ideologien mancherlei Herkunft».)

Von den übrigen Themen dieses reichhaltigen Bandes seien genannt: eine
Ethik des Berufs und der Freizeit im Zusammenhang mit Problemen des

Alltagslebens, eine soziologische und eine theologische Besinnung über den
Priesterstand und Überlegungen zur Ausbildung, zur Weiterbildung der
Priester und zur Seelsorge an ihnen.

Dass dieses monumentale Lehrbuch, dessen Inhalt hier nur skizzenhaft
wiedergeben werden konnte, für die katholische Theologie höchst bedeutsam
ist, sieht man daraus, daß es bereits in fünf andern Sprachen erscheint und
daß Band II schon in zweiter, durchgesehener Auflage vorliegt. Manche
Paragraphen stellen auch dem evangelischen Praktologen fruchtbare Fragen
und regen ihn zum Weiterdenken an. Vieles daran ist freilich so sehr von der
dem Werke zugrunde liegenden Dogmatik bestimmt, daß Leser mit einem
andern Kirchen- und WeltVerständnis wenig damit anfangen können. Und
gerade in diesem Lehrstück sind die Differenzen zwischen katholischen und
evangelischen Auffassungen immer noch oder wieder neu beträchtlich.

Walter Neidhart, Basel



168 Rezensionen

Arthur Rich, Aufrisse. Vorarbeiten zum sozialethischen Denken. Veröffentl.
des Inst, für Sozialethik an der Univ. Zürich, 4. Zürich, Zwingli-Verlag,
1970. 247 S. Fr. 28.-.

Dieser Band enthält Aufsätze von A. Rieh und wurde dem Verfasser zu
seinem 60. Geburtstag von seinen Mitarbeitern am Institut für Sozialarbeit
gewidmet. Er gibt einen Überblick seiner wichtigsten Studien, die in
verschiedenen Zeitschriften veröffentlicht wurden. Sie fangen mit einem
Geburtstagsgruß für Leonhard Ragaz zu seinem 70. Geburtstag an (1938). Es
folgt ein ausführlicher Aufsatz über «Das Judenproblem», leider gänzlich in
der traditionellen Auffassung verwurzelt, daß die Juden in der Verwerfung
Jesu Christi das Geheimnis Israels nicht verstanden hätten : « Sie vertrauten
weiterhin auf ihre edele Abstammung, von Abraham, auf ihr frommes Wesen
und auf ihre bewunderswerte Gesetzestreue» (S. 30). So sehr Rieh gegen den
Antisemitismus kämpft, so bedauerlich ist doch das totale Vorbeigehen am
Gehalt der jüdischen Religion und die Zurschaustellung der Juden als
Warnung für uns selbst, nur nicht Feinde des Evangeliums zu sein, wie sie selbst
es sind. Der Aufsatz ist von 1943, wir könnten uns denken, daß Rieh sich
inzwischen aus dem primitiven Dogmatismus gelöst hat, der aus diesen
Zeilen spricht. Die nun folgenden Aufsätze drehen sich hauptsächlich um
einige zentrale Gestalten, mit denen er sich in den fünfziger Jahren
auseinandergesetzt hat: Pascal, Marx, Berdiajew und Zwingli. Beim Zürcher
Reformator wird im einzelnen nach den Einflüssen Luthers und besonders des
Erasmus gefragt. Bei Berdiajew interessieren Rieh die Beziehungen zu dessen

Christologie und seinem unwestlichen, schöpferischen Freiheitsbegriff. Von
besonderer Aktualität sind die Gedanken über Macht und Recht bei Pascal,
dem Rieh seine Dissertation über dessen Anthropologie widmete. Marx
kommt in verschiedenen Beiträgen zur Geltung : die kryptoreligiösen Motive
in seinen Frühschriften, die Frage der Selbstentfremdung in der Industrie,
die marxistische Zukunftshoffnung, verglichen mit der christlichen. So
enthält dieser Jubiläumsband viele auch noch für die heutige Zeit wertvolle
Gedanken, sie sind in der ruhig-überlegten, klarformulierten Art gefaßt, die
wir bei unserem Kollegen Rieh kennen und bewundem.

Hendrik van Oyen, Basel

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 23, 4 (1971) : H.-R. Weber, The Bible in
Today's Ecumenical Movement (335-46) ; R. Pesch, The Markan Version of
the Healing of the Gerasene Demoniac (347-76); J. Starobinski, An Essay
in Literary Analysis. Mark. 5:1-20 (377-97). Evangelisches Missions Magazin
115, 4 (1971): J.Rossel, Theologische Besinnung über Revolution und
Mission (150-165). K. van der Horst, Die Rolle des weißen Mannes in der


	Rezensionen

