Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 2

Artikel: Kann ein Autor besser verstanden werden, als er sich selbst verstand? :
L. v. Ranke, M. Claudius und J. von Eichendorff zur hermeneutischen
Frage

Autor: Kohls, Ernst-Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878555

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kann ein Autor besser verstanden werden,
als er sich selbst verstand ?

L. v.Ranke, M. Claudius und J. von Eichendorff zur hermeneutischen Frage

«Es ist eigentlich schlecht um die
Schriftsteller bestellt, die erst von an-
dern erfahren miissen, was sie wollen,
und es ist viel besser, wenn einer das
selbst weill » : Matthias Claudius, « Pri-
numerations-Anzeige» zum 7. Teil des
Wandsbecker Boten (September 1802).
Samtliche Werke des Wandsbecker
Boten, 7. Auflage (1966), S. 547.

In zunehmenden MaBe hat sich die neuere Hermeneutik auf
allen Gebieten der Geisteswissenschaften des Grundsatzes bedient,
die jeweiligen Autoren oder Texte besser zu verstehen, als diese
sich selbst verstanden haben!. Kant?, Schleiermacher® und Dilthey*
haben diesen Gedanken dem 19. und 20. Jahrhundert nahegebracht 5.
Die Bedeutung, aber auch die Problematik dieses Gedankens hat
Hans-Georg Gadamer zutreffend zusammengefal3t, wenn er im Blick
auf den Grundsatz, einen Awutor besser zu wverstehem, als er sich
selber verstanden hat, bemerkt hat, es handele sich dabei um «eine
Formel, die seither immer wiederholt worden ist, und in deren
wechselnder Interpretation sich die gesamte Geschichte der neueren
Hermeneutik abzeichnet. In der Tat liegt in diesem Satz das
eigentliche Problem der Hermeneutik beschlossen.»® So sehr die
Hermeneutik des 19. Jahrhunderts seit Kant und Schleiermacher
im Banne dieser Formel gestanden hat, so stark ist dennoch schon
imnerhalb des 19. Jahrhunderts eine kriftige Gegenbewegung und

1 Vgl. den Uberblick in meiner Abhandlung «Einen Autor besser ver-
stehen, als er sich selbst verstanden hat»: Theol. Zeitschr. 26 (1970), S. 321
bis 337.

2 Vgl. ebd., Anm. 5.

3 Vgl. ebd., Anm. 8.

4 Vgl. ebd., bes. S. 324-327.

8 Vgl. vor allem O. F. Bollnow, Das Verstehen. Drei Aufsitze zur Theorie
der Geisteswissenschaften (1949), bes. S. 71ff., und H.-G. Gadamer, Wahrheit
und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (2. Aufl. 1965),
bes. S. 180ff.

8 Gadamer (A. 5), S. 180.



126 E.-W.Kohls, Kann ein Autor besser verstanden werden,

geistige Position gegen die mit der obigen Formel verbundene zu-
nehmende hermeneutische Einseitigkeit aufgetreten.

Es will dabei bedacht sein, daB3 die Formel, einen Autor besser
zu verstehen, als er sich selber verstanden hat, nur eine letzte Aus-
formung — freilich eine der markantesten — des seit dem 17. Jahr-
hundert (speziell seit René Descartes) innerhalb der gesamten
Geistesgeschichte immer einflullreicher werdenden Aristotelismus
darstellt?.

Insofern gehort die obige hermeneutische Formel in einen engen
Zusammenhang auch mit solchen philosophischen Bewegungen, die
diese Formel expressis verbis gar nicht verwandt haben. So gehért die
Formel, einen Autor besser zu verstehen, als er sich selber verstanden
hat, grundlegend und grundverwandt in den Kontext der Hegel-
schen Philosophie, speziell der Geschichtsphilosophie Hegels 8. Dal3
ein Geschichtsablauf erst nach Jahrhunderten zu seinem «Eigent-
lichen» komme, wie es Hegel z. B. im Blick auf die eigentliche Aus-
formung des christlichen Wesens innerhalb der Reformation des
16. Jahrhunderts ausgesagt hat (wobei sowohl das Zeitalter der
Alten Kirche als auch des Mittelalters als ledigliche Durchgangs-
und Vorstufen aufgefallt und abgewertet worden sind), ist mit der
obigen hermeneutischen Formel aufs engste verwoben®. Der Hegel-
sche Entwicklungsgedanke, der dann bei Karl Marx und seinen
Adepten bis hin zu Georg Lukéicz im Begriff der Entwicklungsge-
schichte aufgegriffen wird, ist geradezu mit dieser hermeneutischen
Formel identisch: Beide setzen sich gegenseitig voraus und bedin-
gen sich wesensmiflig!®. Der aristotelische Begriff der ¢évrelé-

7 F. Meinecke, Die Entstehung des Historismus, 1-2 (1936), bes. 2,
S. 632ff. Siehe dazu auch: E.-W. Kohls, Das Bild der Reformation in der
Geisteswissenschaft des 19. Jahrhunderts (G. W. Hegel, L. v.Ranke, J.
Burckhardt): Neue Zeitschr. f. Syst. Theol. u. Religionsphil. 9 (1967),
229-246, S. 236 Anm. 36.

8 Vgl. K. Leese, Die Geschichtsphilosophie Hegels (1922), bes. S. 27ff.,
und N. Hartmann, Die Philosophie des deutschen Idealismus, 2. Hegel
(1929), bes. S. 155ff. G. Lasson hat Hegels «Vorlesungen tber die Philo-
sophie der Weltgeschichte» in vier Biénden der Philosophischen Bibliothek
verdffentlicht, Bd. 171a—-d (1917-1920).

® Vgl. vor allem Hegels « Vorlesungen» (A. 8), 4, bes. S. 7581f.

10 Vgl. aus dem 2. Entwurf der «Philosophie der Weltgeschichte» von
Hegel in der Ausgabe von J. Hoffmeister (5. Aufl. 1955), S. 151: «... Das
Prinzip der Entwicklung enthélt das Weitere, dall eine innere Bestimmung,
eine an sich vorhandene Voraussetzung zugrunde liege, die sich zur Existenz



als er sich selbst verstand 127

xewol! — der «gepriagten Form, die lebend sich entwickelt», wie ihn
Goethe klassisch wiedergegeben hat — beriihrt sich ebenfalls eng mit
dem obigen hermeneutischen Grundsatz, wobei schon die mittelalter-
liche Scholastik sich dieses Begriffes intensiv bedient hat'2. Und
nicht zuletzt ist der Organismus-Gedanke — jener zentrale aristote-
lische Gedanke, den das gesamte 19. Jahrhundert insbesondere von
Schelling sowohl in mafigeblichen katholischen als auch protestan-
tischen Denkern leidenschaftlich ibernommen hat!? — lediglich ein
Seitenzweig am Stamme der aristotelischen Philosophie mit ihrer
dehnbaren Ausrichtung auf die Axiome der Immanenz, Kausalitéit
und Korrelation, der auch die neuere Hermeneutik mit ihrem obigen
Grundsatz entstammt 4. Sofern gerade Hegel in diesem Zusammen-
hang bereits vor dem eigentlichen «Aristoteliker» des 19. Jahr-
hunderts Adolf Trendelenburg (und seinem Schiiler Wilhelm
Dilthey) ein Aristoteliker par excellence gewesen ist, verdient etwa
die Auseinandersetzung Leopold von Rankes mit Hegels Geschichts-
philosophie immer stirkere Beachtung15.

bringe... Den organischen Naturdingen kommt aber gleichfalls die Ent-
wicklung zu: ihre Existenz stellt sich nicht als eine nur unmittelbare, nur
von aullen verdnderliche dar, sondern [als] die aus sich, [die] von einem
innern unverédnderlichen Prinzip ausgeht, aus einer einfachen Wesenheit,
deren Existenz als Keim zunéchst ebenso einfach ist und dann Unterschiede
aus sich zum Dasein bringt, welche sich mit andern Dingen einlassen und
damit einen fortdauernden ProzeBl von Verdnderung leben... So produziert
das organische Individuum sich selbst: es macht sich zu dem, was es an sich
ist...»

11 Far die philosophischen und theologischen Zusammenhinge vgl. W.
Potscher, Strukturprobleme der aristotelischen und theophrastischen Gottes-
vorstellung (1970).

12 Vgl. dazu die Hinweise von E. Hoffmann, Pédagogischer Humanismus
(1950), bes. S. 209ff.; E.-W. Kohls, Die Theologie des Erasmus, 1-2 (1966), 1,
S. 53 u. 89; 2, S. 72f.; und W. Breidert, Das aristotelische Kontinuum in
der Scholastik (1970).

13 'W. Maurer, Der Organismusgedanke bei Schelling und in der Theologie
der Katholischen Tiubinger Schule: Kerygma und Dogma 8 (1962), S. 202 bis
216. Neuabdruck: Ders., Kirche und Geschichte, Gesammelte Aufsitze, 1-2
(1970), 2, S. 29-45.

14 |, Troeltsch, Uber historische und dogmatische Methode (1898); Wie-
derabdruck: Ders., Gesammelte Schriften, 2, S.129ff. Vgl. auch ebd.,
S. 386ff. Vgl. auch E.-W. Kohls, Das Bild der Reformation bei W. Dilthey,
A. v. Harnack und E. Troeltsch: Neue Zeitschr. f. Syst. Theol., 11 (1969),
S. 269-291, bes. S. 2851f.

15 Vgl. dazu auch die aufschluBreichen Beobachtungen von E. Troeltsch,



128 E.-W.Kohls, Kann ein Autor besser verstanden werden,

In Leopold von Rankes (1795-1886) fritheren Tagebiichern finden
wir bereits eine Auseinandersetzung mit der idealistischen Geschichts-
anschauung im Zusammenhang der Beschéftigung des jungen Ranke
mit Luther?®. In seinen Tagebiichern bemerkt der damalige Leip-
ziger Student z. B. im Blick auf die Position Luthers, dal} sie sich
wesentlich von den iiblichen Methodiken dadurch unterscheide,
insofern Luther von der Sache zur Methode vorangeschritten sei,
wéhrend die Wissenschaft in der Regel den umgekehrten Weg ein-
schlage!”. Die eindringliche Studie zur Frage der Hermeneutik
Luthers, die in jiingster Zeit Gerhard Gloege geliefert hat, hat dieses
einst schon durch den jungen Ranke erbrachte Ergebnis bestétigt
mit den Worten: «Luthers Hermeneutik ist bisher in der neueren
Theologie- und Geistesgeschichte vollig einzigartig geblieben.»1®

In seiner Habilitationsschrift « Geschichten der romanischen und
germanischen Volker» (1824) hat Leopold von Ranke in der Vorrede
seine eigene methodische Position dargelegt, die in dem Leitsatz
gipfelt, der Historiker habe zu schreiben, «wie es gewesen»'®. Damit
ist durch Ranke der historischen Hermeneutik des 18. (und des
19. Jahrhunderts) eine klare Absage erteilt worden. Die Geschichts-
schreibung hat fiir Leopold von Ranke eine rein auf den Tatsachen
beruhende darstellende Aufgabe. Sie hat keinerlei pragmatische An-
liegen zu vertreten: «Man kann von einer Historie nicht die freie
Entfaltung fordern, welche wenigstens die Theorie in einem poeti-

Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen (1911); Neudruck
(1965), S.977. Zum Ganzen vgl. P. Petersen, Die Philosophie F. A. Tren-
delenburgs (1913) und Ders., Geschichte der aristotelischen Philosophie im
protestantischen Deutschland (1921).

16 Teile dieser Tagebiicher und Aufzeichnungen finden sich unter dem
Titel « Lutherfragment» von Elisabeth Schweitzer ediert in Paul Joachimsen’s
Ausgabe von Rankes Deutscher Geschichte im Zeitalter der Reformation, 6
(1933), S. 243-315. Eine Neuausgabe bereitet W. P. Fuchs, Erlangen, vor.

17 ¢Luther war nicht wie andere durch den Grundsatz zur Meinung, son-
dern durch die Meinung zum Grundsatz gekommen... Die Wissenschaft
lehrte ihn das Umgekehrte. Wire er bey jener beharrt, so hétte er eine bloBe
Recte stiften konnen...»: Ranke (A. 16), S. 263.

18 (. Gloege, Mythologie und Luthertum. Das Problem der Entmytho-
logisierung im Lichte lutherischer Theologie (2. Aufl. 1953), S. 142.

1% L. v. Ranke, Siamtliche Werke, Bd. 33/34 (1874), S. VII.



als er sich selbst verstand 129

schen Werke sucht... Strenge Darstellung der Thatsache, wie be-
dingt und unschon sie auch sei,ist ohne Zweifel das oberste Gesetz.»2°
In diesem Sinne unterscheidet sich Leopold von Ranke von Anfang
an in seinem methodischen Ansatz der «strengen Darstellung der
Thatsache» von der hermeneutischen Formel, einen Autor besser zu
verstehen, als er sich selbst verstanden hat. Zugleich sind von Leo-
pold von Ranke alle gleichzeitigen und spéteren Schreiber und ihre
Theorien abgewiesen worden, die nicht die Tatsachen und deren
Darstellung, sondern deren Deutungen in den Mittelpunkt stellen
wollen, wie etwa Adolf von Harnack, der in der Methodenfrage
Epiktets Ausspruch betont aufgegriffen hat: «Nicht die Tatsachen,
sondern die Auffassungen von Tatsachen erregen den Menschen»?,
und der in priagnanter Weise den Entwicklungsgedanken in die
Worte gekleidet hat, der ideale Sokrates, «ja der postexistente ist
der reale» 22,

Ranke unterscheidet sich ebenso von der Anschauung Nietzsches,
dem es nicht um Tatsachen, sondern um «Interpretationen» ge-
gangen ist 23, und zugleich von der gesamten marxistischen und
auch von der idealistischen Hermeneutik des 19. und 20. Jahr-
hunderts?¢. Wer die grofle Gallerie neuerer und neuester Schreiber
betrachtet, kann sagen, daf3 Leopold von Ranke mit seinem. Leit-
gedanken der Darstellung von Tatsachen wie ein Fels in der Bran-
dung steht innerhalb der allgemeinen anbrandenden Fortwendung
von den Quellen und Tatsachen zu den Deutungen .

Leopold von Ranke hat seinen methodischen Ansatz bei den
Quellen und Tatsachen nicht nur in seiner Habilitationsschrift
grundlegend zum Ausdruck gebracht, er hat diesen Ansatz auch
explizit gegeniiber der damaligen Hermeneutik und speziell gegen-
iber Hegel abgegrenzt. Diese Auseinandersetzung ist in Leopold
von Rankes Berchtesgadener Vortrigen niedergelegt, die Ranke vor
Maximilian II. von Bayern bei einem gemeinsamen Ferienaufenthalt

20 Vgl. ebd., S. VII.

21 A. v. Harnack, Erforschtes und Erlebtes, 4 (1923), S. 12.

22 Ebd., S. 21f.

28 Vgl. E. Forster-Nietzsche, Das Leben F. Nietzsches, 2 (1904), S. 771.

24 Vgl. vor allem G. Lukécz, Geschichte und Klassenbewuf3tsein (0. J.),
S. 15ff.

% Ranke hat dieses Bild des Felsens selbst angewandt (im Blick auf
Luther) in seinen frithen Tagebiichern, vgl. die Edition des «Lutherfrag-
ments» (A. 16), S. 282.



130 E.-W.Kohls, Kann etn Autor besser verstanden werden,

im Herbst 1854 gehalten hat 26, Diese Vortrige sind dann spéter von
Rankes Schiiler A. Dove im Jahre 1888 unter dem Titel « Uber die
Epochen der neueren Geschichte» vertffentlicht worden ??. Hier hat
Ranke den Entwicklungsgedanken Hegels und insgesamt die Idee
der Entwicklungsgeschichte abgelehnt mit den berithmten Worten:
«Jede Epoche ist unmittelbar zu Gott. Und ihr Wert besteht gar
nicht in dem, was aus ihr hervorgeht, sondern in ihr selbst, in ihrem
eigenen Selbst.»2® Aus dieser Uberzeugung heraus hat Leopold von
Ranke schon zuvor seine riesenhaften Quellenstudien fiir seine
«Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation»?® getrieben und
ebenfalls fiir seine «Geschichte der Pipste»3?. Das Selbstverstindnis
historischer Quellen und Persénlichkeiten hat Leopold von Ranke in
seinen Werken lediglich zum Sprechen bringen wollen. In den
Epochen jeweils der Alten Kirche, des Mittelalters und schlieBlich
der Reformation sah Ranke eine eigenstindige Aussage des christ-
lichen Wesens auf allen Gebieten zum Ausdruck gebracht, die nicht
erst — wie es Hegel wollte — in einer nachfolgenden Epoche zum
Bewulitsein ihrer selbst zu kommen brauchte?. Nicht auf die
Deutung und die Deutungen, sondern auf die Selbstaussagen einer
Epoche kam es Ranke an, der hinter der Darstellung der Quellen und
Tatsachen ganz zuriicktrat, ja (wie er selbst einmal in seinen
Briefen dullerte) das eigene Selbst bei dieser Darstellung «aus-
16schen wollte » 32,

Die Selbstaussagefidhigkeit historischer Quellen, die aus sich
heraus ihre Inhalte nachfolgenden Zeiten in neuer Weise weiter-

26 Zum geschichtlichen Hintergrund dieser Vortrage vgl. die Hinweise von
W. P. Fuchs (Hg.), L. v. Ranke: Das Briefwerk (1949), S. 383-392.

27 Kine 3. Auflage erschien im Jahre 1906. Ein Abdruck erfolgte ebenfalls
von A. Dove und G. Winter in der Ausgabe von Rankes « Weltgeschichten,
9, 2 (1888), S. 1-283.

28 L. v. Ranke, « Uber die Epochen der neueren Geschichte» (3. Aufl. 1906),
S. 17. Hinzuweisen ist zu diesem Satz auf die — vielfach tibersehenen — ein-
dringlichen Bemerkungen dazu von Troeltsch (A. 15), S. 186 u. 977.

290 Vgl. Kohls (A. 7), bes. S. 239ff.

30 Vgl. zur Gesamtwirdigung L. v. Rankes die Bemerkungen von J. G.
Droysen, Historik. Vorlesungen tiber Enzyklopddie und Methodologie, hg.
von R. Hiibner (3. Aufl. 1958), bes. S. 297ff.

31 Vgl. die Hinweise oben in A. 8-10. Zu beriicksichtigen ist nochmals
Troeltsch (A. 15), S. 186 und S. 977.

32 Vgl. L. v. Rankes Brief an seinen Sohn Otto vom 25. Mai 1873, in der
Edition von Fuchs (A. 26), S. 518-519.



als er sich selbst verstand 131

geben konnen, hat kaum ein Historiker leidenschaftlicher betont
als Leopold von Ranke. Es ist bezeichnend, dal Wilhelm Dilthey
als der Hauptvertreter des Prinzips, einen Autor besser zu ver-
stehen, als er sich selbst verstanden hat, die Auffassung Rankes
abgelehnt hat mit den Worten: «Jener Rankesche Wunsch, sein
Selbst auszul6schen, um die Dinge zu sehen, wie sie gewesen sind,
ist fir den Dichter noch viel unmdglicher als fiir den Geschichts-
schreiber.» 32

Dabei ist bei sachlicher Betrachtung eine Erneuerung des Ver-
standnisses der theologischen, politischen und rechtlichen Be-
deutung z. B. der Reformation, zudem der deutschen, englischen
und europiischen Geschichte (einschlieflich der Geschichte der
Papste), von niemandem anders als von Leopold von Ranke ausge-
gangen: Von seiner Auffassung von den Selbstaussagen der Quellen,
hinter denen der Historiker ganz zuriickzutreten habe. Die Luther-
Renaissance des ausgehenden 19. Jahrhunderts — etwa das Werk des
Theodosius Harnack iiber Luthers Theologie — beruht auf der
Leistung Leopold von Rankes?®*, nicht auf Diltheys Arbeiten3s,
denen Reinhold Seeberg noch diese Wirkung zuschreiben wollte 3.
Wilhelm Dilthey hat lediglich eine Fiille von Deutungen ausgelost,
er hat — wenn man nach den Ursachen des «wissenschaftlichen
Dickichts»37? der neueren Reformationsgeschichte fragen will — dieses
Dickicht hervorgerufen, und von der Mitte der Anliegen Luthers
und der Reformation fortgefiithrt. Die von Dilthey vorgenommene
Abwertung und Verkehrung der dogmengeschichtlichen Erneuerung
in der Reformation unter dem Eindruck Kants und Diltheys Uber-
bewertung Zwinglis und der Aufklédrung hat schon Diltheys Freund
Graf Paul Yorck von Wartenburg in seinen Briefen einer sachlichen

33 Vgl. W. Diltheys, «Beitrdge zum Studium der Individualitét», Ge-
sammelte Schriften, 5, S. 281.

3¢ Theodosius Harnack, Luthers Theologie mit besonderer Beziehung
auf seine Versohnungs- und Erlésungslehre, 1-2 (1862ff.); Neuausgabe von
G. Merz und F. W. Schmidt (1927).

35 Vor allem ist auf Diltheys groBe Abhandlung «Weltanschauung und
Analyse des Menschen im 15. und 16. Jahrhundert» hinzuweisen, neu ab-
gedruckt in den Gesammelten Schriften, 2, S. 1-89.

38 Vgl. R. Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 4 (4. Aufl. 1933),
Vorwort.

87 Vgl. B. Moeller, Probleme der Reformationsgeschichtsforschung: Zs. f.
Ki.gesch. 76 (1965), 246-257, S. 256.



132 E.-W.Kohls, Kann ein Autor besser verstanden werden,

Kritik unterzogen: «... Sie werden dem nicht beistimmen, wenn ich
sage, dal} Luther der Gegenwart présenter sein solle und miisse als
Kant, wenn sie eine historische Zukunft in sich tragen wollen...
Nach Threr in Fritherem wie Gegenwirtigem dokumentierten Auf-
fassung neigt die eine Seite Luthers mehr dem Mittelalter zu als
Zwingli und der Rationalismus. Ich meine, dafl das Verhiltnis ein
umgekehrtes ist.»38

Diese Kritik des Grafen Paul Yorck von Wartenburg deckt sich
mit dem an den Quellen und Tatsachen ausgerichteten Ansatz
Leopold von Rankes. Die von Ranke dabei praktisch und theore-
tisch gegen den Entwicklungsgedanken Hegels (und gegen den
damit bei Hegel verbundenen Primat der Deutungen) vorgetragenen
Einwande beriithren sich nicht zuletzt mit den Einwéanden, die Jacob
Burckhardt in seinen « Weltgeschichtlichen Betrachtungen»3? gegen
Hegel vorgetragen hat, dal ndmlich jede Geschichtsphilosophie ein
«Kentaur» sei, da Geschichte Koordination, Philosophie aber Sub-
ordination bedeute?®, und daf wir Menschen niemals den letzten
Sinn der Geschichte begreifen konnen: « Wir sind aber nicht ein-
geweiht in die Zwecke der ewigen Weisheit und kennen sie nicht.
Dieses kecke Antizipieren eines Weltplanes fiithrt zu Irrtiimern,
weil es von irrigen Primissen ausgeht.»*!

Freilich in der eigentlichen hermeneutischen Frage des Verste-
hens hat Leopold von Ranke noch bestimmter und deutlicher als
Jacob Burckhardt seine Position gegeniiber Hegel und den Aristo-
telikern des 19. Jahrhunderts bezogen. Jacob Burckhardts Bemer-
kung: «Immerhin ist man dem Kentauren den héchsten Dank
schuldig und begrii3t ihn gern hie und da an einem Waldesrand der
geschichtlichen Studien. Welches auch sein Prinzip gewesen, er hat
einzelne michtige Ausblicke durch den Wald gehauen und Salz in
die Geschichte gebracht»,? ist ein weitgehendes Zugestindnis an

38 Sigrid v. Schulenburg (Hg.), Briefwechsel zwischen Wilhelm Dilthey
und dem Grafen Paul Yorck von Wartenburg 1877-1897 (1923), S. 145.

39 Ich benutze die von A. v. Martin besorgte Ausgabe von J. Burckhardts
Weltgeschichtlichen Betrachtungen (1948).

40 «... alle Geschichtsphilosophie ist ein Kentaur, eine contradictio in
adjecto; denn Geschichte, d. h. das Koordinieren, ist Nichtphilosophie und
Philosophie, d. h. das Subordinieren, ist Nichtgeschichte»: Burckhardt
(A. 39), S. 8.

41 Ebd., S. 9.

42 Ebd., S. 10.



als er sich selbst verstand 133

Hegel und ein theoretischer Kompromif, der auch die eigene prakti-
sche Geschichtsschreibung Jacob Burckhardts in die Ndhe Diltheys?3,
nicht aber Leopold von Rankes riickt 44, so sehr er auch diesem etwa
in seinem Ausspruch nahesteht: «Historia seribitur ad narrandum,
non ad probandum.»4®

Wenn Wilhelm Dilthey noch gemeint hat, gerade in der Dichtung
spielten die Deutungen und nicht die Tatsachen eine vorherrschende
Rolle4%, so haben bedeutsame Dichter des 19. Jahrhunderts diese
Auffassung bereits widerlegt.

Hier ist vor allem zunidchst Matthias Claudius (1740-1815) zu
nennen, der in der «Pridnumerations-Anzeige» zum 7. Teil seines
« Wandsbecker Boten» vom. 30. September 1802 ausdriicklich gegen
die Auffassung, einen Autor besser zu verstehen, als er sich selbst
verstanden hat, Stellung bezogen hat mit den Worten: «Es ist
eigentlich schlecht um die Schriftsteller bestellt, die erst von andern
erfahren miissen, was sie wollen, und es ist viel besser, wenn einer
das selbst weil} ; und bisweilen ist es gut, wenn er’s auch sagt...»*

Matthias Claudius ist es dabei vor allem um seine «christlichen
AuBerungen» gegangen, die man «als Poesie, als in ihrer Gesellschaft
deplaziert, als iiberfliissig usw. hat ansehen wollen»*s. Matthias
Claudius hat demgegeniiber im Blick auf seine eigenen christlichen
AuBerungen bemerkt:

«Poesie sind sie nun erstlich nicht, sondern mein rechter wahrer heiliger
Ernst; und deplaziert kénnen sie wohl auch nicht sein, denn sie stehen,

43 Wilhelm Dilthey hat eine Vielzahl von Gedanken — so etwa die Idee
eines «religiés universalistischen Theismus» vor der Reformation (vgl. Ge-
sammelte Schriften, 2, bes. S.42ff. und S. 74ff.) von Jacob Burckhardt
ubernommen. Vgl. auch Kohls (A. 12), 1, S. 3f.

44 Das trifft fiir E. Troeltsch, in gleicher Weise zu, auch wenn sich Troeltsch
gerne auf Ranke berufen hat, vgl. Die Soziallehren (A. 15), S. 186 und S. 977.

45 J. Burckhardt an Wilhelm Vischer, Brief vom 14. Juni 1863: Briefe, 4
(1960), S. 130.

46 Vgl. Diltheys, «Beitrige zum Studium der Individualitét», Gesammelte
Schriften, 5, S. 281.

47 Matthias Claudius, Werke, hg. von U. Roedl (7. Aufl. 1966), S. 547.

48 Ebd., S. 547.



134 E.-W.Kohls, Kann ein Autor besser verstanden werden,

denke ich, allenthalben am rechten Ort... Was endlich die Uberfliissigkeit
anlangt, so kann es sein, dafl andre Leute mit einigen Einsichten iiber das
Sichtbare und mit Vermutungen und Tridumen tiber das Unsichtbare aus-
reichen konnen; ich kann das nicht und brauche etwas, darauf ich mich
ruhen und verlassen kann; und ich habe in meinem Leben nicht klein fiir
grof3 und nichts fiir etwas halten kénnen.»4®

Die grundlegende Bedeutung des Christentums innerhalb seines
Gesamtwerkes hat Matthias Claudius in diesem Zusammenhang
herausgestellt:

«Der Mensch lebet nicht vom Brot allein, das die Gelehrten einbrocken,
sondern ihn hungert nach etwas andern und bessern, nach einem Wort, das
durch den Mund Gottes gehet. Und dieses andre und bessere, dies Wort, das
uns auf der Zunge schwebt und wir alle suchen, ein jeder auf seine Art, finde
ich zu meiner groen Freude im Christentum, wie es die Apostel und unsre
Viter gelehrt haben. — Sollte ich damit zuriickhalten und hehlen, weil es
hie und da nicht die 6ffentliche Meinung ist und berithmte und unberithmte
Leute es besser wissen wollen und dariiber spotten? Was kiimmert mich
berithmt und unberiihmt, wo von ernsthaften Dingen die Rede ist? Und was
gehen mich Meinungen an in Dingen, die nicht Meinung sind, sondern Sache;
frigt man auch den Nachbar, ob die Sonne scheint? Und die berithmten
Leute, die sich klug dinken, wissen zwar manches besser; aber es kénnte
doch sein, daf sie nicht wiiBten, was sie am Christentum haben und wie gut
und klug sie und alle Menschen daraus werden kénnten, wenn der Schlosser
so viel niitzte als das SchloB.»59

Es ist eindrucksvoll, wie Matthias Claudius die «Meinungen» iiber
das Christentum in die Schranken gewiesen hat und zur Sache selbst
geschritten ist. So hat er schon in seiner Vorrede zum 7. Teil des
Wandsbecker Boten erklart:

«Es stehet nur wenigen an, dies groBe Thema zu dozieren; aber auf seine
Art und in allen Treuen aufmerksam darauf zu machen; durch Ernst und
Scherz, durch gut und schlecht, schwach und stark und auf allerlei Weise
an das Bessere und Unsichtbare zu erinnern ; mit gutem Exempel vorzugehen
und taliter qualiter durchs factum zu zeigen, dafl man — nicht ganz und gar
ein Ignorant, nicht ohne allen Menschenverstand — und ein rechtgléaubiger
Christ sein kénne... das steht einem ehrlichen und bescheidenen Mann wohl
an. Und das ist am Ende das Gewerbe, das ich als Bote den Menschen zu
bestellen habe und damit ich bisher treuherzig herumgehe... Ich werde auch
im siebenten Teil das ndmliche Gewerbe treiben und fortfahren, meine un-
geheuchelte und unbegrenzte Achtung fiir das alte apostolische Christentum
zu bezeugen und an den Tag zu legen. Und wahrlich, ich miiBte nicht glau-

19 Ebd., S. 547.
50 Ebd., S. 547f.



als er sich selbst verstand 135

ben, was ich glaube, und nicht wissen, was ich weill, wenn ich das nicht tun
sollte, sondern zu einer Zeit, wo der apostolische Christus an mehr als einem
Ort den Menschen aus den Augen geriickt und ein andrer untergeschoben
wird, aus dem man nicht klug werden kann und der freilich keine Wunder
tut und nichts ist; denn sie kénnen ihn ja nicht mehr machen als sie sind,
wenn sie ihn nach ihrer Vernunft modeln, und nicht lassen wollen, was er
ist und wie er uns von Gott gegeben worden...»5!

Es entspricht diesen grundsétzlichen Darlegungen des Matthias
Claudius zur Sache des Christentums in der Vorrede zum 7. Teil
seines Wandsbecker Boten, dafl er innerhalb dieses Teiles selbst
eine sachbezogene, wesentliche Erérterung «Uber die neue Theo-
logie» angestellt hat, die er seinem Freund und Vetter Andres ge-
widmet hat52.

In dieser kurzen Abhandlung hat Matthias Claudius eine klar-
sichtige Darstellung sowohl des Charakters der «neuen Theologie»
als auch des Wesens des Christentums unternommen :

«Du reibst Dir auch die Stirne, Andres, iber den Unfug mit der Bibel,
und daB die Menschen, sich so bald abwenden lassen auf ein ander Evan-
gelium, so doch kein andres ist, ohne dal} etliche sind, die uns verwirren und
wollen das Evangelium Christi verkehren® (vgl. Gal. 1, 6f.).

Im Anfang, als etliche hervorriickten, wollte ich meinen Augen nicht
trauen und dachte, da3 dabei irgend eine andre Absicht, die ich nicht ab-
sehen koénne, hinter dem Berge halte. Man hat, unbesehen, Achtung fiir ge-
lehrte Leute; und ich konnte nicht glauben: daB es moglich sei, so leicht-
sinnig und unverschdamt zu sein, andern Leuten, die doch auch Menschen-
verstand haben, solche Sachen zu bieten und als Weisheit auszugeben ; noch
weniger : dal man einer bestehenden Religion so ins Angesicht Hohn sprechen
diirfe. Wie gesagt, ich dachte, hinter dem Berg halte etwas, das ich nicht
absehen koénne.

Aber es hilt nichts hinter dem Berge, es hilt alles vor dem Berge und vor
Augen; und ist, worauf ihrer so viele und von allen Parteien ausgehen,
mehr oder weniger nichts anders, als ihre Vernunft in der Religion den
Meister spielen zu lassen, und alles was sie nicht begreifen und darin allein
die Religion und der Glaube besteht, herauszutun, um in den Zeiten der
Vernunft auch ihres Orts nicht miilig zu sein und ihre Ehre in Sicherheit
zu bringen.»33

Diese Analyse wird — trotz der zeitgebundenen Formulierungen —
in einer zeitlosen Weise erganzt:

51 Ebd., S. 548f.
52 Ebd., S. 666-668.
53 Ebd., S. 666.



136 E.-W.Kohls, Kann ein Autor besser verstanden werden,

«Und da nehmen sie nun alles zu Hiilfe, Gelehrsamkeit und Wohlreden-
heit, Altertiimer und Sprachgebrauch, Akkomodation und babylonische
Teufel, Volkssinn und Volksunsinn, um den offenbaren Verstand und die
klaren Worte der heiligen Schrift unmiindig und aus Weill Schwarz zu
machen. Und andere, die noch wohl lieber beim Weillen blieben, laufen mit,
weil sie den Wert ihrer Sache nicht kennen und es ihnen an Kraft und Mut
fehlt, den Verdacht der alten Einfalt und des Zuriickbleibens auf sich zu
laden. ,0 Thr unverstindigen Galater, wer hat Euch bezaubert, da Thr der
Wahrheit nicht gehorchet? Im Geist habt Ihr angefangen, wollt Thr’s nun
im Fleisch vollenden?* (vgl. Gal. 3, 1-3).»%%

Die naheliegende Frage der Beurteilung und auch der Behandlung
dieses Sachverhalts hat Matthias Claudius auf folgende Weise be-
antwortet :

«Aber, Andres, Du bist der Meinung, es sei immer solcher Unfug gewesen
man solle schweigen und zusehen, bis auch dieser Schwindel wie der Revo-
lutionsschwindel vortbergehe und sie aus Schaden klug werden.

Der Meinung bin ich aber nicht. Es ist wohl immer solcher Unfug gewesen,
aber es ist doch mit mehr Zuriuckhaltung getrieben worden, und so nahe
ist er uns noch nicht gekommen. Und Schweigen ist freilich das Sicherste
und Bequemste, auch die meiste Zeit das Gescheuteste; aber ich denke, in
einer Sache, die alle Menschen so nahe angeht, kann man nicht zu frith und
zu viel widersprechen; ich denke, in einer solchen Sache darf kein ehrlicher
Mann schweigen und die Pluralitdt scheuen, er mufl unverhohlen seine
Meinung sagen und vorlieb nehmen, was darauf folgt.»55

Mit «demokratischen» Methoden sieht Matthias Claudius theo-
retisch eine — freilich utopische — Moglichkeit, die Religionsver-
drehung zu beseitigen 3. Auf rein menschlichem Wege gibt es ohne-
hin keine Abhilfe in der Frage der christlichen Religion:

«Die Menschen sind doch einmal unwissend und blind tiber das Unsicht-
bare, sie kennen doch ihren unsterblichen Geist nicht und wissen ihm keinen
Rat; Gott weil einen und promulgiert eine Arzenei, die sich bei Tausenden
bewiihrt hat und sich bei allen bewéhrt, die sie nach Vorschrift gebrauchen —
und da kommen sie und wollen Gott meistern und seine Arzenei nach ihrem
Dispensatorio einrichten und #ndern!... Kann es einen gréBern Unsinn
geben? Und kénnen sie es fur die verantworten, die durch sie verfiihrt wer-
den, die Arzenei Gottes ungebraucht zu lassen und ihren Quacksalbereien
nachzulaufen? ,Ich tue Euch kund, lieben Briider‘, sagt der Apostel, ,dal
das Evangelium, das von mir gepredigt ist, nicht menschlich ist. Denn ich
habe es von keinem Menschen empfangen noch gelernt, sondern durch die
Offenbarung Jesu Christi‘ (vgl. Gal. 1, 11£.).»57

5 Ebd., S. 666f. 56 Ebd., S. 667.
5 Ebd., S. 667. 57 Ebd., S. 667f.



als er sich selbst verstand 137

Nach diesen Vorbemerkungen faBt Matthias Claudius das Selbst-
verstdndnis und die Wesensbestimmung des Christentums folgen-
dermafen zusammen:

«Wenn das Christentum weiter nichts wére als ein klares, allen einleuch-
tendes Geméchte der Vernunft ; so wire es ja keine Religion und kein Glaube;
und warum ware denn gesagt, daf3 die Welt den Geist des Christentums nicht
sehe und nicht kenne (vgl. Joh. 14, 17), und wie hitte seine Einfithrung
unter den Menschen so viel Widerspruch und Blut kosten kénnen? ... das
sollten wir uns ohne Schwertschlag, unter dem Schein der Aufklarung und
einer besseren Einsicht, unvermerkt und unter der Hand nehmen und aus
den Hénden winden lassen... das sei ferne! das wolle Gott nicht!... Was aber
auch werden mag, Andres, Dir und mir soll es niemand nehmen, weder
Schwachheit noch Klugheit, weder sii3 noch sauer. Wir sollen es, nach
Moses Rat, ‘in unsre Seelen fassen und zum Zeichen auf unsre Hand binden,
daf es ein Denkmal vor unsern Augen sei; wir wollen es unsre Kinder lehren
und davon reden, wenn wir im Hause sitzen oder auf dem Wege gehen, wenn
wir uns niederlegen und wenn wir aufstehen‘ (vgl. 5. Mose 10, 1-12, 31).»58

3.

In dhnlicher Weise wie Matthias Claudius hat Joseph von Eichen-
dorff (1788-1857) seiner Ablehnung des Grundsatzes, einen Autor
besser zu verstehen, als er sich selbst verstanden hat, weiterfithrende
und allgemeine Bemerkungen folgen lassen. Bei den Dichtern und
Denkern des 19. Jahrhunderts ging es dabei nicht darum, ein
menschlichesideelles Denken und Streben, dasimmer wieder im Laufe
der Geschichte der Dichtung und Erziehung, des Rechtes und der
Staatsfithrung zu hoéchsten Leistungen fithren und auch in enger
Verbindung gerade mit dem Christentum heranwachsen kann,
generell abzulehnen. Beiden ist es vielmehr darum gegangen, die
Verdrehung eindeutiger Texte und die Verkehrung eindeutiger
WillensduBerungen von historischen Personlichkeiten durch spétere
«Interpreten» abzuwehren. Nicht zuletzt haben beide die wesent-
lichen Inhalte des Christentums, wie sie das christliche Glaubens-
bekenntnis zusammenfallt und bezeugt, gegen alle Umdeutungen
wieder herausgestellt und bekannt.

Gerade dann, wenn durch einen Pluralismus von Deutungen und
«Meinungen» alle Uberlieferung in Unschirfe und Verworrenheit

58 Ebd., S. 668.



138 E.-W.Kohls, Kann ein Autor besser verstanden werden,

getaucht wird, wird der Ruf nach dem Ursinn und dem Selbstver-
stindnis der Tatsachen notwendig. Aus diesem Geist hat Eichen-
dorff sein Gedicht «Mahnung» im Jahre 1839 verfal3t, in dem. er in
dichterischer Form das Anliegen der Eigenwirklichkeit und Eigen-
wirkung der Tatsachen zum Ausdruck gebracht hat:

«Genug gemeistert nun die Weltgeschichte!
Die Sterne, die durch alle Zeiten tagen,

Ihr wolltet sie mit frecher Hand zerschlagen
Und jeder leuchten mit dem eignen Lichte.

Doch unaufhaltsam rucken die Gewichte,

Von selbst die Glocken von den Tiirmen schlagen,
Der alte Zeiger, ohne euch zu fragen,

Weist flammend auf die Stunde der Gerichte.

O stille Schauer, wunderbares Schweigen,
Wenn heimlichfliisternd sich die Wélder neigen,
Die Taler alle geisterbleich versanken,

Und in Gewittern von den Bergesspitzen
Der Herr die Weltgeschichte schreibt mit Blitzen —
Denn seine sind nicht euere Gedanken.»??

In diesem Sonett hat Eichendorff alle Anliegen einer Erneuerung
des Verstehens zugleich in eindeutiger Abgrenzung vom «Geist der
Zeit» ausgesagt und in meisterlicher Form eine Auseinandersetzung
mit diesem «Geist der Zeit» eroffnet. Goethes Kritik an Hegel, die
im «Faust» in den Worten begegnet: « Was IThr den Geist der Zeiten
heifit, das ist im Grund der Herren eigner Geist...»®, hat Eichen-
dorff aus einer religiosen Erfahrung und Sicht ganz neu zum Aus-
druck gebracht: Gott selbst als der Herr der Weltgeschichte wird
einen neuen Geist schenken.

In diesem von Gott geschenkten Neubruch, der gleichzeitig die
Stunde der Gerichte fir alle eigenmenschlichen Tridume und Pline
bedeutet, besteht fiir Eichendorff die einzige Moglichkeit der Er-
neuerung der Menschheit.

5 Joseph von Eichendorff, Werke, hg. von W. Rasch (3.Aufl. 1966), S.279f.
Das Sonett ist im Jahre 1839 entstanden. Eichendorff hat unter der gleichen
Uberschrift «Mahnung» schon im Jahre 1810 ein Gedicht verfaBt (ebd.,
S. 122) und nochmals im Jahre 1864 (ebd., S. 443). Ich verdanke den Hin-
weis auf dieses Sonett Robert Scholl in Worms, dem Religionspéadagogen
an der dortigen Piédagogischen Hochschule (1 1.XII.1971).

60 Goethe, Faust I, 577-578.



als er sich selbst verstand 139

Diesen Gedanken hat Eichendorff auch in einem weiteren Sonett
aus dem gleichen Jahre 1839 mit dem Titel « Wacht auf!» in eine
dichterische Form gekleidet:

«Es ist ein Kirchlein zwischen Felsenbogen
So tief versteckt: wie in den alten Sagen
Hat néchstens drin die Glocke angeschlagen,
Weil} keiner, wer die Glocken hat gezogen.

Erwache, Steuermann! hoch gehn die Wogen;
Ihr Hirten auf, die Herden nach euch fragen;
IThr Wichter sollt an Schlof3 und Hiitten schlagen,
Wacht auf, wacht auf, bevor der Klang verflogen!

Denn Heerschau halten will in deutschen Gauen
der Herr und zéhlen, die ihm treu geblieben,
Eh er den Engel mit dem Schwerte sendet.

Schon brichts so dunkelrot durchs Morgengrauen,
Obs Blut bedeutet oder feurges Lieben,
Es steht in Gottes Hand, die niemand wendet.» %!

In seinen autobiographischen Aufzeichnungen «Erlebtes», die
unmittelbar nach Eichendorffs Tode im Jahre 1866 aus seinem
Nachla3 erstmals verdffentlicht worden sind, hat Eichendorff ge-
zeigt, mit welcher Deutlichkeit und Schérfe er die utopischen Ideen
und Theorien seiner Zeit zu durchschauen verstand; der Ausein-
andersetzung des Christentums mit den Zeitstromungen hat Eichen-
dorff auch dabei seine Aufmerksamkeit gewidmet:

«Wenn auf den unwirtbaren Eisgipfeln der Theorie die Lawine fertig und
gehorig unterwaschen ist, so reicht der Flug eines Vogels, der Schall eines
Wortes hin, um, Felsen und Wilder entwurzelnd, das Land zu verschutten;
und dieses Wort hiel3: Freiheit und Gleichheit. Das Alte war in der allge-
meinen Meinung auf einmal zertriimmert, der goldene Faden aus der Ver-
gangenheit gewaltsam abgerissen. Aber unter Triimmern kann niemand
wohnen, es mullte notwendig auf anderen Fundamenten neugebaut werden,
und von da ab begann das verzweifelte Experimentieren der vermeintlichen
Staatskiinstler, das noch bis heut die Gesellschaft in besténdiger fieberhafter
Bewegung erhalt. Es wiederholte sich abermals der uralte Bau des baby-
lonischen Turmes mit seiner ungeheuren Sprachenverwirrung, und die
Menschheit ging fortan in die verschiedenen Stdmme der Konservativen,
Liberalen und Radikalen auseinander. Es waren aber vorerst eigentlich nur
die Leidenschaften, die unter der Maske der Philosophie, Humanitét oder
sogenannten Untertanentreue wie Drachen mit Lindwiirmern auf Tod und

61 von Eichendorff (A. 59), S. 280,



140 E.-W.Kohls, Kann ein Autor besser verstanden werden,

Leben gegeneinander kémpften; denn die Ideen waren plétzlich Fleisch ge-
worden und wuBten sich in dem ungeschlachten Leibe durchaus noch nicht
zurechtzufinden. Fassen wir jedoch diesen Kampf der entfesselten und
girenden Elemente schérfer ins Auge, so bemerken wir den der Religion
gegen die Freigeisterei, als das eigentlich bewegende Grundprinzip, offenbar
im Vordertreffen, denn die Verinderungen der religiosen Weltansicht machen
uberall die Geschichte. Hier aber war der Kampf zunéchst ein sehr ungleicher.
Der kleine Landadel trieb groflenteils die Religion nur noch wie ein 16b-
liches Handwerk und blamierte sich damit nicht wenig vor den weitaus-
greifenden Fortschrittsménnern. Die vermeintlich gebildeteren Adelsklassen
dagegen, denen die Lécherlichkeit jederzeit als die unverzeihlichste Tod-
stinde erschien, hatten, schon ldngst mit den freigeisterischen franzosischen
Autoren heimlich fraternisierend, die neue Aufklarung als notwendige Mode-
und Anstandssache, gleichsam als moderne Gasbeleuchtung ihrer Salons
stillschweigend bei sich aufgenommen, und erschraken jetzt zu spét vor den
ganz unanstédndigen Konsequenzen, da ihre Franzosen plotzlich Gott ab-
schafften und die nackte Vernunft leibhaftig auf den Altar stellten. Wie aber
sollten sie so halbherzig und nachdem sie die rechte Waffe selbst aus der
Hand gegeben, sich nun dem ungestiimen Dringen entgegenstemmen? Es
konnte nicht anders sein: Die neue Welt schritt tiber ihre ganz verblifften
Kopfe hinweg, ohne nach ihnen zu fragen. Christus galt fortan fiir einen ganz
guten, nur leider etwas tiberspannten Mann, dem sich jeder Gebildete wenig-
stens vollkommen ebenbiirtig diinkte. Es war eine allgemeine Seligsprechung
der Menschheit, die durch ihre eigene Kraft und Geistreichigkeit kurzweg
sich selbst zu erlosen unternahm ; mit einem Wort: der vor lauter Hochmut
endlich tollgewordene Rationalismus, welcher in seiner praktischen An-
wendung eine Religion des Egoismus proklamierte.» %2

Alle Richtungen und Zeitstromungen des 18. und des beginnenden
19. Jahrhunderts hat Eichendorff in seinen — viel zu lange unbeach-
teten — autobiographischen Skizzen bis hin zu den politischen
Richtungen charakterisiert, geschichtlich eingeordnet und zugleich
die Hauptvertreter der einzelnen Bewegungen anschaulich be-
schrieben $3. Die Wirklichkeitsfremdheit und Vorldufigkeit ¢ all der
neuen Theorien, die so bald iiberholt worden sind, und die Ein-

62 Ebd., S. 1506f.

63 Vgl. ebd., S. 1512ff.; bes. S. 1542f. (iiber die Romantik) und S. 1543f.
(Gber den Pietismus).

64 Vgl. ebd., S.1514: «Das vorige Jahrhundert wird mit Recht als das
Zeitalter der Geisterrevolution bezeichnet. Allein damals wurden nur erst
Parole und Feldgeschrei ausgeteilt, es war nur der erste Ausbruch des groflen
Kampfes, der sich unter wechselnden Evolutionen an das neunzehnte Jahr-
hundert vererbt hat, und noch bis heute nicht ausgefochten ist. Die deut-
schen Universitdten aber sind die Werbeplidtze und Ubungslager dieses von
Generation zu Generation sich erneuernden Kriegsheeres.»



als er sich selbst verstand 141

seitigkeit und Verfehltheit der neuen «Methodeny, die ja dann auch
keine wahren Reformen hervorgebracht haben, hat Eichendorff
deutlich markiert, nicht zuletzt die Bedenklichkeit einer seit Kant
neu zunehmenden Beschrinkung auf die Immanenz:

«Bekanntlich ist unser Jahrhundert unter dem Gestirn der Aufklirung ge-
boren. Kant hatte soeben die philosophische Arbeit seiner Vorgénger streng
geordnet und, da er dieselbe in seiner groBartigen Wahrheitsliebe fiir das
Ganze als unzureichend erkannte, die Welt lieber sogleich in zwei Provinzen
goeteilt: in die durch menschliche Erfahrung wahrnehmbare, die er sich glor-
reich erobert, und in die terra incognita des Unsichtbaren, die er mit der
nur dem Genie eigenen heiligen Schau auf sich beruhen lie3. Seine Schiiler
aber wollten kliiger sein als der Meister und alles aufklédren; eine Art chine-
sischer Schonmalerei ohne allen Schatten, der doch das Bild erst wahrhaft
lebendig macht. Sie setzten daher nun ihren lichtseligen Verstand ganz all-
gemein als alleinigen Weltbeherrscher ein; es sollte fortan nur noch einen
Vernunftstaat, nur Vernunftreligion, Vernunftpoesie usw. geben. Da jedoch
jene zweite dunkle Provinz héchst unverniinftig mit ihrer Phantasie, mit
ihrem Glauben, ihren Volksgefithlen und Traditionen gegen dieses unerhérte
Regiment zu rebellieren unternahm, so machten sie sichs bequem, indem sie
das Geheimnisvolle und Unerforschliche, das sich durch das ganze mensch-
liche Dasein hindurchzieht, ohne weiteres als stérend und uberfliissig ne-
gierten. Kein Wunder demnach, dal das deutsche Leben und das deutsche
Reich, das gerade auf diesen unsichtbaren Fundamenten vorzugsweise
geruht, sich nun nach allen Seiten hin bedenklich senkte und zuletzt so
lebensgefihrliche Risse bekam, daf es von Polizei wegen abgetragen werden
mufite. Und so war denn in der Tat der ganze alte Bau schon im Anfange
unseres Jahrhunderts in sich zusammengebrochen ; der Sturm der Franzosi-
schen Revolution und der nachfolgenden Fremdherrschaft hat nur den un-
niitzen Schutt auseinandergefegt.»®

Eichendorff hat die Bedenklichkeit dieser Theorien und ihrer
Durchsetzung sowohl auf politischem ¢ als auch auf dem universi-
tiaren Gebiet realistisch erkannt:

«Alle diese verschiedenen Richtungen waren natiirlich vorzugsweise und
in méglichster Konzentration auch auf den deutschen Universitédten repri-
sentiert. Namentlich in dem ersten Dezennium unseres Jahrhunderts bil-
deten dort die obenerwidhnten Abstrakten, meist halbverkommene Kan-
tianer, durchaus noch die tonangebende Majoritét. Die Philosophen setzten
in ihrer Logik, wie wenn man beim Lesen erst wieder buchstabieren sollte,
umsténdlich auseinander, was sich ganz von selbst verstand; die Theologen
lehrten eine elegante Aufkléarungsreligion, die Juristen ein sogenanntes
Naturrecht, das nirgends galt und niemals gelten konnte. Nur etwa die

8 Ebd., S. 1514f.
86 Vgl. ebd., S. 1510.



142 E.-W.Kohls, Kann ein Autor besser verstanden werden,

Lehrer des rémischen Rechts machten hie und da eine auffallende Ausnahme,
weil der Gegenstand sie zwang, sich in das Positive einer groflartigen Ver-
gangenheit zu vertiefen... Jene halbinvaliden und philosophischen Hand-
werker dagegen, da sie an sich so wenig Anziehungskraft besafen, suchten
nun mit allerlei schlauen Kunststiicken zu werben; die Derbsten unter ihnen
durch zum Teil sehr schmutzige Witze und Spédle, die alljahrlich bei dem-
selben Paragraphen wiederkehrten; die vornehmeren, zumal wenn sie hei-
ratslustige Tochter hatten, durch intime Soireen und Plaudertees, um die
biirtigen Burschen zu zivilisieren. Und das gelang auch ganz vortrefflich,
denn zu ihnen hielt in der Tat bei weitem die Mehrzahl der jungen Leute,
namlich alle die unsterblichen Bettelstudenten, wie man sie billigerweise
nennen sollte, da sie bloB auf Brot studier[t]en...»%"

Es ist nicht nétig, die Bedeutung dieser Beobachtungen fiir unsere
Gegenwart noch nidher zu umreillen. Freilich: Nicht nur in der
Schérfe der — geradezu zeitlosen — Zeitbeobachtung liegt der Wert
der Aussagen Eichendorffs, sondern darin, dafl dieser aufmerksame
Beobachter als Christ auch eine Hilfe fiir die geistige und religidse
Verworrenheit der Zeiten bezeugt hat, wie nicht nur sein Sonett
«Mahnung» zeigt®, sondern gerade auch seine autobiographischen
Schriften, in denen er die Frage nach der Gleichberechtigung und
Gleichheit beantwortet hat mit den Worten: «Ich habe immer ge-
funden, es gibt nur ein Mittel, die Gleichheit herzustellen, das ist die
Liebe, womit unser Herr Jesus Christus alle gleich gemacht [hat]

vor dem Vater...»%?
sk

Zusammenfassend 1a6t sich sagen:

1. Der Grundsatz der Hermeneutik seit Schleiermacher, einen
Awtor besser zu verstehen, als er sich selbst verstanden hat, ist schon
vom beginnenden 19. Jahrhundert, insbesondere von Leopold von
Ranke, Matthias Claudius und von Joseph von Eichendorff, als
unhaltbar aufgewiesen worden.

2. Die neueren Versuche der Hermeneutik unseres Jahrhunderts
haben die Unhaltbarkeit dieses Grundsatzes nur bestiatigt und
die neuere Wissenschaft lediglich in Sackgassen gefiihrt, frei-
lich unter der Parole, neue Prachtstraflen in eine nie dagewesene
Zukunft zu eroffnen.

87 Ebd., S. 1516f.

88 Vgl. nochmals oben bei A. 59.

% von Eichendorff (A.59), S.1488. Vgl. auch die Bemerkungen des
Herausgebers im Nachwort, ebd. S. 1570.



als er sich selbst verstand 143

3. So bleibt die religiose Einsicht und Erfahrung, die Joseph von
Eichendorff in die Worte seines Sonetts «Mahnung» (vgl. oben
S. 138) gekleidet hat, zugleich eine Mahnung an die heutige
Wissenschaft auf allen Gebieten. Ein religios erneuertes wissen-
schaftliches Verstehen wird dort wieder einsetzen, wo Martin
Luther am Ende seiner lebenslangen Bemiihungen um eine ange-
messene Auslegung historischer Texte aufgehort hat: «Den Ver-
gil in seinen Bucolicis und Georgicis kann niemand verstehen, er
sei denn fiinf Jahre Hirte oder Landwirt gewesen. Den Cicero in
seinen Briefen kann niemand verstehen, wenn er nicht zwanzig
Jahre in einem groBen Staatswesen sich betétigt hat. Die hl.
Schrift meine niemand geniigend studiert zu haben, er habe denn
hundert Jahre mit den Propheten Gemeinden geleitet... Wir
sind Bettler, das ist wahr!»7°

Ernst-Wilhelm Kohls, Marburg

70 Siehe dazu H. Boehmer, Der junge Luther (6. Aufl. 1954), S. 109f.
Boehmer hat aufschluBreiche eigene Abhandlungen der Methodenfrage ge-
widmet, z. B. «Der Zusammenbruch der modernen Apokalyptik» (1923) und
«Die Revolution in der Wissenschaft und die Theologie» (1926): H. Boehmer,
Gesammelte Aufsitze, hg. von R. Boehmer (1927), S. 223-259 und S.261-280.
Vgl. jetzt H. Hofmann, Heinrich Boehmer (1869-1927): Luther-Jahrbuch
38 (1970), 59-90, S. 78ff.



	Kann ein Autor besser verstanden werden, als er sich selbst verstand? : L. v. Ranke, M. Claudius und J. von Eichendorff zur hermeneutischen Frage

