
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 2

Artikel: Kann ein Autor besser verstanden werden, als er sich selbst verstand? :
L. v. Ranke, M. Claudius und J. von Eichendorff zur hermeneutischen
Frage

Autor: Kohls, Ernst-Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kann ein Autor besser verstanden werden,
als er sich selbst verstand

L. v. Ranke, M. Claudius und J. von Eichendorff zur hermeneutischen Frage

«Es ist eigentlich schlecht um die
Schriftsteller bestellt, die erst von
andern erfahren müssen, was sie wollen,
und es ist viel besser, wenn einer das
selbst weiß»: Matthias Claudius, «Prä-
numerations-Anzeige» zum 7. Teil des
Wandsbecker Boten September 1802).
Sämtliche Werke des Wandsbecker
Boten, 7. Auflage (1966), S. 547.

In zunehmenden Maße hat sich die neuere Hermeneutik auf
allen Gebieten der Geisteswissenschaften des Grundsatzes bedient,
die jeweiligen Autoren oder Texte besser zu verstehen, als diese
sich selbst verstanden haben1. Kant2, Schleiermacher3 und Diltheyi
haben diesen Gedanken dem 19. und 20. Jahrhundert nahegebracht5.
Die Bedeutung, aber auch die Problematik dieses Gedankens hat
Hans-Georg Gadamer zutreffend zusammengefaßt, wenn er im Blick
auf den Grundsatz, einen Autor besser zu verstehen, als er sich
selber verstanden hat, bemerkt hat, es handele sich dabei um «eine

Formel, die seither immer wiederholt worden ist, und in deren
wechselnder Interpretation sich die gesamte Geschichte der neueren
Hermeneutik abzeichnet. In der Tat hegt in diesem Satz das

eigentliche Problem der Hermeneutik beschlossen.»6 So sehr die
Hermeneutik des 19. Jahrhunderts seit Kant und Schleiermacher
im Banne dieser Formel gestanden hat, so stark ist dennoch schon
innerhalb des 19. Jahrhunderts eine kräftige Gegenbewegung und

1 Vgl. den Überblick in meiner Abhandlung «Einen Autor besser
verstehen, als er sich selbst verstanden hat»: Theol. Zeitschr. 26 (1970), S. 321
bis 337.

2 Vgl. ebd., Anm. 5.
3 Vgl. ebd., Anm. 8.
4 Vgl. ebd., bes. S. 324-327.
5 Vgl. vor allem O. F. Bollnow, Das Verstehen. Drei Aufsätze zur Theorie

der Geisteswissenschaften (1949), bes. 8. 7ff., und H.-G. Gadamer, Wahrheit
und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik (2. Aufl. 1965),
bes. S. 180ff.

6 Gadamer (A. 5), S. 180.



126 E.-W.Kohls, Kann ein Autor hesser verstanden werden,

geistige Position gegen die mit der obigen Formel verbundene
zunehmende hermeneutische Einseitigkeit aufgetreten.

Es will dabei bedacht sein, daß die Formel, einen Autor besser

zu verstehen, als er sich selber verstanden hat, nur eine letzte

Ausformung - freilich eine der markantesten - des seit dem 17.

Jahrhundert (speziell seit René Descartes) innerhalb der gesamten
Geistesgeschichte immer einflußreicher werdenden Aristotelismus
darstellt7.

Insofern gehört die obige hermeneutische Formel in einen engen
Zusammenhang auch mit solchen philosophischen Bewegungen, die
diese Formel expressis verbis gar nicht verwandt haben. So gehört die
Formel, einen Autor besser zu verstehen, als er sich selber verstanden
hat, grundlegend und grundverwandt in den Kontext der Hegel-
schen Philosophie, speziell der Geschichtsphilosophie Hegels8. Daß
ein Geschichtsablauf erst nach Jahrhunderten zu seinem «Eigentlichen»

komme, wie es Hegel z. B. im Blick auf die eigentliche
Ausformung des christlichen Wesens innerhalb der Reformation des
16. Jahrhunderts ausgesagt hat (wobei sowohl das Zeitalter der
Alten Kirche als auch des Mittelalters als ledigliche Durchgangsund

Vorstufen aufgefaßt und abgewertet worden sind), ist mit der
obigen hermeneutischen Formel aufs engste verwoben9. Der Hegel-
sche Entwicklungsgedanke, der dann bei Karl Marx und seinen

Adepten bis hin zu Georg Lukâcz im Begriff der Entwicklungsgeschichte

aufgegriffen wird, ist geradezu mit dieser hermeneutischen
Formel identisch: Beide setzen sich gegenseitig voraus und bedingen

sich wesensmäßig10. Der aristotelische Begriff der èvreXé-

7 F. Meinecke, Die Entstehung des Historismus, 1-2 (1936), bes. 2,
S. 632ff. Siehe dazu auch: E.-W. Kohls, Das Bild der Reformation in der
Geisteswissenschaft des 19. Jahrhunderts (G. W. Hegel, L. v. Ranke, J.
Burckhardt): Neue Zeitschr. f. Syst. Theol. u. Religionsphil. 9 (1967),
229-246, S. 236 Anm. 36.

8 Vgl. K. Leese, Die Geschichtsphilosophie Hegels (1922), bes. S. 27ff.,
und N. Hartmann, Die Philosophie des deutschen Idealismus, 2. Hegel
(1929), bes. S. 155ff. G. Lasson hat Hegels «Vorlesungen über die
Philosophie der Weltgeschichte» in vier Bänden der Philosophischen Bibliothek
veröffentlicht, Bd. 171a-d (1917-1920).

9 Vgl. vor allem Hegels «Vorlesungen» (A. 8), 4, bes. S. 758ff.
10 Vgl. aus dem 2. Entwurf der «Philosophie der Weltgeschichte» von

Hegel in der Ausgabe von J. Hoffmeister (5. Aufl. 1955), S. 151: «... Das

Prinzip der Entwicklung enthält das Weitere, daß eine innere Bestimmung,
eine an sich vorhandene Voraussetzung zugrunde liege, die sich zur Existenz



als er sich selbst verstand, 127

Xeia11 - der «geprägten Form, die lebend sich entwickelt», wie ihn
Goethe klassisch wiedergegeben hat - berührt sich ebenfalls eng mit
dem obigen hermeneutischen Grundsatz, wobei schon die mittelalterliche

Scholastik sich dieses Begriffes intensiv bedient hat12. Und
nicht zuletzt ist der Organismus-Gedanke - jener zentrale aristotelische

Gedanke, den das gesamte 19. Jahrhundert insbesondere von
Schelling sowohl in maßgeblichen katholischen als auch protestantischen

Denkern leidenschaftlich übernommen hat13 - lediglich ein
Seitenzweig am Stamme der aristotelischen Philosophie mit ihrer
dehnbaren Ausrichtung auf die Axiome der Immanenz, Kausalität
und Korrelation, der auch die neuere Hermeneutik mit ihrem obigen
Grundsatz entstammt14. Sofern gerade Hegel in diesem Zusammenhang

bereits vor dem eigentlichen «Aristoteliker» des 19.

Jahrhunderts Adolf Trendelenburg (und seinem Schüler Wilhelm
Dilthey) ein Aristoteliker par excellence gewesen ist, verdient etwa
die Auseinandersetzung Leopold von Rankes mit Hegels
Geschichtsphilosophie immer stärkere Beachtung15.

bringe... Den organischen Naturdingen kommt aber gleichfalls die
Entwicklung zu: ihre Existenz stellt sich nicht als eine nur unmittelbare, nur
von außen veränderliche dar, sondern [als] die aus sich, [die] von einem
innern unveränderlichen Prinzip ausgeht, aus einer einfachen Wesenheit,
deren Existenz als Keim zunächst ebenso einfach ist und dann Unterschiede
aus sich zum Dasein bringt, welche sich mit andern Dingen einlassen und
damit einen fortdauernden Prozeß von Veränderung leben... So produziert
das organische Individuum sich selbst : es macht sich zu dem, was es an sich
ist... »

11 Für die philosophischen und theologischen Zusammenhänge vgl. W.
Pötscher, Strukturprobleme der aristotelischen und theophrastischen
Gottesvorstellung (1970).

12 Vgl. dazu die Hinweise von E. Hoffmann, Pädagogischer Humanismus
(1950), bes. S. 209ff. ; E.-W. Kohls, Die Theologie des Erasmus, 1-2 (1966), 1,

S. 53 u. 89; 2, S. 72f. ; und W. Breidert, Das aristotelische Kontinuum in
der Scholastik (1970).

13 W. Maurer, Der Organismusgedanke bei Schelling und in der Theologie
der Katholischen Tübinger Schule: Kerygma und Dogma 8 (1962), S. 202 bis
216. Neuabdruck: Ders., Kirche und Geschichte, Gesammelte Aufsätze, 1-2
(1970), 2, S. 29-45.

14 E. Troeltsch, Über historische und dogmatische Methode (1898);
Wiederabdruck: Ders., Gesammelte Schriften, 2, S. 129ff. Vgl. auch ebd.,
S. 386ff. Vgl. auch E.-W. Kohls, Das Bild der Reformation bei W. Dilthey,
A. v. Harnack und E. Troeltsch: Neue Zeitschr. f. Syst. Theol., 11 (1969),
S. 269-291, bes. S. 285ff.

15 Vgl. dazu auch die aufschlußreichen Beobachtungen von E. Troeltsch,



128 E.-W.Kohls, Kann ein Autor besser verstanden werden,

1.

In Leopold von Rankes (1795-1886) früheren Tagebüchern finden
wir bereits eineAuseinandersetzung mit der idealistischen
Geschichtsanschauung im Zusammenhang der Beschäftigung des jungen Ranke
mit Luther16. In seinen Tagebüchern bemerkt der damalige Leipziger

Student z.B. im Blick auf die Position Luthers, daß sie sich
wesentlich von den üblichen Methodiken dadurch unterscheide,
insofern Luther von der Sache zur Methode vorangeschritten sei,
während die Wissenschaft in der Regel den umgekehrten Weg
einschlage17. Die eindringliche Studie zur Präge der Hermeneutik
Luthers, die in jüngster Zeit Gerhard Gloege geliefert hat, hat dieses

einst schon durch den jungen Ranke erbrachte Ergebnis bestätigt
mit den Worten: «Luthers Hermeneutik ist bisher in der neueren
Theologie- und Geistesgeschichte völlig einzigartig geblieben.»18

In seiner Habilitationsschrift «Geschichten der romanischen und
germanischen Völker» (1824) hat Leopold von Ranke in der Vorrede
seine eigene methodische Position dargelegt, die in dem Leitsatz
gipfelt, der Historiker habe zu schreiben, «wie es gewesen»19. Damit
ist durch Ranke der historischen Hermeneutik des 18. (und des
19. Jahrhunderts) eine klare Absage erteilt worden. Die Geschichtsschreibung

hat für Leopold von Ranke eine rein auf den Tatsachen
beruhende darstellende Aufgabe. Sie hat keinerlei pragmatische
Anliegen zu vertreten: «Man kann von einer Historie nicht die freie
Entfaltung fordern, welche wenigstens die Theorie in einem poeti-

Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen (1911); Neudruck
(1965), S. 977. Zum Ganzen vgl. P. Petersen, Die Philosophie F. A. Tren-
delenburgs (1913) und Ders., Geschichte der aristotelischen Philosophie im
protestantischen Deutschland (1921).

16 Teile dieser Tagebücher und Aufzeichnungen finden sich unter dem
Titel «Lutherfragment» von Elisabeth Schweitzer ediert in Paul Joachimsen's
Ausgabe von Rankes Deutscher Geschichte im Zeitalter der Reformation, 6

(1933), S. 243-315. Eine Neuausgabe bereitet W. P. Fuchs, Erlangen, vor.
17 «Luther war nicht wie andere durch den Grundsatz zur Meinung,

sondern durch die Meinung zum Grundsatz gekommen... Die Wissenschaft
lehrte ihn das Umgekehrte. Wäre er bey jener beharrt, so hätte er eine bloße
Secte stiften können...»: Ranke (A. 16), 8. 263.

18 G. Gloege, Mythologie und Luthertum. Das Problem der Entmytho-
logisierung im Lichte lutherischer Theologie (2. Aufl. 1953), S. 142.

19 L. v. Ranke, Sämtliche Werke, Bd. 33/34 (1874), S. VII.



als er sich selbst verstand 129

sehen Werke sucht... Strenge Darstellung der Thatsache, wie
bedingt und unschön sie auch sei, ist ohne Zweifel das oberste Gesetz.»20

In diesem Sinne unterscheidet sich Leopold von Ranke von Anfang
an in seinem methodischen Ansatz der a strengen Darstellung der
Thatsache» von der hermeneutischen Formel, einen Autor besser zu
verstehen, als er sich selbst verstanden hat. Zugleich sind von Leopold

von Ranke alle gleichzeitigen und späteren Schreiber und ihre
Theorien abgewiesen worden, die nicht die Tatsachen und deren

Darstellung, sondern deren Deutungen in den Mittelpunkt stellen
wollen, wie etwa Adolf von Harnack, der in der Methodenfrage
Epiktets Ausspruch betont aufgegriffen hat: «Nicht die Tatsachen,
sondern die Auffassungen von Tatsachen erregen den Menschen»21,
und der in prägnanter Weise den Entwicklungsgedanken in die
Worte gekleidet hat, der ideale Sokrates, «ja der postexistente ist
der reale »22.

Ranke unterscheidet sich ebenso von der Anschauung Nietzsches,
dem es nicht um Tatsachen, sondern um «Interpretationen»
gegangen ist 23, und zugleich von der gesamten marxistischen und
auch von der idealistischen Hermeneutik des 19. und 20.
Jahrhunderts24. Wer die große Gallerie neuerer und neuester Schreiber
betrachtet, kann sagen, daß Leopold von Ranke mit seinem
Leitgedanken der Darstellung von Tatsachen wie ein Fels in der Brandung

steht innerhalb der allgemeinen anbrandenden Fortwendung
von den Quellen und Tatsachen zu den Deutungen25.

Leopold von Ranke hat seinen methodischen Ansatz bei den
Quellen und Tatsachen nicht nur in seiner Habilitationsschrift
grundlegend zum Ausdruck gebracht, er hat diesen Ansatz auch
explizit gegenüber der damaligen Hermeneutik und speziell gegenüber

Hegel abgegrenzt. Diese Auseinandersetzung ist in Leopold
von Rankes Berchtesgadener Vorträgen niedergelegt, die Ranke vor
Maximilian II. von Bayern bei einem gemeinsamen Ferienaufenthalt

20 Vgl. ebd., S. VII.
21 A. v. Harnack, Erforschtes und Erlebtes, 4 (1923), S. 12.
22 Ebd., S. 21 f.
23 Vgl. E. Förster-Nietzsche, Das Leben F. Nietzsches, 2 (1904), S. 771.
24 Vgl. vor allem G. Lukâcz, Geschichte und Klassenbewußtsein (o. J.),

S. 15ff.
25 Ranke hat dieses Bild des Felsens selbst angewandt (im Blick auf

Luther) in seinen frühen Tagebüchern, vgl. die Edition des « Lutherfragments»

(A. 16), S. 282.



130 E.-W.Kohls, Kann ein Autor besser verstanden werden,

im Herbst 1854 gehalten hat26. Diese Vorträge sind dann später von
Rankes Schüler A. Dove im Jahre 1888 unter dem Titel «Über die

Epochen der neueren Geschichte » veröffentlicht worden27. Hier hat
Ranke den Entwicklungsgedanken Hegels und insgesamt die Idee
der Entwicklungsgeschichte abgelehnt mit den berühmten Worten:
«Jede Epoche ist unmittelbar zu Gott. Und ihr Wert besteht gar
nicht in dem, was aus ihr hervorgeht, sondern in ihr selbst, in ihrem
eigenen Selbst.»28 Aus dieser Überzeugung heraus hat Leopold von
Ranke schon zuvor seine riesenhaften Quellenstudien für seine
«Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation»29 getrieben und
ebenfalls für seine «Geschichte der Päpste»30. Das Selbstverständnis
historischer Quellen und Persönlichkeiten hat Leopold von Ranke in
seinen Werken lediglich zum Sprechen bringen wollen. In den
Epochen jeweils der Alten Kirche, des Mittelalters und schließlich
der Reformation sah Ranke eine eigenständige Aussage des christlichen

Wesens auf allen Gebieten zum Ausdruck gebracht, die nicht
erst - wie es Hegel wollte - in einer nachfolgenden Epoche zum
Bewußtsein ihrer selbst zu kommen brauchte31. Nicht auf die

Deutung und die Deutungen, sondern auf die Selbstaussagen einer
Epoche kam es Ranke an, der hinter der Darstellung der Quellen und
Tatsachen ganz zurücktrat, ja (wie er selbst einmal in seinen
Briefen äußerte) das eigene Selbst bei dieser Darstellung
«auslöschen wollte»32.

Die Selbstaussagefähigkeit historischer Quellen, die aus sich
heraus ihre Inhalte nachfolgenden Zeiten in neuer Weise weiter-

26 Zum geschichtlichen Hintergrund dieser Vorträge vgl. die Hinweise von
W. P. Fuchs (Hg.), L. v. Ranke: Das Briefwerk (1949), S. 383-392.

27 Eine 3. Auflage erschien im Jahre 1906. Ein Abdruck erfolgte ebenfalls
von A. Dove und G. Winter in der Ausgabe von Rankes «Weltgeschichte»,
9, 2 (1888), S. 1-283.

28 L. v. Ranke, «Über die Epochen der neueren Geschichte» (3. Aufl. 1906),
S. 17. Hinzuweisen ist zu diesem Satz auf die - vielfach übersehenen -
eindringlichen Bemerkungen dazu von Troeltsch (A. 15), S. 186 u. 977.

29 Vgl. Kohls (A. 7), bes. S. 239ff.
30 Vgl. zur Gesamtwürdigung L. v. Rankes die Bemerkungen von J. G.

Droysen, Historik. Vorlesungen über Enzyklopädie und Methodologie, hg.
von R. Hübner (3. Aufl. 1958), bes. S. 297ff.

31 Vgl. die Hinweise oben in A. 8-10. Zu berücksichtigen ist nochmals
Troeltsch (A. 15), S. 186 und S. 977.

32 Vgl. L. v. Rankes Brief an seinen Sohn Otto vom 25. Mai 1873, in der
Edition von Fuchs (A. 26), S. 518-519.



als er sich selbst verstand 131

geben können, hat kaum ein Historiker leidenschaftlicher betont
als Leopold von Ranke. Es ist bezeichnend, daß Wilhelm Dilthey
als der Hauptvertreter des Prinzips, einen Autor besser zu
verstehen, als er sich selbst verstanden hat, die Auffassung Rankes

abgelehnt hat mit den Worten: «Jener Rankesche Wunsch, sein
Selbst auszulöschen, um die Dinge zu sehen, wie sie gewesen sind,
ist für den Dichter noch viel unmöglicher als für den Geschichtsschreiber.

»33

Dabei ist bei sachlicher Betrachtung eine Erneuerung des

Verständnisses der theologischen, politischen und rechtlichen
Bedeutung z. B. der Reformation, zudem der deutschen, englischen
und europäischen Geschichte (einschließlich der Geschichte der
Päpste), von niemandem anders als von Leopold von Ranke
ausgegangen: Von seiner Auffassung von den Selbstaussagen der Quellen,
hinter denen der Historiker ganz zurückzutreten habe. Die Luther-
Renaissance des ausgehenden 19. Jahrhunderts - etwa das Werk des

Theodosius Harnack über Luthers Theologie - beruht auf der
Leistung Leopold von Rankes34, nicht auf Diltheys Arbeiten35,
denen Reinhold Seeberg noch diese Wirkung zuschreiben wollte36.
Wilhelm Dilthey hat lediglich eine Fülle von Deutungen ausgelöst,
er hat - wenn man nach den Ursachen des «wissenschaftlichen
Dickichts»37 der neueren Reformationsgeschichte fragen will - dieses

Dickicht hervorgerufen, und von der Mitte der Anliegen Luthers
und der Reformation fortgeführt. Die von Dilthey vorgenommene
Abwertung und Verkehrung der dogmengeschichtlichen Erneuerung
in der Reformation unter dem Eindruck Kants und Diltheys
Überbewertung Zwingiis und der Aufklärung hat schon Diltheys Freund
Graf Paul Yorck von Wartenburg in seinen Briefen einer sachlichen

33 Vgl. W. Diltheys, «Beiträge zum Studium der Individualität»,
Gesammelte Schriften, 5, S. 281.

34 Theodosius Harnack, Luthers Theologie mit besonderer Beziehung
auf seine Versöhnungs- und Erlösungslehre, 1-2 (1862ff.); Neuausgabe von
G. Merz und F. W. Schmidt (1927).

35 Vor allem ist auf Diltheys große Abhandlung «Weltanschauung und
Analyse des Menschen im 15. und 16. Jahrhundert» hinzuweisen, neu
abgedruckt in den Gesammelten Schriften, 2, S. 1-89.

36 Vgl. R. Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 4 (4. Aufl. 1933),
Vorwort.

37 Vgl. B. Moeller, Probleme der Reformationsgeschichtsforschung : Zs. f.
Ki.gesch. 76 (1965), 246-257, S. 256.



132 E.-W.Kohls, Kann ein Autor besser verstanden werden,

Kritik unterzogen : «... Sie werden dem nicht beistimmen, wenn ich
sage, daß Luther der Gegenwart präsenter sein solle und müsse als

Kant, wenn sie eine historische Zukunft in sich tragen wollen...
Nach Ihrer in Früherem wie Gegenwärtigem dokumentierten
Auffassung neigt die eine Seite Luthers mehr dem Mittelalter zu als

Zwingli und der Rationalismus. Ich meine, daß das Verhältnis ein
umgekehrtes ist.»38

Diese Kritik des Grafen Paul Yorck von Wartenburg deckt sich
mit dem an den Quellen und Tatsachen ausgerichteten Ansatz
Leopold von Rankes. Die von Ranke dabei praktisch und theoretisch

gegen den Entwicklungsgedanken Hegels (und gegen den
damit hei Hegel verbundenen Primat der Deutungen) vorgetragenen
Einwände berühren sich nicht zuletzt mit den Einwänden, die Jacob
Burckhardt in seinen «Weltgeschichtlichen Betrachtungen»39 gegen
Hegel vorgetragen hat, daß nämlich jede Geschichtsphilosophie ein
«Kentaur» sei, da Geschichte Koordination, Philosophie aber
Subordination bedeute40, und daß wir Menschen niemals den letzten
Sinn der Geschichte begreifen können: «Wir sind aber nicht
eingeweiht in die Zwecke der ewigen Weisheit und kennen sie nicht.
Dieses kecke Antizipieren eines Weltplanes führt zu Irrtümern,
weil es von irrigen Prämissen ausgeht.»41

Ereilich in der eigentlichen hermeneutischen Frage des Verste-
hens hat Leopold von Ranke noch bestimmter und deutlicher als

Jacob Burckhardt seine Position gegenüber Hegel und den Aristo-
telikern des 19. Jahrhunderts bezogen. Jacob Burckhardts Bemerkung:

«Immerhin ist man dem Kentauren den höchsten Dank
schuldig und begrüßt ihn gern hie und da an einem Waldesrand der

geschichtlichen Studien. Welches auch sein Prinzip gewesen, er hat
einzelne mächtige Ausblicke durch den Wald gehauen und Salz in
die Geschichte gebracht»,42 ist ein weitgehendes Zugeständnis an

38 Sigrid v. Schulenburg (Hg.), Briefwechsel zwischen Wilhelm Dilthey
und dem Grafen Paul Yorck von Wartenburg 1877-1897 (1923), S. 145.

39 Ich benutze die von A. v. Martin besorgte Ausgabe von J. Burckhardts
Weltgeschichtlichen Betrachtungen (1948).

40 «... alle Geschichtsphilosophie ist ein Kentaur, eine contradictio in
adjecto ; denn Geschichte, d. h. das Koordinieren, ist Nichtphilosophie und
Philosophie, d. h. das Subordinieren, ist Nichtgeschiehte » : Burckhardt
(A. 39), S. 8.

41 Ebd., S. 9.
42 Ebd., S. 10.



als er sich selbst verstand 133

Hegel und ein theoretischer Kompromiß, der auch die eigene praktische

Geschichtsschreibung Jacob Burckhardts in die Nähe Giltheys'13,
nicht aber Leopold von Rankes rückt44, so sehr er auch diesem etwa
in seinem Ausspruch nahesteht: «Historia scribitur ad narrandum,
non ad probandum.»45

2.

Wenn Wilhelm Dilthey noch gemeint hat, gerade in der Dichtung
spielten die Deutungen und nicht die Tatsachen eine vorherrschende
Rolle46, so haben bedeutsame Dichter des 19. Jahrhunderts diese

Auffassung bereits widerlegt.
Hier ist vor allem zunächst Matthias Claudius (1740-1815) zu

nennen, der in der «Pränumerations-Anzeige» zum 7. Teil seines
«Wandsbecker Boten» vom 30. September 1802 ausdrücklich gegen
die Auffassung, einen Autor besser zu verstehen, als er sich selbst
verstanden hat, Stellung bezogen hat mit den Worten: «Es ist
eigentlich schlecht um die Schriftsteller bestellt, die erst von andern
erfahren müssen, was sie wollen, und es ist viel besser, wenn einer
das selbst weiß ; und bisweilen ist es gut, wenn er's auch sagt.. ,»47

Matthias Claudius ist es dabei vor allem um seine «christlichen
Äußerungen» gegangen, die man «als Poesie, als in ihrer Gesellschaft
deplaziert, als überflüssig usw. hat ansehen wollen»48. Matthias
Claudius hat demgegenüber im Blick auf seine eigenen christlichen
Äußerungen bemerkt :

«Poesie sind sie nun erstlich nicht, sondern mein rechter wahrer heiliger
Ernst; und deplaziert können sie wohl auch nicht sein, denn sie stehen,

43 Wilhelm Dilthey hat eine Vielzahl von Gedanken - so etwa die Idee
eines «religiös universalistischen Theismus» vor der Reformation (vgl.
Gesammelte Schriften, 2, bes. S. 42ff. und S. 74ff.) von Jacob Burckhardt
übernommen. Vgl. auch Kohls (A. 12), 1, S. 3f.

44 Das trifft für E. Troeltsch in gleicher Weise zu, auch wenn sich Troeltsch
gerne auf Ranke berufen hat, vgl. Die Soziallehren (A. 15), S. 186 und S. 977.

46 J. Burckhardt an Wilhelm Vischer, Brief vom 14. Juni 1863: Briefe, 4

(1960), S. 130.
46 Vgl. Diltheys, «Beiträge zum Studium der Individualität», Gesammelte

Schriften, 5, S. 281.
47 Matthias Claudius, Werke, hg. von U. Roedl (7. Aufl. 1966), S. 547.
48 Ebd., S. 547.



134 E.-W.Kohls, Kann ein Autor besser verstanden werden,

denke ich, allenthalben am rechten Ort... Was endlich die Überflüssigkeit
anlangt, so kann es sein, daß andre Leute mit einigen Einsichten über das
Sichtbare und mit Vermutungen und Träumen über das Unsichtbare
ausreichen können; ich kann das nicht und brauche etwas, darauf ich mich
ruhen und verlassen kann; und ich habe in meinem Leben nicht klein für
groß und nichts für etwas halten können.»49

Die grundlegende Bedeutung des Christentums innerhalb seines
Gesamtwerkes hat Matthias Claudius in diesem Zusammenhang
herausgestellt ;

«Der Mensch lebet nicht vom Brot allein, das die Gelehrten einbrocken,
sondern ihn hungert nach etwas andern und bessern, nach einem Wort, das
durch den Mund Gottes gehet. Und dieses andre und bessere, dies Wort, das

uns auf der Zunge schwebt und wir alle suchen, ein jeder auf seine Art, finde
ich zu meiner großen Freude im Christentum, wie es die Apostel und unsre
Väter gelehrt haben. - Sollte ich damit zurückhalten und hehlen, weil es

hie und da nicht die öffentliche Meinung ist und berühmte und unberühmte
Leute es besser wissen wollen und darüber spotten? Was kümmert mich
berühmt und unberühmt, wo von ernsthaften Dingen die Rede ist Und was
gehen mich Meinungen an in Dingen, die nicht Meinung sind, sondern Sache ;

frägt man auch den Nachbar, ob die Sonne scheint? Und die berühmten
Leute, die sich klug dünken, wissen zwar manches besser; aber es könnte
doch sein, daß sie nicht wüßten, was sie am Christentum haben und wie gut
und klug sie und alle Menschen daraus werden könnten, wenn der Schlösser
so viel nützte als das Schloß.»50

Es ist eindrucksvoll, wie Matthias Claudius die «Meinungen» über
das Christentum in die Schranken gewiesen hat und zur Sache selbst
geschritten ist. So hat er schon in seiner Vorrede zum 7. Teil des

Wandsbecker Boten erklärt:
«Es stehet nur wenigen an, dies große Thema zu dozieren; aber auf seine

Art und in allen Treuen aufmerksam darauf zu machen; durch Ernst und
Scherz, durch gut und schlecht, schwach und stark und auf allerlei Weise
an das Bessere und Unsichtbare zu erinnern ; mit gutem Exempel vorzugehen
und taliter qualiter durchs factum zu zeigen, daß man - nicht ganz und gar
ein Ignorant, nicht ohne allen Menschenverstand - und ein rechtgläubiger
Christ sein könne... das steht einem ehrlichen und bescheidenen Mann wohl
an. Und das ist am Ende das Gewerbe, das ich als Bote den Menschen zu
bestellen habe und damit ich bisher treuherzig herumgehe... Ich werde auch
im siebenten Teil das nämliche Gewerbe treiben und fortfahren, meine un-
geheuchelte und unbegrenzte Achtung für das alte apostolische Christentum
zu bezeugen und an den Tag zu legen. Und wahrlich, ich müßte nicht glau-

49 Ebd., S. 547.
60 Ebd., S. 547f.



als er sich selbst verstand 135

ben, was ich glaube, und nicht wissen, was ich weiß, wenn ich das nicht tun
sollte, sondern zu einer Zeit, wo der apostolische Christus an mehr als einem
Ort den Menschen aus den Augen gerückt und ein andrer untergeschoben
wird, aus dem man nicht klug werden kann und der freilich keine Wunder
tut und nichts ist; denn sie können ihn ja nicht mehr machen als sie sind,
wenn sie ihn nach ihrer Vernunft modeln, und nicht lassen wollen, was er
ist und wie er uns von Gott gegeben worden...»51

Es entspricht diesen grundsätzlichen Darlegungen des Matthias
Claudius zur Sache des Christentums in der Vorrede zum 7. Teil
seines Wandsbecker Boten, daß er innerhalb dieses Teiles selbst
eine sachbezogene, wesentliche Erörterung «Über die neue Theologie»

angestellt hat, die er seinem Freund und Vetter Andres
gewidmet hat62.

In dieser kurzen Abhandlung hat Matthias Claudius eine

klarsichtige Darstellung sowohl des Charakters der «neuen Theologie»
als auch des Wesens des Christentums unternommen :

«Du reibst Dir auch die Stirne, Andres, über den Unfug mit der Bibel,
und daß die Menschen, sich so bald abwenden lassen auf ein ander
Evangelium, so doch kein andres ist, ohne daß etliche sind, die uns verwirren und
wollen das Evangelium Christi verkehren' (vgl. Gal. 1, 6f.).

Im Anfang, als etliche hervorrückten, wollte ich meinen Augen nicht
trauen und dachte, daß dabei irgend eine andre Absicht, die ich nicht
absehen könne, hinter dem Berge halte. Man hat, unbesehen, Achtung für
gelehrte Leute; und ich konnte nicht glauben: daß es möglich sei, so leichtsinnig

und unverschämt zu sein, andern Leuten, die doch auch Menschenverstand

haben, solche Sachen zu bieten und als Weisheit auszugeben; noch
weniger : daß man einer bestehenden Religion so ins Angesicht Hohn sprechen
dürfe. Wie gesagt, ich dachte, hinter dem Berg halte etwas, das ich nicht
absehen könne.

Aber es hält nichts hinter dem Berge, es hält alles vor dem Berge und vor
Augen; und ist, worauf ihrer so viele und von allen Parteien ausgehen,
mehr oder weniger nichts anders, als ihre Vernunft in der Religion den
Meister spielen zu lassen, und alles was sie nicht begreifen und darin allein
die Religion und der Glaube besteht, herauszutun, run in den Zeiten der
Vernunft auch ihres Orts nicht müßig zu sein und ihre Ehre in Sicherheit
zu bringen.»63

Diese Analyse wird - trotz der zeitgebundenen Formulierungen -
in einer zeitlosen Weise ergänzt :

51 Ebd., S. 548f.
52 Ebd., S. 666-668.
53 Ebd., S. 666.



136 E.-W.Kohls, Kann ein Autor besser verstanden werden,

«Und da nehmen sie nun alles zu Hülfe, Gelehrsamkeit und Wohlreden -

heit, Altertümer und Sprachgebrauch, Akkomodation und babylonische
Teufel, Volkssinn und Volksunsinn, um den offenbaren Verstand und die
klaren Worte der heiligen Schrift immündig und aus Weiß Schwarz zu
machen. Und andere, die noch wohl lieber beim Weißen blieben, laufen mit,
weil sie den Wert ihrer Sache nicht kennen und es ihnen an Kraft und Mut
fehlt, den Verdacht der alten Einfalt und des Zurückbleibens auf sich zu
laden. ,0 Ihr unverständigen Galater, wer hat Euch bezaubert, daß Ihr der
Wahrheit nicht gehorchet? Im Geist habt Ihr angefangen, wollt Ihr's nun
im Fleisch vollenden?' (vgl. Gal. 3, 1—3).»54

Die naheliegende Frage der Beurteilung und auch der Behandlung
dieses Sachverhalts hat Matthias Claudius auf folgende Weise
beantwortet :

«Aber, Andres, Du bist der Meinung, es sei immer solcher Unfug gewesen
man solle schweigen und zusehen, bis auch dieser Sehwindel wie der
Revolutionsschwindel vorübergehe und sie aus Schaden klug werden.

Der Meinung bin ich aber nicht. Es ist wohl immer solcher Unfug gewesen,
aber es ist doch mit mehr Zurückhaltung getrieben worden, und so nahe
ist er uns noch nicht gekommen. Und Schweigen ist freilich das Sicherste
und Bequemste, auch die meiste Zeit das Gescheuteste; aber ich denke, in
einer Sache, die alle Menschen so nahe angeht, kann man nicht zu früh und
zu viel widersprechen ; ich denke, in einer solchen Sache darf kein ehrlicher
Mann schweigen und die Pluralität scheuen, er muß unverhohlen seine

Meinung sagen und vorlieb nehmen, was darauf folgt.»65

Mit «demokratischen» Methoden sieht Matthias Claudius
theoretisch eine - freilich utopische - Möglichkeit, die Religionsverdrehung

zu beseitigen56. Auf rein menschlichem Wege gibt es ohnehin

keine Abhilfe in der Frage der christlichen Religion :

«Die Menschen sind doch einmal unwissend und blind über das Unsichtbare,

sie kennen doch ihren unsterblichen Geist nicht und wissen ihm keinen
Rat; Gott weiß einen und promulgiert eine Arzenei, die sich bei Tausenden
bewährt hat und sich bei allen bewährt, die sie nach Vorschrift gebrauchen -
und da kommen sie und wollen Gott meistern und seine Arzenei nach ihrem
Dispensatorio einrichten und ändern Kann es einen größern Unsinn
geben? Und können sie es für die verantworten, die durch sie verführt werden,

die Arzenei Gottes ungebraucht zu lassen und ihren Quacksalbereien
nachzulaufen? ,Ich tue Euch kund, lieben Brüder', sagt der Apostel, ,daß
das Evangelium, das von mir gepredigt ist, nicht menschlich ist. Denn ich
habe es von keinem Menschen empfangen noch gelernt, sondern durch die
Offenbarung Jesu Christi' (vgl. Gal. 1, 11 f.).»57

64 Ebd., 8. 666f.
55 Ebd., S. 667.

56 Ebd., S. 667.
57 Ebd., S. 667f.



als er sich selbst verstand 137

Nach diesen Vorbemerkungen faßt Matthias Claudius das
Selbstverständnis und die Wesensbestimmung des Christentums
folgendermaßen zusammen:

«Wenn das Christentum weiter nichts wäre als ein klares, allen einleuchtendes

Gemachte der Vernunft ; so wäre es ja keine Religion und kein Glaube ;

und warum wäre denn gesagt, daß die Welt den Geist des Christentums nicht
sehe und nicht keime (vgl. Joh. 14, 17), und wie hätte seine Einführung
unter den Menschen so viel Widerspruch und Blut kosten können? das
sollten wir uns ohne Schwertschlag, unter dem Schein der Aufklärung und
einer besseren Einsicht, unvermerkt und unter der Hand nehmen und aus
den Händen winden lassen... das sei ferne das wolle Gott nicht Was aber
auch werden mag, Andres, Dir und mir soll es niemand nehmen, weder
Schwachheit noch Klugheit, weder süß noch sauer. Wir sollen es, nach
Moses Rat, 'in unsre Seelen fassen und zum Zeichen auf unsre Hand binden,
daß es ein Denkmal vor unsem Augen sei ; wir wollen es unsre Kinder lehren
und davon reden, wenn wir im Hause sitzen oder auf dem Wege gehen, wenn
wir uns niederlegen und wenn wir aufstehen' (vgl. 5. Mose 10, 1-12, 31).»58

3.

In ähnlicher Weise wie Matthias Claudius hat Joseph von Eichendorff

(1788-1857) seiner Ablehnung des Grundsatzes, einen Autor
besser zu verstehen, als er sich selbst verstanden hat, weiterführende
und allgemeine Bemerkungen folgen lassen. Bei den Dichtern und
Denkern des 19. Jahrhunderts ging es dabei nicht darum, ein
menschliches ideelles Denken und Streben, das immer wieder im Laufe
der Geschichte der Dichtung und Erziehung, des Rechtes und der
Staatsführung zu höchsten Leistungen führen und auch in enger
Verbindung gerade mit dem Christentum heranwachsen kann,
generell abzulehnen. Beiden ist es vielmehr darum gegangen, die
Verdrehung eindeutiger Texte und die Verkehrung eindeutiger
Willensäußerungen von historischen Persönlichkeiten durch spätere
«Interpreten» abzuwehren. Nicht zuletzt haben beide die wesentlichen

Inhalte des Christentums, wie sie das christliche
Glaubensbekenntnis zusammenfaßt und bezeugt, gegen alle Umdeutungen
wieder herausgestellt und bekannt.

Gerade dann, wenn durch einen Pluralismus von Deutungen und
«Meinungen» alle Überlieferung in Unschärfe und Verworrenheit

68 Ebd., S. 668.



138 E.-W.Kohls, Kann ein Autor besser verstanden werden,

getaucht wird, wird der Ruf nach dem Ursinn und dem Selbstverständnis

der Tatsachen notwendig. Aus diesem Geist hat Eichendorff

sein Gedicht «Mahnung» im Jahre 1839 verfaßt, in dem er in
dichterischer Form das Anliegen der Eigenwirklichkeit und
Eigenwirkung der Tatsachen zum Ausdruck gebracht hat :

«Genug gemeistert nun die Weltgeschichte!
Die Sterne, die durch alle Zeiten tagen,
Ihr wolltet sie mit frecher Hand zerschlagen
Und jeder leuchten mit dem eignen Lichte.

Doch unaufhaltsam rucken die Gewichte,
Von selbst die Glocken von den Türmen schlagen,
Der alte Zeiger, ohne euch zu fragen,
Weist flammend auf die Stunde der Gerichte.

O stille Schauer, wunderbares Schweigen,
Wenn heimlichflüsternd sich die Wälder neigen,
Die Täler alle geisterbleich versanken,

Und in Gewittern von den Bergesspitzen
Der Herr die Weltgeschichte schreibt mit Blitzen -
Denn seine sind nicht euere Gedanken.»59

In diesem Sonett hat Eichendorff alle Anliegen einer Erneuerung
des Yerstehens zugleich in eindeutiger Abgrenzung vom «Geist der
Zeit» ausgesagt und in meisterlicher Form eine Auseinandersetzung
mit diesem «Geist der Zeit» eröffnet. Goethes Kritik an Hegel, die
im «Faust» in den Worten begegnet: «Was Ihr den Geist der Zeiten
heißt, das ist im Grund der Herren eigner Geist...»60, hat Eichendorff

aus einer religiösen Erfahrung und Sicht ganz neu zum
Ausdruck gebracht: Gott selbst als der Herr der Weltgeschichte wird
einen neuen Geist schenken.

In diesem von Gott geschenkten Neubruch, der gleichzeitig die
Stunde der Gerichte für alle eigenmenschlichen Träume und Pläne
bedeutet, besteht für Eichendorff die einzige Möglichkeit der

Erneuerung der Menschheit.

59 Joseph von Eichendorff, Werke, hg. von W. Rasch (3.Aufl. 1966), S.279f.
Das Sonett ist im Jahre 1839 entstanden. Eichendorff hat unter der gleichen
Überschrift «Mahnung» schon im Jahre 1810 ein Gedicht verfaßt (ebd.,
S. 122) und nochmals im Jahre 1864 (ebd., S. 443). Ich verdanke den Hinweis

auf dieses Sonett Robert Scholl in Worms, dem Religionspädagogen
an der dortigen Pädagogischen Hochschule (f l.XII. 1971).

60 Goethe, Faust I, 577-578.



als er sich selbst verstand 139

Diesen Gedanken hat Eichendorff auch in einem weiteren Sonett
aus dem gleichen Jahre 1839 mit dem Titel «Wacht auf!» in eine
dichterische Form gekleidet:

«Es ist ein Kirchlein zwischen Felsenbogen
So tief versteckt : wie in den alten Sagen
Hat nächstens drin, die Glocke angeschlagen,
Weiß keiner, wer die Glocken hat gezogen.

Erwache, Steuermann! hoch gehn die Wogen;
Ihr Hirten auf, die Herden nach euch fragen ;

Ihr Wächter sollt an Schloß und Hütten schlagen,
Wacht auf, wacht auf, bevor der Klang verflogen!

Denn Heerschau halten will in deutschen Gauen
der Herr und zählen, die ihm treu geblieben,
Eh er den Engel mit dem Schwerte sendet.

Schon brichts so dunkelrot durchs Morgengrauen,
Obs Blut bedeutet oder feurges Lieben,
Es steht in Gottes Hand, die niemand wendet.»61

In seinen autobiographischen Aufzeichnungen «Erlebtes», die
unmittelbar nach Eichendorffs Tode im Jahre 1866 aus seinem
Nachlaß erstmals veröffentlicht worden sind, hat Eichendorff
gezeigt, mit welcher Deutlichkeit und Schärfe er die utopischen Ideen
und Theorien seiner Zeit zu durchschauen verstand; der
Auseinandersetzung des Christentums mit den Zeitströmungen hat Eichendorff

auch dabei seine Aufmerksamkeit gewidmet :

«Wenn auf den unwirtbaren Eisgipfeln der Theorie die Lawine fertig und
gehörig unterwaschen ist, so reicht der Flug eines Vogels, der Schall eines
Wortes hin, um, Felsen und Wälder entwurzelnd, das Land zu verschütten;
und dieses Wort hieß: Freiheit und Gleichheit. Das Alte war in der
allgemeinen Meinung auf einmal zertrümmert, der goldene Faden aus der
Vergangenheit gewaltsam abgerissen. Aber unter Trümmern kann niemand
wohnen, es mußte notwendig auf anderen Fundamenten neugebaut werden,
und von da ab begann das verzweifelte Experimentieren der vermeintlichen
Staatskünstler, das noch bis heut die Gesellschaft in beständiger fieberhafter
Bewegimg erhält. Es wiederholte sich abermals der uralte Bau des
babylonischen Turmes mit seiner ungeheuren Sprachenverwirrung, und die
Menschheit ging fortan in die verschiedenen Stämme der Konservativen,
Liberalen und Radikalen auseinander. Es waren aber vorerst eigentlich nur
die Leidenschaften, die unter der Maske der Philosophie, Humanität oder
sogenannten Untertanentreue wie Drachen mit Lindwürmern auf Tod und

61 von Eichendorff (A. 59), S. 280.



140 E.-W.Kohls, Kann ein Autor besser verstanden werden,

Leben gegeneinander kämpften; denn die Ideen waren plötzlich Fleisch
geworden und wußten sich in dem ungeschlachten Leibe durchaus noch nicht
zurechtzufinden. Fassen wir jedoch diesen Kampf der entfesselten und
gärenden Elemente schärfer ins Auge, so bemerken wir den der Religion
gegen die Freigeisterei, als das eigentlich bewegende Grundprinzip, offenbar
im Vordertreffen, denn die Veränderungen der religiösen Weltansicht machen
überall die Geschichte. Hier aber war der Kampf zunächst ein sehr ungleicher.
Der kleine Landadel trieb großenteils die Religion nur noch wie ein
löbliches Handwerk und blamierte sich damit nicht wenig vor den weitaus-
greifenden Fortschrittsmännern. Die vermeintlich gebildeteren Adelsklassen
dagegen, denen die Lächerlichkeit jederzeit als die unverzeihlichste
Todsünde erschien, hatten, schon längst mit den freigeisterischen französischen
Autoren heimlich fraternisierend, die neue Aufklärung als notwendige Mode-
und Anstandssache, gleichsam als moderne Gasbeleuchtung ihrer Salons

stillschweigend bei sich aufgenommen, und erschraken jetzt zu spät vor den

ganz unanständigen Konsequenzen, da ihre Franzosen plötzlich Gott
abschafften und die nackte Vernunft leibhaftig auf den Altar stellten. Wie aber
sollten sie so halbherzig und nachdem sie die rechte Waffe selbst aus der
Hand gegeben, sich nun dem ungestümen Drängen entgegenstemmen? Es
konnte nicht anders sein: Die neue Welt schritt über ihre ganz verblüfften
Köpfe hinweg, ohne nach ihnen zu fragen. Christus galt fortan für einen ganz
guten, nur leider etwas überspannten Mann, dem sich jeder Gebildete wenigstens

vollkommen ebenbürtig dünkte. Es war eine allgemeine Seligsprechung
der Menschheit, die durch ihre eigene Kraft und Geistreichigkeit kurzweg
sich selbst zu erlösen unternahm; mit einem Wort: der vor lauter Hochmut
endlich tollgewordene Rationalismus, welcher in seiner praktischen
Anwendung eine Religion des Egoismus proklamierte.»62

Alle Richtungen und Zeitströmungen des 18. und des beginnenden
19. Jahrhunderts hat Eichendorff in seinen - viel zu lange unbeachteten

- autobiographischen Skizzen bis hin zu den politischen
Richtungen charakterisiert, geschichtlich eingeordnet und zugleich
die Hauptvertreter der einzelnen Bewegungen anschaulich
beschrieben63. Die Wirklichkeitsfremdheit und Vorläufigkeit64 all der
neuen Theorien, die so bald überholt worden sind, und die Ein-

62 Ebd., S. 1506f.
63 Vgl. ebd., S. 1512ff. ; bes. S. 1542f. (über die Romantik) und S. 1543f.

(über den Pietismus).
64 Vgl. ebd., S. 1514: «Das vorige Jahrhundert wird mit Recht als das

Zeitalter der Geisterrevolution bezeichnet. Allein damals wurden nur erst
Parole und Feldgeschrei ausgeteilt, es war nur der erste Ausbruch des großen
Kampfes, der sich unter wechselnden Evolutionen an das neunzehnte
Jahrhundert vererbt hat, und noch bis heute nicht ausgefochten ist. Die
deutschen Universitäten aber sind die Werbeplätze und Übungslager dieses von
Generation zu Generation sich erneuernden Kriegsheeres.»



als er sich selbst verstand 141

seitigkeit und Verfehltheit der neuen «Methoden», die ja dann auch
keine wahren Reformen hervorgebracht haben, hat Eichendorff
deutlich markiert, nicht zuletzt die Bedenklichkeit einer seit Kant
neu zunehmenden Beschränkung auf die Immanenz :

«Bekanntlich ist unser Jahrhundert unter dem Gestirn der Aufklärung
geboren. Kant hatte soeben die philosophische Arbeit seiner Vorgänger streng
geordnet und, da er dieselbe in seiner großartigen Wahrheitsliebe für das
Ganze als unzureichend erkannte, die Welt lieber sogleich in zwei Provinzen
geteilt : in die durch menschliche Erfahrung wahrnehmbare, die er sich
glorreich erobert, und in die terra incognita des Unsichtbaren, die er mit der
nur dem Genie eigenen heiligen Schau auf sich beruhen ließ. Seine Schüler
aber wollten klüger sein als der Meister und alles aufklären; eine Art
chinesischer Schönmalerei ohne allen Schatten, der doch das Bild erst wahrhaft
lebendig macht. Sie setzten daher mm ihren lichtseligen Verstand ganz
allgemein als alleinigen Weltbeherrscher ein; es sollte fortan nur noch einen
Vernunftstaat, nur Vernunftreligion, Vernunftpoesie usw. geben. Da jedoch
jene zweite dunkle Provinz höchst unvernünftig mit ihrer Phantasie, mit
ihrem Glauben, ihren Volksgefühlen und Traditionen gegen dieses unerhörte
Regiment zu rebellieren unternahm, so machten sie sichs bequem, indem sie
das Geheimnisvolle und Unerforschliche, das sich durch das ganze menschliche

Dasein hindurchzieht, ohne weiteres als störend und überflüssig
negierten. Kein Wunder demnach, daß das deutsche Leben und das deutsche
Reich, das gerade auf diesen unsichtbaren Fundamenten vorzugsweise
geruht, sich nun nach allen Seiten hin bedenklich senkte und zuletzt so

lebensgefährliche Risse bekam, daß es von Polizei wegen abgetragen werden
mußte. Und so war denn in der Tat der ganze alte Bau schon im Anfange
unseres Jahrhunderts in sich zusammengebrochen; der Sturm der Französischen

Revolution und der nachfolgenden Fremdherrschaft hat nur den
unnützen Schutt auseinandergefegt.»65

Eichendorff hat die Bedenklichkeit dieser Theorien und ihrer
Durchsetzung sowohl auf politischem66 als auch auf dem universitären

Gebiet realistisch erkannt :

«Alle diese verschiedenen Richtungen waren natürlich vorzugsweise und
in möglichster Konzentration auch auf den deutschen Universitäten
repräsentiert. Namentlich in dem ersten Dezennium unseres Jahrhunderts
bildeten dort die obenerwähnten Abstrakten, meist halbverkommene
Kantianer, durchaus noch die tonangebende Majorität. Die Philosophen setzten
in ihrer Logik, wie wenn man beim Lesen erst wieder buchstabieren sollte,
umständlich auseinander, was sich ganz von selbst verstand; die Theologen
lehrten eine elegante Aufklärungsreligion, die Juristen ein sogenanntes
Naturrecht, das nirgends galt und niemals gelten konnte. Nur etwa die

65 Ebd., S. 1514f.
66 Vgl. ebd., 8. 1510.



142 E.-W.Kohls, Kann ein Autor besser verstanden werden,

Lehrer des römischen Rechts machten hie und da eine auffallende Ausnahme,
weil der Gegenstand sie zwang, sich in das Positive einer großartigen
Vergangenheit zu vertiefen... Jene halbinvaliden und philosophischen
Handwerker dagegen, da sie an sich so wenig Anziehungskraft besaßen, suchten
nun mit allerlei schlauen Kunststücken zu werben ; die Derbsten unter ihnen
durch zum Teil sehr schmutzige Witze und Spaße, die alljährlich bei
demselben Paragraphen wiederkehrten; die vornehmeren, zumal wenn sie

heiratslustige Töchter hatten, durch intime Soireen und Plaudertees, um die

bärtigen Burschen zu zivilisieren. Und das gelang auch ganz vortrefflich,
denn zu ihnen hielt in der Tat bei weitem die Mehrzahl der jungen Leute,
nämlich alle die unsterblichen Bettelstudenten, wie man sie billigerweise
nennen sollte, da sie bloß auf Brot studier[t]en...»67

Es ist nicht nötig, die Bedeutung dieser Beobachtungen für unsere
Gegenwart noch näher zu umreißen. Ereilich: Nicht nur in der
Schärfe der - geradezu zeitlosen - Zeitbeobachtung liegt der Wert
der Aussagen Eichendorffs, sondern darin, daß dieser aufmerksame
Beobachter als Christ auch eine Hilfe für die geistige und religiöse
Verworrenheit der Zeiten bezeugt hat, wie nicht nur sein Sonett
«Mahnung» zeigt68, sondern gerade auch seine autobiographischen
Schriften, in denen er die Frage nach der Gleichberechtigung und
Gleichheit beantwortet hat mit den Worten: «Ich habe immer
gefunden, es gibt nur ein Mittel, die Gleichheit herzustellen, das ist die
Liebe, womit unser Herr Jesus Christus alle gleich gemacht [hat]
vor dem Vater...»69

*

Zusammenfassend läßt sich sagen :

1. Der Grundsatz der Hermeneutik seit Schleiermacher, einen
Autor hesser zu verstehen, als er sich seihst verstanden hat, ist schon

vom beginnenden 19. Jahrhundert, insbesondere von Leopold von
Ranke, Matthias Claudius und von Joseph von Eichendorff, als
unhaltbar aufgewiesen worden.

2. Die neueren Versuche der Hermeneutik unseres Jahrhunderts
haben die Unhaltbarkeit dieses Grundsatzes nur bestätigt und
die neuere Wissenschaft lediglich in Sackgassen geführt, freilich

unter der Parole, neue Prachtstraßen in eine nie dagewesene
Zukunft zu eröffnen.

67 Ebd., S. 1516f.
68 Vgl. nochmals oben bei A. 59.
69 von Eichendorff (A. 59), S. 1488. Vgl. auch die Bemerkungen des

Herausgebers im Nachwort, ebd. 8. 1570.



als er sich selbst verstand 143

3. So bleibt die religiöse Einsicht und Erfahrung, die Joseph von
Eichendorff in die Worte seines Sonetts «Mahnung» (vgl. oben
S. 138) gekleidet hat, zugleich eine Mahnung an die heutige
Wissenschaft auf allen Gebieten. Ein religiös erneuertes
wissenschaftliches Verstehen wird dort wieder einsetzen, wo Martin
Luther am Ende seiner lebenslangen Bemühungen um eine
angemessene Auslegung historischer Texte aufgehört hat: «Den Vergil

in seinen Bucolicis und Georgicis kann niemand verstehen, er
sei denn fünf Jahre Hirte oder Landwirt gewesen. Den Cicero in
seinen Briefen kann niemand verstehen, wenn er nicht zwanzig
Jahre in einem großen Staatswesen sich betätigt hat. Die hl.
Schrift meine niemand genügend studiert zu haben, er habe denn
hundert Jahre mit den Propheten Gemeinden geleitet... Wir
sind Bettler, das ist wahr »70

Ernst-Wilhelm Kohls, Marburg

70 Siehe dazu H. Boehmer, Der junge Luther (6. Aufl. 1954), S. 109f.
Boehmer hat aufschlußreiche eigene Abhandlungen der Methodenfrage
gewidmet, z. B. «Der Zusammenbruch der modernen Apokalyptik» (1923) und
«Die Revolution in der Wissenschaft und die Theologie» (1926) : H. Boehmer,
Gesammelte Aufsätze, hg. von R. Boehmer (1927), S. 223-259 und S. 261-280.
Vgl. jetzt H. Hofmann, Heinrich Boehmer (1869-1927): Luther-Jahrbuch
38 (1970), 59-90, S. 78ff.


	Kann ein Autor besser verstanden werden, als er sich selbst verstand? : L. v. Ranke, M. Claudius und J. von Eichendorff zur hermeneutischen Frage

