
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 2

Artikel: Die Skepsis des Qohelet

Autor: Klopfenstein, Martin A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 28 Heft 2 März-April 1972

Die Skepsis des Qohelet
Probevorlesung an der Evangelisch-theologischen Fakultät

der Universität Bern

Eine der merkwürdigsten Gestalten des A.T. ist ohne Zweifel
Qohelet. Merkwürdig fremd begegnet er dem, der von den alttesta-
mentlichen Geschichts-, Propheten- und Weisheitsbüchern
herkommend auf ihn trifft. Merkwürdig vertraut wiederum begegnet er
dem modernen Leser, der sich mit seinen eigenen Zweifeln streckenweise

unmittelbar in ihm wiederzufinden glaubt. Jene
traditionsgeschichtliche Fremdheit wie diese existentielle Nähe machen die
Beschäftigung mit Qohelet zu einem faszinierenden Unternehmen.

Beide Aspekte nun, jene Ferne wie diese Nähe, verbinden sich
vornehmlich in den Reflexionen Qohelets, in denen er uns als Skeptiker

entgegentritt. In ihm, diesem Fremdling innerhalb des A.T.,
glaubt eine skeptische Generation sogleich ihren Bruder zu
entdecken. Aber ist Qohelet wirklich jener Fremdling, für den man ihn
so oft ausgibt? Und hält die so unmittelbar empfundene
Wahlverwandtschaft einer näheren Prüfung wirklich stand?

Daß es sich bei Qohelet um einen Skeptiker handle, könnte das
unreflektierte Urteil eines ersten Eindrucks sein, den man bei der
Lektüre seines Buches erhält. Gegen ein solch unreflektiertes
Pauschalurteil haben die Einwände der Exegeten Walter Zimmerli und
Oswald Loretz sowie des Philosophiehistorikers Eduard Zeller ihr
unbestreitbares Gewicht. Zimmerli z. B. schreibt in der Einleitung
zu seinem Qohelet-Kommentar: «Echte Skepsis pflegt mit ihren
Fragen an keiner Stelle Halt zu machen. Kohelet ist aber darin im
tiefsten kein Skeptiker, als über all seinem Fragen Gott als die
gültige Wirklichkeit und als der Herr, der alles in Händen hält, mit
keinem Wort in Frage gestellt oder auch nur in ein zweifelhaftes
Licht gerückt würde. Er bleibt darin Mensch des A.T.»1 Eduard
Zeller seinerseits bemerkt in seinem Werk «Die Philosophie der

1 W. Zimmerli, Das A.T. Deutsch, 16 (21967), S. 137; vgl. O. Loretz,
Qohelet und der Alte Orient (1964), S. 271 ff.



98 M.A. Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet

Griechen»: «Er (Qohelet) ist kein Skeptiker, wenn er auch (3, 11;
7, 24; 8, 17) die Kurzsichtigkeit des Menschen beklagt, die ihn
verhindere, die Werke Gottes zu ergründen. »2

Diese Einwände haben wir durchaus vor Augen, wenn wir nun
dennoch von der Skepsis Qohelets reden. Es soll nämlich unter
diesem Titel nur ein Aspekt der Geisteshaltung Qohelets beleuchtet
werden, der zudem innerhalb ganz bestimmter Grenzen steht. Ein
solches Vorhaben knüpft an die Versuche von Forschern wie Johannes

Pedersen, Eberhard Wülfel und Gerhard von Rad an, bei
Qohelet eine für Israel spezifische Form der Skepsis nachzuweisen.3
Gibt es, um mit Pedersen zu formulieren, bei Qohelet einen «scepticisme

israélite»? Und wenn ja: Mit wem steht solche Skepsis in
Auseinandersetzung? Was ist das spezifisch Skeptische an dieser
Auseinandersetzung? Wo hat solche Skepsis ihren Grund und ihre
Grenze? Von solchen Leitfragen her ergibt sich sachlich die folgende
dreigliedrige Disposition :

1. Der Gesprächspartner Qohelets: Die traditionelle Weisheit.
2. Die Infragestellung der traditionellen Weisheit in der Skepsis

Qohelets.
3. Das israelitisch-jüdische Erbe Qohelets als Grund und Grenze

seiner Skepsis.
Es ist mir bewußt, daß die Problematik in diesem kurzen Aufsatz

nur angerissen werden kann und daß sie weiterem Nachforschen
und Nachdenken überlassen werden muß.

1. Der Gesprächspartner Qohelets: Die traditionelle Weisheit

Der Ausdruck «Gesprächspartner» in diesem Zusammenhang
stammt von Walter Zimmerli4. Er trifft präzis die Situation. Schon
ein flüchtiger Blick auf die Redeformen und Gedankengänge des

Buches Qohelet entdeckt ihren dialogischen Charakter. Diese innere
dialogische Bewegheit, mit der Qohelet polemisch auf traditionelle
weisheitliche Anschauungen eingeht, hat öfters zur Ausscheidung

2 E. Zeller, Die Philosophie der Griechen, 3, 2 (1903), 8. 304.
3 J. Pedersen, Scepticisme israélite : Rev. hist. phil. rel. 10 (1930), S. 317ff. ;

E. Wölfel, Luther und die Skepsis (1958); G. v. Rad, Theol. d. A.T., 1 (1957),
S. 467f. ; ders., Weisheit in Isarel (1970), S. 292ff.

4 Zimmerli (A. 1), S. 132.



M. A. Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet 99

verschiedener Gesprächspartner oder gar zu Quellenscheidungshypothesen

geführt5. Die neuere Forschung betont die Einheitlichkeit

des Werkes und erhebt mit Recht Einspruch gegen die Auflösung
des inneren Dialoges in einen äußeren. Innerer Dialog aber besagt :

Qohelet stammt seiher aus weisheitlicher Tradition und setzt sich
als Weisheitslehrer der Spätzeit6 mit seiner eigenen Tradition
kritisch auseinander7. Ein Zitat, das für seine Stellung, Denkweise
und Skepsis gegenüber dem Gesprächspartner ausgesprochen
charakteristisch ist, mag unseren Überlegungen zum Ausgangspunkt
dienen, Qoh. 8, 16-9, 1:

«Als sich mein Herz (libbi, auch: ,mein Sinn') daran gab, Weisheit (häkmä)
zu erkennen und Einsicht zu gewinnen in das Geschäft, das auf Erden sich
tut - denn Tag und Nacht bekommt man ja dabei keinen Schlaf zu sehen -,
da mußte ich in Anbetracht der Gesamtheit des Werkes Gottes einsehen,
daß der Mensch8 das Werk, das unter der Sonne sich tut, nicht herausfinden
kann. Selbst wenn der Mensch voll Mühe darnach sucht, findet er's nicht
heraus. Und wenn der Weise (hcehäkäm) noch so sehr behauptet, es zu
kennen, er vermag's nicht herauszufinden. Denn an all dies gab ich mein
Herz hin, und mein Herz ersah9 aus all dem, daß die Gerechten und die
Weisen samt ihren Taten in der Hand Gottes sind.»

Qohelet bezeichnet sich in diesen Sätzen als ein Mann, der
aufgebrochen war, sich leidenschaftlich und ruhelos der häkmä zu
widmen. Mit der für den häkäm charakteristischen Kühnheit und
Zuversicht war er ausgeschritten, Welt und Lehen zu erkunden und
daraus Regeln für kluges, erfolgversprechendes Handeln zu gewinnen.

Daß solche Erkundung zum Ziel führen würde, dafür stand
ihm die überlieferte Lehrtradition der häkmä gut. Denn wie der
altorientalische Weise überhaupt, so macht sich auch der alttesta-
mentliche Weise auf, den sinnvollen Zusammenhang allen Gesche-

6 Am weitesten ist hierin C. Siegfried, Prediger und Hoheslied (1898),
S. 2ff., gegangen.

6 Mitte des 3. Jahrhunderts (Zimmerli, Galling u. a.).
7 K. Galling, Handbuch zum A.T., 18 (21969), S. 78.
8 Wörtlich: «... da mußte ich einsehen das Ganze des Werkes Gottes, daß

nämlich der Mensch...» Das «Ganze des Werkes Gottes» ist Grund für den
im folgenden daß-Satz gezogenen Schluß. Vgl. zu dieser sog. Antiptosis F.
Delitzsch in Biblischer Commentar 4, 4 (1875), z. St. Galling: «... da mußte
ich erkennen am Ganzen des göttlichen Werkes, daß...»; Zimmerli: «... da
sah ich, daß der Mensch vor alledem, was Gott tut, das Geschehen... nicht
herausfinden kann.»

9 Textkorrektur nach Galling z. St.



100 M. A. Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet

hens zu entdecken, die damit korrespondierenden Lebensregeln zu
formulieren und diese dem Zeitgenossen als Orientierungs- und
Entscheidungshilfen zur Verfügung zu halten. Welt- und Lehenskunde

fallen dabei in eins. Der Kenner der Welt ist zugleich der
Könner im Lehen. Häkmä ist Weisheit als Sachverstand und - wie
der für das Spruchhuch charakteristische hebräische Ausdruck
tähbulöt plastisch sagt (Spr. 1, 5; 11, 14; 12, 5; 20, 18; 24, 6) -
«Steuermannskunst». Ganz so behauptet auch Qohelet, sich um
Erkenntnis sowohl als auch um praktische Kenntnis, um das der
Erkenntnis entsprechende irdische Handeln redlich bemüht zu
haben :

«Als ich mein Herz daran gab, Weisheit zu erkennen und Einsicht zu
bekommen in das Geschäft, das auf Erden sich tut - denn Tag und Nacht
bekommt man ja dabei keinen Schlaf zu sehen! - ...»

Doch die Erwartungen Qohelets, mit Hilfe der traditionellen
Weisheitslehre seinen Erkenntniswillen zu befriedigen und sein
Leben zu meistern, erfüllten sich nicht. An welchen brüchigen Stellen
fiel ihm das Gebäude der Weisheitslehre zusammen? Wir müssen

zur Beantwortung dieser Frage zwei Aspekte weisheitlicher Tradition
scharf ins Auge fassen, einen inhaltlichen zunächst, und sodann
einen geschichtlichen.

a) Der inhaltliche Aspekt: Die traditionelle häkmä ist zutiefst
davon überzeugt, daß zwischen dem Tun des Menschen und seinem

Ergehen ein folgerichtiger Zusammenhang besteht. Im Tun-Ergehen-
Zusammenhang sieht sie die kosmische Ordnung im Bereich des

Sittlichen am Werk.

«Der Gerechte hat zu essen, bis er satt ist, aber der Gottlosen Bauch leidet
Mangel» (Spr. 13, 25).

Diese innere Gesetzmäßigkeit gibt, da sie grundsätzlich lehr- und
lernbar ist, dem Einsichtigen den Schlüssel zum Lebensglück in die
Hand. «Alle in Israel wie im Alten Orient hochgeschätzten Lehensgüter

kann er sich erwerben und sichern : langes Leben in Gesundheit,

bis er alt und lehenssatt stirbt, blühende Kinderschar, die die
Fortdauer des Geschlechts garantiert, materiellen Besitz, Ehre und
Ansehen.»10 Weisheit ist nach diesem Verständnis nicht bloß Lebens-

10 E. Würthwein, Die Weisheit Ägyptens und das Alte Testament:
Mitteilungen des Universitätsbundes Marburg (1959), S. 8.



M.A. Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet 101

kunst, sondern sie weist überhaupt erst den Weg zum Leben im
Vollsinn des alttestamentlichen Wortes.

b) Der geschichtliche Aspekt: Gerhard von Rad hat in seinem
neuesten Werk über die «Weisheit in Israel» mit dem ganzen
Gewicht seiner Autorität betont, daß die Weisheitslehrer solche
Sentenzen von der schicksalwirkenden Tat nicht als starre Dogmen
verstanden wissen wollten, sondern als die Notierung erfahrbarer
Lebensordnungen und didaktisch vereinfachender Regeln, die durchaus

von der Wirklichkeit da und dort auch einmal widerlegt werden
konnten.11 Dennoch gesteht von Rad zu, daß es weisheitliche Sätze

gegeben haben mag, «die das Handeln Gottes allzu rational und
durchsichtig hinstellten»... «Jedes umfassender formulierte
Weltverständnis trägt immer in sich die Tendenz zu einer gewissen
Versteifung, und vollends werden im Eifer des Didaktischen gewisse
Thesen wohl einmal ins Einseitige überzogen.»12 Damit weist von
Rad hin auf das Problem der geschichtlichen Wandlung der Weisheit

in Israel. Diese Wandlung ist verschiedentlich unter dem Stichwort

einer fortschreitenden «Theologisierung » der Weisheit
beschrieben worden13. Besser würde man vielleicht von einer
zunehmenden Dogmatisierung der weisheitlichen Erfahrungssätze
sprechen. Zunächst einmal wurde in Israel Jahwe als Garant des Tun-
Ergehen-Zusammenhangs eingeführt. Als solcher konnte er schließlich

leicht nur noch als der Vergelter schlechthin verstanden werden,
der zwar einerseits an die Stelle dieser immanenten Nemesis trat,
andererseits aber ihremGesetz faktisch zugleich unterworfen wurde14.
Die schon zitierte, noch untheologisch formulierte Erfahrungssentenz

:

«Der Gerechte hat zu essen, bis er satt ist, aber der Gottlosen Bauch leidet
Mangel»,

stand noch kaum in Gefahr, als Dogma verstanden zu werden. Viel
näher lag dies, sobald Jahwe als Garant der Regel auftrat und der
gleiche Gedanke dogmatisch formuliert wurde; so etwa in Spr. 10,3:

11 von Rad, Weisheit (A. 3), passim, bes. S. 165ff.
12 Ebd., S. 301.
13 Vgl. z. B. J. Fichtner, Die altorientalische Weisheit in ihrer israelitischjüdischen

Ausprägung (1933); H. H. Schmid, Wesen und Geschichte der
Weisheit (1966), S. 144ff.

11 Würthwein (A. 10), S. 9.



102 M. A.Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet

« Jahwe läßt den Hunger15 des Gerechten nicht ungestillt, die Gier der
Gottlosen aber stößt er zurück.»

Lag da nicht das Mißverständnis nahe, Jahwes Tun sei rational
erfaßbar, ja der Gerechte habe es in der Hand, Jahwes Segen zu
gewinnen? Walther Zimmerli hat eindrücklich darauf hingewiesen,
daß selbst die Gottesfurcht, die in den Proverbia als «Anfang der
Weisheit» so hoch gepriesen wird, in Gefahr geriet, instrumental als
im Dienste des weisheitlichen Geschäfts stehend aufgefaßt zu werden,
«als die Königin aller Ordnungen des Steuerns»16.

Soviel mußte vorausgeschickt werden, wenn nun die skeptische
Einrede Qohelets recht gehört werden soll.

2. Die Infragestellung der traditionellen Weisheit in der Skepsis des

Qohelet

Hören wir auf dem Hintergrund des bisher Ausgeführten ein
zweites Mal das - etwas verkürzte - Zitat aus Qoh. 8, 16-9, 1 :

«Als ich mein Herz daran gab, Weisheit zu erkennen und Einsicht zu
gewinnen in das Geschäft, das auf Erden sich tut..., da mußte ich in
Anbetracht der Gesamtheit des Werkes Gottes einsehen, daß der Mensch das
Werk, das unter der Sonne sich tut, nicht herausfinden kann. Selbst wenn
der Mensch voll Mühe darnach sucht, findet er's nicht heraus. Und wenn der
Weise noch so sehr behauptet, es zu kennen, er vermag's nicht herauszufinden

...»

Zunächst wird an diesem Text deutlich, daß Qohelet die Krisis
der traditionellen häkmä in erster Linie als eine Krisis des menschlichen

Erkenntnisvermögens erfährt - Erkenntnis im Sinn der
theoretischen wie praktischen Welt- und Lebenskunde. Das
«Erkennen» (jäda'), das «Einsichtgewinnen» (rä'ä), das «Finden»
(mäsä') ist dem Menschen nicht gegeben - es sei denn eben diese

Erkenntnis der Fruchtlosigkeit aller Erkenntnisbemühungen, das
Wissen um das Nichtwissen

Woran ist bei Qohelet die weisheitliche Erkenntniszuversicht
zerschellt Die eben zitierte Grundstelle gibt uns einen wichtigen Hin-

15 ncepces als Sitz der Begierde (L. Dürr, Zs. atl. Wiss. 43, 1925, S. 267f.)
oder noch konkreter nach ugaritisch nps als «Appetit» zu verstehen (M. Da-
hood, Proverbs and Northwest Semitic Philology, 1963, S. 18).

16 W. Zimmerli, Ort und Grenze der Weisheit im Rahmen der alttesta-
mentlichen Theologie: Gottes Offenbarung. Gesammelte Aufsätze (1963),
S. 306, vgl. S. 314.



M. A. Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet 103

weis in der polemischen Bemerkung: «Und wenn der Weise noch so
sehr behauptet, es (das Werk, das sich unter der Sonne tut) zu
kennen, er vermag's nicht herauszufinden.» Hier wird angedeutet,
daß Behauptung eines Satzes allein nicht genügt, mag er auch voll
sein von traditioneller Korrektheit. Diese fast sarkastische Bemerkung

ist ein starkes Indiz dafür, daß Qohelet wirklich - darin Hiob
nicht unähnlich - einer dogmatisch verfestigten Weisheitslehre
gegenüber stand. Wird ein Satz behauptet, so will ihn Qohelet -
auch darin Hioh nicht unähnlich - zunächst einmal an der
Wirklichkeit des Lebens gemessen wissen. Was ergibt nach Qohelet dieses
Messen der Lehre an der Wirklichkeit Eine Durchsicht des Buches
Qohelet zeigt, daß er namentlich die folgenden vier Hauptargumente
anführt :

a) Tun und Ergehen erweisen sich als inkongruent.
«Es gibt Gerechte, denen es ergeht, als hätten sie wie Gottlose gehandelt,

und es gibt Gottlose, denen es ergeht, als hätten sie wie Gerechte gehandelt»
(Qoh. 8, 14).

Solches ist für Qohelet nicht etwa die Ausnahme, die die Regel
bestätigt. Die Regel wird vielmehr durch die Wirklichkeit außer Kraft
gesetzt.

b) Die unvoreingenommene Wirklichkeitserfahrung lehrt das
Scheitern der menschlichen Bemühungen auf dem Gebiet der
Lebensmeisterung:

«Und ich wandet mich und sah unter der Sonne, daß nicht den Schnellen
das Rennen gehört noch den Helden der Krieg noch auch den Weisen das
Brot noch auch den Klugen der Reichtum noch auch den Einsichtigen die
Gunst. Vielmehr: Zeit und Zufall trifft sie alle» (9, 11).

c) Wiederholt stellt Qohelet fest, daß der Mensch bei all seiner
Mühe um die Lebensgüter kein jitrön, keinen «Gewinn» davontrage.
jitrön, von der Wurzel jtr Ni. «übrigbleiben», bezeichnet die positive
Bilanz nach Abzug der Aufwendungen. Lakonisch stellt Qoh. 2, 11

dazu fest :

«Es gibt kein jitrön unter der Sonne.»

d) Dem Einwand, Qohelet verabsolutiere selber seine Erfahrungen,
begegnet er mit einem letzten schlagenden Argument: Dem Wider -

fahrnis des Todes. Den wohlgemeinten Rat des Weisen, man solle



104 M. A.Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet

bei allem Tun doch stets den Ausgang, das «Ende» einer Sache
bedenken (Spr. 5, 4. 11; 23, 37; 25, 8), führt er sarkastisch mit dem
Ausruf ad absurdum:

«Wie stirbt doch der Weise genau wie der Tor!» (Qoh. 2, 16).

Die traditionelle Weisheit, die sich mächtig wußte, den Weg zum
Lehen zu weisen, wird entmächtigt durch die unentrinnbare
Wirklichkeit des Todes.

An diesen vier hauptsächlichen Wirklichkeitserfahrungen - der
Inkongruenz zwischen Tun und Ergehen, dem Scheitern der
Lehensmeisterung, dem Ausbleiben des jitrön, der Mächtigkeit des Todes -
hat sich die Skepsis Qohelets gegenüber tradierten Lehrsätzen
entzündet. Sie mündet aus im thematischen Universalurteil, welches
das Buch eröffnet und beschließt und in Varianten wie ein roter
Eaden durchzieht, Qoh. 1, 2; 12, 8:

habel habälim... hälckol häbcel, «Nichtigkeit über Nichtigkeit, alles ist
nichtig »

Hœbœl, eigentlich «Hauch», bezeichnet bei Qohelet nach Galling
das Resultatlose eines Unternehmens.17 W. E. Staples hat die These

vertreten, hœbœl habe im Buch des Predigers einen agnostischen
Klang und bezeichne insbesondere die Unbegreiflichkeit, Unfaß-
barkeit einer Sache.18 Zwar muß Staples' Versuch, hœbœl vom
vorislamischen Regengott hubal abzuleiten und als Grundbedeutung
«Geheimnis, Verhülltes» anzunehmen, als mißglückt gelten. Seine

Analysen der einzelnen hœbœl-Stellen in ihrem jeweiligen Kontext
jedoch haben etwas Überzeugendes. Hœbœl ist demnach das Urteil
Qohelets über eine Sache, die sich dem Kennen und Können des

Menschen entzieht. Wo die Steuerungsgesetze als unerkennbares
Rätsel erfahren werden, muß die Steuermannskunst in sich
zusammenbrechen.

Darin zeigt Qohelet's Denken echt skeptische Züge, daß er
tradierte Lehre solcherweise auf ihren Wirklichkeitsgehalt hin
untersucht und im Urteil hœbœl einen radikal erkenntniskritischen
Schluß aus seinen Analysen zieht. Wie ist der Stellenwert solcher

Skepsis in der alttestamentlichen Geisteswelt zu bestimmen?

17 Galling (A. 7), S. 79.
18 W. E. Staples, The "Vanity" of Eeelesiastes : Journ. Near East. Stud. 2

(1943), S. 95ff.



M. A.Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet 105

3. Das israelitisch-jüdische Erbe Qohelets
als Grund und Grenze seiner Skepsis

Es ist hier nicht möglich, dem Verhältnis Qohelets zur mesopo-
tamischen, ägyptischen und griechischen Geisteswelt nachzuspüren.
Dafür muß auf die neueren Untersuchungen von Hans Heinrich
Schmid und Oswald Loretz verwiesen werden.19 Mit Loretz wird
man ein positives Ergebnis in der Frage nach solchen Beziehungen
eigentlich nur im Fall der Keilschriftliteratur annehmen dürfen,
wobei auch hier Parallelität noch nicht Abhängigkeit bedeutet.

Um so schärfer ist die Frage nach dem israelitisch-jüdischen Erbe
Qohelets zu stellen. Zwei Leitfragen sollen unsere Überlegungen
ordnen.

a) Läßt sich ein inneralttestamentlicher Grund finden, von dem
Qohelet zur Destruktion der traditionellen häkmä Anstoß erhält?

b) Wo sind die Grenzen abzustecken, an die die Skepsis Qohelets -
seinem Universalurteil hœbœl zum Trotz und also inkonsequenterweise

- tatsächlich stößt

Zu a): die Frage nach dem Grund der Skepsis:
Ein drittes Mal diene unsern Überlegungen die Stelle Qoh. 8, 16-

9, 1 zum Ausgangspunkt (ich zitiere verkürzt) :

«Als ich mein Herz daran gab, Weisheit zu erkennen..., da mußte ich in
Anbetracht der Gesamtheit des Werkes Gottes einsehen, daß der Mensch das

Werk, das unter der Sonne sich tut, nicht herausfinden kann... Denn an all
dies gab ich mein Herz, und mein Herz ersah aus all dem, daß die Gerechten
und die Weisen samt ihren Taten in der Hand Gottes sind.»

Hier wird von Qohelet eine zunächst höchst überraschende
Kausalität festgestellt: Daß der Weise die Gesetze des irdischen
Geschehens nicht zu erkennen und darum auch nicht in Lebensregeln
umzumünzen vermag, das eben hat seinen Grund in der Universalität

und Allwirksamkeit des Werkes Gottes. In diesem seinem Werk
nämlich ist Gott frei. Darum ist sein Tun auch nicht verrechenbar.
Daß Gott alles Geschehen nach seinem freien Ermessen bestimmt,
ist für Qohelet ein Satz des Glaubens, an dem er nicht rüttelt.
Erkenntnistheoretisch hat dieser Glaubenssatz den Stellenwert einer
Maxime, hinter die nicht zurückgefragt wird. Das allbestimmende
Werk Gottes ist für menschliche Weisheit unerkennbar per de-

19 Schmid (A. 13); Loretz (A. 1).



106 M.A. Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet

finitionem, das von ihm bestimmte «Werk unter der Sonne»
unerkennbar per determinationem.

«So wie du nicht weißt, wohin der Wind weht..., so kennst du auch das
Tun Gottes nicht, durch das er alle Dinge wirkt» (Qoh. 11, 5).

So folgt aus dem Glaubenssatz über die Allbestimmung durch das
Werk Gottes zwingend die erkenntniskritische Skepsis, und aus ihr
wiederum der Satz über das Scheitern weisheitlicher Steuermannskunst

:

«Sieh an das Werk Gottes! Wer könnte denn gerade biegen, was er
gekrümmt?» (7,13).

Mit seiner Konzeption vom «Werk Gottes» aber steht Qohelet
fraglos in der alttestamentlichen Tradition vom ma(as'ë JHWH. In
der Festschrift für Theodor Vriezen hat Gerhard von Rad diese

Traditionslinie nachgezeichnet.20 Ursprünglich Bezeichnung für das

schöpfungsmäßige, aber auch das geschichtliche Handeln Jahwes,
wird maws'ê ia>lohïm in späteren Texten zum Begriff des «Waltens Gottes»

schlechthin stereotypisiert. Für Qohelet ist dieses Walten wohl je
und je erfahrbar im Kontignenten, aber unerkennbar in seinem
inneren Gesamtzusammenhang. Mit dem Satz von der Verborgenheit

des göttlichen Waltens bekennt sich Qohelet in seiner Zeit zur
Freiheit und Unverfügbarkeit Gottes und damit zu einem
altisraelitischen Erbe.

b Die Frage nach den Grenzen der Skepsis
Der eben skizzierte macase 'i,!lohim ist Grund, aber als

unbestrittener Glaubenssatz zugleich Grenze der Skepsis Qohelets. Daß
Gott ist und wirkt, diese Wahrheit steht auf sich selbst, ist absolut.
Alles wird relativiert an dieser Absolutheit Gottes - auch die Skepsis
selbst! Nichts Menschliches darf sich absolut setzen; denn «Gott ist
im Himmel und du bist auf Erden!» (Qoh. 5, 1). Mit solcher
Selbstbeschränkung der Skepsis hängt es zusammen, daß sie - just sie! -
die Gottesfurcht wieder in ihrer ursprünglichen Bedeutung freisetzt.
«Gott sollst du fürchten!» (5, 6), das ist bei Qohelet sicher keine
Aufforderung, kühn nach dem vornehmsten Instrument menschlicher

Steuermannskunst zu greifen. Furcht Gottes im hier wieder -

20 G. von Bad, Das Werk Jahwes: Studia biblica et semitioa (1964),
S. 290ff.



M. A.Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet 107

entdeckten ursprünglichen Sinn «bleibt offen für Gott selber - ihn,
den Freien und Lebendigen. Mit diesen Erkenntnissen erinnert
Qohelet die Weisheit an ihren Ort vor dem Schöpfer.»21

In solcher Offenheit ursprünglicher Gottesfurcht kann Qohelet
nun auch offen sein für das ihm von Gott je und dann zugemessene
Teil (hêlœq) an positiven Erfahrungen. Sowenig die Skepsis
durchgehalten wird, so wenig auch das Universalurteil hœbœl. In
praktischer Inkonsequenz hält Qohelet am relativen Vorzug der Weisheit
vor der Torheit (2, I3f. ; 7, 11 f.; 8, 1-8), am begrenzten Wert der
Lebensgüter (7, 11 f.), gar am Dennoch des tätigen Lebens fest (11,
1-8).22

«Am Morgen säe aus deinen Samen, und am Abend gib nicht Ruh deiner
Hand; denn du weißt nicht, ob dieses glückt oder jenes, oder ob beides gut
gerät» (11, 7).

Der Satz von der Unerkennbarkeit des Werkes Gottes hebt das

an Gen. 1 erinnernde Bekenntnis nicht auf :

«Alles hat er (Gott) schön gemacht zu seiner Zeit» (3, 11 ; vgl. 7, 29; 12, 1).

An der je und dann kontingent erfahrbaren Güte des Schöpfers
zweifelt Qohelet nicht. Sie bezeugt sich ihm vor allem im Erlebnis
der Freude, die Qohelet als das Beste im Leben zu preisen nicht müde
wird. Mit Fröhlichkeit meint Qohelet durchaus keinen Galgenhumor,
jenen Trick, die Anfechtungen des Lebens doch noch elegant zu
überspringen. Solche selbstgemachte Freude muß, wie er selbst
erfahren, scheitern:

«Ich sagte mir: Wohlan, versuch's mal mit der Freude und genieße Doch
siehe, auch das war hœbœl » (2, 1).

Vielmehr kann Freude allein aus Gottes Hand empfangen werden.
Nur als mattat 'xlohim, als «Gabe Gottes», kommt dem Menschen
echte Freude, echte Heiterkeit zu :

«Ich erkannte, daß es für den Menschen nichts Besseres gibt als fröhlich
zu sein und sich's im Leben wohl gehen zu lassen. Denn auch dies, daß ein
Mensch essen und trinken und Gutes erleben kann in all seiner Mühsal, ist
eine Gabe Gottes» (3, 12).

Neuestens hat Leo Gorssen einmal mehr die hartnäckig sich
haltende Mißdeutung vorgetragen, solche Fröhlichkeit sei nichts als

21 Zimmerli (A. 16), S. 315.
22 Zimmerli (A. 1), z. St.



108 M. A.Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet

ein verzweifelter Versuch, der Nichtigkeit des Lehens zu entfliehen23.
Schon eher könnte eine solche Deutung auf die berühmte Gilga-
mesch-Stelle aus dem sog. Meißner-Fragment zutreffen, wo die
Schenkin Siduri dem Helden zuruft (Gilg. X, 3, 1-8) :

«Gilgamesch, wohin läufst du?
Das Leben, das du suchst, wirst du nicht finden
Als die Götter die Menschheit erschufen,
teilten den Tod sie der Menschheit zu,
nahmen das Leben für sich in die Hand.
Du Gilgamesch - dein Bauch sei voll,
ergötzen magst du dich Tag und Nacht
Feiere täglich ein Freudenfest !...»24

Hier ist das Dasein resigniert, ja tragisch verstanden. Die Götter
lassen dem Menschen nichts als den Tod. Dem möge Gilgamesch
mit dem Griff nach der Freude begegnen

Anders Qohelet. Er erfährt Gottes Hand durchaus auch als
schenkende :

«Es gibt nichts Besseres für den Menschen, als daß er esse und trinke und
sich's gut sein lasse in seiner Mühsal. Auch das kommt nämlich, so sah ich,
aus der Hand Gottes. Denn wer kann essen und wer genießen ohne ihn?»

Aus der «Hand Gottes» kommt ihm, dem Skeptiker, unerwartet
Lebensfreude zu Dies Bekenntnis fällt sachlich in eins mit der
Erkenntnis am Schluß unserer wiederholt zitierten Grundstelle Qoh. 8,

16-9, 1:

«... Mein Herz ersah aus all dem, daß die Gerechten und die Weisen samt
ihren Taten in der Hand Gottes sind.»

Wenn aus Gottes Hand Freude kommt, so mag es - trotz aller
Unberechenbarkeit des göttlichen Werks - letztlich gerade auch für
den Weisen gut sein, sich in dieser Hand zu wissen. Die Einsicht,
daß Gott dem Steuermann das Steuer nicht überläßt, mußte
Qohelet, das spürt man ihm an, schmerzen. In ein fatalistisches und
tragisches Welt- und Selbstverständnis ist er deswegen nicht
abgeglitten. Vom Abgrund radikalster Skepsis weiß er sich von Gottes
Hand zurückgehalten. Darin, daß seine Skepsis ihn nicht der

23 L. Gorssen, La cohérence de la conception de Dieu dans l'Ecclésiaste :

Ephemerides theol. lovan. 46 (1970), 282-324, S. 321f.
21 A. Schott & W. v. Soden, Das Gilgamesch-Epos (1958), S. 77f. Die

Stelle wird insbesondere mit Qoh. 9, 7-9 in Parallele gesetzt.



A.M.Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet 109

Tragik ausliefert, lebt Qohelet noch einmal entschieden vom
israelitisch-jüdischen Erbe.

Die traditionsgeschichtliche Ferne Qohelets vom übrigen A.T.
erweist sich folglich als kleiner, als zunächst vermutet. Wie aber
steht es um jene raschempfundene Wahlverwandtschaft zwischen
ihm und uns, der skeptischen Generation? Ob wir als wirklich
Angefochtene oder mehr - um einen Ausdruck von Rads zu gebrauchen -
als «literarische und philosophische Feinschmecker»25 uns mit ihm
befassen, er erspart uns so oder so die eine Frage nicht: die Frage
nach der Wirklichkeit Gottes jenseits unseres Denkvermögens. Er
tut dies mit der gerade ihm eigenen distanzierten Radikalität, aber
auch mit der gerade ihm eigenen, seltsam verhaltenen und seltsam
ergreifenden Festlichkeit.

Martin A. Klopfenstein, Bern

25 von Rad, Weisheit (A. 3), S. 308.


	Die Skepsis des Qohelet

