Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 2

Artikel: Die Skepsis des Qohelet

Autor: Klopfenstein, Martin A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878552

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 28 Heft 2 Mérz-April 1972

Die Skepsis des Qohelet

Probevorlesung an der Evangelisch-theologischen Fakultit
der Universitdt Bern

Eine der merkwiirdigsten Gestalten des A.T. ist ohne Zweifel
Qohelet. Merkwiirdig fremd begegnet er dem, der von den alttesta-
mentlichen Geschichts-, Propheten- und Weisheitsbiichern her-
kommend auf ihn trifft. Merkwiirdig vertraut wiederum begegnet er
dem modernen Leser, der sich mit seinen eigenen Zweifeln strecken-
weise unmittelbar in ihm wiederzufinden glaubt. Jene traditions-
geschichtliche Fremdheit wie diese existentielle Ndhe machen die
Beschiftigung mit Qohelet zu einem faszinierenden Unternehmen.

Beide Aspekte nun, jene Ferne wie diese Néhe, verbinden sich
vornehmlich in den Reflexionen Qohelets, in denen er uns als Skep-
tiker entgegentritt. In ihm, diesem Fremdling innerhalb des A.T.,
glaubt eine skeptische Generation sogleich ihren Bruder zu ent-
decken. Aber ist Qohelet wirklich jener Fremdling, fiir den man ihn
so oft ausgibt? Und hélt die so unmittelbar empfundene Wahlver-
wandtschaft einer niheren Priifung wirklich stand?

Dal} es sich bei Qohelet um einen Skeptiker handle, konnte das
unreflektierte Urteil eines ersten Kindrucks sein, den man bei der
Lektiire seines Buches erhilt. Gegen ein solch unreflektiertes Pau-
schalurteil haben die Einwéinde der Exegeten Walter Zimmerli und
Oswald Loretz sowie des Philosophiehistorikers Eduard Zeller ihr
unbestreitbares Gewicht. Zimmerli z. B. schreibt in der Einleitung
zu seinem Qohelet-Kommentar: «Echte Skepsis pflegt mit ihren
Fragen an keiner Stelle Halt zu machen. Kohelet ist aber darin im
tiefsten kein Skeptiker, als iiber all seinem Fragen Gott als die
giiltige Wirklichkeit und als der Herr, der alles in Hénden hélt, mit
keinem Wort in Frage gestellt oder auch nur in ein zweifelhaftes
Licht geriickt wiirde. Er bleibt darin Mensch des A.T.»! Eduard
Zeller seinerseits bemerkt in seinem Werk «Die Philosophie der

1 'W. Zimmerli, Das A.T. Deutsch, 16 (21967), S. 137; vgl. O. Loretz,
Qohelet und der Alte Orient (1964), S. 2711f.



98 M.A. Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet

Griecheny: «Er (Qohelet) ist kein Skeptiker, wenn er auch (3, 11;
7, 24; 8, 17) die Kurzsichtigkeit des Menschen beklagt, die ihn ver-
hindere, die Werke Gottes zu ergrinden.»?

Diese Einwinde haben wir durchaus vor Augen, wenn wir nun
dennoch von der Skepsis Qohelets reden. Es soll nidmlich unter
diesem Titel nur etn Aspekt der Geisteshaltung Qohelets beleuchtet
werden, der zudem innerhalb ganz bestimmter Grenzen steht. Ein
solches Vorhaben kniipft an die Versuche von Forschern wie Johan-
nes Pedersen, Eberhard Wolfel und Gerhard von Rad an, bei
Qohelet eine fiir Israel spezifische Form der Skepsis nachzuweisen.?
Gibt es, um mit Pedersen zu formulieren, bei Qohelet einen «scepti-
cisme israéliten? Und wenn ja: Mit wem steht solche Skepsis in
Auseinandersetzung? Was ist das spezifisch Skeptische an dieser
Auseinandersetzung? Wo hat solche Skepsis ihren Grund und ihre
Grenze? Von solchen Leitfragen her ergibt sich sachlich die folgende
dreigliedrige Disposition :

1. Der Gesprichspartner Qohelets: Die traditionelle Weisheit.
2. Die Infragestellung der traditionellen Weisheit in der Skepsis

Qohelets.

3. Das israelitisch-jidische Erbe Qohelets als Grund und Grenze
seiner Skepsis.

Es ist mir bewul3t, daB3 die Problematik in diesem kurzen Aufsatz
nur angerissen werden kann und dal} sie weiterem Nachforschen
und Nachdenken tiiberlassen werden muf.

1. Der Gesprichspartner Qohelets: Die traditionelle Weisheit

Der Ausdruck «Gesprichspartner» in diesem Zusammenhang
stammt von Walter Zimmerli¢. Er trifft préizis die Situation. Schon
ein flicchtiger Blick auf die Redeformen und Gedankenginge des
Buches Qohelet entdeckt ihren dialogischen Charakter. Diese innere
dialogische Bewegheit, mit der Qohelet polemisch auf traditionelle
weisheitliche Anschauungen eingeht, hat 6fters zur Ausscheidung

2 E. Zeller, Die Philosophie der Griechen, 3, 2 (1903), S. 304.

3 J. Pedersen, Scepticisme israélite : Rev. hist. phil. rel. 10 (1930), S. 3171f. ;
E. Wolfel, Luther und die Skepsis (1958); G. v. Rad, Theol. d. A.T., 1 (1957),
S. 467f.; ders., Weisheit in Isarel (1970), S. 2921f.

¢ Zimmerli (A. 1), S. 132.



M.A.Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet 99

verschiedener Gesprichspartner oder gar zu Quellenscheidungs-
hypothesen gefiihrt 5. Die neuere Forschung betont die Einheitlich-
keit des Werkes und erhebt mit Recht Einspruch gegen die Auflésung
des inneren Dialoges in einen dulleren. Innerer Dialog aber besagt:
Qohelet stammt selber aus weisheitlicher Tradition und setzt sich
als Weisheitslehrer der Spétzeit® mit seiner eigenen Tradition
kritisch auseinander”. Ein Zitat, das fiir seine Stellung, Denkweise
und Skepsis gegeniiber dem Gespriachspartner ausgesprochen cha-
rakteristisch ist, mag unseren Uberlegungen zum Ausgangspunkt
dienen, Qoh. 8, 16-9, 1:

«Als sich mein Herz (l¢bbi, auch: ,mein Sinn‘) daran gab, Weisheit (hdkma)
zu erkennen und Einsicht zu gewinnen in das Geschift, das auf Erden sich
tut — denn Tag und Nacht bekommt man ja dabei keinen Schlaf zu sehen! —,
da muBte ich in Anbetracht der Gesamtheit des Werkes Gottes einsehen,
daB der Mensch® das Werk, das unter der Sonne sich tut, nicht herausfinden
kann. Selbst wenn der Mensch voll Mithe darnach sucht, findet er’s nicht
heraus. Und wenn der Weise (hwhdkdm) noch so sehr behauptet, es zu
kennen, er vermag’s nicht herauszufinden. Denn an all dies gab ich mein

Herz hin, und mein Herz ersah?® aus all dem, daB die Gerechten und die
Weisen samt ihren Taten in der Hand Gottes sind.»

Qohelet bezeichnet sich in diesen Sitzen als ein Mann, der auf-
gebrochen war, sich leidenschaftlich und ruhelos der hdkma zu
widmen. Mit der fiir den hdkam charakteristischen Kiithnheit und
Zuversicht war er ausgeschritten, Welt und Leben zu erkunden und
daraus Regeln fiir kluges, erfolgversprechendes Handeln zu gewin-
nen. Dal} solche Erkundung zum Ziel fithren wiirde, dafiir stand
ihm die uberlieferte Lehrtradition der hdikma gut. Denn wie der
altorientalische Weise iiberhaupt, so macht sich auch der alttesta-
mentliche Weise auf, den sinnvollen Zusammenhang allen Gesche-

5 Am weitesten ist hierin C. Siegfried, Prediger und Hoheslied (1898),
S. 2ff., gegangen.

8 Mitte des 3. Jahrhunderts (Zimmerli, Galling u. a.).

? K. Galling, Handbuch zum A.T., 18 (21969), S. 78.

8 Wortlich: «... da muBte ich einsehen das Ganze des Werkes Gottes, daf3
niamlich der Mensch...» Das «Ganze des Werkes Gottes» ist Grund fur den
im folgenden daB-Satz gezogenen SchluBl. Vgl. zu dieser sog. Antiptosis F.
Delitzsch in Biblischer Commentar 4, 4 (1875), z. St. Galling: «... da muBte
ich erkennen am Ganzen des gottlichen Werkes, daB...»; Zimmerli: «... da
sah ich, daf3 der Mensch vor alledem, was Gott tut, das Geschehen... nicht
herausfinden kann.»

¥ Textkorrektur nach Galling z. St.



100 M. A.Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet

hens zu entdecken, die damit korrespondierenden Lebensregeln zu
formulieren und diese dem Zeitgenossen als Orientierungs- und
Entscheidungshilfen zur Verfiigung zu halten. Welt- und Lebens-
kunde fallen dabei in eins. Der Kenner der Welt ist zugleich der
Konner im Leben. Hakma ist Weisheit als Sachverstand und — wie
der fiir das Spruchbuch charakteristische hebréische Ausdruck
tahbulot plastisch sagt (Spr. 1, 5; 11, 14; 12, 5; 20, 18; 24, 6) —
«Steuermannskunst». Ganz so behauptet auch Qohelet, sich um
Erkenntnis sowohl als auch um praktische Kenntnis, um das der
Erkenntnis entsprechende irdische Handeln redlich bemiiht zu
haben:

«Als ich mein Herz daran gab, Weisheit zu erkennen und Einsicht zu be-
kommen in das Geschiift, das auf Erden sich tut — denn Tag und Nacht be-
kommt man ja dabei keinen Schlaf zu sehen! — ...»

Doch die Erwartungen Qohelets, mit Hilfe der traditionellen
Weisheitslehre seinen Erkenntniswillen zu befriedigen und sein
Leben zu meistern, erfiillten sich nicht. An welchen briichigen Stellen
fiel ihm das Gebdude der Weisheitslehre zusammen? Wir miissen
zur Beantwortung dieser Frage zwei Aspekte weisheitlicher Tradition
scharf ins Auge fassen, einen inhaltlichen zunichst, und sodann
einen geschichtlichen.

a) Der inhaltliche Aspekt: Die traditionelle hdakma ist zutiefst
davon iiberzeugt, daBl zwischen dem Tun des Menschen und seinem
Ergehen ein folgerichtiger Zusammenhang besteht. Im Tun-Ergehen-
Zusammenhang sieht sie die kosmische Ordnung im Bereich des
Sittlichen am Werk.

«Der Gerechte hat zu essen, bis er satt ist, aber der Gottlosen Bauch leidet
Mangel» (Spr. 13, 25).

Diese innere GesetzméBigkeit gibt, da sie grundsétzlich lehr- und
lernbar ist, dem Einsichtigen den Schliissel zum Lebensgliick in die
Hand. «Alle in Israel wie im Alten Orient hochgeschitzten Lebens-
giiter kann er sich erwerben und sichern: langes Leben in Gesund-
heit, bis er alt und lebenssatt stirbt, blithende Kinderschar, die die
Fortdauer des Geschlechts garantiert, materiellen Besitz, Ehre und
Ansehen.»® Weisheit ist nach diesem Verstédndnis nicht bloB3 Lebens-

10 B, Wiirthwein, Die Weisheit Agyptens und das Alte Testament: Mit-
teilungen des Universitdtsbundes Marburg (1959), S. 8.



M. A. Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet 101

kunst, sondern sie weist iiberhaupt erst den Weg zum Leben im
Vollsinn des alttestamentlichen Wortes.

b) Der geschichtliche Aspekt: Gerhard von Rad hat in seinem
neuesten Werk iiber die «Weisheit in Israel» mit dem ganzen Ge-
wicht seiner Autoritidt betont, daBl die Weisheitslehrer solche Sen-
tenzen von der schicksalwirkenden Tat nicht als starre Dogmen
verstanden wissen wollten, sondern als die Notierung erfahrbarer
Lebensordnungen und didaktisch vereinfachender Regeln, die durch-
aus von der Wirklichkeit da und dort auch einmal widerlegt werden
konnten.* Dennoch gesteht von Rad zu, dall es weisheitliche Sétze
gegeben haben mag, «die das Handeln Gottes allzu rational und
durchsichtig hinstellten»... «Jedes umfassender formulierte Welt-
verstindnis trigt immer in sich die Tendenz zu einer gewissen Ver-
steifung, und vollends werden im Eifer des Didaktischen gewisse
Thesen wohl einmal ins Einseitige iiberzogen.»'? Damit weist von
Rad hin auf das Problem der geschichtlichen Wandlung der Weis-
heit in Israel. Diese Wandlung ist verschiedentlich unter dem Stich-
wort einer fortschreitenden «Theologisierung» der Weisheit be-
schrieben worden'?. Besser wiirde man vielleicht von einer zuneh-
menden Dogmatisierung der weisheitlichen Erfahrungsséitze spre-
chen. Zunichst einmal wurde in Israel Jahwe als Garant des Tun-
Ergehen-Zusammenhangs eingefiihrt. Als solcher konnte er schliel3-
lich leicht nur noch als der Vergelter schlechthin verstanden werden,
der zwar einerseits an die Stelle dieser immanenten Nemesis trat,
andererseits aber ihrem Gesetz faktisch zugleich unterworfen wurde'4.
Die schon zitierte, noch untheologisch formulierte Erfahrungs-
sentenz:

«Der Gerechte hat zu essen, bis er satt ist, aber der Gottlosen Bauch leidet
Mangel»,

stand noch kaum in Gefahr, als Dogma verstanden zu werden. Viel
niher lag dies, sobald Jahwe als Garant der Regel auftrat und der
gleiche Gedanke dogmatisch formuliert wurde; so etwa in Spr. 10,3:

11 von Rad, Weisheit (A. 3), passim, bes. S. 1651f.

12 Ebd., S. 301.

13 Vgl. z. B. J. Fichtner, Die altorientalische Weisheit in ihrer israelitisch-
judischen Auspriagung (1933); H. H. Schmid, Wesen und Geschichte der
Weisheit (1966), S. 144 ff,

1 Wirthwein (A. 10), S. 9.



102 M. A. Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet

«Jahwe 1Bt den Hunger!® des Gerechten nicht ungestillt, die Gier der
Gottlosen aber stoBt er zuriick.»

Lag da nicht das Millverstandnis nahe, Jahwes Tun sei rational
erfalbar, ja der Gerechte habe es in der Hand, Jahwes Segen zu
gewinnen? Walther Zimmerli hat eindriicklich darauf hingewiesen,
daBl selbst die Gottesfurcht, die in den Proverbia als «Anfang der
Weisheit» so hoch gepriesen wird, in Gefahr geriet, instrumental als
im Dienste des weisheitlichen Geschifts stehend aufgefal3t zu werden,
«als die Konigin aller Ordnungen des Steuerns».

Soviel mufite vorausgeschickt werden, wenn nun die skeptische
Einrede Qohelets recht gehort werden soll.

2. Die Infragestellung der traditionellen Weisheit in der Skepsis des
Qohelet

Hoéren wir auf dem Hintergrund des bisher Ausgefiithrten ein
zweites Mal das — etwas verkiirzte — Zitat aus Qoh. 8, 16-9, 1:

«Als ich mein Herz daran gab, Weisheit zu erkennen und Einsicht zu ge-
winnen in das Geschift, das auf Erden sich tut..., da muBte ich in Anbe-
tracht der Gesamtheit des Werkes Gottes einsehen, daf3 der Mensch das
Werk, das unter der Sonne sich tut, nicht herausfinden kann. Selbst wenn
der Mensch voll Miihe darnach sucht, findet er’s nicht heraus. Und wenn der

Weise noch so sehr behauptet, es zu kennen, er vermag’s nicht herauszu-
finden...»

Zunéchst wird an diesem Text deutlich, dal3 Qohelet die Krisis
der traditionellen hdkma in erster Linie als eine Krisis des mensch-
lichen Erkenntnisvermogens erfihrt — Erkenntnis im Sinn der
theoretischen wie praktischen Welt- und Lebenskunde. Das «Er-
kennen» (jada‘), das «Einsichtgewinnen» (r@’@), das «Finden»
(mas@’) ist dem Menschen nicht gegeben — es sei denn eben diese
Erkenntnis der Fruchtlosigkeit aller Erkenntnisbemiithungen, das
Wissen um das Nichtwissen!

Woran ist bei Qohelet die weisheitliche Erkenntniszuversicht zer-
schellt? Die eben zitierte Grundstelle gibt uns einen wichtigen Hin-

15 neepees als Sitz der Begierde (L. Diirr, Zs. atl. Wiss. 43, 1925, S. 267f.)
oder noch konkreter nach ugaritisch npé als «Appetit» zu verstehen (M. Da-
hood, Proverbs and Northwest Semitic Philology, 1963, S. 18).

18 W. Zimmerli, Ort und Grenze der Weisheit im Rahmen der alttesta-
mentlichen Theologie: Gottes Offenbarung. Gesammelte Aufsdtze (1963),
S. 306, vgl. S.314.



M. A. Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet 103

weis in der polemischen Bemerkung: «Und wenn der Weise noch so
sehr behauptet, es (das Werk, das sich unter der Sonne tut) zu
kennen, er vermag’s nicht herauszufinden.» Hier wird angedeutet,
daB8 Behauptung eines Satzes allein nicht geniigt, mag er auch voll
sein von traditioneller Korrektheit. Diese fast sarkastische Bemer-
kung ist ein starkes Indiz dafiir, dal Qohelet wirklich — darin Hiob
nicht undhnlich — einer dogmatisch verfestigten Weisheitslehre
gegeniiber stand. Wird ein Satz behauptet, so will ihn Qohelet —
auch darin Hiob nicht undhnlich — zunéchst einmal an der Wirk-
lichkeit des Lebens gemessen wissen. Was ergibt nach Qohelet dieses
Messen der Lehre an der Wirklichkeit? Eine Durchsicht des Buches
Qohelet zeigt, dall er namentlich die folgenden vier Hauptargumente
anfithrt:

a) Tun und Ergehen erweisen sich als inkongruent.

«Es gibt Gerechte, denen es ergeht, als hitten sie wie Gottlose gehandelt,
und es gibt Gottlose, denen es ergeht, als hdtten sie wie Gerechte gehandelt»
(Qoh. 8, 14).

Solches ist fiir Qohelet nicht etwa die Ausnahme, die die Regel be-
statigt. Die Regel wird vielmehr durch die Wirklichkeit auller Kraft
gesetzt.

b) Die unvoreingenommene Wirklichkeitserfahrung lehrt das
Scheitern der menschlichen Bemiithungen auf dem Gebiet der Lebens-
mersterung :

«Und ich wandet mich und sah unter der Sonne, dal3 nicht den Schnellen
das Rennen gehort noch den Helden der Krieg noch auch den Weisen das
Brot noch auch den Klugen der Reichtum noch auch den Einsichtigen die
Gunst. Vielmehr: Zeit und Zufall trifft sie alle» (9, 11).

¢) Wiederholt stellt Qohelet fest, dal der Mensch bei all seiner
Miihe um die Lebensgiiter kein jitron, keinen «Gewinn» davontrage.
jitron, von der Wurzel jér Ni. «iibrigbleiben», bezeichnet die positive
Bilanz nach Abzug der Aufwendungen. Lakonisch stellt Qoh. 2, 11
dazu fest:

«Es gibt kein jitron unter der Sonne.»

d) Dem Einwand, Qohelet verabsolutiere selber seine Erfahrungen,
begegnet er mit einem letzten schlagenden Argument: Dem Wider-
fahrnis des Todes. Den wohlgemeinten Rat des Weisen, man solle



104 M. A. Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet

bei allem Tun doch stets den Ausgang, das «Ende» einer Sache be-
denken (Spr. 5, 4. 11; 23, 37; 25, 8), fithrt er sarkastisch mit dem
Ausruf ad absurdum :

«Wie stirbt doch der Weise genau wie der Tor!» (Qoh. 2, 16).

Die traditionelle Weisheit, die sich méchtig wulite, den Weg zum
Leben zu weisen, wird entméchtigt durch die unentrinnbare Wirk-
lichkeit des Todes.

An diesen vier hauptsichlichen Wirklichkeitserfahrungen — der
Inkongruenz zwischen Tun und Ergehen, dem Scheitern der Lebens-
meisterung, dem Ausbleiben des jitron, der Méachtigkeit des Todes —
hat sich die Skepsis Qohelets gegeniiber tradierten Lehrsitzen ent-
zindet. Sie miindet aus im thematischen Universalurteil, welches
das Buch eréffnet und beschliet und in Varianten wie ein roter
Faden durchzieht, Qoh. 1, 2; 12, 8:

habel hebalim. .. hdkkol habeel, «Nichtigkeit iiber Nichtigkeit, alles ist
nichtig!»

Heebeel, eigentlich «Hauch», bezeichnet bei Qohelet nach Galling
das Resultatlose eines Unternehmens.'” W. E. Staples hat die These
vertreten, hebel habe im Buch des Predigers einen agnostischen
Klang und bezeichne insbesondere die Unbegreiflichkeit, Unfal3-
barkeit einer Sache.'® Zwar mull Staples’ Versuch, hwbel vom
vorislamischen Regengott hubal abzuleiten und als Grundbedeutung
«Geheimnis, Verhiilltes» anzunehmen, als mifigliickt gelten. Seine
Analysen der einzelnen hwbel-Stellen in ihrem jeweiligen Kontext
jedoch haben etwas Uberzeugendes. Hebel ist demnach das Urteil
Qohelets tiber eine Sache, die sich dem Kennen und Konnen des
Menschen entzieht. Wo die Steuerungsgesetze als unerkennbares
Ritsel erfahren werden, mufl die Steuermannskunst in sich zu-
sammenbrechen.

Darin zeigt Qohelet’s Denken echt skeptische Ziige, dall er
tradierte Lehre solcherweise auf ihren Wirklichkeitsgehalt hin
untersucht und im Urteil Awbel einen radikal erkenntniskritischen
Schlull aus seinen Analysen zieht. Wie ist der Stellenwert solcher
Skepsis in der alttestamentlichen Geisteswelt zu bestimmen ?

17 Galling (A. 7), S.79.
18 W. E. Staples, The ‘“Vanity’ of Ecclesiastes: Journ. Near East. Stud. 2
(1943), S. 951f.



M. A.Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet 105

3. Das israelitisch-yiidische Erbe Qohelets
als Grund und Grenze seiner Skepsis

Es ist hier nicht mdglich, dem Verhéltnis Qohelets zur mesopo-
tamischen, dgyptischen und griechischen Geisteswelt nachzuspiiren.
Dafiir mull auf die neueren Untersuchungen von Hans Heinrich
Schmid und Oswald Loretz verwiesen werden.'® Mit Loretz wird
man ein positives Ergebnis in der Frage nach solchen Beziehungen
eigentlich nur im Fall der Keilschriftliteratur annehmen diirfen,
wobei auch hier Parallelitit noch nicht Abhingigkeit bedeutet.

Um so schirfer ist die Frage nach dem israelitisch-jiidischen Erbe
Qohelets zu stellen. Zwei Leitfragen sollen unsere Uberlegungen
ordnen.

a) LaBt sich ein inneralttestamentlicher Grund finden, von dem
Qohelet zur Destruktion der traditionellen hdkma AnstoBl erhalt?

b) Wo sind die Grenzen abzustecken, an die die Skepsis Qohelets —
seinem Universalurteil A@bel zum Trotz und also inkonsequenter-
weise — tatsdchlich stoBt?

Zw a): die Frage nach dem Grund der Skepsis:

Ein drittes Mal diene unsern Uberlegungen die Stelle Qoh. 8, 16—~
9, 1 zum Ausgangspunkt (ich zitiere verkiirzt):

«Als ich mein Herz daran gab, Weisheit zu erkennen..., da muflte ich in
Anbetracht der Gesamtheit des Werkes Goites einsehen, dal3 der Mensch das
Werk, das unter der Sonne sich tut, nicht herausfinden kann... Denn an all

dies gab ich mein Herz, und mein Herz ersah aus all dem, daf3 die Gerechten
und die Weisen samt ihren Taten in der Hand Gottes sind.»

Hier wird von Qohelet eine zunichst hochst itberraschende Kau-
salitit festgestellt: Dall der Weise die Gesetze des irdischen Ge-
schehens nicht zu erkennen und darum auch nicht in Lebensregeln
umzumiinzen vermag, das eben hat seinen Grund in der Universali-
tdt und Allwirksamkeit des Werkes Gottes. In diesem seinem Werk
nidmlich ist Gott frei. Darum ist sein Tun auch nicht verrechenbar.
Dall Gott alles Geschehen nach seinem freien Ermessen bestimmt,
ist fir Qohelet ein Satz des Glaubens, an dem er nicht rittelt.
Erkenntnistheoretisch hat dieser Glaubenssatz den Stellenwert einer
Maxime, hinter die nicht zuriickgefragt wird. Das allbestimmende
Werk Gottes ist fiir menschliche Weisheit unerkennbar per de-

19 Schmid (A. 13); Loretz (A. 1).



106 M.A. Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet

finitionem, das von ihm bestimmte «Werk unter der Sonne» uner-
kennbar per determinationem.

«So wie du nicht weil3t, wohin der Wind weht..., so kennst du auch das
Tun Gottes nicht, durch das er alle Dinge wirkt» (Qoh. 11, 5).

So folgt aus dem Glaubenssatz iiber die Allbestimmung durch das
Werk Gottes zwingend die erkenntniskritische Skepsis, und aus ihr
wiederum der Satz tiber das Scheitern weisheitlicher Steuermanns-
kunst:

«Sieh an das Werk Gottes! Wer kénnte denn gerade biegen, was er ge-
krimmt ?» (7,13).

Mit seiner Konzeption vom «Werk Gottes» aber steht Qohelet
fraglos in der alttestamentlichen Tradition vom ma*“s¢ JHWH. In
der Festschrift fiir Theodor Vriezen hat Gerhard von Rad diese
Traditionslinie nachgezeichnet.?® Urspriinglich Bezeichnung fiir das
schopfungsmaillige, aber auch das geschichtliche Handeln Jahwes,
wird ma“®sz >*lohim in spateren Texten zum Begriff des «(Waltens Got-
tes» schlechthin stereotypisiert. Fiir Qohelet ist dieses Walten wohl je
und je erfahrbar im Kontignenten, aber unerkennbar in seinem
inneren Gesamtzusammenhang. Mit dem Satz von der Verborgen-
heit des gottlichen Waltens bekennt sich Qohelet in seiner Zeit zur
Freiheit und Unverfiigharkeit Gottes und damit zu einem alt-
israelitischen Erbe.

b) Die Frage nach den Grenzen der Skepsis

Der eben skizzierte ma’sz >*lohim ist Grund, aber als unbe-
strittener Glaubenssatz zugleich Grenze der Skepsis Qohelets. Dal}
Gott ist und wirkt, diese Wahrheit steht auf sich selbst, ist absolut.
Alles wird relativiert an dieser Absolutheit Gottes — auch die Skepsis
selbst! Nichts Menschliches darf sich absolut setzen ; denn «Gott ist
im Himmel und du bist auf Erden!» (Qoh. 5, 1). Mit solcher Selbst-
beschrinkung der Skepsis hangt es zusammen, dal sie — just sie/ —
die Gottesfurcht wieder in ihrer urspriinglichen Bedeutung freisetzt.
«Gott sollst du fiirchten!» (5, 6), das ist bei Qohelet sicher keine
Aufforderung, kithn nach dem vornehmsten Instrument mensch-
licher Steuermannskunst zu greifen. Furcht Gottes im hier wieder-

20 3. von Rad, Das Werk Jahwes: Studia biblica et semitica (1964),
S. 290ff.



M. A.Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet 107

entdeckten urspriinglichen Sinn «bleibt offen fiir Gott selber — ihn,
den Freien und Lebendigen. Mit diesen Erkenntnissen erinnert
Qohelet die Weisheit an ihren Ort vor dem Schopfer.»?!

In solcher Offenheit urspriinglicher Gottesfurcht kann Qohelet
nun auch offen sein fiir das ihm von Gott je und dann zugemessene
Teil (heleq) an positiven Erfahrungen. Sowenig die Skepsis durch-
gehalten wird, so wenig auch das Universalurteil hAebel. In prak-
tischer Inkonsequenz hilt Qohelet am relativen Vorzug der Weisheit
vor der Torheit (2, 13f.; 7, 111.; 8, 1-8), am begrenzten Wert der
Lebensgiiter (7, 11f.), gar am Dennoch des téitigen Lebens fest (11,
1-8).22

«Am Morgen side aus deinen Samen, und am Abend gib nicht Ruh deiner

Hand ; denn du weilt nicht, ob dieses gliickt oder jenes, oder ob beides gut
gerdty (11, 7).

Der Satz von der Unerkennbarkeit des Werkes Gottes hebt das
an Gen. 1 erinnernde Bekenntnis nicht auf:

«Alles hat er (Gott) schon gemacht zu seiner Zeit» (3, 11; vgl. 7, 29; 12, 1).

An der je und dann kontingent erfahrbaren Giite des Schopfers
zweifelt Qohelet nicht. Sie bezeugt sich ihm vor allem im Erlebnis
der Freude, die Qohelet als das Beste im Leben zu preisen nicht miide
wird. Mit Frohlichkeit meint Qohelet durchaus keinen Galgenhumor,
jenen Trick, die Anfechtungen des Lebens doch noch elegant zu
iberspringen. Solche selbstgemachte Freude mull, wie er selbst er-
fahren, scheitern:

«Ich sagte mir: Wohlan, versuch’s mal mit der Freude und genieBe! Doch
siehe, auch das war heebeel!» (2, 1).

Vielmehr kann Freude allein aus Gottes Hand empfangen werden.
Nur als maitat >*lohim, als «Gabe Gottes», kommt dem Menschen
echte Freude, echte Heiterkeit zu:

«Ich erkannte, daB es fiir den Menschen nichts Besseres gibt als frohlich
zu sein und sich’s im Leben wohl gehen zu lassen. Denn auch dies, daB ein

Mensch essen und trinken und. Gutes erleben kann in all seiner Miihsal, ist
eine Gabe Gottes» (3, 12).

Neuestens hat Leo Gorssen einmal mehr die hartnickig sich
haltende MiBdeutung vorgetragen, solche Frohlichkeit sei nichts als

2t Zimmerli (A. 16), S. 315.
22 Zimmerli (A. 1), z. St.



108 M. A. Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet

ein verzweifelter Versuch, der Nichtigkeit des Lebens zu entflichen?3.
Schon eher konnte eine solche Deutung auf die berithmte Gilga-
mesch-Stelle aus dem sog. Meillner-Fragment zutreffen, wo die
Schenkin Siduri dem Helden zuruft (Gilg. X, 3, 1-8):

«Gilgamesch, wohin laufst du?

Das Leben, das du suchst, wirst du nicht finden!

Als die Gotter die Menschheit erschufen,

teilten den Tod sie der Menschheit zu,

nahmen das Leben fiir sich in die Hand.

Du Gilgamesch — dein Bauch sei voll,

ergdtzen magst du dich Tag und Nacht!
Feiere téglich ein Freudenfest!...»2

Hier ist das Dasein resigniert, ja tragisch verstanden. Die Gotter
lassen dem Menschen nichts als den Tod. Dem mdge Gilgamesch
mit dem Griff nach der Freude begegnen !

Anders Qohelet. Er erfihrt Gottes Hand durchaus auch als
schenkende :

«Es gibt nichts Besseres fiir den Menschen, als daf3 er esse und trinke und

sich’s gut sein lasse in seiner Miihsal. Auch das kommt nédmlich, so sah ich,
aus der Hand Gottes. Denn wer kann essen und wer genieBBen ohne ihn?»

Aus der «Hand Gottes» kommt ihm, dem Skeptiker, unerwartet
Lebensfreude zu! Dies Bekenntnis fillt sachlich in eins mit der Er-
kenntnis am Schlul3 unserer wiederholt zitierten Grundstelle Qoh. 8,
16-9, 1:

«... Mein Herz ersah aus all dem, daf3 die Gerechten und die Weisen samt
ihren Taten in der Hand Gottes sind.»

Wenn aus Gottes Hand Freude kommt, so mag es — trotz aller
Unberechenbarkeit des gottlichen Werks — letztlich gerade auch fiir
den Weisen gut sein, sich in dieser Hand zu wissen. Die Kinsicht,
daBl Gott dem Steuermann das Steuer nicht tberla3t, mulite
Qohelet, das spiirt man ihm an, schmerzen. In ein fatalistisches und
tragisches Welt- und Selbstverstdndnis ist er deswegen nicht abge-
glitten. Vom Abgrund radikalster Skepsis weil} er sich von Gottes
Hand zuriickgehalten. Darin, dal seine Skepsis ihn nicht der

23 L. Gorssen, La cohérence de la conception de Dieu dans I'Ecclésiaste:
Ephemerides theol. lovan. 46 (1970), 282-324, S. 3211,

24 A, Schott & W.v. Soden, Das Gilgamesch-Epos (1958), S. 77f. Die
Stelle wird insbesondere mit Qoh. 9, 7-9 in Parallele gesetzt.



A.M. Klopfenstein, Die Skepsis des Qohelet 109

Tragik ausliefert, lebt Qohelet noch einmal entschieden vom
israelitisch-jidischen Erbe.

Die traditionsgeschichtliche Ferne Qohelets vom iibrigen A.T.
erweist sich folglich als kleiner, als zunichst vermutet. Wie aber
steht es um jene raschempfundene Wahlverwandtschaft zwischen
ihm und uns, der skeptischen Generation? Ob wir als wirklich Ange-
fochtene oder mehr — um einen Ausdruck von Rads zu gebrauchen -
als «literarische und philosophische Feinschmecker»2?% uns mit ihm
befassen, er erspart uns so oder so die eine Frage nicht: die Frage
nach der Wirklichkeit Gottes jenseits unseres Denkvermdégens. Er
tut dies mit der gerade ihm eigenen distanzierten Radikalitat, aber
auch mit der gerade ihm eigenen, seltsam verhaltenen und seltsam
ergreifenden Festlichkeit.

Martin A. Klopfenstein, Bern

2 von Rad, Weisheit (A. 3), S. 308.



	Die Skepsis des Qohelet

