
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 1

Artikel: Unterwegs zur europäischen Kirchengemeinschaft : Überlegungen
eines reformierten Theologen zur Leuenberger Konkordie

Autor: Geiger, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unterwegs
zur europäischen Kirchengemeinschaft

Überlegungen eines reformierten Theologen

zur Leuenberger Konkordie.1

Am 24. September 1971 haben auf dem basellandschaftlichen
Leuenberg 44 Delegierte bei einer Enthaltung eines schwedischen
Teilnehmers ihre Zustimmung zum Entwurf einer «Konkordie
reformatorischer Kirchen in Europa» ausgesprochen. Wenig später
ist der Text den 83 europäischen Kirchen lutherischer, reformierter
und unierter Prägung (unter ihnen auch den verwandten vor-
reformatorischen Kirchen der Waldenser und der Böhmischen
Brüder) mit einem erklärenden Schreiben zur Prüfung unterbreitet
worden. Bis zum l.März 1973 sollen sich die angefragten Kirchen
schlüssig werden, ob und wie sie den Konkordien-Entwurf textlich
zu ändern wünschen und ob sie sich grundsätzlich zur Unterzeichnung

der Vereinbarung bereit finden. Die Zustimmung zur Konkordie

in ihrer auf Grund der zu erwartenden Abänderungsvorschläge

1 Der Text dieses Beitrages ist am 6. Januar 1972 in Bern vor dem
Vorstand des Schweizerischen Evangelischen Kircbenbundes und den Präsidenten
der schweizerischen kantonalen Kirchen als Referat vorgetragen worden. Wir
verzichten auf Einzelnachweise, notieren aber die wichtigste Literatur zum
Thema: Text der Konkordie: Ev. Kommentare, Nov. 1971, Nr. 11, S.664ff.;
Auf dem Weg. Lutherisch-reformierte Kirchengemeinschaft, Polis 33

(1967) ; Gemeinschaft der reformatorischen Kirchen. Auf dem Weg II, Polis
41 (1971); M. Lienhard, Fünfundzwanzig Jahre lutherisch-reformierte
Dialoge. Eine kurze Darstellung ihrer Geschichte, Thematik, Methode und
Ergebnisse (zu beziehen über das Sekretariat von Faith and Order, 150, route
de Ferney, 1211, Genève 20) ; ders., Union nicht ausgeschlossen. Zur
lutherischreformierten Kirchengemeinschaft in Europa, Materialdienst des Kon-
fessionskundlichen Instituts Bensheim, Juli-Oktober 1971, Nr. 4/5, S.82ff. ;

O.Lingner, Lutherisch-reformierte Gespräche auf europäischer Ebene.
Anmerkungen zu dem Entwurf einer Konkordie reformatorischer Kirchen in
Europa vom September 1971, «Leuenberger Konkordie» (zu beziehen beim
Verfasser, OKR Olav Lingner, Arnoldshainer Konferenz, Goethestraße 87,
D-l Berlin 12); W.Lohff, Grund und Grenze der Kirche. Von der Bedeutung

des Augsburgischen Bekenntnisses für das Bemühen um Kirchengemeinschaft

im deutschen Protestantismus: Ev. Kommentare, Januar 1970, Nr. 1,
S. 13ff. ; ders., Ein Schritt auf dem Weg zur Kirchengemeinschaft.
Bemerkungen zur Leuenberger Konkordie: Ev. Kommentare, Dezember 1971,
Nr. 12, S. 710ff.



76 M. Geiger, Unterwegs zur europäischen Kirchengemeinschaft

noch zu erarbeitenden, definitiven Form bedeutet die Herstellung
der Kirchengemeinschaft unter den reformatorischen Kirchen
Europas.

Die so gut wie einstimmige Annahme, die der Konkordien-
Entwurf auf dem Leuenberg gefunden hat, darf nicht darüber
hinwegtäuschen, daß der Weg, der zu diesem vorläufigen Ziel führte,
ein recht langer und keineswegs leichter Weg gewesen ist. Vor genau
zwanzig Jahren ist anläßlich der Kirchenkonferenz von Lund die
Wünschbarkeit lutherisch-reformierter Gespräche auf europäischer
Ebene ausgesprochen worden. In den Jahren 1955-59 kam es daraufhin

zu einer ersten, noch wenig erfolgreichen Arbeitsrunde, an deren

Vorbereitung sich Karl Barth, Regin Prenter, Ernst Kinder u.a.
beteiligten. Nach mehrjähriger Pause nahmen das Departement
Faith and Order des Weltkirchenrates und die beiden Weltbünde die
Initiative wieder auf. Nach vorbereitenden Besprechungen in
Bossey im Jahre 1963 folgten im basellandschaftlichen Bad Schauenburg

von 1964 bis 67 jährliche Arbeitstagungen im Kreise von
ungefähr zwanzig Theologen. Im Blick auf besondere Loci (Wort
Gottes — Gegenwart Gottes, Gesetz ; Bekenntnis) prüfte man die

Möglichkeit und Tragfähigkeit gemeinsamer theologischer Erkenntnis.

Gleichzeitig - und dies erwies sich als wichtiges Novum - besann

man sich auf die Kirchentümer selbst und fragte nach ihren
derzeitigen Lebensbedingungen und den sich abzeichnenden
Veränderungen und Verschiebungen. Der Versuch war schwierig. Er
bildete ein Wagnis, dessen Gelingen in keiner Weise gesichert war.
Für die Beteiligten bildete der stufenweise Aufbau einer gemeinsamen

Basis eine kostbare Überraschung. 1969 und 1970 konnte auf
Grund der positiven Schauenburger Resultate von einem größeren
Arbeitslireis kirchlicher Delegierter auf dem Leuenberg die
Vorbereitung einer lutherisch-reformierten Konkordie in Angriff
genommen werden. Damit war der Weg zur Redaktion des 71er
Konkordien-Entwurfs geebnet.

1.

Der Konkordien-Entwurf umfaßt in 49 Paragraphen eine
Präambel und vier Abschnitte.

In der Präambel wird festgestellt, daß die unterzeichnenden Kirchen sich
auf ein gemeinsames Verständnis des Evangeliums berufen können und daß



M. Geiger, Unterwegs zur europäischen Kirchengemeinschaft 77

ihnen daraufhin auf Grund der in Confessio Augustana VII formulierten
Kriterien der Vollzug von Kirchengemeinschaft ermöglicht ist.

Im ersten Abschnitt («Der Weg zur Gemeinschaft») werden die Umstände
genannt und erläutert, die im Verlaufe der Neuzeit die reformatorischen
Kirchen näher zueinander geführt haben. Stärker als die Väter des 16.
Jahrhunderts erkennen wir heute die Gemeinsamkeit der reformatorischen
Grundausrichtung: die übereinstimmende befreiende Erfahrung des Evangeliums,
die Beziehung auf die Schrift und die in ihr bezeugte bedingungslose Gnade
Gottes in Jesus Christus. Gleichzeitig sind wir uns der geschichtlichen
Veränderungen bewußt, die nach dem Jahrhundert der Reformation und der
damals erfolgten Konfessionalisierung in der Gestalt der historisch-kritischen
Schriftforschung und verschiedener kirchlicher Erneuerungsbewegungen den
Glauben und die Theologie aller christlichen Kirchen vor gemeinsame neue
Aufgaben stellten. Zur Bewältigung der geistigen und gesellschaftlichen
Anforderungen der Neuzeit mußten die reformatorischen Kirchen die Fixierung
auf die Denkformen ihrer Ursprungszeit aufgeben und sich gemeinsam um die
Aktualisierung des biblischen Zeugnisses für die jeweilige Gegenwart
bemühen.

Im zweiten (ebenso zäh wie beharrlich erarbeiteten) Abschnitt («Das
gemeinsame Verständnis des Evangeliums») expliziert die Konkordie die in
der Präambel gemachte Feststellung, daß Lutheraner und Reformierte heute
das Evangelium in den entscheidenden Grundeinsichten gemeinsam und
übereinstimmend verstehen. Grundlegend ist hier Absatz 7 : «Das Evangelium
ist die Heilsbotschaft von Jesus Christus.» Dieser Satz wird mit den Begriffen
der Lehre von der Rechtfertigung genauer umschrieben. Dabei werden nicht
nur die christologischen Grundlagen formuliert, sondern es werden auch die
Folgen der rechtfertigenden Gnade Gottes für das Leben und die Sendung der
christlichen Gemeinde genau gekennzeichoet. So kommt es zu den Aussagen,
daß die Rechtfertigung vor Gott uns zu täglicher Umkehr und Erneut;rung
und zum Dienst an Anderen führt und daß wir zusammen mit Menschen
anderen Glaubens für irdische Gerechtigkeit und Frieden einzutreten haben.
Ein gemeinsames Verständnis des Evangeliums können Lutheraner und
Reformierte heute aber auch im Blick auf Verkündigung, Taufe und Abendmah
bekunden. Dem Kriterium für die wahre Einheit der Kirche, wie es in der
Reformationszeit vor allem in Confessio Augustana VII entwickelt wurde,
ist so in der Konkordie in den wesentlichen Punkten entsprochen.

Der dritte Abschnitt («Die Übereinstimmung angesichts der Lehrverurtei-
lungen der Reformationszeit») gilt den gegenseitigen Verwerfungsurteilen,
wie sie im Blick auf die Abendmahlslehre, die Christologie und die Lehre von
der Prädestination im 16. und 17. Jahrhundert zwischen Lutheranern und
Reformierten ausgetauscht worden sind. Sorgfältige Untersuchungen über
Form und Inhalt der traditionellen Verwerfungen, wie sie während der
Leuenberg-Gespräche vorgelegt wurden, vermochten darzulegen, daß die in
allen drei Lehrpunkten verworfenen Positionen heute von keinem der
Gesprächspartner mehr aufrechterhalten werden. Weder hinsichtlich des

Abendmahls, noch der Christologie, noch der Prädestination sehen sich beim
heutigen Stand biblisch-theologischer Erkenntnis Lutheraner und Refor-



78 M. Oeiger, Unterwegs zur europäischen Kirchengemeinschaft

mierte zu erneuerten Verwerfungen veranlaßt. Ein wesentliches Hindernis für
den Vollzug von Kirchengemeinschaft ist damit gegenstandslos geworden.

Der vierte ("und letzte) Abschnitt der Konkordie gilt der «Herstellung und
Verwirklichung der Kirchengemeinschaft». Ziel und Zweck der Vereinbarung
werden hier verhältnismäßig ausführlich expliziert. Die im 16. Jahrhundert
entstandene, bis heute andauernde Trennung zwischen lutherischen und
reformierten Kirchen soll aufgehoben und durch Gemeinschaft an Wort und
Sakrament und eine möglichst große Gemeinsamkeit in Zeugnis und Dienst
an der Welt abgelöst werden. Kirchengemeinschaft wird zunächst als Kanzel-
und Abendmahlsgemeinschaft definiert. Es wird aber betont, daß sie ihre
Verwirklichimg im Leben der Kirchen und Gemeinden finden muß. Sie kann
nur verstanden werden als Lebensvollzug, der ständiger Überprüfung,
Vertiefung und .Aktualisierung bedarf. Ein organisatorischer Zusammenschluß
einzelner, der Konkordie angeschlossener Kirchen ist durchaus möglich, muß
sich jedoch für die betreffenden Kirchen selber aufdrängen. Die Konkordie
drängt nicht zur Union. Sie hält Kirchengemeinschaft in Wahrung lebendiger
kirchlicher Vielfalt für möglich "und möchte die Entscheidungsfreiheit von
Minoritätskirchen geschützt wissen.

2.

Der Versuch einer Würdigung der Leuenberger Konkordie hat
zunächst die Trennung zu vergegenwärtigen, die Lutheraner und
Reformierte von den Anfängen der Reformation an voneinander
schied und die zur Bildung von Konfessionskirchen führte, die nur
ein Minimum an kirchlicher Gemeinschaft aufrechtzuerhalten
vermochten.

Die neuesten Beiträge zur frühen Reformationsgeschichte betonen zwar
stärker als frühere Untersuchungen, daß wir den Vorgang der Konfessionali-
sierung nicht zu früh ansetzen dürfen. Das heute oft verwendete Stichwort
vom «Wildwuchs» der Reformation macht darauf aufmerksam, daß wir uns
den Aufbruch des reformatorisehen Geschehens nicht als einen kirchlich oder
staatlich gesteuerten, organisierten Vorgang zu denken haben. Vielmehr
handelte es sich um gewissermaßen charismatische Geschehnisse : Pfarrer und
Prädikanten aller Art tasteten sich — bald von Luther, bald von Zwingli, bald
von Erasmus, bald von Täufern oder Spiritualisten oder irgendwelchen
anderen bekannt gewordenen Theologen beeinflußt und selber wiederum
andere beeinflussend - in ihren Predigten zu einem neuen Verständnis der
Schrift und zu einer Neuordnung der kirchlichen Gemeinschaft vor. Erst
nach einer Reihe von Jahren (in Deutschland spürbar nach der Niederschlagung

des Bauernaufstandes 1525) kam es allmählich zur Bildung konfessionsbestimmter

kirchlicher Neuorganisationen. Dabei zeigte sich dann, daß es auf
Grund theologischer und zahlreicher lokal-historischer, politischer und



M. Geiger, Unterwegs zur europäischen Kirchengemeinschaft 79

ökonomischer Verschiedenheiten nicht gelingen wollte, das Gemeinsam-
Reformatorische so zum Ausdruck zu bringen, daß es zur Bildimg gemein-
schaftsverbundener Reformationskirchen hätte kommen können. An
Versuchen zur Überbrückung der sich abzeichnenden Gegensätze fehlte es zwar
nicht. Es gehört aber zu den Eigentümlichkeiten der Reformationsgeschichte,
daß jeder erstrebte kirchliche Zusammenschluß nur um den Preis einer um so
definitiveren Spaltung zu gewinnen war. Als sich in der Wittenberger Kon-
kordie 1536 Wittenberg mit den Süddeutschen zu einigen verstand, bedeutete
dieser Zusammenschluß die Abspaltung Zürichs. Und als 1549 Calvin und
Bullinger im Consensus Tigurinus zwischen Genf und Zürich Kirchengemeinschaft

verwirklichten, führte diese Einigung zum scharfen, durch
Jahrhunderte hindurch irreversiblen Bruch zwischen den Lutheranern und den
Anhängern der Genfer Reformation. Die Briefe Calvins, die im Zusammenhang

mit dem zweiten Abendmahlsstreit in den frühen fünfziger Jahren
geschrieben wurden, zeigen anschaulich genug, wie der ursprünglich so sorgsam

gepflegte Gemeinschaftssinn zwischen den Reformationskirchen erkaltete
und wie die theologischen Verschiedenheiten von einer Aufkündigung der
communio begleitet waren. «Lutheraner» und «Reformierte» waren fortan
geschiedene Leute und blieben es trotz verschiedenster Einigungsversuche
weithin bis tief in unser Jahrhundert hinein.

In «reformiertem» Bewußtsein hat sich mit erheblicher Zähigkeit die
Meinung festgesetzt, daß an der trennenden Konfessionalisierung der
reformatorischen Kirchen das Luthertum die schwerere Verantwortung zu
tragen habe. Für das 16. und 17. Jahrhundert ist dieses Urteil von der modernen

Geschichtsschreibung (gerade auch von der lutherischen!) ein Stück weit
bestätigt worden. Die außerordentliche Autorität Martin Luthers und der
mit seinem Namen verbundenen Bekenntnisschriften, die mit der Ausbildung
des landesherrlichen Kirchenregiments auf Bewahren und Sichern hin
angelegte kirchliche Grundhaltung, das immer wieder neu sich nährende
Mißtrauen gegenüber reformierter Schwärmerei und reformiertem Rationalismus
haben die lutherischen Kirchen zu einer oft geradezu feindseligen Haltung
gegenüber den calvinistischen Gemeinden geführt, die auch angesichts
eigentlicher Notsituationen reformierter Christen kein Solidaritätsverhalten
zuließ. Geschichtliche Vergegenwärtigung der damaligen Verhältnisse wird
uns in unserer Urteilsbildung freilich allerlei Zurückhaltung auferlegen. Die
bedrängte äußere Lage mancher calvinistischer Kirchen ließ diese eine
Einigung mit den Lutheranern sehr viel dringlicher wünschen als umgekehrt.
Die massiven Einbrüche, die dem Calvinismus im Deutschen Reiche (z.T.
unter Mißachtung der anläßlich des Augsburger Religionsfriedens von 1555

getroffenen Vereinbarungen) gelangen, ließen die calvinistische Dynamik als
eine durchaus nicht nur geistlich-theologische erscheinen. Und schließlich
darf nicht unerwähnt bleiben, daß sich im Laufe der Jahrhunderte (was
leicht durch zahlreiche Beispiele anschaulich, gelegentlich auch wieder
verständlich gemacht werden könnte) auch ein sehr ausgeprägter reformierter
Konfessionalismus bildete. Von einem gemeinsamen reformatorischen
Ansatz wollte man auf beiden Seiten wenig wissen. Das Lutherische war für
die Reformierten das Fremde und umgekehrt, und von den Reformatoren



80 M. Geiger, Unterwegs zur europäischen Kirchengemeinschaft

des 16. Jahrhunderts konnte sich allerhöchstens Martin Luther einer nicht
unmittelbar konfessionell bestimmten Beurteilung erfreuen.

Wie ist es zu verstehen, daß es angesichts dieser konfessionellen
Bilanz nun doch zur Ausarbeitung der Leuenherger Konkordie hat
kommen können? Ein lutherischer Kommentator hat sich dahin
geäußert, daß die so gut wie einstimmige Zustimmung zum Kon-
kordien-Entwurf durch die Delegierten auf dem Leuenberg als ein
Vorgang zu bezeichnen sei, der «noch vor wenigen Jahren kaum für
möglich gehalten» werden konnte. Um so mehr fragt man sich: Wie
ist diese Wendung zu erklären? Wie ist es zu verstehen, daß die

Leuenberger Konkordie auch von jenen kirchlichen Kreisen bejaht
wird, die sich traditionellerweise gegenüber allen Konsensusverhandlungen

durchwegs skeptisch verhielten? Wie ist es zu
interpretieren, daß etwa die Generalsynode der VELKD vom 3.-8. Oktober

1971 die Leuenberger Erklärung begrüßt und verlangt, daß sie

in die Verhandlungen in Deutschland einbezogen werde? Besteht
angesichts dieser auffallenden Kehrtwendung Anlaß zu Mißtrauen
Ist etwa die eine Seite von der andern in unsachlicher Weise
überspielt oder vereinnahmt worden? Ist ursprüngliche theologische
Wahrheitshebe durch moderne opportunistische Gleichgültigkeit
und theologischen Relativismus verdrängt und abgelöst worden?
Wir meinen, daß alle diese und ähnliche Bedenken unbegründet
genannt werden dürfen. Die Frage, wie es nach so langem,
tief eingesessenem Mißtrauen zu einer Verständigung zwischen den
Reformationskirchen hat kommen können, kann nämlich einleuchtend

und ohne Verdrängung wesentlicher Aspekte beantwortet
werden.

In den weltweiten Erschütterungen der Nachkriegszeit sind mit
einer gewaltsam zu nennenden Unwiderstehlichkeit jene Bedingungen

zur Verständigung der reformatorischen Kirchen herbeigeführt
worden, deren innere und äußere Ermöglichung in einem sehr viel
weiter zurückführenden, durch die ganze Neuzeit hindurch zu
verfolgenden Prozess vorbereitet worden ist. Wir haben schon
hervorgehoben, daß der sich ausprägenden, feindlichenKonfessionalisierung
vom 16. Jahrhundert an sowohl durch Einzelne wie auch durch
kirchliche Erneuerungsbewegungen widerstanden wurde. Christen
wie Erasmus, Calixt, Leibniz, Zinzendorf, Schleiermacher und viele
andere, Pietismus und Erweckungsbewegung als in den verschiedenen

Konfessionskirchen gleicherweise in Erscheinung tretende Um-



M. Geiger, Unterwegs zur europäischen Kirchengemeinschaft 81

bildungen haben auch in den Jahrzehnten schärfster Konfessionali-
sierung ein Zusammengehörigkeitsempfinden zwischen den
Reformationskirchen aufrechterhalten und neu geschaffen, dessen echte

Tragfähigkeit unter veränderten geschichtlichen Bedingungen mit
einem Male unter Beweis gestellt werden konnte. Daß diese
veränderten geschichtlichen Bedingungen über uns hereingebrochen
sind, mag man daran ersehen, daß in unseren Tagen längst nicht nur
lutherische und reformierte Kirchen Schritte zur Verwirklichung
von Gemeinschaft tun. Zur Zeit bemühen sich in Amerika, Afrika,
Asien und Europa nicht weniger als 116 Kirchen in 25 Ländern mit
nominell 45 Mio. Gemeindegliedern nicht nur um die Herstellung
kirchlicher Gemeinschaft, sondern um eine noch weitergehende
organische Einheit.

Man wird sich hüten müssen, diesen augenscheinlichen ökumenischen
Trend unserer Gegenwart ungeprüft-apriorisch als das Werk des Heiligen
Geistes in unseren Tagen zu bezeichnen. Umgekehrt wäre es ebenso
unzulässig, die genannten kirchlichen Vorgänge unter Hinweis auf die im säkularen
Raum zu konstatierenden, immer stärker in Erscheinung tretenden
Integrationsvorgänge leichthin als opportunistische Anpassungserscheinungen zu
diskreditieren. Eine kritische Analyse der uns hier beschäftigenden
Verständigungsbemühungen zwischen christlichen Kirchen sieht sich vor die
Aufgabe gestellt und gleichzeitig befähigt, die tieferen Notwendigkeiten genau
zu artikulieren, die heute eine Verständigung zwischen ehemals getrennten
christlichen Gruppen und Kirchen dringlich und möglich machen. Für den
Bereich der lutherischen und reformierten Kirchen Europas haben die
Schauenburger und die Leuenberger Gespräche zu präzisen und wichtigen
Feststellungen geführt.

Das Phänomen der sich ständig steigernden Migration ganzer
Bevölkerungsgruppen hat dem Bestand konfessionell geschlossener
Kirchentümer ein wohl definitives Ende gemacht. Die Technisierung
und die Säkularisierung der neuzeitlichen Gesellschaft haben die
Stellung der christlichen Kirchen auch im abendländischen Bereich
erschüttert und haben die Christen aller Konfessionen und
Denominationen vor Herausforderungen gestellt, die ihre traditionellen
Differenzen in mancher Hinsicht als unwesentlich erscheinen lassen
und die sie nur in gemeinsamer und geschlossener Anstrengung
bewältigen können. Die intensiven ökumenischen Begegnungen mit der
römisch-katholischen und mit den verschiedenen orthodoxen Kirchen
machen das gemeinsame reformatorische Erbe stärker bewußt.

Auch innerhalb der theologischen Erkenntnisbemühung im



82 M. Geiger, Unterwegs zur europäischen Kirchengemeinschaft

engeren Sinne zeichnen sich Verschiebungen ab, die wir nicht
ignorieren können und die uns des Gesichtes der Wahrheit
(unbeschadet ihrer wesenhaften Kontinuität und Identität) anders
ansichtig werden läßt, als das unter anderen geschichtlichen Bedingungen

der Fall war. Es ist offenkundig, daß dem Wahrheitsgehalt und
der Wahrheitsmächtigkeit theologischer Sätze und theologischer
Lehre im Zeitalter der Reformation mehr unmittelbares Vertrauen
entgegengebracht wurde, als uns das heute möglich ist. Die Theologie
des 16. Jahrhunderts lebt in allen Kirchen und Konfessionen ein
Stück weit von der Voraussetzung, daß Wort, Sprache und Lehre

göttliche Wahrheit in objektiv-gültiger Weise zu integrieren
vermochte. Diese Voraussetzung «objektiver Erkenntnis» hatte
auch in der damaligen Philosophie und in der werdenden neuzeitlichen

Naturwissenschaft Gültigkeit. Im Verlaufe jahrhundertelanger,

kritischer Reflexion menschlichen Erkenntnis- und
Sprachvermögens hat sich einerseits die aller «Objektivität» untrennbar
beigemischte «Subjektivität» jeder auf Erkenntnis zielenden
menschlichen Aussage als wichtig erwiesen und ist für die Theologie
und ihr Reden der bloße Hinweischarakter theologischer Sätze

gerade auch als Resultat biblisch-theologischer Besinnung neu zur
Geltung gekommen. Das ist nicht im Sinne eines erkenntnistheoretischen

Skeptizismus zu verstehen. Das Denken und Reden christlichen

Glaubens geschieht in der Erwartung, daß es an der göttlichen
Wahrheit partizipiert. Aber es weiß, daß diese magna similitudo
stets von einer maior dissimilitudo begleitet ist und daß die alles

sprachliche Bestimmen transzendierende Wahrheit Gottes sich selbst
verfügbar machen muß, um menschlichem theologischem Reden
Wahrheitsgehalt zu vermitteln. Damit wird die Forderung exakter
theologischer Begrifflichkeit nicht etwa gemindert, sondern im
Gegenteil verschärft. Gleichzeitig aber wird das Gewicht
begrifflichtheologischer Differenzen relativiert. Es dürfte mit diesem stärkeren
Empfinden des bloßen Hinweischarakters theologischen Redens

zusammenhängen, daß auch die lutherischen Gesprächspartner bei
der Ausarbeitung der Konkordie ein gemeinsames Verständnis des

Evangeliums und den Vollzug der daraus resultierenden
Kirchengemeinschaft ausdrücklich nicht mehr von der vorgängig zu leistenden

Aufarbeitung aller zwischen den Reformationskirchen bestehenden

theologischen Differenzen abhängig machten. Wohl verlangt
bestehende Kirchengemeinschaft nachdrücklich die Klärung unbe-



M. Geiger, Unterwegs zur europäischen Kirchengemeinschaft 83

wältigter Differenzen. Aber diese Klärung kann und soll auf Grund
kirchlicher Gerneinschaft erfolgen und muß nicht mehr als
Vorbedingung verstanden werden.

3.

Nach diesen Überlegungen haben wir noch einmal auf den Text
des Konkordien-Entwurfes zurückzukommen, und zwar in zweierlei
Hinsicht.

a) Mit seinen 49 Absätzen stellt der Konkordientext ein verhältnismäßig
ausführliches Konzept dar. Diese Ausführlichkeit ist positiv zu vermerken.
Bei Verständigungsversuchen und Gemeinschaftsbemühungen ist es wesentlich

einfacher, sich kurz zu fassen und sich auf summarische Aussagen zu
beschränken. Man hätte auch die Leuenberger Konkordie durch Kurzfassungen

von verschiedensten Problemen entlasten können. Man hat sich aber
absichtlich und bewußt für eine verhältnismäßig ausführliche Vorlage
entschieden. Latet periculum in generalibus! Wohl wäre es einfacher gewesen,
bei der Formulierung des gemeinsamen Verständnisses des Evangeliums sich
auf wenige Sätze zu beschränken. Das gleiche gilt für die Erklärung der
Kirchengemeinschaft. Bloße Zusammenfassungen hätten die Konkordie
jedoch erheblich in ihrer Glaubwürdigkeit beeinträchtigt. Was wir jetzt vor
uns haben, sind nicht nur Postulate und Feststellungen, sondern Ansätze zu
durchreflektierten Explikationen. DieProbleme, diebewältigt werdenmüssen,
werden gezeigt und entfaltet. Es wird nicht verschleiert und zugedeckt. Damit
macht sich die Konkordie verwundbar. Sie präsentiert sich in ihren
unvermeidlichen Einseitigkeiten und Unvollkommenheiten. Vielleicht gelingt es

über das eingeleitete Vernehmlassungsverfahren unter den europäischen
Kirchen, zu textlichen Verbesserungen zu kommen. Das Wagnis relativer
Ausführlichkeit der Konkordie ist jedenfalls als Vorzug zu buchen.

b) Die Sprache des Konkordien-Entwurfes ist im wesentlichen die der
traditionellen lutherischen und reformierten Theologie. Es ist die Sprache der
reformatorischen Bekenntnisschriften und einer vereinfachten Orthodoxie.
Das wird zu kritischen Äußerungen Anlaß geben. Längst nicht mehr alle
Glieder der europäischen Reformationskirchen sehen sich in der Lage, ihren
Glauben mit den Begriffen des 16. Jahrhunderts auszudrücken. Das Verlangen,

«die Heilsbotschaft von Jesus Christus» (Absatz 7) und die «Lehre von
der Rechtfertigung» (Absatz 8) sprachlich dem Menschen unserer Zeit
verständlich auszusagen, ist groß. Ohne die Berechtigung dieses Verlangens in
Zweifel zu ziehen, muß doch darauf aufmerksam gemacht werden, daß für die
Redaktion des Konkordien-Entwurfes zunächst keine andere gemeinsame
Sprache zur Verfügung stand als diejenige der reformatorischen Anfänge.
Hier war eine begrifflich hinlänglich geklärte Basis, auf der man sich bei allem
Wissen um ihre Problematik gemeinsam bewegen konnte. In diesem
Zusammenhang ist die Feststellung wichtig, daß sich die in der Konkordie aus-



84 M. Geiger, Unterwegs zur europäischen Kirchengemeinschaft

gesprochene Kirchengemeinschaft nicht als statische Ordnung, sondern als
lebendiger, nie abgeschlossener Prozeß versteht. Damit ist in die
Kirchengemeinschaft selbst das Bemühen um ein neues Reden des Glaubens
aufgenommen. Die Echtheit des Vollzuges der Gemeinschaft der reformatorischen

Kirchen wird sich wesentlich an der Bereitschaft messen lassen, inwieweit

sich im Hören auf das Evangelium die Fähigkeit zu einer neuen Sprache
des Glaubens verwirklicht.

Mit einer großen Zahl anderer europäischer Kirchen sind auch die
schweizerischen evangelischen Kirchen zur Prüfung der Konkordie
und zum Vollzug der Kirchengemeinschaft mit den europäischen
Reformationskirchen aufgefordert. Bei aller Verschiedenheit ihrer
Herkunft, ihrer Geschichte und Prägung handelt es sich bei den
schweizerischen ausnahmslos um reformierte Kirchen. Für sie gilt,
was ungekehrt in gleicher Weise für die lutherischen Kirchen
Skandinaviens zutrifft, daß sie das Gegenüber der andern
Reformationskirche nur in der Gestalt sehr kleiner Gruppen und Gemeinden
in ihrer Mitte haben. Der Partner des schweizerischen Reformierten-
tums ist der römische Katholizismus, nicht das Luthertum. Von den
schweizerischen Reformationskirchen dürfte am ehesten Basel auf
Grund seiner Geschichte (Simon Sulzer!) und seiner geographischen
Lage einen gewissen Umgang mit den Lutheranern gewonnen haben.
Dieses Fehlen direkter Tuchfühlung könnte sich im Blick auf den
Konkordien-Entwurf dahin auswirken, daß die Aufforderung zur
Mitunterzeichnung als nicht-dringlich empfunden undbeurteiltwird.
Eine gewisse Unsicherheit und eine gewisse Zurückhaltung könnten
da und dort wenn nicht gerade eine offene Ablehnung, so doch eine
manifeste Unlust der Konkordie und ihren Zielen gegenüber
provozieren.

Wenn wir meinen, daß es von großer Bedeutung ist, daß unsere
schweizerischen Kirchen Unsicherheit, Zurückhaltung und Unlust
überwinden und durch die Unterzeichnung der Konkordie die
Gemeinschaft der europäischen Reformationskirchen verwirklichen
helfen, dann vor allem aus zwei Gründen :

1. Die Klage wird oft erhoben, daß sich die institutionalisierten
Kirchen insofern in einer ernst zu nehmenden Krise befänden, als
sie nicht mehr die Fähigkeit hätten, in überzeugender Weise christliche

Kirchen zu sein. Zahlreiche Zeitgenossen, die sich selber nicht
mehr als Vertreter des christlichen Glaubens empfinden, sehen sich

zwar bereit, einzelne Christen oder christliche Minoritäten und Gruppen

als Gesprächspartner und auch als Gleichgesinnte zu akzeptieren,



M. Geiger, Unterwegs zur europäischen Kirchengemeinschaft 85

erklären aber gleichzeitig die Kirchen als Institutionen zu belanglos
gewordenen Hütern einer problematischen geistig-ökonomischpolitischen

Ordnung von gestern. Über die Berechtigung solcher
Einwände ist hier nicht zu diskutieren. Wohl aber ist zu betonen,
daß die christlichen Kirchen gerade auch als Volks- und Landeskirchen

ihre ganze Aufmerksamkeit darauf zu richten haben, wirklich

christliche Kirchen (nach einem Ausdruck des Konkordien-
Entwurfes: Vertreter einer «Neuen Menschheit») zu sein und zu
werden. Es dürfte gerade auch für jene, die sich innerhalb ihrer
Kirchen als progressive Minoritäten verstehen und als solche glauben

und handeln möchten, von wirklicher Bedeutung sein, daß auch
die Kirche als öffentlicher Rechtsverband in überzeugender Weise
Kirche des Evangeliums ist und sich keinesfalls mit dem Produzieren
und Reproduzieren traditioneller kirchlicher Punktionen begnügt.
Die unter den «Neochristen» unserer Tage so oft anzutreffende
gleichgültige Verachtung der «Kirche» als Institution dürfte sich

gerade für die Wirksamkeit und vorwärtsstrebende Aktivität dieser
Minoritäten als sehr gefährlich erweisen. Und nun ist es zwar durchaus

nicht garantiert und nicht sicher, aber immerhin möglich, daß
die von der Konkordie erstrebte Kirchengemeinschaft der europäischen

Reformationskirchen zu einem Medium werden kann, das den
sich anschließenden Kirchen in ihrem Kirche-Sein weiterhelfen
kann. Wenn sich die Gemeinschaft zwischen den Gliedkirchen so

realisiert, wie die Konkordie das intendiert: als Gemeinschaft, die
sich in ständiger Berührung, Begegnung und Zusammenarbeit immer
neu zu gestalten, zu bewähren und zu vertiefen hat, dann werden
die einzelnen Kirchen jedenfalls genötigt, im Vollzug dieser
Gemeinschaft über ihre eigenen, lokalen Belange hinauszutreten, die

großen, gemeinsamen Aufgaben wahrzunehmen und sich selbst von
der Gemeinschaft her beunruhigen und weiterführen zu lassen. Das
ist eine reelle Chance, die sich unsere schweizerischen reformierten
Kirchen nicht entgehen lassen sollten.

2. Wir haben daran zu denken, daß die Entscheidung der
schweizerischen reformierten Kirchen gegenüber der Konkordie in den
kleineren reformierten Kirchen, z.B. des Ostens, sorgfältig mitverfolgt

und beachtet wird. Bei aller Zurückhaltung in unserer
Selbsteinschätzung haben wir uns doch bewußt zu sein, daß die Art und
Weise, wie wir über unseren Beitritt zur Konkordie diskutieren und
wie wir ihn vollziehen, im europäischen Protestantismus registriert



86 M. Geiger, Unterwegs zur europäischen Kirchengemeinschaft

wird und daß unser Verhalten für die Entscheidungen anderer nicht
einfach bedeutungslos bleiben wird. Das Gelingen oder Mißlingen
des Konkordien-Vorstoßes wird auch in den Vereinigten Staaten
und in den Kirchen der Dritten Welt beachtet werden und
Konsequenzen haben. Wir werden uns davor hüten, das Einigungswerk
der Leuenberger Konkordie zu überschätzen. Aber es wäre zu
bedauern, wenn wir die sich anbietende Gelegenheit unterschätzen
würden.

Max Geiger, Basel


	Unterwegs zur europäischen Kirchengemeinschaft : Überlegungen eines reformierten Theologen zur Leuenberger Konkordie

