Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 1

Artikel: Unterwegs zur europaischen Kirchengemeinschaft : Uberlegungen
eines reformierten Theologen zur Leuenberger Konkordie

Autor: Geiger, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878550

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Unterwegs
zur europiischen Kirchengemeinschaft

Uberlegungen eines reformierten Theologen
zur Leuenberger Konkordie.

Am 24 September 1971 haben auf dem basellandschaftlichen
Leuenberg 44 Delegierte bei einer Enthaltung eines schwedischen
Teilnehmers ihre Zustimmung zum Hntwurf einer «Konkordie
reformatorischer Kirchen in Europa» ausgesprochen. Wenig spéter
ist der Text den 83 europiischen Kirchen lutherischer, reformierter
und unierter Prigung (unter ihnen auch den verwandten vor-
reformatorischen Kirchen der Waldenser und der Bohmischen
Briider) mit einem erklidrenden Schreiben zur Priifung unterbreitet
worden. Bis zum 1.Mérz 1973 sollen sich die angefragten Kirchen
schliissig werden, ob und wie sie den Konkordien-Entwurt textlich
zu dndern wiinschen und ob sie sich grundsétzlich zur Unterzeich-
nung der Vereinbarung bereit finden. Die Zustimmung zur Konkor-
die in ihrer auf Grund der zu erwartenden Abédnderungsvorschlige

1 Der Text dieses Beitrages ist am 6.Januar 1972 in Bern vor dem Vor-
stand des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes und den Présidenten
der schweizerischen kantonalen Kirchen als Referat vorgetragen worden. Wir
verzichten auf Einzelnachweise, notieren aber die wichtigste Literatur zum
Thema: Text der Konkordie: Ev. Kommentare, Nov.1971, Nr.11, S.664ff.;
Auf dem Weg. Lutherisch-reformierte Kirchengemeinschaft, = Polis 33
(1967) ; Gemeinschaft der reformatorischen Kirchen. Auf dem Weg IT, = Polis
41 (1971); M. Lienhard, Finfundzwanzig Jahre lutherisch-reformierte Dia-
loge. Eine kurze Darstellung ihrer Geschichte, Thematik, Methode und
Ergebnisse (zu beziehen tber das Sekretariat von Faith and Order, 150, route
de Ferney, 1211, Geneve 20); ders., Union nicht ausgeschlossen. Zur lutherisch-
reformierten Kirchengemeinschaft in Europa, = Materialdienst des Kon-
fessionskundlichen Instituts Bensheim, Juli-Oktober 1971, Nr.4/5, S.82ff.;
O.Lingner, Lutherisch-reformierte Gespriche auf européischer Ebene. An-
merkungen zu dem Entwurf einer Konkordie reformatorischer Kirchen in
Europa vom September 1971, «Leuenberger Konkordie» (zu beziehen beim
Verfasser, OKR Olav Lingner, Arnoldshainer Konferenz, Goethestrafle 87,
D-1 Berlin 12); W.Lohff, Grund und Grenze der Kirche. Von der Bedeu-
tung des Augsburgischen Bekenntnisses fiir das Bemiithen um Kirchengemein-
schaft im deutschen Protestantismus: Ev. Kommentare, Januar 1970, Nr.1,
S.13ff.; ders., Ein Schritt auf dem Weg zur Kirchengemeinschaft. Bemer-
kungen zur Leuenberger Konkordie: Ev. Kommentare, Dezember 1971,
Nr. 12, S.7104f.



76 M. Geiger, Unterwegs zur europdischen Kirchengemeinschaft

noch zu erarbeitenden, definitiven Form bedeutet die Herstellung
der Kirchengemeinschaft unter den reformatorischen Kirchen
Europas.

Die so gut wie einstimmige Annahme, die der Konkordien-
Entwurf auf dem Leuenberg gefunden hat, darf nicht dartiber hin-
wegtduschen, dal3 der Weg, der zu diesem vorldufigen Ziel fiihrte,
ein recht langer und keineswegs leichter Weg gewesen ist. Vor genau
zwanzig Jahren ist anldBlich der Kirchenkonferenz von Lund die
Wiinschbarkeit lutherisch-reformierter Gespréache auf europiischer
Ebene ausgesprochen worden. In den Jahren 1955-59 kam es darauf-
hin zu einer ersten, noch wenig erfolgreichen Arbeitsrunde, an deren
Vorbereitung sich Karl Barth, Regin Prenter, Ernst Kinder u.a.
beteiligten. Nach mehrjéhriger Pause nahmen das Departement
Faith and Order des Weltkirchenrates und die beiden Weltbiinde die
Initiative wieder auf. Nach vorbereitenden Besprechungen in
Bossey im Jahre 1963 folgten im basellandschaftlichen Bad Schauen-
burg von 1964 bis 67 jahrliche Arbeitstagungen im Kreise von un-
gefihr zwanzig Theologen. Im Blick auf besondere Loci (Wort
Gottes — Gegenwart Gottes, Gesetz; Bekenntnis) priifte man die
Moglichkeit und Tragfihigkeit gemeinsamer theologischer Erkennt-
nis. Gleichzeitig — und dies erwies sich als wichtiges Novum — besann
man sich auf die Kirchentiimer selbst und fragte nach ihren der-
zeitigen Lebensbedingungen und den sich abzeichnenden Ver-
dnderungen und Verschiebungen. Der Versuch war schwierig. Er
bildete ein Wagnis, dessen Gelingen in keiner Weise gesichert war.
Fiir die Beteiligten bildete der stufenweise Aufbau einer gemeinsa-
men Basis eine kostbare Uberraschung. 1969 und 1970 konnte auf
Grund der positiven Schauenburger Resultate von einem grofleren
Arbeitskreis kirchlicher Delegierter auf dem Leuenberg die Vor-
bereitung einer lutherisch-reformierten Konkordie in Angriff ge-
nommen werden. Damit war der Weg zur Redaktion des T7ler
Konkordien-Entwurfs geebnet.

1.

Der Konkordien-Entwurf umfallt in 49 Paragraphen eine Prd-
ambel und wvier Abschnaitte.

In der Priaambel wird festgestellt, daB die unterzeichnenden Kirchen sich
auf ein gemeinsames Verstiandnis des Evangeliums berufen konnen und daf3



M. Geiger, Unterwegs zur europdischen Kirchengemeinschaft 717

ihnen daraufhin auf Grund der in Confessio Augustana VII formulierten
Kriterien der Vollzug von Kirchengemeinschaft ermoglicht ist.

Im ersten Abschnitt («Der Weg zur Gemeinschaft») werden die Umsténde
genannt und erldutert, die im Verlaufe der Neuzeit die reformatorischen
Kirchen niher zueinander gefiithrt haben. Stérker als die Viter des 16.Jahr-
hunderts erkennen wir heute die Gemeinsamkeit der reformatorischen Grund-
ausrichtung: die tibereinstimmende befreiende Erfahrung des Evangeliums,
die Beziehung auf die Schrift und die in ihr bezeugte bedingungslose Gnade
Gottes in Jesus Christus. Gleichzeitig sind wir uns der geschichtlichen Ver-
énderungen bewullt, die nach dem Jahrhundert der Reformation und der
damals erfolgten Konfessionalisierung in der Gestalt der historisch-kritischen
Schriftforschung und verschiedener kirchlicher Erneuerungsbewegungen den
Glauben und die Theologie aller christlichen Kirchen vor gemeinsame neue
Aufgaben stellten. Zur Bewiltigung der geistigen und gesellschaftlichen An-
forderungen der Neuzeit mufiten die reformatorischen Kirchen die Fixierung
auf die Denkformen ihrer Ursprungszeit aufgeben und sich gemeinsam um die
Aktualisierung des biblischen Zeugnisses fiir die jeweilige Gegenwart
bemiihen.

Im zweiten (ebenso ziah wie beharrlich erarbeiteten) Abschnitt («Das ge-
meinsame Verstédndnis des Evangeliums») expliziert die Konkordie die in
der Praambel gemachte Feststellung, dal3 Lutheraner und Reformierte heute
das Evangelium in den entscheidenden Grundeinsichten gemeinsam und
ubereinstimmend verstehen. Grundlegend ist hier Absatz 7: « Das Evangelium
ist die Heilsbotschaft von Jesus Christus.» Dieser Satz wird mit den Begriffen
der Lehre von der Rechtfertigung genauer umschrieben. Dabei werden nicht
nur die christologischen Grundlagen formuliert, sondern es werden auch. die
Folgen der rechtfertigenden Gnade Gottes fiir das Leben und die Sendung der
christlichen Gemeinde genau gekennzeichoet. So kommt es zu den Aussagen,
dal} die Rechtfertigung vor Gott uns zu tédglicher Umkehr und Erneuerung
und zum Dienst an Anderen fithrt und daf wir zusammen mit Menschen
anderen Glaubens fiir irdische Gerechtigkeit und Frieden einzutreten haben.
Ein gemeinsames Verstédndnis des Evangeliums kénnen Lutheraner und Re-
formierte heute aber auch im Blick auf Verkiindigung, Taufe und Abendmah
bekunden. Dem Kriterium fir die wahre Einheit der Kirche, wie es in der
Reformationszeit vor allem in Confessio Augustana VII entwickelt wurde,
ist so in der Konkordie in den wesentlichen Punkten entsprochen.

Der dritte Abschnitt («Die Ubereinstimmung angesichts der Lehrverurtei-
lungen der Reformationszeit») gilt den gegenseitigen Verwerfungsurteilen,
wie sie im Blick auf die Abendmahlslehre, die Christologie und die Lehre von
der Pradestination im 16. und 17.Jahrhundert zwischen Lutheranern und
Reformierten ausgetauscht worden sind. Sorgfiltige Untersuchungen iiber
Form und Inhalt der traditionellen Verwerfungen, wie sie wihrend der
Leuenberg-Gespriache vorgelegt wurden, vermochten darzulegen, da3 die in
allen drei Lehrpunkten verworfenen Positionen heute von keinem der
Gesprachspartner mehr aufrechterhalten werden. Weder hinsichtlich des
Abendmahls, noch der Christologie, noch der Pridestination sehen sich beim
heutigen Stand biblisch-theologischer Erkenntnis Lutheraner und Refor-



78 M. Geiger, Unterwegs zur europdischen Kirchengemeinschaft

mierte zu erneuerten Verwerfungen veranlaft. Ein wesentliches Hindernis fiir
den Vollzug von Kirchengemeinschaft ist damit gegenstandslos geworden.

Der wvierte (und letzte) Abschnitt der Konkordie gilt der «Herstellung und
Verwirklichung der Kirchengemeinschaft». Ziel und Zweck der Vereinbarung
werden hier verhéltnisméafig ausfihrlich expliziert. Die im 16.Jahrhundert
entstandene, bis heute andauernde Trennung zwischen lutherischen und
reformierten Kirchen soll aufgehoben und durch Gemeinschaft an Wort und
Sakrament und eine moglichst groBe Gemeinsamkeit in Zeugnis und Dienst
an der Welt abgeldst werden. Kirchengemeinschaft wird zunédchst als Kanzel-
und Abendmahlsgemeinschaft definiert. Es wird aber betont, dal sie ihre
Verwirklichung im Leben der Kirchen und Gemeinden finden muB. Sie kann
nur verstanden werden als Lebensvollzug, der stindiger Uberpriifung, Ver-
tiefung und Aktualisierung bedarf. EKin organisatorischer Zusammenschlul3
einzelner, der Konkordie angeschlossener Kirchen ist durchaus méglich, muf3
sich jedoch fur die betreffenden Kirchen selber aufdringen. Die Konkordie
dréngt nicht zur Union. Sie héilt Kirchengemeinschaft in Wahrung lebendiger
kirchlicher Vielfalt fiir méglich und mochte die Entscheidungsfreiheit von
Minoritéatskirchen geschuitzt wissen.

Der Versuch einer Wirdigung der Leuenberger Konkordie hat
zunidchst die T'rennung zu vergegenwirtigen, die Lutheraner und
Reformierte von den Anfingen der Reformation an voneinander
schied und die zur Bildung von Konfessionskirchen fiihrte, die nur
ein Minimum an kirchlicher Gemeinschaft aufrechtzuerhalten ver-
mochten.

Die neuesten Beitrige zur frithen Reformationsgeschichte betonen zwar
stdarker als frithere Untersuchungen, daf3 wir den Vorgang der Konfessionali-
sierung nicht zu friih ansetzen diirfen. Das heute oft verwendete Stichwort
vom « Wildwuchs» der Reformation macht darauf aufmerksam, dafl wir uns
den Aufbruch des reformatorischen Geschehens nicht als einen kirchlich. oder
staatlich gesteuerten, organisierten Vorgang zu denken haben. Vielmehr
handelte es sich um gewissermalien charismatische Geschehnisse : Pfarrer und
Pridikanten aller Art tasteten sich — bald von Luther, bald von Zwingli, bald
von Erasmus, bald von T&ufern oder Spiritualisten oder irgendwelchen
anderen bekannt gewordenen Theologen beeinflut und selber wiederum
andere beeinflussend — in ihren Predigten zu einem neuen Verstéindnis der
Schrift und zu einer Neuordnung der kirchlichen Gemeinschaft vor. Erst
nach einer Reihe von Jahren (in Deutschland spiirbar nach der Niederschla-
gung des Bauernaufstandes 1525) kam es allméhlich zur Bildung konfessions-
bestimmter kirchlicher Neuorganisationen. Dabei zeigte sich dann, da@ es auf
Grund theologischer und zahlreicher lokal-historischer, politischer und



M. Geiger, Unterwegs zur europdischen Kirchengemeinschaft 79

6konomischer Verschiedenheiten nicht gelingen wollte, das Gemeinsam-
Reformatorische so zum Ausdruck zu bringen, dafl es zur Bildung gemein-
schaftsverbundener Reformationskirchen hétte kommen konnen. An Ver-
suchen zur Uberbriickung der sich abzeichnenden Gegensitze fehlte es zwar
nicht. Es gehort aber zu den Eigentiimlichkeiten der Reformationsgeschichte,
daB jeder erstrebte kirchliche Zusammenschlufl nur um den Preis einer um so
definitiveren Spaltung zu gewinnen war. Als sich in der Wittenberger Kon-
kordie 1536 Wittenberg mit den Stiddeutschen zu einigen verstand, bedeutete
dieser Zusammenschlufl die Abspaltung Ziirichs. Und als 1549 Calvin und
Bullinger im Consensus Tigurinus zwischen Genf und Ziirich Kirchengemein-
schaft verwirklichten, fiihrte diese Einigung zum scharfen, durch Jahr-
hunderte hindurch irreversiblen Bruch zwischen den Lutheranern und den
Anhéngern der Genfer Reformation. Die Briefe Calvins, die im Zusammen-
hang mit dem zweiten Abendmahlsstreit in den frithen fiinfziger Jahren
geschrieben wurden, zeigen anschaulich genug, wie der urspriinglich so sorg-
sam gepflegte Gemeinschaftssinn zwischen den Reformationskirchen erkaltete
und wie die theologischen Verschiedenheiten von einer Aufkiindigung der
communio begleitet waren. «Lutheraner» und «Reformierte» waren fortan
geschiedene Leute und blieben es trotz verschiedenster Einigungsversuche
weithin bis tief in unser Jahrhundert hinein.

In «reformiertem» BewuBtsein hat sich mit erheblicher Zihigkeit die
Meinung festgesetzt, dafl an der trennenden Konfessionalisierung der re-
formatorischen Kirchen das Luthertum die schwerere Verantwortung zu
tragen habe. Fiir das 16. und 17.Jahrhundert ist dieses Urteil von der moder-
nen Geschichtsschreibung (gerade auch von der lutherischen!) ein Stiick weit
bestéatigt worden. Die auBerordentliche Autoritdt Martin Luthers und der
mit seinem Namen verbundenen Bekenntnisschriften, die mit der Ausbildung
des landesherrlichen Kirchenregiments auf Bewahren und Sichern hin an-
gelegte kirchliche Grundhaltung, das immer wieder neu sich ndhrende Mil3-
trauen gegeniiber reformierter Schwérmerei und reformiertem Rationalismus
haben die lutherischen Kirchen zu einer oft geradezu feindseligen Haltung
gegenuiber den calvinistischen Gemeinden gefithrt, die auch angesichts
eigentlicher Notsituationen reformierter Christen kein Solidaritédtsverhalten
zulieB. Geschichtliche Vergegenwiirtigung der damaligen Verhiltnisse wird
uns in unserer Urteilsbildung freilich allerlei Zuriickhaltung auferlegen. Die
bedréngte dullere Lage mancher calvinistischer Kirchen lieB diese eine Eini-
gung mit den Lutheranern sehr viel dringlicher wiinschen als umgekehrt.
Die massiven Einbriiche, die dem Calvinismus im Deutschen Reiche (z.T.
unter MiBachtung der anldBlich des Augsburger Religionsfriedens von 1555
getroffenen Vereinbarungen) gelangen, lieBen die calvinistische Dynamik als
eine durchaus nicht nur geistlich-theologische erscheinen. Und schlieBlich
darf nicht unerwihnt bleiben, daB3 sich im Laufe der Jahrhunderte (was
leicht durch zahlreiche Beispiele anschaulich, gelegentlich auch wieder ver-
stéandlich gemacht werden kénnte) auch ein sehr ausgeprégter reformierter
Konfessionalismus bildete. Von einem gemeinsamen reformatorischen
Ansatz wollte man auf beiden Seiten wenig wissen. Das Lutherische war fir
die Reformierten das Fremde und umgekehrt, und von den Reformatoren



80 M. Geiger, Unterwegs zur europdischen Kirchengemeinschaft

des 16.Jahrhunderts konnte sich allerhéchstens Martin Luther einer nicht
unmittelbar konfessionell bestimmten Beurteilung erfreuen.

Wie ist es zu verstehen, dal} es angesichts dieser konfessionellen
Bilanz nun doch zur Ausarbeitung der Leuenberger Konkordie hat
kommen konnen? Ein lutherischer Kommentator hat sich dahin
gedullert, dal die so gut wie einstimmige Zustimmung zum Kon-
kordien-Entwurf durch die Delegierten auf dem Leuenberg als ein
Vorgang zu bezeichnen sei, der «noch vor wenigen Jahren kaum fir
moglich gehalten» werden konnte. Um so mehr fragt man sich: Wie
ist diese Wendung zu erkliren? Wie ist es zu verstehen, dalBl die
Leuenberger Konkordie auch von jenen kirchlichen Kreisen bejaht
wird, die sich traditionellerweise gegeniiber allen Konsensusver-
handlungen durchwegs skeptisch verhielten? Wie ist es zu inter-
pretieren, daf} etwa die Generalsynode der VELKD vom 3.-8. Okto-
ber 1971 die Leuenberger Erklirung begriiBt und verlangt, dal} sie
in die Verhandlungen in Deutschland einbezogen werde? Besteht
angesichts dieser auffallenden Kehrtwendung Anlafl zu Miltrauen?
Ist etwa die eine Seite von der andern in unsachlicher Weise iiber-
spielt oder vereinnahmt worden? Ist urspriingliche theologische
Wahrheitsliebe durch moderne opportunistische Gleichgiiltigkeit
und theologischen Relativismus verdringt und abgelost worden?
Wir meinen, dafl alle diese und dhnliche Bedenken unbegriindet
genannt werden diirfen. Die Frage, wie es nach so langem,
tief eingesessenem Milltrauen zu einer Verstindigung zwischen den
Reformationskirchen hat kommen kénnen, kann ndmlich einleuch-
tend und ohne Verdringung wesentlicher Aspekte beantwortet
werden.

In den weltweiten Erschiitterungen der Nachkriegszeit sind mit
einer gewaltsam zu nennenden Unwiderstehlichkeit jene Bedingun-
gen zur Verstindigung der reformatorischen Kirchen herbeigefithrt
worden, deren innere und dullere Ermoglichung in einem sehr viel
weiter zuriickfithrenden, durch die ganze Neuzeit hindurch zu ver-
folgenden Prozess vorbereitet worden ist. Wir haben schon hervor-
gehoben, daf3 der sich ausprigenden, feindlichen Konfessionalisierung
vom 16. Jahrhundert an sowohl durch Einzelne wie auch durch
kirchliche Erneuerungsbewegungen widerstanden wurde. Christen
wie Erasmus, Calixt, Leibniz, Zinzendorf, Schleiermacher und viele
andere, Pietismus und Erweckungsbewegung als in den verschiede-
nen Konfessionskirchen gleicherweise in Erscheinung tretende Um-



M. Geiger, Unterwegs zur europdischen Kirchengemeinschaft 81

bildungen haben auch in den Jahrzehnten schérfster Konfessionali-
sierung ein Zusammengehorigkeitsempfinden zwischen den Reforma-
tionskirchen aufrechterhalten und neu geschaffen, dessen echte
Tragfiahigkeit unter verdnderten geschichtlichen Bedingungen mit
einem Male unter Beweis gestellt werden konnte. Dall diese ver-
dnderten geschichtlichen Bedingungen iiber uns hereingebrochen
sind, mag man daran ersehen, daf} in unseren Tagen lingst nicht nur
lutherische und reformierte Kirchen Schritte zur Verwirklichung
von Gemeinschaft tun. Zur Zeit bemihen sich in Amerika, Afrika,
Asien und Europa nicht weniger als 116 Kirchen in 25 Lindern mit
nominell 45 Mio. Gemeindegliedern nicht nur um die Herstellung
kirchlicher Gemeinschaft, sondern um eine noch weitergehende
organische Einheit.

Man wird sich hiiten miissen, diesen augenscheinlichen 6kumenischen
Trend unserer Gegenwart ungeprift-apriorisch als das Werk des Heiligen
Geistes in unseren Tagen zu bezeichnen. Umgekehrt wire es ebenso unzu-
lassig, die genannten kirchlichen Vorgidnge unter Hinweis auf die im sdkularen
Raum zu konstatierenden, immer stédrker in Erscheinung tretenden Integra-
tionsvorgénge leichthin als opportunistische Anpassungserscheinungen zu
diskreditieren. Eine kritische Analyse der uns hier beschiftigenden Ver-
standigungsbemithungen zwischen christlichen Kirchen sieht sich vor die
Aufgabe gestellt und gleichzeitig befihigt, die tieferen Notwendigkeiten genau
zu artikulieren, die heute eine Verstandigung zwischen ehemals getrennten
christlichen Gruppen und Kirchen dringlich und méglich machen. Fiir den
Bereich der lutherischen und reformierten Kirchen Europas haben die
Schauenburger und die Leuenberger Gespriache zu prézisen und wichtigen
Feststellungen gefiihrt.

Das Phénomen der sich stindig steigernden Migration ganzer
Bevolkerungsgruppen hat dem Bestand konfessionell geschlossener
Kirchentiimer ein wohl definitives Ende gemacht. Die Technisierung
und die Sidkularisierung der neuzeitlichen Gesellschaft haben die
Stellung der christlichen Kirchen auch im abendléindischen Bereich
erschiittert und haben die Christen aller Konfessionen und Denomi-
nationen vor Herausforderungen gestellt, die ihre traditionellen
Differenzen in mancher Hinsicht als unwesentlich erscheinen lassen
und die sie nur in gemeinsamer und geschlossener Anstrengung be-
wiltigen kénnen. Die intensiven 6kumenischen Begegnungen mit der
romisch-katholischen und mit den verschiedenen orthodoxen Kirchen
machen das gemeinsame reformatorische Erbe stirker bewult.

Auch innerhalb der theologischen Erkenntnisbemiithung im



82 M. Geiger, Unterwegs zur europdischen Kirchengemeinschaft

engeren Sinne zeichnen sich Verschiebungen ab, die wir nicht
ignorieren kénnen und die uns des Gesichtes der Wahrheit (unbe-
schadet ihrer wesenhaften Kontinuitdt und Identitit) anders an-
sichtig werden ldBt, als das unter anderen geschichtlichen Bedingun-
gen der Fall war. Es ist offenkundig, dal dem Wahrheitsgehalt und
der Wahrheitsméchtigkeit theologischer Sitze und theologischer
Lehre im Zeitalter der Reformation mehr unmittelbares Vertrauen
entgegengebracht wurde, als uns das heute moglich ist. Die Theologie
des 16.Jahrhunderts lebt in allen Kirchen und Konfessionen ein
Stiick weit von der Voraussetzung, dafl Wort, Sprache und Lehre
gottliche Wahrheit in objektiv-giltiger Weise zu integrieren
vermochte. Diese Voraussetzung «objektiver Erkenntnis» hatte
auch in der damaligen Philosophie und in der werdenden neuzeit-
lichen Naturwissenschaft Giiltigkeit. Im Verlaufe jahrhunderte-
langer, kritischer Reflexion menschlichen Erkenntnis- und Sprach-
vermogens hat sich einerseits die aller «Objektivitity untrennbar
beigemischte «Subjektivitity jeder auf Erkenntnis zielenden
menschlichen Aussage als wichtig erwiesen und ist fiir die Theologie
und ihr Reden der bloBe Hinweischarakter theologischer Sitze
gerade auch als Resultat biblisch-theologischer Besinnung neu zur
Geltung gekommen. Das ist nicht im Sinne eines erkenntnistheoreti-
schen Skeptizismus zu verstehen. Das Denken und Reden christ-
lichen Glaubens geschieht in der Erwartung, daf} es an der gottlichen
Wahrheit partizipiert. Aber es weill, dal diese magna similitudo
stets von einer maior dissimilitudo begleitet ist und dafl die alles
sprachliche Bestimmen transzendierende Wahrheit Gottes sich selbst
verfiighar machen muf}, um menschlichem theologischem Reden
Wabhrheitsgehalt zu vermitteln. Damit wird die Forderung exakter
theologischer Begrifflichkeit nicht etwa gemindert, sondern im
Gegenteil verschirft. Gleichzeitig aber wird das Gewicht begrifflich-
theologischer Differenzen relativiert. Es diurfte mit diesem stérkeren
Empfinden des blofen Hinweischarakters theologischen Redens
zusammenhingen, dafl auch die lutherischen Gesprichspartner bei
der Ausarbeitung der Konkordie ein gemeinsames Verstdndnis des
Evangeliums und den Vollzug der daraus resultierenden Kirchen-
gemeinschaft ausdriicklich nicht mehr von der vorgingig zu leisten-
den Aufarbeitung aller zwischen den Reformationskirchen bestehen-
den theologischen Differenzen abhingig machten. Wohl verlangt
bestehende Kirchengemeinschaft nachdriicklich die Klirung unbe-



M. Geiger, Unterwegs zur europdischen Kirchengemeinschaft 83

waltigter Differenzen. Aber diese Klirung kann und soll auf Grund
kirchlicher Gemeinschaft erfolgen und mufl nicht mehr als Vor-
bedingung verstanden werden.

3.

Nach diesen Uberlegungen haben wir noch einmal auf den Text
des Konkordien-Entwurfes zuriickzukommen, und zwar in zweierlei
Hinsicht.

a) Mit seinen 49 Absétzen stellt der Konkordientext ein verhéltnisméBig
ausfiihrliches Konzept dar. Diese Awsfiihrlichkeit ist positiv zu vermerken.
Bei Verstiandigungsversuchen und Gemeinschaftsbemiithungen ist es wesent-
lich einfacher, sich kurz zu fassen und sich auf summarische Aussagen zu
beschranken. Man hitte auch die Leuenberger Konkordie durch Kurzfassun-
gen von verschiedensten Problemen entlasten kénnen. Man hat sich aber
absichtlich und bewuBt fiir eine verhéltnisméBig ausfithrliche Vorlage ent-
schieden. Latet periculum in generalibus! Wohl wire es einfacher gewesen,
bei der Formulierung des gemeinsamen Verstidndnisses des Evangeliums sich
auf wenige Sétze zu beschrinken. Das gleiche gilt fir die Erkldrung der
Kirchengemeinschaft. BloBe Zusammenfassungen hétten die Konkordie
jedoch erheblich in ihrer Glaubwiirdigkeit beeintrichtigt. Was wir jetzt vor
uns haben, sind nicht nur Postulate und Feststellungen, sondern Ansitze zu
durchreflektierten Explikationen. Die Probleme, diebewiltigt werden miissen,
werden gezeigt und entfaltet. Es wird nicht verschleiert und zugedeckt. Damit
macht sich die Konkordie verwundbar. Sie préisentiert sich in ihren unver-
meidlichen Einseitigkeiten und Unvollkommenheiten. Vielleicht gelingt es
uber das eingeleitete Vernehmlassungsverfahren unter den européischen
Kirchen, zu textlichen Verbesserungen zu kommen. Das Wagnis relativer
Ausfiihrlichkeit der Konkordie ist jedenfalls als Vorzug zu buchen.

b) Die Sprache des Konkordien-Entwurfes ist im wesentlichen die der
traditionellen Iutherischen und reformierten Theologie. Es ist die Sprache der
reformatorischen Bekenntnisschriften und einer vereinfachten Orthodoxie.
Das wird zu kritischen AuBerungen AnlaB geben. Lingst nicht mehr alle
Glieder der europiischen Reformationskirchen sehen sich in der Lage, ihren
Glauben mit den Begriffen des 16.Jahrhunderts auszudriicken. Das Verlan-
gen, «die Heilsbotschaft von Jesus Christus» (Absatz 7) und die «Lehre von
der Rechtfertigung» (Absatz 8) sprachlich dem Menschen unserer Zeit ver-
standlich auszusagen, ist groB3. Ohne die Berechtigung dieses Verlangens in
Zweifel zu ziehen, mu3 doch darauf aufmerksam gemacht werden, da@ fir die
Redaktion des Konkordien-Entwurfes zunéchst keine andere gemeinsame
Sprache zur Verfiigung stand als diejenige der reformatorischen Anfénge.
Hier war eine begrifflich hinldnglich geklarte Basis, auf der man sich bei allem
Wissen um ihre Problematik gemeinsam bewegen konnte. In diesem Zu-
sammenhang ist die Feststellung wichtig, da sich die in der Konkordie aus-



84 M. Geiger, Unterwegs zur europdischen Kirchengemeinschaft

gesprochene Kirchengemeinschaft nicht als statische Ordnung, sondern als
lebendiger, nie abgeschlossener Proze3 versteht. Damit ist in die Kirchen-
gemeinschaft selbst das Bemiihen um ein neues Reden des Glaubens auf-
genommen. Die Echtheit des Vollzuges der Gemeinschaft der reformatori-
schen Kirchen wird sich wesentlich an der Bereitschaft messen lassen, inwie-
weit sich im Hoéren auf das Evangelium die Fahigkeit zu einer neuen Sprache
des Glaubens verwirklicht.

Mit einer groen Zahl anderer européischer Kirchen sind auch die
schweizerischen evangelischen Kirchen zur Priiffung der Konkordie
und zum Vollzug der Kirchengemeinschaft mit den europiischen
Reformationskirchen aufgefordert. Bei aller Verschiedenheit ihrer
Herkuntt, ihrer Geschichte und Prégung handelt es sich bei den
schweizerischen ausnahmslos um reformierte Kirchen. Fiir sie gilt,
was ungekehrt in gleicher Weise fir die lutherischen Kirchen
Skandinaviens zutrifft, daf sie das Gegeniiber der andern Reforma-
tionskirche nur in der Gestalt sehr kleiner Gruppen und Gemeinden
in ihrer Mitte haben. Der Partner des schweizerischen Reformierten-
tums ist der romische Katholizismus, nicht das Luthertum. Von den
schweizerischen Reformationskirchen diirfte am ehesten Basel auf
Grund seiner Geschichte (Simon Sulzer!) und seiner geographischen
Lage einen gewissen Umgang mit den Lutheranern gewonnen haben.
Dieses Fehlen direkter Tuchfithlung konnte sich im Blick auf den
Konkordien-Entwurf dahin auswirken, dafl die Aufforderung zur
Mitunterzeichnung als nicht-dringlich empfunden und beurteilt wird.
Eine gewisse Unsicherheit und eine gewisse Zuriickhaltung kénnten
da und dort wenn nicht gerade eine offene Ablehnung, so doch eine
manifeste Unlust der Konkordie und ihren Zielen gegeniiber
provozieren.

Wenn wir meinen, dafl es von groler Bedeutung ist, dall unsere
schweizerischen Kirchen Unsicherheit, Zuriickhaltung und Unlust
iiberwinden und durch die Unterzeichnung der Konkordie die Ge-
meinschaft der europédischen Reformationskirchen verwirklichen
helfen, dann vor allem aus zwei Grinden:

1. Die Klage wird oft erhoben, dafl sich die institutionalisierten
Kirchen insofern in einer ernst zu nehmenden Krise befinden, als
sie nicht mehr die Féhigkeit hitten, in tiberzeugender Weise christ-
liche Kirchen zu sein. Zahlreiche Zeitgenossen, die sich selber nicht
mehr als Vertreter des christlichen Glaubens empfinden, sehen sich
zwar bereit, einzelne Christen oder christliche Minoritdten und Grup-
pen als Gespréchspartner und auch als Gleichgesinnte zu akzeptieren,



M. Geiger, Unterwegs zur europdischen Kirchengemeinschaft 85

erkliaren aber gleichzeitig die Kirchen als Institutionen zu belanglos
gewordenen Hiitern einer problematischen geistig-6konomisch-
politischen Ordnung von gestern. Uber die Berechtigung solcher
Einwéinde ist hier nicht zu diskutieren. Wohl aber ist zu betonen,
daB die christlichen Kirchen gerade auch als Volks- und Landes-
kirchen ihre ganze Aufmerksamkeit darauf zu richten haben, wirk-
lich christliche Kirchen (nach einem Ausdruck des Konkordien-
Entwurfes: Vertreter einer «Neuen Menschheit») zu sein und zu
werden. Es diirfte gerade auch fiir jene, die sich innerhalb ihrer
Kirchen als progressive Minoritédten verstehen und als solche glau-
ben und handeln méchten, von wirklicher Bedeutung sein, dafl auch
die Kirche als offentlicher Rechtsverband in iiberzeugender Weise
Kirche des Evangeliums ist und sich keinesfalls mit dem Produzieren
und Reproduzieren traditioneller kirchlicher Funktionen begniigt.
Die unter den «Neochristen» unserer Tage so oft anzutreffende
gleichgiiltige Verachtung der «Kirche» als Institution dirfte sich
gerade fir die Wirksamkeit und vorwirtsstrebende Aktivitdt dieser
Minoritéiten als sehr gefahrlich erweisen. Und nun ist es zwar durch-
aus nicht garantiert und nicht sicher, aber immerhin méglich, daf3
die von der Konkordie erstrebte Kirchengemeinschaft der europai-
schen Reformationskirchen zu einem Medium werden kann, das den
sich anschlieBenden Kirchen in ihrem Kirche-Sein weiterhelfen
kann. Wenn sich die Gemeinschaft zwischen den Gliedkirchen so
realisiert, wie die Konkordie das intendiert: als Gemeinschaft, die
sich in sténdiger Berithrung, Begegnung und Zusammenarbeit immer
neu zu gestalten, zu bewihren und zu vertiefen hat, dann werden
die einzelnen Kirchen jedenfalls genétigt, im Vollzug dieser Ge-
meinschaft iiber ihre eigenen, lokalen Belange hinauszutreten, die
groflen, gemeinsamen Aufgaben wahrzunehmen und sich selbst von
der Gemeinschaft her beunruhigen und weiterfithren zu lassen. Das
ist eine reelle Chance, die sich unsere schweizerischen reformierten
Kirchen nicht entgehen lassen sollten.

2. Wir haben daran zu denken, da3 die Entscheidung der schwei-
zerischen reformierten Kirchen gegeniiber der Konkordie in den
kleineren reformierten Kirchen, z.B. des Ostens, sorgfiltig mitver-
folgt und beachtet wird. Bei aller Zuriickhaltung in unserer Selbst-
einschétzung haben wir uns doch bewuBt zu sein, dafl die Art und
Weise, wie wir iiber unseren Beitritt zur Konkordie diskutieren und
wie wir ihn vollziehen, im europédischen Protestantismus registriert



86 M. Geiger, Unterwegs zur europdischen Kirchengemeinschaft

wird und daf} unser Verhalten fiir die Entscheidungen anderer nicht
einfach bedeutungslos bleiben wird. Das Gelingen oder Miflingen
des Konkordien-Vorstoes wird auch in den Vereinigten Staaten
und in den Kirchen der Dritten Welt beachtet werden und Konse-
quenzen haben. Wir werden uns davor hiiten, das Kinigungswerk
der Leuenberger Konkordie zu iiberschitzen. Aber es wire zu be-
dauern, wenn wir die sich anbietende Gelegenheit unterschitzen

wiirden.
Max Geiger, Basel



	Unterwegs zur europäischen Kirchengemeinschaft : Überlegungen eines reformierten Theologen zur Leuenberger Konkordie

