Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 1

Artikel: Dogmatisches Gespréach tber die Kirche
Autor: Ott, Heinrich / Buri, Fritz / Mili Lochmann, Jan
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878549

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dogmatisches Gespriich iiber die Kirche

Systematische Theologie ist eine dialogische Wissenschaft. Nur im Ge-
sprach ndhern wir uns in ihr allméhlich derjenigen Klarheit der Artikulation
unseres christlichen Glaubens, die wir anstreben. Eigentlich miiBten darum
auch die Lehrveranstaltungen gerade in diesem Fach dialogischen Charakter
haben. Ein kleines Modell dafiir, wie dies etwa getan werden kénnte, suchen
die nachstehenden 3 x 3 Beitridge der drei Systematiker an der Basler theo-
logischen Fakultéat zu liefern. Sie wollen nichts weiter sein als dies: Modell
einer Lehrveranstaltung anhand von drei Grundproblemen der Ekklesiologie.
Sie bringen keine neuen Erkenntnisse. Aber indem derart unterschiedliche
Gesichtspunkte und Behandlungsweisen zusammenprallen, hat der Studie-
rende die Chance, zu merken, daf3 hier wirklich ein Problem vorliegt, das
jeder selber durchdenken muf3, und daf} es hier nichts auswendig zu lernen
gibt, was man dann schwarz auf weill nach Hause tragen kénnte. Einfuhrung
in die Probleme — und dann Anregung zum eigenen, selbstverantwortlichen
Weiterdenken: dies sollte unser theologischer Unterricht sein.

1. Reich Gottes und Kirche
Heinrich Ott:

Ekklesiologie und Eschatologie, die Lehre von der Kirche und
die Lehre von den sogenannten «letzten Dingen», bilden die beiden
letzten Haupt-Problemkomplexe im traditionellen Aufbau einer
christlichen Dogmatik. Nun gibt es einen biblischen Begriff, welcher
diese beiden groflen Thematiken zusammenbindet. Es ist der Be-
griff des Reiches Gottes. Dieser bildet einen Hauptinhalt, ja viel-
leicht den Inhalt der Predigt Jesu von Nazareth. «Das Reich Gottes
ist nahe herbeigekommen», verkiindigt Jesus. Dies ist ein Grund,
um gerade mit diesem Begriff einzusetzen.

Das Charakteristische an der Verkindigung Jesu ist, dal3 Er, gleich wie
Seine Zeitgenossen und die spétjiidische Apokalyptik, das Reich Gottes als
eine zukiinftige GroBe, als das endzeitliche Herrschen Gottes (und den Be-
reich dieses Herrschens) versteht, dall Er aber zugleich dieses kinftige,
eschatologische, endzeitliche Reich bereits als Gegenwart ankiindigt: « Wenn
ich mit dem Finger Gottes die Démonen austreibe, so ist ja das Reich Gottes
bereits zu euch gekommen» (Lukas 11, 20). — Es gibt im Prinzip zwei Tenden-
zen der Auslegung der «malkuth JHWH» und der neutestamentlichen
«bastleia tou theou»: entweder man stellt génzlich auf die Funktion, den Akt
des Herrschens Gottes ab. Dann wird gerne statt von «Reich» von «Ko6nigs-



44 H.Oit, F. Buri, J. M. Lochman,

herrschaft» Gottes gesprochen. Oder aber man nimmt «Reich» in Analogie
zur weltlichen Bedeutung als Land, als Bereich oder Raum. (Letzteres ist von
Rudolf Otto in «Reich Gottes und Menschensohn» sehr stark betont worden.)
Angemessen ist wohl exegetisch und bibeltheologisch am ehesten eine Ver-
bindung beider Gesichtspunkte: Man muf} einerseits den Begriff des Reiches
Gottes personalisieren und aus einer substantialistisch-réumlichen Inter-
pretation befreien. Wichtig ist, was Gott tut: dal3 Er herrscht bzw. am Ende
uber alles herrschen wird. Andererseits ist aber das Reich Gottes doch nicht
ein isolierter Akt Gottes, sondern es partizipieren Menschen am Reich Gottes.
Die Erlésten werden «im Reich Gottes mit Abraham, Isaak und Jakob zu
Tische sitzen» usw., und insofern ist Reich Gottes eine Personengemeinschaft
und auf diese Weise doch ein Bereich. — Nach Augustins «De Civitate Dei»
ist das Reich Gottes, der «Gottesstaat», ein Bereich, der einerseits eschato-
logisch das Feld behaupten wird, aber andererseits doch schon hier und heute
wirklich ist, gewissermalen ineinandergeschoben mit der «civitas terrenan,
dem « Weltreich», so zwar, dall die prézisen Grenzen heute nicht zu erkennen
sind, sondern sich erst am Ende der Geschichte zeigen werden.

Suchen wir aufzuspiiren, welche spezifischen Bedeutungselemente
in diesem Zentralbegriff der jesuanischen Verkiindigung fiir den
Dogmatiker, welcher tiber die je gegenwiirtige Wahrheitsgestalt der
Christus-Botschaft nachdenkt, enthalten sind: Da ist 1. das Motiv
der eschatologischen Zukunft. Das christliche Reden von Gott,
welches sich an Jesus selber, so weit Er uns durch die Evangelien
vorgestellt wird, orientiert, ist nicht ein rein présentisches, «sta-
tisches» Reden, sondern es hat einen dynamischen Zug in die Zu-
kunft. Gott ist von vorneherein verstanden als der, welcher in der
Zukunft Sein Reich aufrichten wird. Er ist also nicht nur der
oberste Baustein einer von uns gegenwirtig gehabten Weltan-
schauung, sondern Er kommt auf uns zu; wir kénnen auf Thn war-
ten, Er hat Zukunft mit uns und gewihrt uns Zukunft. Er ist ein
Gott, der Geschichte macht und selber Geschichte hat. 2. ist da das
Motiv der Macht Gottes als eines «Konigs»: Er will und wird herr-
schen. Wir sehen uns also gezwungen, den Gedanken einer Herr-
schaft Gottes — und zwar einer Herrschaft, die spezifisch ist und
mehr ist als Weltregierung der goéttlichen Vorsehung - durchzu-
denken und uns zu fragen, was das wohl heilen méchte: dal Gott
(als Konig) herrscht. 3. ist da das Motiv des schon gegenwirtigen
Anhebens der endgiiltigen Zukunft. Das Reich Gottes «ist mitten
unter uns». Und 4. ist da schlieBlich das Motiv eines Bereiches, an
welchem Menschen partizipieren oder auch nicht partizipieren
koénnen.



Dogmatisches Gespriich tiber die Kirche 45

Alle diese Motive und die damit aufgegebenen Probleme sind uns
durch die Verkiindigung Jesu selbst vorgegeben. Dal} der Begriff
des Reiches Gottes bei Paulus und Johannes nicht mehr dieselbe
zentrale Rolle spielt wie beim synoptischen Jesus, braucht uns dabei
nicht irrezumachen. Die uniibersehbare Verbindung des Begriffes
mit den frithesten Zeugnissen von der Gestalt Jesu gibt uns das
Problem auf, und wir haben uns im folgenden dann eben zu fragen:
in welcher Gestalt, unter welchem Titel oder Gedankengang ver-
borgen bei Paulus und Johannes wohl dasselbe Grundphénomen
zur Sprache kommt.

Was nun die dogmatische Relevanz des Begriffes fiir die Eschatologie an-
betrifft, habe ich seinerzeit das Reich Gottes einen «Rahmenbegriff der
Eschatologie» genannt (in « Eschatologie. Versuch eines dogmatischen Grund-
rissesy», 1958). Alle weiteren Probleme der Eschatologie seien innerhalb dieses
Rahmens, welcher eine umfassende Teleologie des géttlichen Handelns signali-
siere, zu bedenken. — Emil Brunner schliagt in seinem Buch «Das Ewige als
Zukunft und Gegenwart» (1953) die Briicke zur Ekklesiologie: «Der un-
mittelbare Herrschaftsbereich des Christus ist die Ekklesia, der ,Leib Christi’,
den er so beherrscht, wie der Geist den Leib regiert» (S.172). Brunner zeigt
freilich auch das, was diesen Begriff von Herrschaft Christi transzendiert:
«Es ist vor allem... die menschheitsgeschichtliche Hoffnung nicht blof im
Begriff ,Vollendung der Kirche’, sondern im Begriff ,Reich Gottes’ fest-
zuhalten» (S.173).

Bevor wir selber das dogmatische Problem, welches sich uns hier
stellt, zu formulieren versuchen, miissen wir definieren, was wir
unter «Reich Gottes» verstehen zu miissen glauben: Reich Gottes
bedeutet eine Aktion und eine Priasenz Gottes, welche in der Ge-
schichte schon begonnen hat, sich aber in der Zukunft, am KEnde der
Geschichte, vollenden wird. Diese Aktion und Prisenz ist so, dal
sie die Menschheit und die ganze Welt einbezieht. Menschheit und
Welt werden also gewissermallen resorbiert ins Reich Gottes. Ihnen
gilt die Aktion Gottes, und sie werden von der Priasenz Gottes
durchwirkt.

Zum Problem: Es stellt sich zunéchst die Frage, ob diese biblische
Anschauung — eines in der Geschichte wirkenden und die Geschichte
in sich hinein resorbierenden Gottes, dessen Handeln in der Gegen-
wart schon anhebt und in der Zukunft vollkommen sein wird —, ob
sich diese biblische Vorstellung uberhaupt halten und heute, im
Blick auf die existentielle und weltliche Wirklichkeit, wie wir sie
verstehen, irgendwie durchhalten und plausibel machen lif3t. Oder



46 H.Oit, F. Buri, J. M. Lochman,

haben wir es hier mit einer rein mythologischen Vorstellung zu tun,
die uns nichts mehr angeht, weil wir sie nicht mehr verstehen? —
Und es stellt sich ferner die Frage: Wie verhélt sich nun dieses all-
umfassende Reich Gottes zu dem Ort, wo man heute schon die
Wirklichkeit Gottes erfahrt und bekennt, also zur Kirche? Ist das
Reich Gottes mit der Kirche identisch, so, dafl das Wachstum der
Kirche identisch wire mit dem Wachstum des Reiches Gottes
selbst, so also, daf3 Kirche und Welt schlieBlich kongruent wiirden ?
Oder wenn solche Identitit nicht besteht: in welchem Verhiltnis
stehen dann Kirche und Reich Gottes zueinander?

Was niitzt uns diese ganze dogmatische Fragestellung? — Wenn
wir von Gott reden und uns dabei am Zeugnis der Bibel orientieren
wollen, kommen wir nicht darum herum, den zukunftsgerichteten,
teleologischen Zug der biblischen Rede von Gott in unserer Rede
von Gott mitzureflektieren. Andernfalls mii3ten wir die Orientierung
an der Bibel aufgeben und entweder gar nicht, oder aber rein philo-
sophisch von Gott zu reden versuchen.

Fritz Buri:

Den einleitenden Bemerkungen des ersten Votums tiber die Organisation
unserer Vorlesung méchte ich nur dem Satz, dal3 sie «in erster Linie Thren
Studienbediirfnissen dienen» soll, eine kleine Warnung und VerheilBung
hinzufiigen. Ob diese Vorlesung lhren Studienbediirfnissen dienen wird,
hingt ganz davon ab, was wir darunter verstehen. Wenn wir das Bediirfnis
haben sollten, in unseren Vorlesungen fixfertige Losungen dogmatischer
Probleme zu dozieren bzw. serviert zu bekommen, dann werden wir sicher
nicht auf unsere Rechnung kommen. Wir drei Dozenten haben wohl unsere
Gesichtspunkte zum Thema Eschatologie und Ekklesiologie in Anlehnung an
die Anordnung der Loci in den klassischen Systemen der Dogmatik in ein
Schema gebracht, das wir Thnen als Programm vorlegen. Aber bei der Be-
handlung dieser Themen kénnte es auch geschehen, daB hier «auch nicht ein
Stein auf dem anderen bleiben wird». Das halte ich jedoch fiir verheiffungs-
voll. Wie dieser der synoptischen Apokalypse entnommene Ausdruck zeigt,
wiirden wir dann nicht blo8 <ber Eschatologie reden, sondern uns in einer
wahrhaft eschatologischen, und das heit doch wohl verheiBungsvollen
Situation befinden. Wenn Ekklesiologie es mit dem Bau der Kirche zu tun
hat, so wiaren wir auch in diesem. Stiick nicht bloB Zuschauer oder Zuhérer,
sondern aktiv beteiligt, indem wir dann selber auf dem moglichen Triitmmer-
feld und mit seinen Bausteinen unsere Position zu bauen haben. In dieser
Weise miteinander auf dem Felde der Dogmatik zu arbeiten schiene mir,



Dogmatisches Gesprich tiber die Kirche 47

verheiBungsvollen Studienbedirfnissen zu entsprechen. Was dabei confusione
hominum et providentia Dei herauskommen wird, wissen wir zum vorn-
herein nicht.

Unter diesem Aspekt méchten Sie auch gerade meine folgenden Fragen
und Bemerkungen zu dem gehdérten Votum entgegennehmen und bedenken.

Zum ersten bin ich vollig mit Herrn Ott einverstanden, wenn er,
erstens, die zentrale Bedeutung des Begriffes des Reiches Gottes in
der Verkiindigung Jesu betont und diesen Begriff im Zusammen-
hang mit der spatjiidischen Apokalyptik sieht; zweitens, an dieser
GroBe trotz ihres zukiinftigen Charakters auch einen Gegenwarts-
aspekt erkennt und, drittens, in deren Auslegung zwei Tendenzen
feststellt, indem die einen Exegeten die Funktion des Herrschens,
Reich Gottes als Konigsherrschaft betonen, wihrend andere «Reich
in Analogie zur weltlichen Bedeutung als Land, als Bereich oder
Raum» sehen. Ich wiirde, um den Unterschied noch deutlicher zu
machen, im zweiten Falle von einer kosmischen Dimension des
Reiches Gottes reden: das Reich Gottes setzt einen neuen Himmel
und eine neue Erde, ist mit dem Ende der bestehenden Welt ver-
bunden, stellt eine neue, zweite Schopfung dar.

Fraglich dagegen erscheint mir die Art der von Ott vorgeschlagenen Ver-
bindung der beiden Gesichtspunkte, weil es darin gar nicht zu einer Verbin-
dungder,wie er sie nennt, «(personalisiertenyund «substantialistisch-rdumlichen
Interpretation» kommt, sondern zu einer Eliminierung der kosmischen
Dimension der Reichs-Gottes-Vorstellung. Wenn er sagt, dafl man «einerseits
den Begriff des Reiches Gottes personalisieren und aus einer substantialistisch-
rédumlichen Interpretation befreien miisse, so ist dies gar nichts anderes, als
was er dem nachher unter «anderseits» gegeniiberstellt, ndmlich, da3 an dem
Akt Gottes Menschen partizipieren, und dafl das Reich Gottes in dem Sinne
ein Bereich sei, daB es in einer « Personengemeinschaft» bestehe, und stellt so
schlicht eine Eliminierung des kosmischen Charakters des Reiches dar. Fir
seine Auffassung des Reiches Gottes als « Personengemeinschaft» kann er sich
in gewissem Sinne wohl auf Augustins civitas Dei berufen, aber nicht auf den
Begriff des Reiches Gottes der Synoptiker. Bei diesen antwortet Jesus auf die
Sadduzierfrage, welchem von ihren sieben Minnern die Frau «in der Auf-
erstehung als Frau angehéren» werde: « Wenn sie von den Toten auferstehen,
heiraten sie nicht und werden micht verheiratet, sondern sie sind wie die
Engel in den Himmeln» (Mark.12, 18ff. und Par.). Ein solches Engelreich,
in dem es auch nach Paulus «weder Jude noch Grieche, weder Sklave noch
Freier, weder Mann noch Frau» gibt (Gal.3, 28), ist wohl kaum als mensch-
liche Personengemeinschaft zu interpretieren — ansonsten man nicht mit der
d0vaug tod deod rechnet, was Jesus den Sadduzdern als Auferstehungsleug-
nern zum Vorwurf macht.

Immerhin — nicht blo einer Personengemeinschaft, sondern einem gott-



48 H.Oit, F. Buri, J.M.Lochman,

lichen Geschehen scheint nun Ott «nachzuspiiren», wenn er als Dogmatiker
uber die «je gegenwiirtige Wahrheitsgestalt der Christusbotschaft» nachdenkt
und dabei vier «spezifische Bedeutungselemente» im Reichs-Gottes-Gedanken
Jesu hervorhebt.

Richtig ist in bezug auf das erste derselben sicher die Feststellung
eines «dynamischen Zuges in die Zukunft» im Gegensatz zu einem
«rein présentischen, statischen Reden». Aber auch diese Unter-
scheidung — das ist unser zweiter Einwand — ist nicht eine wirkliche
Unterscheidung, wenn sie als Unterschied zwischen einem Gott, der
auf uns «zukommt», der «Zukunft mit uns hat», «uns Zukunft ge-
wihrty, einen Gott «der Geschichte hat und selber Geschichte ist»
einerseits und einem Gott, der «nur der oberste Baustein einer von
uns gegenwirtig gehabten Weltanschauung» sein soll, umschrieben
wird: als ob nicht auch der Gott der ersten Art — nicht weniger als
derjenige der zweiten — Gegenstand einer Weltanschauung wire. Er
ist dies hochstens in einer unreflektierten — worauf das «von vorne-
herein» hinweist — aber nichtsdestoweniger in einer Weltanschauung.
Um Weltanschauung handelt es sich im einen wie im anderen Fall.

Der wirkliche Unterschied besteht darin, daf3 nach der escha-
tologischen Weltanschauung des N.T. Gott dieser Welt in Biilde
ein Ende bereitet, wihrend Otts Reden von dem «dynamischen Zug
Gottes» im Rahmen einer Weltanschauung erfolgt, fiir die das
Reich Gottes nicht mehr das Ende dieser Welt bedeutet, sondern
eine den Bestand der Welt voraussetzende «Personengemeinschaft»
— was fir den Dogmatiker eine interessante Aufgabe darstellt, denn
er kann jetzt fragen, was wohl die Herrschaft Gottes im Unter-
schied zu seiner «Weltregierung und Vorsehung» bedeuten konne,
was es mit dem «schon gegenwirtigen Anheben der endgiiltigen
Zukunft» und dem Bereich, an dem «Menschen partizipieren oder
auch nicht partizipieren kénnen», an sich habe, und was allenfalls
das «Grundphénomen» sei im Reden des synoptischen Jesus vom
Reiche Gottes und im Zeugnis des Paulus und des Johannes, in dem
dieser Begriff «nicht mehr dieselbe zentrale Rolle spielt». Das alles
sind — auch in existenzieller Ausrichtung — weltanschauliche Pro-
bleme einer im Unterschied zum N.T. nichteschatologischen Welt-
anschauung, weil darin die kosmische Dimension der neutestament-
lichen Enderwartung, d.h. das im N.T. als im Gang befindlich
vorausgesetzte Endgeschehen, zum bloflen Gegenstand eines Dar-
iiber-Redens geworden ist.



Dogmatisches Gesprich tiber die Kirche 49

Das auch darin sich noch auswirkende Grundphénomen, das
schon im Unterschied zwischen dem synoptischen Jesus, Paulus
und Johannes, aber dann auch bei Augustin — kurz in der ganzen
Geschichte dieses Begriffs — wirksam ist, besteht darin, daf} die
biblische Eschatologie als Kampf mit dem Urweltdrachen, wie er
in Schopfung, creatio continua und neuer Schopfung geschildert
wird, durch Jesus zur Naherwartung des Endkampfes aktualisiert —
und in dieser Form der aktualisierten Eschatologie durch den un-
eschatologischen Geschichtsverlauf desavouiert worden ist.

Die Resorption der Welt in Gott — um diesen Ausdruck Otts zu
verwenden — hat nicht stattgefunden, wie das Neue Testament dies
erwartet, und deshalb gibt es heute Theologie, sogar eine Theologie
von einem «die Geschichte in sich hineinresorbierenden Gott». Ohne
dieser Sachlage, wie sie der neutestamentlichen Verkiindigung und
ihrer Geschichte zugrunde liegt, Rechnung zu tragen, kann nicht
die Rede sein von einer Theologie, die sich «am Zeugnis der Bibel
orientiert», und 146t sich die biblische Botschaft in der Tat nicht
«plausibel machen».

Einer Einsichtigkeit der Bedeutung der biblischen Eschatologie
fir die Kirche steht — und damit komme ich zu meinem dritten
Punkt — nicht ihr mythologischer Charakter im Wege. Dieser ist
vielmehr in hochstem MaBe geeignet, das von Ott mit Recht hervor-
gehobene Wesen der biblischen Eschatologie als «einer umfassenden
Teleologie des gottlichen Handelns» in ihrer Bedeutung als Aus-
druck der Frage des Menschen nach dem Sinn seines Daseins in der
Welt zur Sprache zu bringen. Nur wiirde ich hier Otts Gegeniiber-
stellung von «Orientierung an der Bibel» und «rein philosophischem
Reden» von Gott nicht mitmachen, sondern im Blick auf die Bibel
und Philosophie bewegende Sinnfrage eine grundsétzliche Gemein-
samkeit sehen, ohne deren Anerkennung die Bedeutung der Ant-
worten, die in der Bibel auf diese Frage gegeben werden, in der
Welt nicht zur Geltung gebracht werden konnen.

Also noch einmal meine drei Einwinde bzw. Gegenpositionen :

Erstens: Das Reich Gottes als «Personengemeinschafty zu defi-
nieren, stellt eine Eliminierung der kosmischen Dimension der neu-
testamentlichen Eschatologie dar, die die Berufung auf die Schrift
problematisch erscheinen laft.

Zweitens: «Das Grundphéinomen» der biblischen Botschaft vom



50 H.Ott, F. Bure, J.M. Lochman,

Reiche Gottes wie alles theologischen Redens von dieser Botschaft
besteht in dem Gegensatz zwischen einem behaupteten eschatolo-
gischen und einem faktisch nichteschatologischen Seinsbestand bzw.
Geschichtsverlauf.

Drittens: Dieses Grundphdnomen, das ebenso — nicht erkannt —
die Ursache der Problematik der biblisch-christlichen Verkiindigung
bildet, wie — wenn erkannt — deren LoOsung enthilt, stellt einen
Ausdruck der Frage nach dem Sinn des Daseins dar, die als Grund-
anliegen Philosophie und Theologie verbindet und der Kirche ihre
legitime Funktion in der Geschichte anweist.

Jan Milié¢ Lochman :

«Jesus verkiindigte das Reich Gottes — und gekommen ist die
Kirche.» In diese Worte fallte Alfred Loisy seine vernichtende Kri-
tik der urchristlichen Entwicklung zusammen. Aus dem urspriing-
lichen Zweck Jesu — wie er eben in seinem Reich-Gottes-Gedanken
ausgedriickt ist — wurde eine religiose Institution, die Kirche. Der
authentische Wille des Propheten aus Nazareth wurde dadurch ver-
fremdet, ja pervertiert.

Die These von Loisy ist im Lichte der neueren neutestamentlichen
Forschung in ihrer kategorischen Form kaum haltbar. Sie hat aber
ihren Wahrheitskern. Was in dem Satz ausgesprochen ist, konnte
man auch auf folgende Weise verstehen: Loisy legt seinen Finger
auf einen wunden Punkt, oder besser auf die «wunde Linie» der
Kirchengeschichte: Auf die «Beschlagnahme» der Botschaft Jesu
vom Reiche Gottes durch die etablierte Kirche. Anders ausgedriickt:
Auf die ekklesiozentrische, klerikalisierende Verengung des Reich-
Gottes-Gedankens in der Kirchengeschichte. Ich betrachte diese
Entwicklung fiir den geschichtlichen Weg des Christentums als be-
denklich, ja unheilvoll. Die Uberwindung dieser Entwicklung ist
eine der zentralen aktuellen theologischen und 6kumenischen Auf-
gaben. Mit dieser Problematik beschéftigt sich mein Votum.

Was bedeutet neutestamentlich das «Reich Gottes»? H. Ott hat
bereits die grundlegende Dialektik erwihnt: Reich Gottes bedeutet
zugleich Funktion, « Herrschaft» — und Bereich, « Raum». Ich nehme
diesen Hinweis auf, mdchte aber gleich noch inhaltlich konkreti-
sieren: Es geht im Reiche Gottes — im Kontext der evangelischen



Dogmatisches Gesprdich tiber die Kirche 51

Geschichte Jesu — um eine prophetisch und apostolisch definierte
Herrschaft, um die Erfiillung der VerheiBung — konkret: der Ver-
heilungen fiir die Armen und Bedriangten. Sehr klar wurde dieser
«Inhalt» von Paulus zusammengefallt, wenn er das Reich Gottes
beschreibt, als bestehend nicht im «Essen und Trinken» — sondern
in «Gerechtigkeit, Frieden und Freude» (Rom. 14, 17).

Die verschiedenen Dimensionen des biblischen Reich-Gottes-
Gedankens sind nicht nahtlos zu systematisieren. Gerade darin —
und in der expliziten Tendenz verschiedener Redeweisen — bezeugen
sie das Entscheidende: «Reich Gottes» meint biblisch jenes escha-
tologische Geschehen, das nach dem Neuen Testament mit und in
Jesus von Nazareth inauguriert und auf Hoffnung hin vollbracht
wurde. «Eschatologisch» bedeutet dabei: Es geht nicht um eine
begrenzte, lokal, ideologisch, institutionell, begrenzte Bewegung;
es geht um keine «Sekte» und auch nicht um eine «Kirche». Es geht
um das Heil der Menschen, Heilung der Welt. Der authentische
Wille Jesu transzendiert jede Kirche, noch bevor sie sich etabliert
hat. Er intendiert mit seinem Reiche die neue Schopfung, den
neuen Himmel und die neue Erde. Daran wird gedacht, wenn ge-
betet wird: Dein Reich komme!

Das Miflverstindnis der Kirche (um nicht gar stirkere Ausdriicke
wie « Versagen» oder gar «Verrat» zu gebrauchen) bestand und be-
steht in der sténdigen Versuchung, diese eschatologisch-6kumenische
Dimension des Reiches Gottes zu verkiirzen, das Reich Gottes fiir
sich selbst zu reklamieren, im extremen Fall sich selbst mit ihm zu
identifizieren. Dies ist eine notorische Versuchung der Kirche; es
gibt wohl keine Kirche, die ihr nicht ausgesetzt wire.

Man kénnte eine ganze Kirchengeschichte von diesem Gesichtspunkt her
schreiben — und es wire eine «historia calamitatum». Bereits bei den
Kirchenvétern findet man Spuren dieser Tendenz. So bezog schon Origenes
die Bitte des Vaterunsers «Dein Reich komme» vorziiglich und eigentlich
exklusiv auf die geistig-geistliche Sphire: Die Seele sollte sich von Gott be-
herrschen lassen. Sie ist sein eigentliches Reich. In einer solchen Auffassung
liegt eine religiose Verengung des biblischen Reich-Gottes-Gedankens recht
nahe. Und eine andere Verengung folgt bald, etwa bei Augustinus: Das Reich
Gottes wird mit der Kirche identifiziert, ein Gedanke, der zum Grundaxiom
der mittelalterlichen Ekklesiologie wurde.

Dieses Axiom wurde bei den Reformatoren durchbrochen. Und doch:
Auch in der Reformation wurde die Botschaft vom Reiche Gottes nicht in

ihren radikalen Konsequenzen voll entfaltet. Die Katechismen etwa von
Luther oder Calvin legen davon ein Zeugnis ab. Wir finden in den Katechis-



52 H.Ott, F. Buri, J.M.Lochman,

men der groBen Reformatoren bewegende, wahrhaft evangelische Formulie-
rungen in den Erkldrungen der zweiten Bitte des Vaterunsers. Und doch ist
auffallend: fast ausschlieBlich werden diese Erklirungen auf die Kirche be-
zogen, auf «uns», die Betenden ; dagegen tritt die Uberlegenheit des Reiches
uns und der Kirche gegeniiber in den Hintergrund zuriick. Auch hier finden
wir also die ekklesiozentrische Tendenz, die «Hypostasierung des Glaubens
und der Kirche» (K.Barth), vor allem aber die « Ent-Eschatologisierung» des
Reich-Gottes-Glaubens.

Fast hemmungslos entfaltet sich diese Tendenz im nach-reformatorischen
Zeitalter: So wird in der Orthodoxie das Reich Gottes zu einem bescheidenen
Baustein im allumfassenden System der christlichen Lehre. Im Pietismus
spricht man zwar vom «Reich-Gottes-Werk», dieses Werk meint aber fast aus-
schlieBlich das Werk der Erweckung, im besten Falle das Werk der inneren
Mission. Die Aufklarung faBt das Reich Gottes als eine verniinftig-sittliche
Gemeinschaft der aufgekliarten Individuen auf. Alle diese Wege der Deutung
sind recht verschieden, sie zeigen aber die &hnliche Tendenz: Der dynamisch-
eschatologische Sauerteig des Reiches Jesu wird entschérft oder verallgemei-
nert.

Hier sehe ich die vielleicht entscheidende Aufgabe fiir eine au-
thentische ekklesiologische Theorie und Praxis heute. Es geht
darum, die negative Lektion der Kirchengeschichte kritisch auf-
zuarbeiten und zu versuchen, sowohl die ekklesiozentrische Ver-
engung, wie auch die falsche Verallgemeinerung des eschatologischen
Reich-Gottes-Ansatzes Jesu zu iiberwinden. Diese Aufgabe ist nicht
leicht, im Blick auf den Zustand unserer Kirchen, vor allem wohl
in den immer noch wohl-etablierten Kirchen des «christlichen
Abendlandes». Doch sie ist nicht hoffnungslos. Auf zwei anregende
und hilfreiche Faktoren unserer Situation méchte ich hinweisen:
Auf die Wiederentdeckung der Eschatologie in der neueren Theolo-
gie und auf die steigende Bedeutung der 6kumenischen Dimension.

In der heutigen Theologie spielt das Eschatologische der biblischen Bot-
schaft eine viel stiarkere Rolle als frither. In Auseinandersetzung mit der
Schule der «konsequenten Eschatologie», in Ankniipfung an die Theologie der
beiden Blumhardts und der Religionssozialisten, setzte sich diese Tendenz,
gefordert durch die Theologie von Karl Barth, vor allem in der « Theologie der
Hoffnung» und in der «Theologie der Revolution» durch. Das alles sind sehr
vielfaltige, gelegentlich gegensitzliche, und auch konfuse Stimmen. Doch die
in ihnen zum Ausdruck gebrachte Unruhe ist meinem Verstehen nach gesund
und kann einem ekklesiologischen Neuansatz nur dienlich werden.

Das Gleiche gilt von der steigenden Rolle des ¢kumenischen Denkens.
Wir erleben in der heutigen Christenheit ein ausgepréigtes Offensein fiir
die ckumenische Tendenz einer eschatologisch orientierten Ekklesiologie.
Das Okumenische bedeutet dabei keineswegs nur das Zwischenkirchliche



Dogmatisches Gesprdch tiber die Kirche 53

(was allerdings auch wichtig ist). Es wird konsequenterweise auf die «Okumene»
der ganzen Welt ausgerichtet; meint also das Engagement im Volke Gottes,
aber fiir die Vélker der Welt. In diesem Sinne ist die Tendenz in der Okume-
nischen Bewegung, wie sie vor allem in Genf 1966 und in Uppsala 1968 betont
wurde, auch ekklesiologisch wichtig. Sie bedeutet Ausbrechen aus der notori-
schen Verengung, ja Verkrampfung einer selbstbezogenen Kirchlichkeit zur
Konfrontation mit dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit. Diese
Gerechtigkeit transzendiert jede Kirche, verbietet ihr jedes Verweilen bei
sich selbst und bringt sie in Bewegung auf gréBere Gerechtigkeit, Frieden
und Freude auf Erden hin.

Ich habe bewuBt formuliert: Hier sehe ich unsere ekklesiologische
Aufgabe. Konzentration auf das Reich Gottes bedeutet nicht die
Auflésung der ekklesiologischen Problematik. Ich glaube nicht an
die Auflosung der Kirche in der Welt. Die Flucht der Theologen
aus der Kirche in die Gesellschaft heute ist menschlich verstandlich,
in manchen Fillen aber doch eine Fluchtreaktion.

Vom Reiche Gottes her wird die Kirche nicht aufgehoben, wohl
aber aufgeschlossen und in jene in der Geschichte Jesu vorgezeich-
nete Bewegung gesetzt. Es hat noch Sinn, daran zu partizipieren.

2. Der Begriff der Kirche: Ecclesia visibilis et invisibilis
Fritz Buri:

Unter den verschiedenen Aspekten und Begriffen, mit deren Hilfe
man versuchte und noch versucht, das Wesen der Kirche zu de-
finieren, kommt seit der Reformation dem Begriffspaar ecclesia
visibilis und ecclesia invisibilis eine besondere Bedeutung zu. Die
Unterscheidung einer sichtbaren und einer unsichtbaren Kirche
bzw. die Definierung der Kirche unter diesen beiden Gesichtspunkten
ist zwar nicht eine Erfindung der Reformatoren, sondern geht der
Sache und z.T. auch dem Begriff nach zum mindesten auf Augustin
zuriick und 1aBt sich bis in ihre Urspriinge in der biblischen Uber-
lieferung verfolgen.

In der Brtbel entspricht unserem Begriffspaar der in mannigfachen Aus-
formungen bezeugte spannungsvolle Zusammenhang zwischen dem erwéhl-
ten Gottesvolk des Alten und Neuen Bundes und dessen verheillener, aber
noch nicht oder jedenfalls noch nicht véllig in Erscheinung getretener Voll-
endung.



54 H.Ott, F. Buri, J.M. Lochman,

Bei Augustin haben wir einerseits die sichtbare, auf Rom ausgerichtete,
empirische Kirche, die er um des Besitzes der Sakramente und deren Wir-
kungen willen den Heiligkeitsforderungen der Donatisten gegeniiber als das
corpus verum Christi, das Reich Gottes oder Volk Gottes, die civitas Dei
verteidigt, obschon sie noch ein corpus permixtum darstellt, da ihr auch
Heuchler und Siinder angehéren. Anderseits aber spricht er auch von einer
Kirche, die als eine praeexistente Grofle im Himmel ist, mit der die sichtbare
irdische Kirche nur als ihr Abbild in Hoffnung verbunden ist, die jedoch alle
Glaubigen der Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft umfaBt. Wenn schon
diese ecclesia caelestis jetzt noch nicht sichtbar ist, so gilt dies erst recht von
dem XKirchenbegriff der Augustinischen Praedestinationslehre, insofern der
numerus electorum nur Gott bekannt ist, zugleich aber auch tiber den Bereich
der Sakramentskirche hinauswirkt.

Obgleich schon bei Augustin diese verschiedenen Begriffe von Kirche sich
nicht miteinander vereinbaren lassen, stellen sie doch — einschlie3lich einer
modifizierten Fassung der Augustinischen Praedestinationslehre — die Grund-
bestandteile des Selbstverstidndnisses der romaischen Kirche dar, wie es uns
ohne prinzipielle Neuerungen auch noch in der «dogmatischen Konstitution
uber die Kirche» des 2.Vaticanum begegnet. Wesentlich ist und bleibt fiir
diese Kirche, dal} sie sich in der sichtbaren Gestalt ihrer hierarchisch-sakra-
mentalen Heilsanstalt als identisch mit der wahren Kirche versteht, auch
wenn sie sich zu diesem Zwecke noch anderer als der angefiihrten Begriffe
bedient. Die Einheit von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit der Kirche kommt
am deutlichsten zum Ausdruck, wenn von ihr gesagt wird, sie bestehe aus den
drei ein Ganzes bildenden Teilen der ecclesia militans auf Erden, triumphans
im Himmel und patiens im Fegfeuer.

Unter Ablehnung des Purgatoriums hat sich auch die altprotestantische
Kirchenlehre dieser Begriffe bedient — allerdings in Verbindung mit einem an-
deren Verstidndnis dessen, was Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit der Kirche
betrifft. In ihrem, aus einem neuen Verstdndnis des Glaubens erwachsenen
Protest gegen die pépstliche Sakramentskirche unterscheiden die Reformato-
ren scharf zwischen ecclesia visibilis und ecclesia invisibilis. Fiir Luther ist die
wahre Kirche ein Gegenstand des Glaubens und deshalb unsichtbar. Er
beruft sich dafiir mit Vorliebe auf den dritten Artikel: «Ich glaub in den
heiligen Geist, eine heilige christliche Kirche, Gemeinschaft der Heiligen. Ist
der Artikel wahr, so folget draus, daB die heilige christliche Kirche niemand
sehen kann noch fiithlen... Die tolle Kirch des Bapsts spricht also: Ich sehe
ein heilig christliche Kirche.» «Diese Gemeinschaft mag weder geben noch
nehmen irgend ein Mensch, er sei Bischof, Bapst... sondern allein Gott selb
durch seinen heiligen Geist mull die eingielen ins Herz des Menschen»
(E.Hirsch, Hilfsbuch zum Studium der Dogmatik, S.195). Aber weil dies in
der sichtbaren Kirche geschieht, und diese mit der unsichtbaren wie Leib und
Seele im Menschen zusammengehort (Hirsch, S.194), so «muf ja irgend ein
sichtliches Zeichen gegeben sein, durch das wir auf einen Haufen versammelt
werden zum Hoéren des Wortes Gottes... und wir habens auch, nimlich die
Taufe, das Brot, und am ersten von allen das Evangelium» (Hirsch, S.201).

In diesem Sinne definiert Melanchthon in den Loeci: «Die sichtbare Kirche



Dogmatisches Qesprdch iiber die Kirche 55

ist die Versammlung derer, die das Evangelium von Jesus Christus annehmen
und die Sakramente recht brauchen.» Oder wie es dann im 7.Artikel der
Confessio Augustiana heiflt: « Est autern ecclesia congregatio sanctorum, in
qua evangelium pure docetur et recte administrantur sacramenta.»

Wie Luther seinen Kirchenbegriff aus seinem Rechtfertigungsglauben ab-
leitet, so ist fur Zwinglis und Calvins Kirchenbegriff die Erwahlungslehre
grundlegend. Die wahre Kirche ist die ecclesia invisibilis der electi, die nur
Gott bekannt sind. Insofern dieser Glaube an die géttliche Erwihlung ver-
kiindigt werden muf3 und sich im Leben der Gldubigen auswirkt, gewinnt die
ecclesia universalis aber in den einzelnen «Kilchhdorinen» oder ecclesiae parti-
culares auch eine sichtbare Gestalt, die dementsprechend zu organisieren ist
und in dieser Organisation denn auch ihre Kennzeichen besitzt.

Die reformatorische Unterscheidung zwischen der sichtbaren und unsicht-
baren Kirche ist wohl geeignet zur Kritik der katholischen Ineinssetzung
beider GréBen und der darin von den Reformatoren gesehenen Dédmonisierung
und Magisierung des Glaubens. Aber wie schon bei Augustin lassen sich die
beiden unterschiedenen Bereiche nur schwer wieder miteinander verbinden:
Die unsichtbare Kirche des Glaubens und noch mehr diejenige der Erwéh-
lung droht die anstaltliche, organisierte sichtbare Kirche zu sprengen. Wenn
diese letztere jedoch. an sichtbaren Kennzeichen und Formationen alsg die
wahre Kirche erkennbar sein soll, so setzt man sie der gleichen Kritik aus,
die man aus dem gleichen Grunde gegen die rémische Kirche erhebt. Der
Unterschied besteht nur darin, dall man auf protestantischer Seite iiber keine
inkarnierte Unfehlbarkeit verfiigt, sondern sich auf den Heiligen Geist beruft,
dessen Ausweisbarkeit bekanntlich mit Schwierigkeiten verbunden ist.

Jedenfalls haben die aliprotestantischen Theologen lutherischer und. refor-
mierter Observanz diese Problematik durch ihre begrifflichen Distinktionen
zwischen: ecclesia stricte et proprie dicta bzw. ecclesia invisibilis als coetus
vere credentium bzw. electorum und ecclesia late et improprie dicta bzw.
visibilis als Bereich. der wenigstens dullerlichen Kirchenzugehérigkeit nicht
gelést, sondern nur formuliert.

Nachdem Schleiermacher in seiner Glaubenslehre § 113—159 noch einmal
seine Lehre von der Kirche unter dem Gesichtspunkt von sichtbar und un-
sichtbar entwickelt hat, wobei fur ihn die Sichtbarkeit der Kirche in dem
«Zusammentreten der einzelnen Wiedergeborenen zu einem geordneten Auf-
einanderwirken und Miteinanderwirken» besteht (§ 115), wihrend die unsicht.
bare Kirche «die Gesamtheit aller Wirkungen des Geistes in ihrem Zusammen-
hang» ist, den er auch als den «Geist des Christentums» bezeichnet (§ 148),
ist im neueren Protestantismus die traditionelle Unterscheidung mehr und
mehr in Abgang gekommen. Man schriankt die Frage nach der wahren Kirche
auf die in ihrer geschichtlichen Erscheinung sichtbare Kirche ein: «Denn
Menschen sind die Kirche und Menschen sind nicht unsichtbar» (Schlatter,
Das chr. Dogma, S.387). Den Aspekt ihrer Unsichtbarkeit verwendet man
entweder heilsgeschichtlich-offenbarungsméBig oder religionsgeschichtlich-
geschichtsphilosophisch in bezug auf das Noch-Nicht der Vollendung oder
den Abstand vom Ideal, d.h. als VerheiBung und Kritik in bezug auf den
gegenwartigen Zustand. Unsichtbar ist die geglaubte Gegenwart des Herrn,



56 H.Oit, F. Buri, J.M.Lochman,

noch nicht sichtbar seine Wiederkunft. Unsichtbar im Sinne der Nichtobjek-
tivierbarkeit ist auch, als was sich der Mensch. versteht und jede noch aus-
stehende Zukunft. Sichtbar dagegen sind die psychologischen und soziologi-
schen Erscheinungsformen und Auswirkungen jenes Glaubens und dieses
Selbstverstdandnisses in der Geschichte.

In diesem Zusammenhang sind zwei Erscheinungen fiir unser
Problem von weittragender Bedeutung geworden: einmal die u. a.
von Franz Overbeck, Albert Schweitzer und Alfred Loisy vertretene
Sicht der Geschichte der christlichen Kirche unter dem Aspekt des
Nichteingetretenseins der Parusie, und zum andern weltanschau-
liche Auffassungen, denen zufolge die christliche Kirche als eine
Fehlbildung aus der Geschichte zu verschwinden hitte. So stellt
sich hier vom Verstindnis der biblischen Uberlieferung wie von
weltanschaulich-politischen Uberlegungen her die Frage von Sicht-
barkeit und Unsichtbarkeit der Kirche in neuer Weise. Die Aufgabe
der Dogmatik wird darin bestehen, sich dariiber Klarheit zu ver-
schaffen, wie sie die im Vorangehenden an einigen Punkten ange-
deutete eigene Problemgeschichte mit der geistigen Situation der
Gegenwart in Verbindung bringen kann, und ob und wie sie auf
Grund der gewonnenen Einsichten fortan von ecclesia visibilis und
invisibilis reden will.

Mein Vorschlag wiirde dahin gehen, die Dialektik von sichtbar
und unsichtbar im Sinne der Dialektik von gegenstidndlich und
nichtobjektivierbar zu verstehen, wobei das Selbstverstindnis des
Glaubens und dessen Gemeinschaft als Bereich der Nichtobjektivier-
barkeit der Invisibilis entsprechen wiirde, wihrend die Formen, in
denen sich dieses Selbstverstindnis des Glaubens und seiner Ge-
meinschaft vollzieht und in denen es sich sichtbar auswirkt, zum
iiberpriifbaren Bereich der menschlichen Gesellschaft gehoren.

Jan Mili¢ Lochman:

Es ist fiir mich nicht leicht, die in der Dogmengeschichte so oft
praktizierte und so oft variierte Unterscheidung «ecclesia visibilis —
ecclesia invisibilis» ohne ernste Bedenken aufzunehmen. Es ist nicht
ganz unmoglich, das heilt: Ich kann in einem gewissen Kontext und
einer gewissen Intention den relativen Sinn dieser Unterscheidung
durchaus einsehen. Ich denke an Wicliff und vor allem an Hus: An



Dogmatisches Gesprich iiber die Kirche 57

die Denker also, die in meiner ekklesiologischen Tradition eine
grofle Rolle spielten. Gerade sie haben diese Formel aufgenommen
und hochst wirksam angewandt. Sie haben die selbstverstidndlich eta-
blierte, sich selbst faktisch verabsolutierende Institution der Kirche
herausgefordert, indem sie auf die wahre Kirche als communio elec-
torum hingewiesen haben. Diese unsichtbare Kirche ist die wahre:
Thr gelten die hohen ekklesiologischen Attribute, nach ihr hat sich
die vorgegebene kirchliche Organisation als nach ihrer Norm aus-
zurichten. Dieser Gebrauch unserer Unterscheidung leuchtet mir
ein und bleibt weiterhin aktuell. Bis heute ist das Wissen um die
«Unsichtbarkeit» der wahren Kirche eine Hilfe gegen jede kirch-
liche Hybris, die sich nur zu schnell als die echte «Braut Christi»
versteht und gebérdet.

Als Beispiel konnte man das folgende Zitat aus der péapstlichen
Enzyklika «Mystici corporis» (1943) erwihnen:

«Ohne irgendeinen Fehler erstrahlt die fromme Mutter in ihren Sakramen-
ten, durch die sie ihre Kinder gebiert und néhrt, im Glauben, den sie zu jeder
Zeit unversehrt bewahrt, in ihren hochheiligen Gesetzen, auf die sie alle ver-
pflichtet, und in den evangelischen Réten, die sie gibt, endlich in den himmli-
schen Gaben und Charismen, durch die sie in unerschépflicher Fruchtbarkeit
ganze Scharen von Mértyrern, Jungfrauen und Bekennern hervorbringt. IThr
kann man es nicht zum Vorwurf machen, wenn einige ihrer Glieder krank oder
wund sind.»

Gegen diese Versuchung, die eigene Macht und Herrlichkeit zu
preisen, die nicht nur die katholische Kirche bedroht, ist es gut zu
wissen: Die wahre Kirche ist «invisibilis». Die gegebene sichtbare
Kirche darf sich nicht mit der unsichtbaren triumphalistisch ver-
wechseln.

In diesem Sinne ist die Formel auch fiir mich noch brauchbar.
Und doch, nur mit Unbehagen und nur mit strengen Einschrinkun-
gen. Die Begrifflichkeit dieser Unterscheidung scheint mir sehr be-
lastet und belastend zu wirken. Im Hintergrund steckt doch — be-
wullt oder unbewullt — eine ausgepriagte Ontologie, ndmlich die des
antiken Platonismus, des mittelalterlichen Realismus. Von da her
werden von vornherein Weichen gestellt: Das Sichtbare, das Ge-
genstindliche, das Irdische, das Materielle ist minderwertig. Das
authentisch Seiende ist unsichtbar, ungegenstidndlich, himmlisch,
geistig. Die traditionellen religios-idealistischen Vorurteile werden
von daher gefordert. Gerade das aber ist eine Prajudizierung der



58 H.Ott, F. Burt, J. M. Lochman,

Ekklesiologie, und zwar die Préjudizierung, welche die biblische
Perspektive weitgehend verzeichnet. Die Folgen fiir die kirchliche
Theorie und Praxis kénnen sich sehr negativ auswirken.

Wenn ich an die kirchliche Theorie denke: Liegt nicht — hinter dem Vor-
zeichen unserer Unterscheidung — die Gefahr eines kirchlichen Doketismus
vor der Tur? Man schitzt die Idee der Kirche hoch, man entwickelt hoch-
kirchliche Ekklesiologie, aber eben: Die hohe Kirche, die wesentliche Kirche,
ist jenseits der realen Gemeinde, eine «civitas platonica». Und entsprechend
dann die kirchliche Praxis: Weil die eigentliche Heimat der Kirche himmlisch-
seelisch ist, so gilt ihre letzte Loyalitét dem himmlisch-seelischen Bereich;
das irdische Thema, das sozial-ethische, gesellschaftlich-politische, das geht
sie nicht zentral an, sondern héchstens marginal, uneigentlich, sekundér, als
ihr «Opus alienum». Die Atmosphire einer theoretischen und praktischen
Unverbindlichkeit in bezug auf das geschichtliche Engagement wird daher
gendhrt.

Diese Haltung und deren ideologisches Gertist, eben die idealistisch-
metaphysische Unterscheidung, ist dem biblischen Denken fremd. Der
Kirchenbegriff des Neuen Testaments ist nicht doketisch. Die irdische Ge-
meinde wird nicht von vornherein depotenziert: Die groBen Verheilungen
gelten ihr — der sehr konkret und gelegentlich peinlich sichtbaren Gemeinde,
den Zwolf, den apostolischen Ortsgemeinden. Hiec Rhodus, hic salta: Die
Kirche ist die Kirche der Menschen. Adolf Schlatter hatte schon recht:
«Menschen sind die Kirche und die Menschen sind nicht unsichtbar», wobei
noch — als letztes Argument — christologische Uberlegungen anzustellen sind,
um dem Doketismus vom theologischen Grunde aus entgegenzuwirken. Hat
sich in Jesus Christus der « Unsichtbare» mit dem « Sichtbaren», Gott mit dem
Menschen, solidarisch und untrennbar verbunden, so ist dann auch das
Geheimnis der in dieser Verbindung begriindeten Kirche nicht mit den
unbedacht iibernommenen Kategorien des Platonismus zu treffen. Das
Ringen um die wahre Kirche geschieht nicht im Jenseits, sondern im Dies-
seits — im manchmal enttduschenden, prekiren, menschlich — allzumenschli-
chen Diesseits der konkreten irdischen Gemeinden. Fiir den Theologen heil3t
das: Hic ecclesia — hic salta! «Salta» — bestimmt: Also sitze nicht und liege
nicht, sondern «springe», bewege dich — fithre den guten Kampf der Nachfolge !
Aber eben: Hier, unter diesen Menschen.

In diesem Zusammenhang habe ich die eine — allerdings ziemlich
zentrale — kritische Frage an das Votum von Fritz Buri: Ich finde
seinen positiven Vorschlag, die Dialektik von sichtbar und unsicht-
bar im Sinne der Dialektik von gegensténdlich und nichtobjek-
tivierbar, nicht sehr hilfreich. Ich sehe die relative Berechtigung
dieses Vorschlages zwar ein: Der Hinweis, dal die wahre Kirche
nicht epistemologisch greifbar ist, ist natirlich berechtigt. Im er-
kenntnistheoretischen Sinne leuchtet mir der Vorschlag Buris eini-



Dogmatisches Gesprich iiber die Kirche 59

germaflen ein. Aber es gibt doch andere Kontexte, wo der Gebrauch
der Kategorien gegensténdlich-unobjektivierbar prézisiert werden
miilte. Ohne diese Prizisierung erweckt der Gebrauch der Kate-
gorien den Eindruck, dall man noch einmal jenem bewuBten oder
unbewuliten idealistischen Vorurteil huldigt, als ob das Nicht-
Objektivierbare das Authentische, Wesentliche — das Gegenstind-
liche aber das Uneigentliche, Unwesentliche sei. Dem mochte ich wi-
dersprechen: Biblisch ist die gegenstandliche Welt ein authentischer
Bestandteil der menschlichen Welt, was auch ekklesiologische Kon-
sequenzen haben muf}. Die «gegenstéandliche Téatigkeit» (um diesen
wichtigen Begriff der marxistischen Anthropologie aufzunehmen:
eine Aufnahme, die mir im Blick auf die notorische Idealisierung der
kirchlichen Terminologie als sinnvoll erscheint!) einer in der Welt
der Menschen engagierten Kirche gehort untrennbar zu den Auf-
gaben der Kirche. Unsere ekklesiologische Begrifflichkeit sollte
diesem Anliegen nicht im Wege stehen!

Heinrich Ott:

Ich mochte mich an die von Fritz Buri entfaltete Problemstellung
halten. Er schreibt: «Die Aufgabe der Dogmatik wird darin be-
stehen, sich dariiber Klarheit zu verschaffen, wie sie die... Problem-
geschichte (sc. der beiden Korrelativbegriffe ‘ecclesia wvisibilis et
vnvisibilis’) mit der geistigen Situation der Gegenwart in Verbin-
dung bringen kann, und ob und wie sie... fortan von ecclesia visi-
bilis und invisibilis reden will.» — Die Problemgeschichte und die
in dieser enthaltene Problematik hat F. Buri mit folgenden Worten
gekennzeichnet: «Die unsichtbare Kirche des Glaubens und noch
mehr diejenige der Erwédhlung droht die anstaltliche organisierte
sichtbare Kirche zu sprengen...»

Ich glaube nun in der Tat, daf3 das dogmatische Begriffspaar auch
heute immer noch theologisch aktuell und brauchbar ist — wenn
auch vielleicht heute im wesentlichen aus andern Motiven als friiher.
Eine gewisse besondere Dringlichkeit gewinnt dieses dogmatische
Begriffsinstrumentarium gerade heute, wo der soziologische Ge-
sichtspunkt sich aufdringt und wir uns gendtigt sehen, zunéchst
ganz «weltlich» nach der Kirche als einem gesellschaftlichen Pha-
nomen zu fragen, welches sich beschreiben und auch mit statisti-



60 H.Ott, . Buri, J. M. Lochman,

schen Methoden untersuchen 143t. Die Kirche ist ein Gesellschafts-
phénomen, das jeder wahrnehmen und im Prinzip jeder analysieren
kann. Aber wir stehen vor der Frage: ob wir durch diese sozio-
logische Betrachtungsweise dem Phénomen «Kirche» schon gerecht
werden. Als einer der ersten hat Dietrich Bonhoeffer diese Spannung
erkannt und in seiner Dissertation «Sanctorum Communio» das
Zusammenspiel eines soziologischen und eines theologischen Ge-
sichtspunktes in der Ekklesiologie gefordert.

Wir miissen ndmlich fragen, ob das soziologisch analysierbare, empirisch
faBlbare Phianomen Kirche wirklich schon das ist, was die Kirche selber zu
sein beansprucht. Und in diesem Augenblick sind uns schon die beiden
Begriffe «ecclesia visibilis» und «ecclesia invisibilis» an die Hand. gegeben: wir
miissen sie gebrauchen! Es sei denn, wir beschrinken uns auf einen rein
positivistisch-soziologischen Aspekt und erkldaren das eigene Selbstverstdnd-
nis der Kirche als Illusion. — Wenn wir das aber nicht glauben tun zu diirfen,
dann miissen wir fragen: « Was ist denn die Kirche sonst noch — ndmlich aufler
all den gesellschaftlichen beobachtbaren Abldufen, die in ihr vorgehen und in
die hinein sie verwoben ist ?» Die Kirche versteht ja sich selber als das Volk
Gottes, als den Ort, wo das Heil Gottes fir die Welt verkiindigt und der
Name Gottes angerufen wird, wo also das endgiiltige Heil aller Menschen zur
Sprache kommt. Sie versteht sich selber in diesem Sinne, entsprechend dem
ihr von Christus gegebenen Auftrag, als «Licht der Welt».

Dieses Selbstverstéindnis der Kirche ist fiir den empirischen Soziologen
weder verifizierbar noch falsifizierbar. Trotzdem kann man es nicht einfach
als Unsinn bezeichnen. (Nonsense heil3t ja sonst das, was sich weder verifizie-
ren noch falsifizieren 1463t.) Sondern es kénnte sein, dal3 es eine Ebene der
Wirklichkeit gibt, welche tiber das empirisch Beobachtbare hinausliegt, ein
Wirkliches, dessen normales Funktionieren sich nicht beschreiben und voraus-
sagen 1dBt und das sich von Natur jeder statistischen Erfassung entzieht.
Ein Wirkliches, welches aber trotzdem auf das Empirische, auf das beobacht-
bare menschliche Verhalten in der Gesellschaft entscheidend zuriickwirkt.
Dieses « Dartiberhinausliegende» ist das Unsichtbare. Das, was — biblisch aus-
gedriickt — im innersten «Herzen» der Menschen vorgeht, manchmal dem
Menschen selbst nicht bewuft. Im Fall des Phidnomens «Kirche» hieBe das:
Wie der Mensch sich innerlich zu sich selbst und zu seinem Gott verhalt, die
innere Geschichte seines Glaubens (nicht individualistisch-isoliert verstanden,
sondern immer im Mit-Sein mit seinen Mitmenschen, Glaubigen und Un-
gldubigen), das ist das «Dartiberhinausliegende», Unsichtbare. Was dagegen
als gesellschaftliches Verhalten in der Gruppe geschieht (in Kirchgemeinden,
kirchlichen Hierarchien, kirchlichen Organisationen und auch bei den
sogenannten «Randsiedlern» der Kirche), das ist das empirisch FaBBbare, das
Sichtbare.

Aus diesen Uberlegungen kann ich durchaus dem Vorschlag Fritz
Buris am Ende seines Exposés zustimmen: daf3 die Dialektik von



Dogmatisches Gesprdch iiber die Kirche 61

sichtbar und unsichtbar die Dialektik von gegenstindlichen Formen
des Zusammenlebens und ungegenstindlichem Selbstverstindnis
des Glaubens sei. (Mit dem Begriff «Selbstverstindnis» zielen wir
ja eben auf jenen «ungegensténdlichen», nicht beobachtbaren Vor-
gang im menschlichen «Herzen», worin der Mensch er selber ist.) —
So kénnen wir beispielsweise sagen: Der Kult ist eine gegenstéind-
liche, beobachtbare Erscheinung. Auch statistische Methoden (z. B.
im Blick auf den Gottesdienstbesuch) haben hier ihren legitimen
Platz. Anders dagegen verhilt es sich mit dem Glauben. Denn der
Glaube ist nicht-objektivierbares Selbstverstindnis. Dennoch ge-
horen Kult und Glaube nicht total voneinander getrennten Sphéren
an, sondern sie gehoren aufs engste zusammen. Denn der Kult will
eine sinnhafte Handlung sein; aber ohne den Glauben verliert er
seinen Sinn, den er zu haben beansprucht. So stehen Kult und
Glaube, das Sichtbare und das Unsichtbare, in einer Art Wechsel-
wirkungsverhéltnis. Oder besser noch: die Sphéren durchdringen
sich. - Ergidnzend mdchte ich hier noch anmerken: Der Begriff
«Selbstverstiandnis» ist nicht so eindeutig, sondern eigentiimlich
schillernd. Es gibt sozusagen verschiedene Stufen von Selbstver-
standnis. So das Selbstverstindnis, welches sich seiner selbst schon
so bewulit geworden ist, dal es zugleich ein Selbstbewuflitsein ist.
Dann das Selbstverstindnis, welches sich in verschiedenen Graden
der Unbewulltheit vollzieht.

Zusammenfassend ist festzustellen: Die Begriffe ecclesia invi-
sibilis und ecclesia visibilis sind dogmatisch notwendig, weil sie zwei
Aspekte bezeichnen, die in Wirklichkeit zusammengehoren. Wie die
menschlichen (in unserm Falle die kirchlichen) Vorgédnge in den
Augen der Menschen, in den Augen der Offentlichkeit, und wie sie
(letztlich) in den Augen Gottes aussehen — damit sind ja nicht zwei
verschiedene Wirklichkeiten gemeint, sondern nur zwei verschie-
dene — aber nicht voneinander zu trennende — Aspekte der einen
Wirklichkeit.

Nun ist freilich das theologische Interesse an der Verwendung der
beiden korrelativen Begriffe heute ein anderes als einstmals: Zur
Zeit der Reformation, als die Begriffe so geprigt wurden, lag das
Interesse darin, innerhalb der sichtbaren Kirche die wahre Kirche
der wahrhaft Gldaubigen und Erwihlten zu bezeichnen. (Denn in
der sichtbaren Kirche befinden sich ja auch Heuchler!) Heute
diirfte das wahre Interesse darin liegen, den Kirchenbegrift auszu-



62 H.Ott, F. Buri, J. M. Lochman,

weiten und Leute einzubeziehen, die zwar der sichtbaren Kirche
fernstehen, in deren «Herzen» aber, ihnen selber vielleicht noch un-
bewullt, eine wahre Gottesbegegnung sich ereignet.

3. Notae ecclesiae
Jan Mili¢ Lochman:

Credo ecclesiam: Diese zentrale ekklesiologische Aussage des
Apostolikum bestimmt die Dialektik jeder theologischen Lehre von
der Kirche. Die Kirche ist ein «Gegenstand» des Glaubens: sie geht
im empirisch-gegenstindlich Feststellbaren nicht auf; sie ist nicht
historisch, psychologisch, soziologisch restlos greifbar. Und doch:
als «Gegen-stand» des Glaubens ist die Kirche keine schlechthin
transzendente, himmlische, unfaflbare Grofle. Sie geschieht unter
den Menschen auf Erden; sie stellt auch ein historisch, psycho-
logisch, soziologisch feststellbares Phinomen dar.

Diese Dialektik theologischer Ekklesiologie — die uns bereits in
unseren Uberlegungen iiber unsichtbare und sichtbare Kirche be-
schiftigte — ist der Hintergrund fiir jene klassische ekklesiologische
Problematik, mit welcher wir uns heute befassen wollen, fir die
Frage nach den notae (verae ) ecclesiae, den Kennzeichen der (wahren)
Kirche. Ist das Geheimnis der Kirche in ihren geschichtlichen Ge-
stalten nie ganz transparent, so ist es doch andererseits auch nicht
jenseits dieser geschichtlichen Formen, «ou-topisch», zu verstehen:
die wahre Gemeinde Jesu Christi ist im Glauben auf Erden erkenn-
bar. Welche sind dann ihre Kennzeichen, die Merkmale der wahren
Kirche?

Die Frage — und der entsprechende dogmatische Topos — war fur die
Christenheit nicht immer gleich aktuell. Die mittelalterliche Theologie be-
handelte sie sporadisch und am Rande. Die tibliche Antwort lautete (wie die
klagsisch romisch-katholische Antwort bis heute): una, sancta, catholica,
apostolica — das sind die notae ecclesiae, wobei diese Kennzeichen problemlos
als positive Attribute der verfalten Kirche verstanden wurden. Fiel der
Blick (vor allem im spéteren Mittelalter) im «christlichen Abendland» auf die
Ostkirche, so setzte man zu diesen klassischen Kennzeichen noch andere,
vor allem den primatus papae. Dachte man an nonkonforme Gruppen im
eigenen Bereich, so betrachtete man sie als pure Ketzereien, denen gegeniiber
sich die relativ geschlossene, sichtbar iiberméchtige, mit jeder Herrlichkeit



Dogmatisches Gesprdch iiber die Kirche 63

ausgestattete Institution der romischen Kirche in ihrem Anspruch keines-
wegs erst legitimieren muflte.

Die Situation dnderte sich radikal erst in der reformatorischen
und nachreformatorischen Zeit. Der dogmatische Topos «notae
ecclesiae» erhielt eine ungeheure Aktualitdt. Man versteht warum:
nun standen zwei relativ klar abgegrenzte Konfessionsblécke gegen-
einander. In der Konfrontation zwischen ihnen spielte die Frage
der wahren Kirche eine wesentliche Rolle. So muBiten die nun ver-
schiedenen Kirchen versuchen, sich als wahre Kirche zu legitimieren.
Dem dient die Besinnung auf die notae verae ecclesiae.

Bei der Formulierung der notae konnten die beiden Kirchenblocke auf
gewisse, wenn auch nur fragmentarisch entwickelte Ansdtze in der alten
Kirche zuriickgreifen. Beim Ubergang vom Urchristentum zur katholischen
Kirche hatte doch — mutatis mutandis — eine &hnliche Situation bestanden:
aus den verschiedenen christlichen Strémungen muBite bereits damals eine
einheitliche Kirche gebildet werden — und dazu wurde es notwendig, nach den
Kriterien der wahren Kirche zu fragen. Im Zeitalter der Apostolischen Véater
hat man drei Kriterien herausgearbeitet: 1. Eine Schrift (A.T. und Kanon des
N.T.); 2. Ein Amt (apostolische Sukzession, «ubi episcopus, ibi ecclesia»);
3. Ein Bekenntnis (regula fidei).

Fiir die Reformation liegen nun Schrift (Kanon) und Bekenntnis (Dogma
der alten Kirche) bereits fest. So konzentriert man sich auf protestantischer
Seite auf das Problem der rechten Auslegung von Schrift und Bekenntnis (in
der Kontroverstheologie vor allem an Hand der Topoi Rechtfertigungs- und
Abendmahlslehre), von katholischer Seite auf den Nachweis der fehlenden
apostolischen Sukzession im Protestantismus. Grundlegend wurde — vor
allem fur die lutherische Reformation — die Formulierung von Conf. Aug.:
«Est autem ecclesia congregatio sanctorum, in qua evangelium pure docetur
et recte administrantur sacramenta. Et ad veram unitatem ecclesiae satis est
consentire de doctrina evangelii et de administratione sacramentorum.» — Der
polemische Zug kommt im klaren «satis est» zum Ausdruck: die iiberwucherte
kirchengeschichtliche Tradition wird radikal reduziert (auch die Zahl der
notae wuchs bis auf 100!); nur die evangelische Lehre und die rechten
Sakramente konstituieren und legitimieren die wahre Kirche. Die sind aber
dann eben deshalb ihre conditio sine qua non.

An diese Formulierung hilt sich die Orthodoxie: als notae ecclesiae visibilis
verae gelten ihr «pura verbi divini praedicatio et legitima sacramentorum
administratio» (Luthard, S.329). Doch muB}, da dies auch die katholische
Kirche (und die jeweils anderen Kirchen der Reformation!) fiir sich in An-
spruch nehmen, dieses Kriterim noch erweitert werden. Es lautet dann: Die
offentliche Predigt des Wortes ist «publica fidei doctrina, quae utrum pura an
impura sit, cognosci debet ex symbolis et confessionibus publicis, totius
ecclesiae nomine editis vel a tota ecclesia aprobatis, non ex opinionibus aut
scriptis huius aut illius doctoris» (Luthardt, S.329). — Eine folgenschwere



64 H.Ott, F. Buri, J. M. Lochman,

Entwicklung bahnt sich an: die offizielle Konfession definiert die pura
praedicatio und wird dann faktisch zur eigentlichen, objektiv leicht feststell-
baren, nota ecclesiae. Eine konfessionalistisch-dogmatische Verengung des
Kirchenbegriffs liegt vor.

Wie entwickelte sich die Problematik bei den Reformierten? Calvin denkt
die notae zunéchst dhnlich wie Luther. Er nennt als die beiden Hauptmerk-
male der Kirche wie der deutsche Reformator: die lautere Predigt des Wortes
Gottes und die rechte Verwaltung der Sakramente. Aber da kommt in seiner
Praxis und bald auch in der reformierten Theorie eine typische Erweiterung
zustande: Als drittes Merkmal wird die rechte Kirchenzucht addiert, was zu-
niéchst auf die Abendmahlspraxis hinweist, bald aber auch allgemeiner
bedeutend wird. So vor allem bei Beza und dann auch in den Konfessionen
(vgl. die Confessio Scotica, Art.18). Dieser Dreitakt der notae wird fir die
Reformierten bezeichnend, selbst dort, wo (wie bei dem Basler Theologen
Amandus Polanus) von zwei Merkmalen gesprochen wird, dann aber das
zweite sehr umfassend verstanden wird: « Ecclesiae purae et orthodoxae duae
notae essentiales: doctrina divina sana aec incorrupta — et disciplina divina,
welche letztere einerseits in sacramentorum legitima administratione, anderer-
seits in mandatorum divinorum quoad sincerum cultum religiosum solius Dei
et quoad vitae sanctimoniam oboedientia besteht» (Heppe, S.542).

Diese Erweiterung der notae bei den Reformierten wird gelegent-
lich kritisiert (vor allem auch von der lutherischen Seite): Geschieht
darin nicht eine problematische Aufweichung der Souveranitit des
Wortes und des Sakraments und Offnung fiir eine moralistisch-
legalistisch verengte Frommigkeit? Diese Kritik kann man — gerade
auch im Blick auf die Praxis der reformierten Kirchen im Zeitalter
der Orthodoxie und des Puritanismus — nicht leicht vom Tische
wischen. Doch finde ich den reformierten Durchbruch in seinem
Ansatz und Grundsatz berechtigt. Interpretiert in meliorem partem
hilft er, einer anderen Verengung zu wehren: der Konzentration
der Kirche auf den geistlich-liturgischen Raum. Im Nachdruck auf
«vitae oboedientia» lag in nuce eine Tendenz zur weltveridndernden
Praxis in der Kirche und in der Gesellschaft.

Mir scheint, daf3 gerade diesem Ansatz heute eine besondere Ak-
tualitit zukommen kénnte. Der Topos notae ecclesiae hat in unserer
Zeit wohl manches von seiner Aktualitit verloren. Das gilt vor
allem im Blick auf seinen urspriinglich «kontroverstheologischen
Sitz im Leben». Wir leben in einem okumenischen und sikulari-
sierten Zeitalter. Die alten Fragestellungen wurden dadurch zwar
nicht einfach erledigt (so ist z. B. die alte romisch-katholische nota
«primatus papae» nicht akzeptabler geworden!), wohl aber re-
lativiert. Heute sehen beide Kirchen ihre Existenzberechtigung



Dogmatisches Gesprich iiber die Kirche 65

iiberhaupt in Frage gestellt und empfinden daher einander eher als
Stiitze denn als Bedrohung. Parallel dazu ist die Dogmatik so sehr
in FluB gekommen, daf} sich iiberall Berithrungspunkte ergeben.

Der Topos hat aber nicht nur eine kontroverstheologische Di-
mension. Bereits unsere knappe Ubersicht hat gezeigt: in der notae
ecclesiae-Lehre ging es nicht nur um «Erkennungsmerkmale», son-
dern auch um «notae essentiales», «Wesensmerkmale». Mit anderen
Worten: Es ging nicht nur um Streit um die wahre Legitimation,
sondern zugleich um Ringen um echtes Kirchenverstiandnis, um die
wahre Gestalt der eigenen Kirche. Diese Aufgabeist bis heute relevant.

Meinem Verstehen nach weist die reformierte Erweiterung der
notae in diesem Zusammenhang den fruchtbaren Weg — ist aber
zugleich inhaltlich konkreter, d. h. vom Evangelium her, zu fiillen.
Die wahre Kirche geschieht nicht nur in der Orthodoxie ihrer Lehre,
sondern in der Orthopraxie ihrer Nachfolge. Auch diese Praxis ge-
hort zu den notae verae ecclesiae, was in der traditionellen Auf-
fagsung zwar nicht bestritten, aber doch nicht geniigend entwickelt
wurde. Die in der Kirchengeschichte gelegentlich vorliegenden An-
sitze dazu — etwa in einem von Luther gesetzten Akzent, dal3 das
Kreuz, die Bereitschaft zum Leiden, zum «schmalen Weg», die
wahre Gemeinde Jesu kennzeichnet, sind aufzunehmen und weiter
zu entfalten.

Nach meiner Erfahrung kann dabei auch das Vermichtnis der
Béhmischen Reformation einen hilfreichen Beitrag liefern. Mit einem
Hinweis darauf mochte ich schlieBen. In der magna charta der
Hussiten, in den Vier Prager Artikeln aus dem Jahre 1420, wird
zwar keine Lehre von den notae ecclesiae présentiert, es wird aber
auf die «Wesensziige» einer wahren Kirche reformatorisch hinge-
wiesen. Die vier Artikel fordern: 1. dafl das Wort Gottes frei ver-
kiindigt werde; 2. daBl das Sakrament des Heiligen Abendmahls
«sub utraque», unter den beiden Gestalten des Brotes und des
Weines, gespendet werde; 3. dafl den Priestern und Monchen welt-
liche Herrschaft und Besitz genommen werde und alle zum gehor-
samen Leben nach dem apostolischen Vorbild veranlaft werden;
4. daf} alle Todsiinden bestraft werden und ihnen in jedem Stande
gewehrt werde.!

1 In der Confessio Bohemica 1575 wird der Topos «notae eocclesiae»
systematisch entwickelt und bemerkenswert ausgebaut. Die Konfession
spricht von funf «¢sicheren und unfehlbaren Merkmalen». Zu den ersten klassi-



66 H.Oit, F. Buri, J. M. Lochman,

Es lohnt sich, diese — bestimmt auch zeitbedingten — Forderungen
als Kriterien einer ecclesia reformanda zu bedenken. Es geht in
ihnen uniiberhérbar auch und zuerst um die beiden klassischen
notae: Wort und Sakrament. Aber das reformatorische Anliegen
der Hussiten zielt gleich auch weiter: oboedientia vitae in der
Kirche, von den Priestern und Monchen angefangen, also die
«Kirchenzucht». Und vor allem: Absage an die Machtanspriiche
der Christen, positiv: die apostolische Armut, d. h. die Orthopraxie
der Nachfolge in der Solidaritdt mit den Armen und Bedriickten —
das ist auch die «nota verae ecclesiae». Hier stellt sich bis heute eine
unvermindert aktuelle ekklesiologische Aufgabe. Das Ringen um
die wahre Gestalt der Kirche entscheidet sich gerade auch in der
heutigen Zeit der wachsenden Disproportion zwischen Armen und
Reichen (was so oft faktisch zugleich zwischen «reichen Christen»
und den «armen Lazari» bedeutet) an ihrer Bereitschaft, sich fiir
die Armen und Bedriickten einzusetzen.

Heinrich Ott:

Aus dem historischen Aufril und der Erhellung der gegenwiirtigen
kirchlichen Situation im Lichte der geschichtlichen Uberlieferung
ging hervor: Der Begriff der notae verae ecclesiae, welcher einstmals
seinen spezifischen «Sitz im Leben» in der konfessionellen Aus-
einandersetzung hatte, hat diesen Sitz weitgehend verloren und
dadurch auch seine dogmatische Funktion. Der Begriff diente einst-
mals dazu, die vera ecclesia gegeniiber den falsae ecclesiae abzu-
grenzen. Die eigentlich «wahre» Kirche ist ja zwar die unsichtbare
Kirche. (Das, was im Innern des Menschen, oder auch im ver-
borgenen Geflecht von Sinnbeziigen zwischen den Menschen, zwi-
schen Mensch und Gott vorgeht.) Aber etwas von dem Spezifischen
dieser wahren Kirche schimmert doch durch und wird sichtbar. Die
wahre unsichtbare Kirche prigt gewissermallen der sichtbaren, ge-
schichtlich wahrnehmbaren Kirche ihren Stempel der Authentizitit
und wahren Evangelizitit auf. Zwar kann man es dem einzelnen
Christen — ich spreche jetzt in traditionell reformatorischer Ter-

schen beiden kommt: 3. Gehorsam des Evangeliums und des Gesetzes Christi,
wobei der «Bruderliebe» besondere Bedeutung zukommt; 4. Kreuz und Be-
dringnis um der Wahrheit und des Reiches Gottes willen; 5. Kirchenzucht.



Dogmatisches Gesprich tiber die Kirche 67

minologie — von auflen nicht ganz sicher ansehen, ob er ein wahrer
Gldubiger ist, welcher zur wahren unsichtbaren Kirche gehort, oder
nur ein Heuchler. Gottes Augen sehen hier tiefer. Aber man kann
es der kirchlichen Versammlung, der Institution Kirche, ansehen,
ob sie wahre sichtbare Kirche ist oder nicht. Dazu hat uns Gott
untriigliche Zeichen gegeben. Denn der einzelne muf} ja schlieflich
dariiber belehrt sein, wohin er sich zu halten hat.

Freilich mull wohl auch in dieser traditionellen Denkweise iiber
die notae ecclesiae (eben jene untriiglichen Kennzeichen) noch im
Prinzip damit gerechnet werden, dall einmal ausnahmsweise in
einer hiretischen, falschen Kirche dennoch einer ist, welcher in den
Augen Gottes insgeheim zur wahren, unsichtbaren Kirche gehort.
(Wie auch umgekehrt.)

Sofern nun die notae ecclesiae, Wort, Sakrament und vita chri-
stiana, dazu dienten, daB} sich eine Kirche gegen andere abgrenzen
und sich selber als die wahre legitimieren konnte, ist der Begriff
weithin obsolet geworden — weil das Bediirfnis der Selbstabgrenzung
heute nicht mehr akut ist fiir die Ekklesiologie. Wir sehen an diesem
Beispiel, wie man die dogmatischen Begriffe vor ihrem geschicht-
lichen Hintergrund verstehen muf3.

Zwei kleine Vorbehalte mochte ich gegeniiber dieser im wesentlichen
auch von mir durchaus bejahten Perspektive machen: Hinerseits kann ja
doch auch fir uns gelegentlich das akute Bediirfnis eintreten, uns als Kirche
gegeniiber einer sich als christlich bezeichnenden andern christlichen Ge-
meinschaft mit Entschiedenheit abzugrenzen. Denken wir an das Barmer
Bekenntnis mit seiner Abgrenzung gegen die Deutschen Christen. Oder
denken wir an Abgrenzungen gegeniiber Sekten oder gegen ein engherziges
Christentum, welches unter dem Namen Christi eine un-menschliche und
christus-widrige Intoleranz {ibt. Auch hier geht es dann ja nicht darum, dem
einzelnen Angehérigen einer solchen Gemeinschaft das Heil (oder die mensch-
liche Aufrichtigkeit) abzusprechen, sondern nur darum, klar zu sagen: dal
da nach unserer festen Uberzeugung unter dem Namen Christi nicht die
Sache Christi getrieben wird. — Damit hétten wir also unter der Hand ein
Kriterium, eine nota verae ecclesiae, doch schon eingefiihrt. Ich habe sie
kurz als «die Sache Christi» bezeichnet. Was dieser Begriff besagen mag, muf3
nachher gleich geklart werden.

Ein zweiter kleiner Vorbehalt: Die abgrenzende Funktion der notae
ecclesiae ist heute in einem gewissen Umfang noch stets aktuell in der
romischen Ekklesiologie. Noch auf dem Konzil wurde darum gestritten, ob
man nichtkatholische Kirchen (die man frither schlicht als «Religions-
gemeinschaften» bezeichnete) mit dem Ehrenname «Kirche» benennen diirfe.
Als Kompromil} setzte sich der Begriff «communitates ecclesiales» durch. Doch



68 H.Oit, F. Burt, J.M.Lochman,

heute ist es auch im katholischen Raum iiblich geworden, kurzerhand von
«Kirchen» zu sprechen. — Die Konstitution iiber die Kirche und das Okume-
nismusdekret bedienen sich in dieser Sache eines merkwiirdigen Schemas:
Es gibt eine ganze Anzahl von Merkmalen der Kirche. So die Bibel, die
Eucharistie, die Taufe, die andern Sakramente, das Bischofsamt, der papst-
liche Primat. Eine nicht-katholische (bzw. nicht-rémische) Kirche kann nun
«mehr» oder «weniger» Kirche sein (bzw. die wahre Kirche in ihr mehr oder
weniger «subsistieren»): je nachdem, wie viele dieser Merkmale sie hat. So
sind z.B. die orthodoxe oder die anglikanische Kirche «mehr» Kirche als die
protestantischen Kirchen, obschon auch diese in gewisser Weise noch Kirche
sind (sie haben ja die Bibel, die Taufe und vor allem den HI. Geist). — Diese
quantifizierende Denkweise ist eigentiimlich wirklichkeitsfremd. Ich mochte
von ihr abkommen (und glaube, daBl wir damit auch gerade dem inter-
konfessionellen Gesprich mehr dienen) und vielmehr sagen: Wir sind als
christliche Gemeinschaften Kirche in dem Mafle, als wir an der Sendung
Christi in die Welt partizipieren. Dann brauchen wir einander nicht vorzu-
rechnen, wer von uns «mehr» oder «weniger» wahre Kirche sei, sondern wir
finden uns miteinander solidarisch im Vollzug der Sendung.

Damit ist die Sendung Christi zum Kriterium, zur einen nota
ecclesia geworden. Und mit der « Sendung» meinen wir hier nichts
anderes als das, was wir oben — weniger prizis — vorldufig als
«Sache Christi» bezeichnet haben. Was die sichtbare Kirche in der
Welt, der Geschichte, auszeichnet (oder auszeichnen sollte), woran
sie als Kirche erkennbar sein sollte, ist ihre Partizipation an der
Sendung Christi in die Welt.

Mit dieser Feststellung ist freilich kein Ist-Zustand beschrieben,
sondern eine Wesensnorm aufgestellt, welche eminent kirchen-
kritische Bedeutung hat. Denn immer erhebt sich die Frage: Ent-
spricht die Kirche hier und jetzt, in dieser oder jener ihrer AuBe-
rungsformen, in dieser oder jener Konfession oder Gemeinschaft
und Organisation, der Sendung Christi, welche ihr Wesen ausmacht ?

Wie ist nun aber die «Sendung» nidher zu bestimmen? Wie, in
welchen Elementen, kommt sie zum Ausdruck? — Ich méchte hier
auf die drei traditionellen notae nicht einfach verzichten. Nur
mochte ich sie in eins zusammenfassen: Wortverkiindigung, Ansage
des Kerygmas, und «geheiligtes» Leben, christliche Existenz, ge-
hoéren aufs engste zusammen. Und das Sakrament ist der Ausdruck
eben dieser Zusammengehorigkeit von Kerygma-Inhalt und Ge-
meinschaft.

Um dieses Einheitliche, Komprehensive, das die eine Sendung
Christi, welche die Sendung der Kirche ist, ausmacht, auf einen



Dogmatisches Gespriich iiber die Kirche 69

Begriff zu bringen, kénnen uns die Worte Jesu vom Salz der Erde
und vom Lichi der Welt dienen (vgl. Matth. 5, 13-16). Diese gleich-
nishaften Worte besagen: Die Existenz der Kirche, der Christenheit
in der menschlichen Geschichte bedeutet ein Ferment der Gesell-
schaft, und zwar ein Ferment im Hinblick auf eine bessere Mensch-
lichkeit der Menschen. In diesem Sinne kann der Satz gelten: Die
Kirche ist um ihrer Sendung an die Menschheit willen da. Sie ist
ein Ferment in der Weise des «Lichtes», der Erleuchtung, das heiBt
aber des gelebten Beispiels, das zur Erkenntnis der existentiellen
Wabhrheit fiir die Menschen dient. Die Kirche soll die Wahrheit
nicht nur sagen, sondern auch leben, nicht nur leben, sondern auch
sagen — und sie soll eben dadurch zu jener Lichtquelle werden, deren
Erscheinung die Menschen zur Erkenntnis jener Wahrheit fiihrt,
welche auf dem Grunde ihres Daseins als Gabe Gottes auf sie wartet.

Es stellt sich die Frage, welche Wahrheit dies denn sei. — Zu-
nichst aber miissen wir feststellen: Die Funktion der Kirche als
Licht der Welt, als Salz der Erde, als Ferment der Gesellschaft
kann sehr wohl mit dem heute gebriuchlichen Begriff der « Bewuft-
seinsbildung» umschrieben werden. Das in diesem Falle auszubil-
dende BewuBtsein ist allerdings nicht ein blof3 theoretisches, son-
dern ein existentiell wirksames, ein Bewulltsein mit «existentieller
Tiefendimension», welches zugleich ein praktisches Bereitsein be-
deutet.

Aber noch einmal die Frage: Bewulltsein wovon? Es wire hier
wohl ungeniigend zu sagen, dall durch die Verkiindigung und
Existenz der Kirche eben gewisse spezielle christlich-religiose In-
halte bewullt gemacht werden sollen, so dal} sie von moglichst
vielen Menschen angeeignet werden. Vielmehr handelt es sich um
das BewuBtsein jener heilsamen Grundmdoglichkeit des mensch-
lichen Daseins, welche der Mensch nicht aus sich selbst, sondern
durch die Heilsoffenbarung, die Selbstzuwendung, die offenbarende
und heilende Nihe Gottes in Jesus Christus gewinnt: die Moglich-
keit der Menschenliebe bis hin zur Feindesliebe, die Moglichkeit der
Vergebung und Versohnung, die Moglichkeit der briiderlichen Ge-
meinschaft, die Moglichkeit der hartnickigen und allen Wider-
stinden trotzenden Hoffnung des Menschen fiir den Menschen.
Dieses BewuBtsein soll die Kirche durch ihre Lehre und Verkiindi-
gung und durch ihre Existenz in den Spannungen der Geschichte
zur Geltung bringen.



70 H.Ott, F. Buri, J.M. Lochman,

Dies kann sich in der Weise auswirken, dal3 neue Menschen sich
der Gemeinschaft der Christen anschlieen und mit diesen die Auf-
gabe der BewuBtseinsbildung weitertragen. Es kann aber auch ge-
schehen, indem Menschen sich schlicht vom Wort und Beispiel der
Christen zu eigenem (vielleicht nominell durchaus nicht christ-
lichem) Wirken der Liebe, der Versohnung, der Briiderlichkeit und
der Hoffnung inspirieren lassen. Es kann geschehen, indem der Ein-
zelne in seinem Leben schlicht diesem Wege folgt. Es kann aber
auch dadurch geschehen, daf3 der Einzelne, diesem Wege folgend,
auch die Gesellschaft dementsprechend zu gestalten trachtet.

Fritz Buri:

Wenn heute in einer christlichen Gemeinde noch das Symbolum
Nicaeno-Constantinopolitanum vorgelesen oder mitgesprochen wird,
so sind die in seinem dritten Teil enthaltenen notae ecclesiae «una,
sancta, catholica, apostolicay fiir die sie Bekennenden ebenso mit
Zweideutigkeit, wie fiir die sie als Aussage der Kirche zur Kenntnis
Nehmenden mit Unglaubwiirdigkeit verbunden.

Der einen Kirche, zu der man sich hier bekennt, steht die Tat-
sache der vielen Kirchen gegeniiber, von denen jede fiir sich in An-
spruch nimmt, in irgendeiner Weise die eine, wahre Kirche zu re-
prisentieren, und jede den anderen Kirchen diese Funktion mehr
oder weniger abspricht. Auf alle Félle ist die Einheit nicht vor-
handen — gerade auch nicht in der Frage, wie das «una» zu ver-
stehen sei.

Ebensowenig besteht in der Kirche Einigkeit dariiber, worin denn
ihre Heiligkeit bestehe, ob die communio sanctorum Gemeinschatt
am Heiligen bedeutet — was nicht unbedingt Heiligkeit der Kom-
munizierenden erfordert oder jedenfalls verschieden aufgefallt wer-
den kann — oder aber Gemeinschaft der Heiligen, was auch wiederum
verschieden verstanden werden kann je nach der Bedeutung, welche
den Werken bzw. dem Glauben beigemessen wird. Aber wie immer
verstanden, werden die Kirchenleute den Weltleuten jedenfalls als
sonderbare Heilige erscheinen.

Katholisch heiBit allumfassend sowohl in bezug auf den Inhalt
der kirchlichen Glaubensaussagen als auch hinsichtlich des An-
spruches auf den Herrschaftsbereich bzw. des Missionsauftrages der



Dogmatisches Gesprich iiber die Kirche 71

Kirche. Wie es damit bestellt ist, erhellt aus dem Umstand, daB
im Laufe der Geschichte «katholisch» zur Bezeichnung einer ein-
zelnen christlichen Konfession geworden ist, der z. B. in betonter
Weise auf protestantischem Boden «evangelisch» als Konfessions-
bezeichnung gegeniibersteht, wobei aber auch die nichtrémischen
Kirchen Anspruch auf Katholizitdt erheben. Gegeniiber konfes-
sionalistischer Katholizitdt sprechen Philosophen von einem uni-
versalen Reich des Geistes, der aber etwas anderes als der Heilige
Geist ist.

Apostolisch nennt sich die Kirche und damit meint sie ihren ge-
schichtlichen Ursprung — sei es als eine gottliche Stiftung, sei es in
einem historischen Zusammenhang mit dem von Jesus erwihlten
Jingerkreis. Aber sowohl jene Behauptung einer gottlichen Stiftung
wie dieser ohne Zweifel vorhandene historische Zusammenhang
sind in ihren konkreten Einzelheiten hochst kontrovers — schon im
Neuen Testament und dann erst recht in der Geschichte seiner
Interpretation.

Aber nun steht im Symbolum diesen vier notae ecclesiae voran
das Wort credo. Credo... et in unam, sanctam, catholicam et aposto-
licam ecclesiam. Das heillt also, die Kirche glaubt an ihre eigene
Einheit, Heiligkeit, Katholizitdt und Apostolizitit bzw. ihre Glie-
der glauben, dalB} die Kirche, zu der sie sich bekennen, diese Kigen-
schaften besitze.

Da hort natirlich alle Diskussion auf, weil im Glauben das, was
bewiesen werden sollte, immer schon in irgendeiner, letztlich unbe-
weisbaren und unantastbaren Weise vorausgesetzt wird. Man ist
drin oder ist nicht drin. Die Kirche glaubt sich selber oder — wenn
man das «in» (elg) nicht wegld8t — an sich selber. In beiden Féllen
gibt es keine Trennung von Subjekt und Objekt. Das Subjekt
Kirche glaubt sich selber als Objekt. Aber dieses geglaubte Objekt
ist mit dem glaubenden Subjekt identisch. Credo in ecclesiam heil3t:
Die Kirche ist mit sich selbst identisch.

Nur sollte diese Identitdt nicht begrifflich in der Unterscheidung
von: Ich, das Subjekt, glaube als Objekt die Kirche, zum Ausdruck
gebracht werden, denn dann steht dem Subjekt doch — entgegen
dem Wesen des An-sich-selber-Glaubens — ein von ihm unter-
schiedenes Objekt gegeniiber. Ohne diese Objektivierung kann
offenbar nicht mit Bewulitsein geglaubt, geschweige denn ein
Glaube bezeugt, sondern kénnte nur gefithlt oder geschwiegen wer-



72 H.Ott, F. Buri, J.M.Lochman,

den. Ohne eine sein Wesen in Frage stellende Objektivierung kann
die Identitdt des Glaubens weder sich selber noch andern zum Be-
wuBtsein gebracht werden, sondern bleibt nur Schweigen oder frag-
wiirdiges Behaupten tibrig.

Das ist indes ein Sachverhalt, der nicht nur in bezug auf den
Glauben einer Kirche zutrifft, sondern er gilt ebensosehr von jedem
Selbstverstidndnis — in welchen geschichtlichen Formen immer es
sich vollzieht. Das Selbstverstdndnis bedarf zu seinem Vollzug der
Vergegenstindlichung, darf sich aber um seiner Nichtobjektivier-
barkeit willen mit keiner seiner Objektivierungen identifizieren,
sondern kann nur immer iiber jede seiner Gestaltwerdungen selbst-
kritisch hinausweisen. In diesem. Sinne sind Selbstverstindnis und
der nach diesem Modell verstandene Glaube in ihrem Wesen escha-
tologisch, d. h. jede endliche Raum-Zeitlichkeit transzendierend.

Wird diesem Sachverhalt nicht Rechnung getragen, so kommt es
zu jener konfessionspolitischen Verwendung der notae ecclesiae,
deren in der Geschichte reichlich zutagegetretene Problematik von
Herrn Lochman eindriicklich dargestellt worden ist.

Der Voraussetzung, von der aus er seine geschichtliche Darstellung unter-
nimmt, wie den Konsequenzen, die er daraus zieht, gegeniiber habe ich nun
aber doch einige Fragen und Bedenken anzumelden und schlieB3lich auch eine
Auffassung der vier traditionellen notae ecclesiae anzudeuten, die mir bei ihm
unters Kis geraten zu sein scheinen.

Zunichst darf ich mit ihm wohl annehmen, daB3 in dem Umstand, daf3
heute die notae ecclesiae-Lehre ihre kontrovers-theologische Aktualitéit zu-
gunsten eines gegenseitigen Sich-Stiitzens der Kirchen angesichts ihres ge-
meinsamen Bedrohtseins eingebi3t habe, keine wirkliche Lésung der Proble-
matik dieser Lehre zu sehen ist. Opportunititspolitische Uberlegungen
kénnen Probleme wohl verschleiern oder in ihren Konsequenzen entschérfen,
aber nicht beheben. Sie schwelen dann unter der Oberfliche weiter und
treten, wenn der Druck von auBen nachliaBt, wieder in Erscheinung — oft
schon vorher. Davon wissen die Okumeniker wohl etwas zu erziihlen.

Sodann mochte ich prézisieren, daB mit der Unterscheidung von «Er-
kennungsmerkmalen» und «Wesensmerkmalen» wohl der Unterschied zwi-
schen dem, was man unter allgemein-feststellbaren Wesensmerkmalen ver-
steht, und dem Normbegriff der Kirche gemeint sein sollte — also: zwischen
dem, was sich tatséchlich als Kirche présentiert, und dem, was sie eigentlich
sein sollte.

Auch darin stimme ich Lochman zu, daf3 er dieses Normative «nicht nur
in der Orthodoxie der Lehre der Kirche, sondern in der Orthopraxie ihrer
Nachfolge» sehen will, und daB er in diesem Zusammenhang die « Solidaritét
mit den Armen und Bedriickten» betont, wobei mir freilich nicht ersichtlich
ist, welche Rolle die «Kirchenzucht» in der Verbindung von oboedientia vitae



Dogmatisches Gesprdich iiber die Kirche 73

und apostolischer Armut spielen soll — es miilte denn darunter etwas ganz
anderes verstanden werden, als was wir unter diesem Begriff aus der Ge-
schichte kennen.

Ich bin also durchaus der Meinung, daf sich die Dialektik des Selbstver-
stdndnisses des Glaubens in die Praxis, und zwar in deren gesellschaftliche
Formen hinein auszuwirken und sich darin zu bewdhren hat, wenn sie nicht
ein blofer luxus ingenii bleiben soll. Aber trotzdem — oder gerade deswegen —
wirde ich meinen, daB3 auch noch die Orthopraxie, die Bruderkirche, der
Gegenstandsdialektik des Selbstverstidndnisses des Glaubens zu unterstellen
ist, wenn sie nicht blof3 als eine christlichsoziale oder irgendeine kirchliche
Partei neben oder an Stelle der Kirche des Papstes oder des Wortes treten soll.

Und da wei3 ich nun nicht, ob Lochman die Gegenstandsdialektik des
Glaubens konsequent und radikal durch- und zuendegedacht hat, oder ob er —
statt den Sprung in die Dialektik zu wagen, auf einer Art christlichen Tells-
platte stehenbleibt — ohne Bild gesprochen: ob er nicht doch noch einen Rest
objektivierter Nichtobjektivierbarkeit als «Glaubensgegenstandy» in sein
«Glaubenserkennen» hineinnimmt, worin ich die Ursache von gewissen Kurz-
schliissen vermute, die ich in seiner Argumentationsweise meine feststellen
zu miissen. Wenn er sich darin auf die reformierte Tradition beruft, so glaube
ich mich in meiner Forderung einer radikalen Glaubensdialektik nicht weniger
auf ein reformiertes Erbe berufen zu konnen, namlich auf das finttum non
capax infinite, das aber bekanntlich schon anderen reformierten Theologen
nicht in den Kram gepaf3t hat. Mir aber scheint dieses Kennwort altrefor-
mierter Theologie der Nichtobjektivierbarkeit des Selbstversténdnisses des
Glaubens in seinem Vollzug zu entsprechen, und in diesem Sinne wiirde ich
nun die notae una, sancta, catholica, apostolica als Kriterien eines in der
christlichen Uberlieferung beheimateten Selbstverstdndnisses verwenden:

Una fides, das heilt: im Selbstverstidndnis geht es um mein
Identischwerden mit mir selber, um die Einheit meines Personseins —
die sich gerade auch darin anzeigt, dal es unter innerer Zerrissen-
heit leidet — und zugleich um das Sich-eins-Wissen mit allen anderen
Wesen, mit denen ich verstehend in Gemeinschaft treten kann.

Daraus ergibt sich fides als sancta, indem es sich hier in mir und
im anderen um einen zu respektierenden Sachverhalt handelt, um
etwas Heiliges, das ich zu heiligen habe und wodurch ich mit dem
anderen in eine communio sanctorum trete.

Catholica ist diese fides, weil sie in dieser Weise das ganze Dasein
des Einzelnen umfafit und zugleich universal ist, weil sie in ana-
loger Weise jeden Einzelnen, d. h. alle umspannt.

Die Apostolizitit dieses Glaubens aber besteht darin, da jeder
sich so Verstehende sich gesandt weill, von einem Ursprung, ber
den er nicht verfiigt, der vielmehr {iber ihn verfiigt, zu allen Men-
schen in alle Welt. Weil dieser Ursprung fiir den Christen in einem



74 H.Ott, F. Buri, J.M. Lochman

geschichtlichen Zusammenhang mit den Aposteln Jesu steht, wird
von dorther auch etwas von der Art zur Geltung kommen, wie diese
ihr Apostelsein verstanden haben, was aber nicht in Form einer
bloBen imitatio, sondern einer interpretatio zu geschehen hat.

Im Reden vom Glauben kommt man nicht aus den Zweideutig-
keiten heraus, weil es sich darin um das Unbedingte handelt. Aber
in jedem Vollzug von Glauben, von dem das entsprechende Sich-
verhalten in Aktion und Passion in communitate unabtrennbar ist,
ereignet sich Eindeutigkeit.

Heinrich Ott, Fritz Buri, Jan Mili¢ Lochman, Basel



	Dogmatisches Gespräch über die Kirche

