
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 1

Artikel: Dogmatisches Gespräch über die Kirche

Autor: Ott, Heinrich / Buri, Fritz / Mili Lochmann, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dogmatisches Gespräch über die Kirche

Systematische Theologie ist eine dialogische Wissenschaft. Nur im
Gespräch nähern wir uns in ihr allmählich derjenigen Klarheit der Artikulation
unseres christlichen Glaubens, die wir anstreben. Eigentlich müßten darum
auch die Lehrveranstaltungen gerade in diesem Fach dialogischen Charakter
haben. Ein kleines Modell dafür, wie dies etwa getan werden könnte, suchen
die nachstehenden 3x3 Beiträge der drei Systematiker an der Basler
theologischen Fakultät zu liefern. Sie wollen nichts weiter sein als dies: Modell
einer Lehrveranstaltung anhand von drei Grundproblemen der Ekklesiologie.
Sie bringen keine neuen Erkenntnisse. Aber indem derart unterschiedliche
Gesichtspunkte und Behandlungsweisen zusammenprallen, hat der Studierende

die Chance, zu merken, daß hier wirklich ein Problem vorliegt, das
jeder selber durchdenken muß, und daß es hier nichts auswendig zu lernen
gibt, was man dann schwarz auf weiß nach Hause tragen könnte. Einführung
in die Probleme - und dann Anregung zum eigenen, selbstverantwortlichen
Weiterdenken: dies sollte unser theologischer Unterricht sein.

1. Reich Gottes und Kirche

Heinrich Ott:

Ekklesiologie und Eschatologie, die Lehre von der Kirche und
die Lehre von den sogenannten «letzten Dingen», bilden die beiden
letzten Haupt-Problemkomplexe im traditionellen Aufhau einer
christlichen Dogmatik. Nun gibt es einen biblischen Begriff, welcher
diese beiden großen Thematiken zusammenbindet. Es ist der
Begriff des Reiches Gottes. Dieser bildet einen Hauptinhalt, ja
vielleicht den Inhalt der Predigt Jesu von Nazareth. «Das Reich Gottes
ist nahe herbeigekommen», verkündigt Jesus. Dies ist ein Grund,
um gerade mit diesem Begriff einzusetzen.

Das Charakteristische an der Verkündigung Jesu ist, daß Er, gleich wie
Seine Zeitgenossen und die spätjüdische Apokalyptik, das Reich Gottes als
eine zukünftige Größe, als das endzeitliche Herrschen Gottes (und den
Bereich dieses Herrschens) versteht, daß Er aber zugleich dieses künftige,
eschatologische, endzeitliche Reich bereits als Gegenwart ankündigt: «Wenn
ich mit dem Finger Gottes die Dämonen austreibe, so ist ja das Reich Gottes
bereits zu euch gekommen» (Lukas 11, 20). - Es gibt im Prinzip zwei Tendenzen

der Auslegung der «malkuth JHWH» und der neutestamentlichen
«basileia, tou theou»: entweder man stellt gänzlich auf die Funktion, den Akt
des Herrschens Gottes ab. Dann wird gerne statt von «Reich» von «Königs-



44 H. Ott, F. Buri, J. M. Lochman,

herrschaft» Gottes gesprochen. Oder aber man nimmt «Reich» in Analogie
zur weltlichen Bedeutung als Land, als Bereich oder Raum. (Letzteres ist von
Rudolf Otto in «Reich Gottes und Menschensohn» sehr stark betont worden.)
Angemessen ist wohl exegetisch und bibeltheologisch am ehesten eine
Verbindung beider Gesichtspunkte : Man muß einerseits den Begriff des Reiches
Gottes personalisieren und aus einer substantialistisch-räumlichen
Interpretation befreien. Wichtig ist, was Gott tut : daß Er herrscht bzw. am Ende
über alles herrschen wird. Andererseits ist aber das Reich Gottes doch nicht
ein isolierter Akt Gottes, sondern es partizipieren Menschen am Reich Gottes.
Die Erlösten werden «im Reich Gottes mit Abraham, Isaak und Jakob zu
Tische sitzen» usw., und insofern ist Reich Gottes eine Personengemeinschaft
und auf diese Weise doch ein Bereich. - Nach Augustins «De Civitate Dei»
ist das Reich Gottes, der «Gottesstaat», ein Bereich, der einerseits eschato-
logisch das Feld behaupten wird, aber andererseits doch schon hier und heute
wirklich ist, gewissermaßen ineinandergeschoben mit der «civitas terrena»,
dem «Weltreich», so zwar, daß die präzisen Grenzen heute nicht zu erkennen
sind, sondern sich erst am Ende der Geschichte zeigen werden.

Suchen wir aufzuspüren, welche spezifischen Bedeutungselemente
in diesem Zentralbegriff der jesuanischen Verkündigung für den

Dogmatiker, welcher über die je gegenwärtige Wahrheitsgestalt der
Christus-Botschaft nachdenkt, enthalten sind: Da ist 1. das Motiv
der eschatologischen Zukunft. Das christliche Reden von Gott,
welches sich an Jesus selber, so weit Er uns durch die Evangelien
vorgestellt wird, orientiert, ist nicht ein rein präsentisches,
«statisches» Reden, sondern es hat einen dynamischen Zug in die
Zukunft. Gott ist von vorneherein verstanden als der, welcher in der
Zukunft Sein Reich aufrichten wird. Er ist also nicht nur der
oberste Baustein einer von uns gegenwärtig gehabten
Weltanschauung, sondern Er kommt auf uns zu ; wir können auf Ihn warten,

Er hat Zukunft mit uns und gewährt uns Zukunft. Er ist ein
Gott, der Geschichte macht und selber Geschichte hat. 2. ist da das

Motiv der Macht Gottes als eines «Königs»: Er will und wird
herrschen. Wir sehen uns also gezwungen, den Gedanken einer
Herrschaft Gottes - und zwar einer Herrschaft, die spezifisch ist und
mehr ist als Weltregierung der göttlichen Vorsehung - durchzudenken

und uns zu fragen, was das wohl heißen möchte : daß Gott
(als König) herrscht. 3. ist da das Motiv des schon gegenwärtigen
Anhebens der endgültigen Zukunft. Das Reich Gottes «ist mitten
unter uns». Und 4. ist da schließlich das Motiv eines Bereiches, an
welchem Menschen partizipieren oder auch nicht partizipieren
können.



Dogmatisches Gespräch über die Kirche 45

Alle diese Motive und die damit aufgegebenen Probleme sind uns
durch die Verkündigung Jesu selbst vorgegeben. Daß der Begriff
des Reiches Gottes bei Paulus und Johannes nicht mehr dieselbe
zentrale Rolle spielt wie beim synoptischen Jesus, braucht uns dabei
nicht irrezumachen. Die unübersehbare Verbindung des Begriffes
mit den frühesten Zeugnissen von der Gestalt Jesu gibt uns das
Problem auf, und wir haben uns im folgenden dann eben zu fragen :

in welcher Gestalt, unter welchem Titel oder Gedankengang
verborgen bei Paulus und Johannes wohl dasselbe Grundphänomen
zur Sprache kommt.

Was nun die dogmatische Relevanz des Begriffes für die Eschatologie
anbetrifft, habe ich seinerzeit das Reich Gottes einen «Rahmenbegriff der
Eschatologie» genannt (in «Eschatologie. Versuch eines dogmatischen Grundrisses»,

1958). Alle weiteren Probleme der Eschatologie seien innerhalb dieses

Rahmens, welcher eine umfassende Teleologie des göttlichen Handelns signalisiere,

zu bedenken. - Emil Brunner schlägt in seinem Buch «Das Ewige als
Zukunft und Gegenwart» (1953) die Brücke zur Ekklesiologie: «Der
unmittelbare Herrschaftsbereich des Christus ist die Ekklesia, der ,Leib Christi',
den er so beherrscht, wie der Geist den Leib regiert» (S. 172). Brunner zeigt
freilich auch das, was diesen Begriff von Herrschaft Christi transzendiert :

«Es ist vor allem... die menschheitsgeschichtliche Hoffnung nicht bloß im
Begriff ,Vollendung der Kirche', sondern im Begriff .Reich Gottes'
festzuhalten» (S. 173).

Bevor wir selber das dogmatische Problem, welches sich uns hier
stellt, zu formulieren versuchen, müssen wir definieren, was wir
unter «Reich Gottes» verstehen zu müssen glauben: Reich Gottes
bedeutet eine Aktion und eine Präsenz Gottes, welche in der
Geschichte schon begonnen hat, sich aber in der Zukunft, am Ende der
Geschichte, vollenden wird. Diese Aktion und Präsenz ist so, daß
sie die Menschheit und die ganze Welt einbezieht. Menschheit und
Welt werden also gewissermaßen resorbiert ins Reich Gottes. Ihnen
gilt die Aktion Gottes, und sie werden von der Präsenz Gottes
durchwirkt.

Zum Problem: Es stellt sich zunächst die Frage, ob diese biblische
Anschauung - eines in der Geschichte wirkenden und die Geschichte
in sich hinein resorbierenden Gottes, dessen Handeln in der Gegenwart

schon anhebt und in der Zukunft vollkommen sein wird -, ob
sich diese biblische Vorstellung überhaupt halten und heute, im
Blick auf die existentielle und weltliche Wirklichkeit, wie wir sie

verstehen, irgendwie durchhalten und plausibel machen läßt. Oder



46 H. Ott, F. Buri, J. M. Lochman,

haben wir es hier mit einer rein mythologischen Vorstellung zu tun,
die uns nichts mehr angeht, weil wir sie nicht mehr verstehen? -
Und es stellt sich ferner die Frage : Wie verhält sich nun dieses
allumfassende Reich Gottes zu dem Ort, wo man heute schon die
Wirklichkeit Gottes erfährt und bekennt, also zur Kirche? Ist das
Reich Gottes mit der Kirche identisch, so, daß das Wachstum der
Kirche identisch wäre mit dem Wachstum des Reiches Gottes
selbst, so also, daß Kirche und Welt schließlich kongruent würden?
Oder wenn solche Identität nicht besteht: in welchem Verhältnis
stehen dann Kirche und Reich Gottes zueinander?

Was nützt uns diese ganze dogmatische Fragestellung? - Wenn
wir von Gott reden und uns dabei am Zeugnis der Bibel orientieren
wollen, kommen wir nicht darum herum, den zukunftsgerichteten,
teleologischen Zug der biblischen Rede von Gott in unserer Rede

von Gott mitzureflektieren. Andernfalls müßten wir die Orientierung
an der Bibel aufgeben und entweder gar nicht, oder aber rein
philosophisch von Gott zu reden versuchen.

Fritz Buri:

Den einleitenden Bemerkungen des ersten Votums über die Organisation
unserer Vorlesung möchte ich nur dem Satz, daß sie «in erster Linie Ihren
Studienbedürfnissen dienen» soll, eine kleine Warnung und Verheißung
hinzufügen. Ob diese Vorlesung Ihren Studienbedürfnissen dienen wird,
hängt ganz davon ab, was wir darunter verstehen. Wenn wir das Bedürfnis
haben sollten, in unseren Vorlesungen fixfertige Lösungen dogmatischer
Probleme zu dozieren bzw. serviert zu bekommen, dann werden wir sicher
nicht auf unsere Rechnung kommen. Wir drei Dozenten haben wohl unsere
Gesichtspunkte zum Thema Eschatologie und Ekklesiologie in Anlehnung an
die Anordnung der Loci in den klassischen Systemen der Dogmatik in ein
Schema gebracht, das wir Ihnen als Programm vorlegen. Aber bei der
Behandlung dieser Themen könnte es auch geschehen, daß hier «auch nicht ein
Stein auf dem anderen bleiben wird». Das halte ich jedoch für verheißungsvoll.

Wie dieser der synoptischen Apokalypse entnommene Ausdruck zeigt,
würden wir dann nicht bloß über Eschatologie reden, sondern uns in einer
wahrhaft eschatologischen, und das heißt doch wohl verheißungsvollen
Situation befinden. Wenn Ekklesiologie es mit dem Bau der Kirche zu tun
hat, so wären wir auch in diesem Stück nicht bloß Zuschauer oder Zuhörer,
sondern aktiv beteiligt, indem wir dann selber auf dem möglichen Trümmerfeld

und mit seinen Bausteinen unsere Position zu bauen haben. In dieser
Weise miteinander auf dem Felde der Dogmatik zu arbeiten schiene mir,



Dogmatisches Gespräch über die Kirche 47

verheißungsvollen Studienbedürfnissen zu entsprechen. Was dabei confusione
hominum et Providentia Dei herauskommen wird, wissen wir zum
vornherein nicht.

Unter diesem Aspekt möchten Sie auch gerade meine folgenden Fragen
und Bemerkungen zu dem gehörten Votum entgegennehmen und bedenken.

Zum ersten bin ich völlig mit Herrn Ott einverstanden, wenn er,
erstens, die zentrale Bedeutung des Begriffes des Reiches Gottes in
der Verkündigung Jesu betont und diesen Begriff im Zusammenhang

mit der spätjüdischen Apokalyptik sieht; zweitens, an dieser
Größe trotz ihres zukünftigen Charakters auch einen Gegenwartsaspekt

erkennt und, drittens, in deren Auslegung zwei Tendenzen
feststellt, indem die einen Exegeten die Funktion des Herrschens,
Reich Gottes als Königsherrschaft betonen, während andere «Reich
in Analogie zur weltlichen Bedeutung als Land, als Bereich oder
Raum» sehen. Ich würde, um den Unterschied noch deutlicher zu
machen, im zweiten Falle von einer kosmischen Dimension des

Reiches Gottes reden: das Reich Gottes setzt einen neuen Himmel
und eine neue Erde, ist mit dem Ende der bestehenden Welt
verbunden, stellt eine neue, zweite Schöpfung dar.

Fraglich dagegen erscheint mir die Art der von Ott vorgeschlagenen
Verbindung der beiden Gesichtspunkte, weil es darin gar nicht zu einer Verbindung

der,wie er sie nennt, «personalisierten»und «substantialistisch-räumlichen
Interpretation» kommt, sondern zu einer Eliminierung der kosmischen
Dimension der Reichs-Gottes-Vorstellung. Wenn er sagt, daß man «einerseits
den Begriff des Reiches Gottes personalisieren und aus einer substantialistisch-
räumlichen Interpretation befreien müsse, so ist dies gar nichts anderes, als
was er dem nachher unter «anderseits» gegenüberstellt, nämlich, daß an dem
Akt Gottes Menschen partizipieren, und daß das Reich Gottes in dem Sinne
ein Bereich sei, daß es in einer «Personengemeinschaft» bestehe, und stellt so
schlicht eine Eliminierung des kosmischen Charakters des Reiches dar. Für
seine Auffassung des Reiches Gottes als «Personengemeinschaft» kann er sich
in gewissem Sinne wohl auf Augustins civitas Dei berufen, aber nicht auf den
Begriff des Reiches Gottes der Synoptiker. Bei diesen antwortet Jesus auf die
Sadduzäerfrage, welchem von ihren sieben Männern die Frau «in der
Auferstehung als Frau angehören» werde: «Wenn sie von den Toten auferstehen,
heiraten sie nicht und werden nicht verheiratet, sondern sie sind wie die
Engel in den Himmeln» (Mark. 12, 18ff. und Par.). Ein solches Engelreich,
in dem es auch nach Paulus «weder Jude noch Grieche, weder Sklave noch
Freier, weder Mann noch Frau» gibt (Gal.3, 28), ist wohl kaum als menschliche

Personengemeinschaft zu interpretieren — ansonsten man nicht mit der
ôùvagiç toO ôeoû rechnet, was Jesus den Sadduzäern als Auferstehungsleugnern

zum Vorwurf macht.
Immerhin - nicht bloß einer Personengemeinschaft, sondern einem gött-



48 H. Ott, F. Buri, J.M. Lochman,

liehen Geschehen scheint nun Ott «nachzuspüren», wenn er als Dogmatiker
über die «je gegenwärtige Wahrheitsgestalt der Christusbotschaft » nachdenkt
und dabei vier «spezifische Bedeutungselemente» im Reichs-Gottes-Gedanken
Jesu hervorhebt.

Richtig ist in bezug auf das erste derselben sicher die Feststellung
eines «dynamischen Zuges in die Zukunft» im Gegensatz zu einem
«rein präsentischen, statischen Reden». Aber auch diese

Unterscheidung - das ist unser zweiter Einwand - ist nicht eine wirkliche
Unterscheidung, wenn sie als Unterschied zwischen einem Gott, der
auf uns «zukommt», der «Zukunft mit uns hat», «uns Zukunft
gewährt», einen Gott «der Geschichte hat und selber Geschichte ist»
einerseits und einem Gott, der «nur der oberste Baustein einer von
uns gegenwärtig gehabten Weltanschauung» sein soll, umschrieben
wird : als ob nicht auch der Gott der ersten Art - nicht weniger als

derjenige der zweiten - Gegenstand einer Weltanschauung wäre. Er
ist dies höchstens in einer unreflektierten - worauf das «von
vorneherein» hinweist - aber nichtsdestoweniger in einer Weltanschauung.
Um Weltanschauung handelt es sich im einen wie im anderen Fall.

Der wirkliche Unterschied besteht darin, daß nach der escha-

tologischen Weltanschauung des N.T. Gott dieser Welt in Bälde
ein Ende bereitet, während Otts Reden von dem «dynamischen Zug
Gottes» im Rahmen einer Weltanschauung erfolgt, für die das
Reich Gottes nicht mehr das Ende dieser Welt bedeutet, sondern
eine den Bestand der Welt voraussetzende «Personengemeinschaft»

- was für den Dogmatiker eine interessante Aufgabe darstellt, denn
er kann jetzt fragen, was wohl die Herrschaft Gottes im Unterschied

zu seiner «Weltregierung und Vorsehung» bedeuten könne,
was es mit dem «schon gegenwärtigen Anheben der endgültigen
Zukunft» und dem Bereich, an dem «Menschen partizipieren oder
auch nicht partizipieren können», an sich habe, und was allenfalls
das «Grundphänomen» sei im Reden des synoptischen Jesus vom
Reiche Gottes und im Zeugnis des Paulus und des Johannes, in dem
dieser Begriff «nicht mehr dieselbe zentrale Rolle spielt». Das alles
sind - auch in existenzieller Ausrichtung - weltanschauliche
Probleme einer im Unterschied zum N.T. nichteschatologischen
Weltanschauung, weil darin die kosmische Dimension der neutestament-
lichen Enderwartung, d. h. das im N.T. als im Gang befindlich
vorausgesetzte Endgeschehen, zum bloßen Gegenstand eines Dar-
über-Redens geworden ist.



Dogmatisches Gespräch über die Kirche 49

Das auch darin sich noch auswirkende Grundphänomen, das
schon im Unterschied zwischen dem synoptischen Jesus, Paulus
und Johannes, aber dann auch bei Augustin - kurz in der ganzen
Geschichte dieses Begriffs - wirksam ist, besteht darin, daß die
biblische Eschatologie als Kampf mit dem Urweltdrachen, wie er
in Schöpfung, creatio continua und neuer Schöpfung geschildert
wird, durch Jesus zur Naherwartung des Endkampfes aktualisiert -
und in dieser Form der aktualisierten Eschatologie durch den un-
eschatologischen Geschichtsverlauf desavouiert worden ist.

Die Resorption der Welt in Gott - um diesen Ausdruck Otts zu
verwenden - hat nicht stattgefunden, wie das Neue Testament dies

erwartet, und deshalb gibt es heute Theologie, sogar eine Theologie
von einem «die Geschichte in sich hineinresorbierenden Gott». Ohne
dieser Sachlage, wie sie der neutestamentlichen Verkündigung und
ihrer Geschichte zugrunde liegt, Rechnung zu tragen, kann nicht
die Rede sein von einer Theologie, die sich «am Zeugnis der Bibel
orientiert», und läßt sich die biblische Botschaft in der Tat nicht
«plausibel machen».

Einer Einsichtigkeit der Bedeutung der biblischen Eschatologie
für die Kirche steht - und damit komme ich zu meinem dritten
Punkt - nicht ihr mythologischer Charakter im Wege. Dieser ist
vielmehr in höchstem Maße geeignet, das von Ott mit Recht
hervorgehobene Wesen der biblischen Eschatologie als «einer umfassenden
Teleologie des göttlichen Handelns» in ihrer Bedeutung als
Ausdruck der Frage des Menschen nach dem Sinn seines Daseins in der
Welt zur Sprache zu bringen. Nur würde ich hier Otts Gegenüberstellung

von «Orientierung an der Bibel» und «rein philosophischem
Reden» von Gott nicht mitmachen, sondern im Blick auf die Bibel
und Philosophie bewegende Sinnfrage eine grundsätzliche Gemeinsamkeit

sehen, ohne deren Anerkennung die Bedeutung der
Antworten, die in der Bibel auf diese Frage gegeben werden, in der
Welt nicht zur Geltung gebracht werden können.

Also noch einmal meine drei Einwände bzw. Gegenpositionen:
Erstens: Das Reich Gottes als «Personengemeinschaft» zu

definieren, stellt eine Eliminierung der kosmischen Dimension der neu-
testamentlichen Eschatologie dar, die die Berufung auf die Schrift
problematisch erscheinen läßt.

Zweitens: «Das Grundphänomen» der biblischen Botschaft vom



50 H. Ott, F. Buri, J.M. Lochman,

Reiche Gottes wie alles theologischen Redens von dieser Botschaft
besteht in dem Gegensatz zwischen einem behaupteten eschatolo-
gischen und einem faktisch nichteschatologischen Seinshestand hzw.
Geschichtsverlauf.

Drittens: Dieses Grundphänomen, das ebenso - nicht erkannt -
die Ursache der Problematik der biblisch-christlichen Verkündigung
bildet, wie - wenn erkannt - deren Lösung enthält, stellt einen
Ausdruck der Frage nach dem Sinn des Daseins dar, die als
Grundanliegen Philosophie und Theologie verbindet und der Kirche ihre
legitime Funktion in der Geschichte anweist.

Jan Milic Lochman:

«Jesus verkündigte das Reich Gottes - und gekommen ist die
Kirche.» In diese Worte faßte Alfred Loisy seine vernichtende Kritik

der urchristlichen Entwicklung zusammen. Aus dem ursprünglichen

Zweck Jesu - wie er eben in seinem Reich-Gottes-Gedanken
ausgedrückt ist - wurde eine religiöse Institution, die Kirche. Der
authentische Wille des Propheten aus Nazareth wurde dadurch
verfremdet, ja pervertiert.

Die These von Loisy ist im Lichte der neueren neutestamentlichen
Forschung in ihrer kategorischen Form kaum haltbar. Sie hat aber
ihren Wahrheitskern. Was in dem Satz ausgesprochen ist, könnte
man auch auf folgende Weise verstehen: Loisy legt seinen Finger
auf einen wunden Punkt, oder besser auf die «wunde Linie» der
Kirchengeschichte: Auf die «Beschlagnahme» der Botschaft Jesu

vom Reiche Gottes durch die etablierte Kirche. Anders ausgedrückt :

Auf die ekklesiozentrische, klerikalisierende Verengung des Reich-
Gottes-Gedankens in der Kirchengeschichte. Ich betrachte diese

Entwicklung für den geschichtlichen Weg des Christentums als

bedenklich, ja unheilvoll. Die Überwindung dieser Entwicklung ist
eine der zentralen aktuellen theologischen und ökumenischen
Aufgaben. Mit dieser Problematik beschäftigt sich mein Votum.

Was bedeutet neutestamentlich das «Reich Gottes»? H. Ott hat
bereits die grundlegende Dialektik erwähnt : Reich Gottes bedeutet
zugleich Funktion, «Herrschaft»-und Bereich, «Raum». Ich nehme
diesen Hinweis auf, möchte aber gleich noch inhaltlich konkretisieren:

Es geht im Reiche Gottes - im Kontext der evangehschen



Dogmatisches Gespräch über die Kirche 51

Geschichte Jesu - um eine prophetisch und apostolisch definierte
Herrschaft, um die Erfüllung der Verheißung - konkret: der
Verheißungen für die Armen und Bedrängten. Sehr klar wurde dieser
«Inhalt» von Paulus zusammengefaßt, wenn er das Reich Gottes
beschreibt, als bestehend nicht im «Essen und Trinken» - sondern
in «Gerechtigkeit, Frieden und Freude» (Rom. 14, 17).

Die verschiedenen Dimensionen des biblischen Reich-Gottes-
Gedankens sind nicht nahtlos zu systematisieren. Gerade darin -
und in der expliziten Tendenz verschiedener Redeweisen - bezeugen
sie das Entscheidende: «Reich Gottes» meint biblisch jenes escha-

tologische Geschehen, das nach dem Neuen Testament mit und in
Jesus von Nazareth inauguriert und auf Hoffnung hin vollbracht
wurde. «Eschatologisch» bedeutet dabei: Es geht nicht um eine

begrenzte, lokal, ideologisch, institutionell, begrenzte Bewegung;
es geht um keine «Sekte» und auch nicht um eine «Kirche». Es geht
um das Heil der Menschen, Heilung der Welt. Der authentische
Wille Jesu transzendiert jede Kirche, noch bevor sie sich etabliert
hat. Er intendiert mit seinem Reiche die neue Schöpfung, den
neuen Himmel und die neue Erde. Daran wird gedacht, wenn
gebetet wird : Dein Reich komme

Das Mißverständnis der Kirche (um nicht gar stärkere Ausdrücke
wie «Versagen» oder gar «Verrat» zu gebrauchen) bestand und
besteht in der ständigen Versuchung, diese eschatologisch-ökumenische
Dimension des Reiches Gottes zu verkürzen, das Reich Gottes für
sich selbst zu reklamieren, im extremen Fall sich selbst mit ihm zu
identifizieren. Dies ist eine notorische Versuchung der Kirche; es

gibt wohl keine Kirche, die ihr nicht ausgesetzt wäre.

Man könnte eine ganze Kirchengeschichte von diesem Gesichtspunkt her
schreiben - und es wäre eine «historia calamitatum». Bereits bei den
Kirchenvätern findet man Spuren dieser Tendenz. So bezog schon Origenes
die Bitte des Vaterunsers «Dein Reich komme» vorzüglich und eigentlich
exklusiv auf die geistig-geistliche Sphäre : Die Seele sollte sich von Gott
beherrschen lassen. Sie ist sein eigentliches Reich. In einer solchen Auffassung
liegt eine religiöse Verengung des biblischen Reich-Gottes-Gedankens recht
nahe. Und eine andere Verengung folgt bald, etwa beiAugustinus: Das Reich
Gottes wird mit der Kirche identifiziert, ein Gedanke, der zum Grundaxiom
der mittelalterlichen Ekklesiologie wurde.

Dieses Axiom wurde bei den Reformatoren durchbrochen. Und doch:
Auch in der Reformation wurde die Botschaft vom Reiche Gottes nicht in
ihren radikalen Konsequenzen voll entfaltet. Die Katechismen etwa von
Luther oder Calvin legen davon ein Zeugnis ab. Wir finden in den Katechis-



52 H.Ott, F.Buri, J.M.Lochman,

men der großen Reformatoren bewegende, wahrhaft evangelische Formulierungen

in den Erklärungen der zweiten Bitte des Vaterunsers. Und doch ist
auffallend: fast ausschließlich werden diese Erklärungen auf die Kirche
bezogen, auf «uns», die Betenden; dagegen tritt die Überlegenheit des Reiches
uns und der Kirche gegenüber in den Hintergrund zurück. Auch hier finden
wir also die ekklesiozentrische Tendenz, die «Hypostasierung des Glaubens
und der Kirche» (K.Barth), vor allem aber die «Ent-Eschatologisierung» des
Reich-Gottes -Glaubens.

Fast hemmungslos entfaltet sich diese Tendenz im nach-reformatorischen
Zeitalter : So wird in der Orthodoxie das Reich Gottes zu einem bescheidenen
Baustein im allumfassenden System der christlichen Lehre. Im Pietismus
spricht man zwar vom «Reich-Gottes-Werk», dieses Werk meint aber fast
ausschließlich das Werk der Erweckimg, im besten Falle das Werk der inneren
Mission. Die Aufklärung faßt das Reich Gottes als eine vernünftig-sittliche
Gemeinschaft der aufgeklärten Individuen auf. Alle diese Wege der Deutung
sind recht verschieden, sie zeigen aber die ähnliche Tendenz : Der dynamisch -

eschatologische Sauerteig des Reiches Jesu wird entschärft oder verallgemeinert.

Hier sehe ich die vielleicht entscheidende Aufgabe für eine
authentische ekklesiologische Theorie und Praxis heute. Es geht
darum, die negative Lektion der Kirchengeschichte kritisch
aufzuarbeiten und zu versuchen, sowohl die ekklesiozentrische
Verengung, wie auch die falsche Verallgemeinerung des eschatologischen
Reich-Gottes-Ansatzes Jesu zu überwinden. Diese Aufgabe ist nicht
leicht, im Blick auf den Zustand unserer Kirchen, vor allem wohl
in den immer noch wohl-etablierten Kirchen des «christlichen
Abendlandes». Doch sie ist nicht hoffnungslos. Auf zwei anregende
und hilfreiche Faktoren unserer Situation möchte ich hinweisen:
Auf die Wiederentdeckung der Eschatologie in der neueren Theologie

und auf die steigende Bedeutung der ökumenischen Dimension.

In der heutigen Theologie spielt das Eschatologische der biblischen
Botschaft eine viel stärkere Rolle als früher. In Auseinandersetzung mit der
Schule der «konsequenten Eschatologie», in Anknüpfung an die Theologie der
beiden Blumhardts und der Religionssozialisten, setzte sich diese Tendenz,
gefördert durch die Theologie von Karl Barth, vor allem in der «Theologie der
Hoffnung» und in der «Theologie der Revolution» durch. Das alles sind sehr
vielfältige, gelegentlich gegensätzliche, und auch konfuse Stimmen. Doch die
in ihnen zum Ausdruck gebrachte Unruhe ist meinem Verstehen nach gesund
und kann einem ekklesiologischen Neuansatz nur dienlich werden.

Das Gleiche gilt von der steigenden Rolle des ökumenischen Denkens.
Wir erleben in der heutigen Christenheit ein ausgeprägtes Offensein für
die ökumenische Tendenz einer eschatologisch orientierten Ekklesiologie.
Das Ökumenische bedeutet dabei keineswegs nur das Zwischenkirchliche



Dogmatisches Gespräch über die Kirche 53

(was allerdings auch wichtig ist). Es wird konsequenterweise auf die «Ökumene»

der ganzen Welt ausgerichtet; meint also das Engagement im Volke Gottes,
aber für die Völker der Welt. In diesem Sinne ist die Tendenz in der Ökumenischen

Bewegung, wie sie vor allem in Genf 1966 und in Uppsala 1968 betont
wurde, auch ekklesiologisch wichtig. Sie bedeutet Ausbrechen aus der notorischen

Verengung, ja Verkrampfung einer selbstbezogenen Kirchlichkeit zur
Konfrontation mit dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit. Diese
Gerechtigkeit transzendiert jede Kirche, verbietet ihr jedes Verweilen bei
sich selbst und bringt sie in Bewegung auf größere Gerechtigkeit, Frieden
und Freude auf Erden hin.

Ich habe bewußt formuliert : Hier sehe ich unsere eJclclesiologische

Aufgabe. Konzentration auf das Reich Gottes bedeutet nicht die

Auflösung der ekklesiologischen Problematik. Ich glaube nicht an
die Auflösung der Kirche in der Welt. Die Flucht der Theologen
aus der Kirche in die Gesellschaft heute ist menschlich verständlich,
in manchen Fällen aber doch eine Fluchtreaktion.

Vom Reiche Gottes her wird die Kirche nicht aufgehoben, wohl
aber aufgeschlossen und in jene in der Geschichte Jesu vorgezeichnete

Bewegung gesetzt. Es hat noch Sinn, daran zu partizipieren.

2. Der Begriff der Kirche: Ecclesia visibilis et invisibilis

Fritz Buri:

Unter den verschiedenen Aspekten und Begriffen, mit deren Hilfe
man versuchte und noch versucht, das Wesen der Kirche zu
definieren, kommt seit der Reformation dem Begriffspaar ecclesia

visibilis und ecclesia invisibilis eine besondere Bedeutung zu. Die
Unterscheidung einer sichtbaren und einer unsichtbaren Kirche
bzw. die Definierung der Kirche unter diesenbeiden Gesichtspunkten
ist zwar nicht eine Erfindung der Reformatoren, sondern geht der
Sache und z. T. auch dem Begriff nach zum mindesten auf Augustin
zurück und läßt sich bis in ihre Ursprünge in der biblischen
Überlieferung verfolgen.

In der Bibel entspricht unserem Begriffspaar der in mannigfachen
Ausformungen bezeugte spannungsvolle Zusammenhang zwischen dem erwählten

Gottesvolk des Alten und Neuen Bundes und dessen verheißener, aber
noch nicht oder jedenfalls noch nicht völlig in Erscheinimg getretener
Vollendung.



54 H.Ott, F.Buri, J.M.Lochman,

Bei Augustin haben wir einerseits die sichtbare, auf Rom ausgerichtete,
empirische Kirche, die er um des Besitzes der Sakramente und deren
Wirkungen willen den Heiligkeitsforderungen der Donatisten gegenüber als das

corpus verum Christi, das Reich Gottes oder Volk Gottes, die civitas Dei
verteidigt, obschon sie noch ein corpus permixtum darstellt, da ihr auch
Heuchler und Sünder angehören. Anderseits aber spricht er auch von einer
Kirche, die als eine praeexistente Größe im Himmel ist, mit der die sichtbare
irdische Kirche nur als ihr Abbild in Hoffnung verbunden ist, die jedoch alle
Gläubigen der Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft umfaßt. Wenn schon
diese ecclesia caelestis jetzt noch nicht sichtbar ist, so gilt dies erst recht von
dem Kirchenbegriff der Augustinischen Praedestinationslehre, insofern der
numerus electorum nur Gott bekannt ist, zugleich aber auch über den Bereich
der Sakramentskirche hinauswirkt.

Obgleich schon bei Augustin diese verschiedenen Begriffe von Kirche sich
nicht miteinander vereinbaren lassen, stellen sie doch - einschließlich einer
modifizierten Fassung der Augustinischen Praedestinationslehre - die
Grundbestandteile des Selbstverständnisses der römischen Kirche dar, wie es uns
ohne prinzipielle Neuerungen auch noch in der «dogmatischen Konstitution
über die Kirche» des 2. Vaticanum begegnet. Wesentlich ist und bleibt für
diese Kirche, daß sie sich in der sichtbaren Gestalt ihrer hierarchisch-sakramentalen

Heilsanstalt als identisch mit der wahren Kirche versteht, auch
wenn sie sich zu diesem Zwecke noch anderer als der angeführten Begriffe
bedient. Die Einheit von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit der Kirche kommt
am deutlichsten zum Ausdruck, wenn von ihr gesagt wird, sie bestehe aus den
drei ein Ganzes bildenden Teilen der ecclesia militans auf Erden, triumphans
im Himmel und patiens im Fegfeuer.

Unter Ablehnung des Purgatoriums hat sich auch die altprotestantische
Kirchenlehre dieser Begriffe bedient — allerdings in Verbindung mit einem
anderen Verständnis dessen, was Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit der Kirche
betrifft. In ihrem, aus einem neuen Verständnis des Glaubens erwachsenen
Protest gegen die päpstliche Sakramentskirche unterscheiden die Reformatoren

scharf zwischen ecclesia visibilis und ecclesia invisibilis. Für Luther ist die
wahre Kirche ein Gegenstand des Glaubens und deshalb unsichtbar. Er
beruft sich dafür mit Vorliebe auf den dritten Artikel: «Ich glaub in den
heiligen Geist, eine heilige christliche Kirche, Gemeinschaft der Heiligen. Ist
der Artikel wahr, so folget draus, daß die heilige christliche Kirche niemand
sehen kann noch fühlen... Die tolle Kirch des Bapsts spricht also : Ich sehe
ein heilig christliche Kirche.» «Diese Gemeinschaft mag weder geben noch
nehmen irgend ein Mensch, er sei Bischof, Bapst... sondern allein Gott selb
durch seinen heiligen Geist muß die eingießen ins Herz des Menschen»
(E.Hirsch, Hilfsbuch zum Studium der Dogmatik, S.195). Aber weil dies in
der sichtbaren Kirche geschieht, und diese mit der unsichtbaren wie Leib und
Seele im Menschen zusammengehört (Hirsch, S. 194), so «muß ja irgend ein
sichtliches Zeichen gegeben sein, durch das wir auf einen Haufen versammelt
werden zum Hören des Wortes Gottes... und wir habens auch, nämlich die
Taufe, das Brot, und am ersten von allen das Evangelium» (Hirsch, S.201).

In diesem Sinne definiert Melanchthon in den Loci: «Die sichtbare Kirche



Dogmatisches Oespräcli über die Kirche 55

ist die Versammlung derer, die das Evangelium von Jesus Christus annehmen
und die Sakramente recht brauchen.» Oder wie es dann im 7. Artikel der
Confessio Augustiana heißt: «Est autern ecclesia congregatio sanctorum, in
qua evangelium pure docetur et recte administrantur sacramenta.»

Wie Luther seinen Kirchenbegriff aus seinem Rechtfertigungsglauben
ableitet, so ist für Zwingiis und Calvins Kirchenbegriff die Erwählungslehre
grundlegend. Die wahre Kirche ist die ecclesia invisibilis der electi, die nur
Gott bekannt sind. Insofern dieser Glaube an die göttliche Erwählung
verkündigt werden muß und sich im Leben der Gläubigen auswirkt, gewinnt die
ecclesia universalis aber in den einzelnen «Kilchhörinen» oder ecclesiae parti-
culares auch eine sichtbare Gestalt, die dementsprechend zu organisieren ist
und in dieser Organisation denn auch ihre Kennzeichen besitzt.

Die reformatorische Unterscheidung zwischen der sichtbaren und unsichtbaren

Kirche ist wohl geeignet zur Kritik der katholischen Ineinssetzung
beider Größen und der darin von den Reformatoren gesehenen Dämonisierung
und Magisierung des Glaubens. Aber wie schon bei Augustin lassen sich die
beiden unterschiedenen Bereiche nur schwer wieder miteinander verbinden:
Die unsichtbare Kirche des Glaubens und noch mehr diejenige der Erwählung

droht die anstaltliche, organisierte sichtbare Kirche zu sprengen. Wenn
diese letztere jedoch an sichtbaren Kennzeichen und Formationen als die
wahre Kirche erkennbar sein soll, so setzt man sie der gleichen Kritik aus,
die man aus dem gleichen Grunde gegen die römische Kirche erhebt. Der
Unterschied besteht nur darin, daß man auf protestantischer Seite über keine
inkarnierte Unfehlbarkeit verfügt, sondern sich auf den Heiligen Geist beruft,
dessen Ausweisbarkeit bekanntlich mit Schwierigkeiten verbunden ist.

Jedenfalls haben die altprotestantischen Theologen lutherischer und
reformierter Observanz diese Problematik durch ihre begrifflichen Distinktionen
zwischen: ecclesia stricte et proprie dicta bzw. ecclesia invisibilis als coetus
vere credentium bzw. electorum und ecclesia late et improprie dicta bzw.
visibilis als Bereich der wenigstens äußerlichen Kirchenzugehörigkeit nicht
gelöst, sondern nur formuliert.

Nachdem Schleiermacher in seiner Glaubenslehre § 113-159 noch einmal
seine Lehre von der Kirche unter dem Gesichtspunkt von sichtbar und
unsichtbar entwickelt hat, wobei für ihn die Sichtbarkeit der Kirche in dem
«Zusammentreten der einzelnen Wiedergeborenen zu einem geordneten
Aufeinanderwirken und Miteinanderwirken» besteht (§ 115), während die unsichtbare

Kirche «die Gesamtheit aller Wirkungen des Geistes in ihrem Zusammenhang»

ist, den er auch als den «Geist des Christentums» bezeichnet (§ 148),
ist im neueren Protestantismus die traditionelle Unterscheidung mehr und
mehr in Abgang gekommen. Man schränkt die Frage nach der wahren Kirche
auf die in ihrer geschichtlichen Erscheinung sichtbare Kirche ein : « Denn
Menschen sind die Kirche und Menschen sind nicht unsichtbar» (Schlatter,
Das ehr. Dogma, S.387). Den Aspekt ihrer Unsichtbarkeit verwendet man
entweder heilsgeschichtlich-offenbarungsmäßig oder religionsgeschichtlich-
geschichtsphilosophisch in bezug auf das Noch-Nicht der Vollendung oder
den Abstand vom Ideal, d.h. als Verheißung und Kritik in bezug auf den
gegenwärtigen Zustand. Unsichtbar ist die geglaubte Gegenwart des Herrn,



56 H.Ott, F.Buri, J.M.Lochman,

noch nicht sichtbar seine Wiederkunft. Unsichtbar im Sinne der Nichtobjek-
tivierbarkeit ist auch, als was sich der Mensch versteht und jede noch
ausstehende Zukunft. Sichtbar dagegen sind die psychologischen und soziologischen

Erscheinungsformen und Auswirkungen jenes Glaubens und dieses
Selbstverständnisses in der Geschichte.

In diesem Zusammenhang sind zwei Erscheinungen für unser
Problem von weittragender Bedeutung geworden: einmal die u. a.

von Franz Overbeck, Albert Schweitzer und Alfred Loisy vertretene
Sicht der Geschichte der christlichen Kirche unter dem Aspekt des

Nichteingetretenseins der Parusie, und zum andern weltanschauliche

Auffassungen, denen zufolge die christliche Kirche als eine

Fehlbildung aus der Geschichte zu verschwinden hätte. So stellt
sich hier vom Verständnis der biblischen Überlieferung wie von
weltanschaulich-politischen Überlegungen her die Frage von
Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit der Kirche in neuer Weise. Die Aufgabe
der Dogmatik wird darin bestehen, sich darüber Klarheit zu
verschaffen, wie sie die im Vorangehenden an einigen Punkten
angedeutete eigene Problemgeschichte mit der geistigen Situation der
Gegenwart in Verbindung bringen kann, und ob und wie sie auf
Grund der gewonnenen Einsichten fortan von ecclesia visibilis und
invisibilis reden will.

Mein Vorschlag würde dahin gehen, die Dialektik von sichtbar
und unsichtbar im Sinne der Dialektik von gegenständlich und
nichtobjektivierbar zu verstehen, wobei das Selbstverständnis des

Glaubens und dessen Gemeinschaft als Bereich der Nichtobjektivier-
barkeit der Invisibilis entsprechen würde, während die Formen, in
denen sich dieses Selbstverständnis des Glaubens und seiner
Gemeinschaft vollzieht und in denen es sich sichtbar auswirkt, zum
überprüfbaren Bereich der menschlichen Gesellschaft gehören.

Jan Miliö Lochman:

Es ist für mich nicht leicht, die in der Dogmengeschichte so oft
praktizierte und so oft variierte Unterscheidung «ecclesia visibilis -
ecclesia invisibilis» ohne ernste Bedenken aufzunehmen. Es ist nicht
ganz unmöglich, das heißt : Ich kann in einem gewissen Kontext und
einer gewissen Intention den relativen Sinn dieser Unterscheidung
durchaus einsehen. Ich denke an Wicliff und vor allem an Hus: An



Dogmatisches Gespräch über die Kirche 57

die Denker also, die in meiner ekklesiologischen Tradition eine
große Rolle spielten. Gerade sie haben diese Formel aufgenommen
und höchst wirksam angewandt. Sie haben die selbstverständlich
etablierte, sich selbst faktisch verabsolutierende Institution der Kirche
herausgefordert, indem sie auf die wahre Kirche als communio elec-

torum hingewiesen haben. Diese unsichtbare Kirche ist die wahre :

Ihr gelten die hohen ekklesiologischen Attribute, nach ihr hat sich
die vorgegebene kirchhche Organisation als nach ihrer Norm
auszurichten. Dieser Gebrauch unserer Unterscheidung leuchtet mir
ein und bleibt weiterhin aktuell. Bis heute ist das Wissen um die
«Unsichtbarkeit» der wahren Kirche eine Hilfe gegen jede kirchhche

Hybris, die sich nur zu schnell als die echte «Braut Christi»
versteht und gebärdet.

Als Beispiel könnte man das folgende Zitat aus der päpstlichen
Enzyklika «Mystici corporis» (1943) erwähnen:

«Ohne irgendeinen Fehler erstrahlt die fromme Mutter in ihren Sakramenten,

durch die sie ihre Kinder gebiert und nährt, im Glauben, den sie zu jeder
Zeit unversehrt bewahrt, in ihren hochheiligen Gesetzen, auf die sie alle
verpflichtet, und in den evangelischen Räten, die sie gibt, endlich in den himmlischen

Gaben und Charismen, durch die sie in unerschöpflicher Fruchtbarkeit
ganze Scharen von Märtyrern, Jungfrauen und Bekennern hervorbringt. Ihr
kann man es nicht zum Vorwurfmachen, wenn einige ihrer Glieder krank oder
wund sind.»

Gegen diese Versuchung, die eigene Macht und Herrlichkeit zu
preisen, die nicht nur die katholische Kirche bedroht, ist es gut zu
wissen: Die wahre Kirche ist «invisibilis». Die gegebene sichtbare
Kirche darf sich nicht mit der unsichtbaren triumphalistisch
verwechseln.

In diesem Sinne ist die Formel auch für mich noch brauchbar.
Und doch, nur mit Unbehagen und nur mit strengen Einschränkungen.

Die Begrifflichkeit dieser Unterscheidung scheint mir sehr
belastet und belastend zu wirken. Im Hintergrund steckt doch -
bewußt oder unbewußt - eine ausgeprägte Ontologie, nämlich die des

antiken Piatonismus, des mittelalterlichen Reahsmus. Von da her
werden von vornherein Weichen gestellt: Das Sichtbare, das

Gegenständliche, das Irdische, das Materielle ist minderwertig. Das
authentisch Seiende ist unsichtbar, ungegenständlich, himmlisch,
geistig. Die traditionellen religiös-idealistischen Vorurteile werden
von daher gefördert. Gerade das aber ist eine Präjudizierung der



58 H.Ott, F. Buri, J. M.Lochman,

Ekklesiologie, und zwar die Präjudizierung, welche die biblische
Perspektive weitgehend verzeichnet. Die Folgen für die kirchliche
Theorie und Praxis können sich sehr negativ auswirken.

Wenn ich an die kirchliche Theorie denke: Liegt nicht - hinter dem
Vorzeichen unserer Unterscheidung - die Gefahr eines kirchlichen Doketismus
vor der Tür? Man schätzt die Idee der Kirche hoch, man entwickelt
hochkirchliche Ekklesiologie, aber eben : Die hohe Kirche, die wesentliche Kirche,
ist jenseits der realen Gemeinde, eine «civitas platonica». Und entsprechend
dann die kirchliche Praxis : Weil die eigentliche Heimat der Kirche himmlischseelisch

ist, so gilt ihre letzte Loyalität dem himmlisch-seelischen Bereich;
das irdische Thema, das sozial-ethische, gesellschaftlich-politische, das geht
sie nicht zentral an, sondern höchstens marginal, uneigentlich, sekundär, als
ihr «Opus alienum». Die Atmosphäre einer theoretischen und praktischen
Unverbindlichkeit in bezug auf das geschichtliche Engagement wird daher
genährt.

Diese Haltung und deren ideologisches Gerüst, eben die
idealistischmetaphysische Unterscheidung, ist dem biblischen Denken fremd. Der
Kirchenbegriff des Neuen Testaments ist nicht doketisch. Die irdische
Gemeinde wird nicht von vornherein depotenziert: Die großen Verheißungen
gelten ihr - der sehr konkret und gelegentlich peinlich sichtbaren Gemeinde,
den Zwölf, den apostolischen Ortsgemeinden. Hic Rhodus, hic salta: Die
Kirche ist die Kirche der Menschen. Adolf Schlatter hatte schon recht:
«Menschen sind die Kirche und die Menschen sind nicht unsichtbar», wobei
noch - als letztes Argument - christologische Überlegungen anzustellen sind,
um dem Doketismus vom theologischen Grunde aus entgegenzuwirken. Hat
sich in Jesus Christus der «Unsichtbare» mit dem « Sichtbaren», Gott mit dem
Menschen, solidarisch und untrennbar verbunden, so ist dann auch das
Geheimnis der in dieser Verbindung begründeten Kirche nicht mit den
unbedacht übernommenen Kategorien des Piatonismus zu treffen. Das
Ringen um die wahre Kirche geschieht nicht im Jenseits, sondern im Diesseits

_ im manchmal enttäuschenden, prekären, menschlich - allzumenschli-
chen Diesseits der konkreten irdischen Gemeinden. Für den Theologen heißt
das: Hic ecclesia — hic salta! «Salta» - bestimmt: Also sitze nicht und liege
nicht, sondern «springe », bewege dich — führe den guten Kampf der Nachfolge
Aber eben: Hier, unter diesen Menschen.

In diesem Zusammenhang habe ich die eine - allerdings ziemlich
zentrale - kritische Frage an das Votum von Fritz Buri: Ich finde
seinen positiven Vorschlag, die Dialektik von sichtbar und unsichtbar

im Sinne der Dialektik von gegenständlich und nichtobjek-
tivierbar, nicht sehr hilfreich. Ich sehe die relative Berechtigung
dieses Vorschlages zwar ein: Der Hinweis, daß die wahre Kirche
nicht epistemologisch greifbar ist, ist natürlich berechtigt. Im
erkenntnistheoretischen Sinne leuchtet mir der Vorschlag Buris eini-



Dogmatisches Gespräch über die Kirche 59

germaßen ein. Aber es gibt doch andere Kontexte, wo der Gebrauch
der Kategorien gegenständlich-unobjektivierbar präzisiert werden
müßte. Ohne diese Präzisierung erweckt der Gebrauch der
Kategorien den Eindruck, daß man noch einmal jenem bewußten oder
unbewußten idealistischen Vorurteil huldigt, als ob das Nicht-
Objektivierbare das Authentische, Wesentliche - das Gegenständliche

aber das Uneigentliche, Unwesentliche sei. Dem möchteich
widersprechen : Biblisch ist die gegenständliche Welt ein authentischer
Bestandteil der menschlichen Welt, was auch ekklesiologische
Konsequenzen haben muß. Die «gegenständliche Tätigkeit» (um diesen

wichtigen Begriff der marxistischen Anthropologie aufzunehmen:
eine Aufnahme, die mir im Blick auf die notorische Idealisierung der
kirchlichen Terminologie als sinnvoll erscheint!) einer in der Welt
der Menschen engagierten Kirche gehört untrennbar zu den
Aufgaben der Kirche. Unsere ekklesiologische Begrifflichkeit sollte
diesem Anliegen nicht im Wege stehen

Heinrich Ott:

Ich möchte mich an die von Fritz Buri entfaltete Problemstellung
halten. Er schreibt: «Die Aufgabe der Dogmatik wird darin
bestehen, sich darüber Klarheit zu verschaffen, wie sie die...
Problemgeschichte (sc. der beiden Korrelativbegriffe 'ecclesia visibilis et

invisibilis') mit der geistigen Situation der Gegenwart in Verbindung

bringen kann, und ob und wie sie... fortan von ecclesia visibilis

und invisibilis reden will.» - Die Problemgeschichte und die
in dieser enthaltene Problematik hat F. Buri mit folgenden Worten
gekennzeichnet: «Die unsichtbare Kirche des Glaubens und noch
mehr diejenige der Erwählung droht die anstaltliche organisierte
sichtbare Kirche zu sprengen...»

Ich glaube nun in der Tat, daß das dogmatische Begriffspaar auch
heute immer noch theologisch aktuell und brauchbar ist - wenn
auch vielleicht heute im wesentlichen aus andern Motiven als früher.
Eine gewisse besondere Dringlichkeit gewinnt dieses dogmatische
Begriffsinstrumentarium gerade heute, wo der soziologische
Gesichtspunkt sich aufdrängt und wir uns genötigt sehen, zunächst

ganz «weltlich» nach der Kirche als einem gesellschaftlichen
Phänomen zu fragen, welches sich beschreiben und auch mit statisti-



60 H. Ott, F. Buri, J. M. Lochman,

sehen Methoden untersuchen läßt. Die Kirche ist ein Gesellschaft« -

phänomen, das jeder wahrnehmen und im Prinzip jeder analysieren
kann. Aber wir stehen vor der Frage: ob wir durch diese

soziologische Betrachtungsweise dem Phänomen «Kirche» schon gerecht
werden. Als einer der ersten hat Dietrich Bonhoeffer diese Spannung
erkannt und in seiner Dissertation «Sanctorum Communio» das

Zusammenspiel eines soziologischen und eines theologischen
Gesichtspunktes in der Ekklesiologie gefordert.

Wir müssen nämlich fragen, ob das soziologisch analysierbare, empirisch
faßbare Phänomen Kirche wirklieh schon das ist, was die Kirche selber zu
sein beansprucht. Und in diesem Augenblick sind uns schon die beiden
Begriffe «ecclesia visibilis» und «ecclesia invisibilis» an die Hand gegeben: wir
müssen sie gebrauchen! Es sei denn, wir beschränken uns auf einen rein
positivistisch-soziologischen Aspekt und erklären das eigene Selbstverständnis

der Kirche als Illusion. - Wenn wir das aber nicht glauben tun zu dürfen,
dann müssen wir fragen: «Was ist denn die Kirche sonst noch - nämlich außer
all den gesellschaftlichen beobachtbaren Abläufen, die in ihr vorgehen und in
die hinein sie verwoben ist?» Die Kirche versteht ja sich selber als das Volk
Gottes, als den Ort, wo das Heil Gottes für die Welt verkündigt und der
Name Gottes angerufen wird, wo also das endgültige Heil aller Menschen zur
Sprache kommt. Sie versteht sich selber in diesem Sinne, entsprechend dem
ihr von Christus gegebenen Auftrag, als «Licht der Welt».

Dieses Selbstverständnis der Kirche ist für den empirischen Soziologen
weder verifizierbar noch falsifizierbar. Trotzdem kann man es nicht einfach
als Unsinn bezeichnen. (Nonsense heißt ja sonst das, was sich weder verifizieren

noch falsifizieren läßt.) Sondern es könnte sein, daß es eine Ebene der
Wirklichkeit gibt, welche über das empirisch Beobachtbare hinausliegt, ein
Wirkliches, dessen normales Funktionieren sich nicht beschreiben und voraussagen

läßt und das sich von Natur jeder statistischen Erfassimg entzieht.
Ein Wirkliches, welches aber trotzdem auf das Empirische, auf das beobachtbare

menschliche Verhalten in der Gesellschaft entscheidend zurückwirkt.
Dieses «Darüberhinausliegende» ist das Unsichtbare. Das, was - biblisch
ausgedrückt - im innersten «Herzen» der Menschen vorgeht, manchmal dem
Menschen selbst nicht bewußt. Im Fall des Phänomens «Kirche» hieße das:
Wie der Mensch sich innerlich zu sich selbst und zu seinem Gott verhält, die
innere Geschichte seines Glaubens (nicht individualistisch-isoliert verstanden,
sondern immer im Mit-Sein mit seinen Mitmenschen, Gläubigen und
Ungläubigen), das ist das «Darüberhinausliegende», Unsichtbare. Was dagegen
als gesellschaftliches Verhalten in der Gruppe geschieht (in Kirchgemeinden,
kirchlichen Hierarchien, kirchlichen Organisationen und auch bei den
sogenannten «Randsiedlern» der Kirche), das ist das empirisch Faßbare, das
Sichtbare.

Aus diesen Überlegungen kann ich durchaus dem Vorschlag Fritz
Buris am Ende seines Exposés zustimmen: daß die Dialektik von



Dogmatisches Gespräch über die Kirche 61

sichtbar und unsichtbar die Dialektik von gegenständlichen Formen
des Zusammenlebens und ungegenständlichem Selbstverständnis
des Glaubens sei. (Mit dem Begriff «Selbstverständnis» zielen wir
ja eben auf jenen «ungegenständlichen», nicht beobachtbaren
Vorgang im menschlichen «Herzen», worin der Mensch er selber ist.) -
So können wir beispielsweise sagen : Der Kult ist eine gegenständliche,

beobachtbare Erscheinung. Auch statistische Methoden (z. B.
im Blick auf den Gottesdienstbesuch) haben hier ihren legitimen
Platz. Anders dagegen verhält es sich mit dem Glauben. Denn der
Glaube ist nicht-objektivierhares Selbstverständnis. Dennoch
gehören Kult und Glaube nicht total voneinander getrennten Sphären
an, sondern sie gehören aufs engste zusammen. Denn der Kult will
eine sinnhafte Handlung sein; aber ohne den Glauben verliert
eisernen Sinn, den er zu haben beansprucht. So stehen Kult und
Glaube, das Sichtbare und das Unsichtbare, in einer Art
Wechselwirkungsverhältnis. Oder besser noch: die Sphären durchdringen
sich. - Ergänzend möchte ich hier noch anmerken: Der Begriff
«Selbstverständnis» ist nicht so eindeutig, sondern eigentümlich
schillernd. Es gibt sozusagen verschiedene Stufen von Selbstverständnis.

So das Selbstverständnis, welches sich seiner selbst schon

so bewußt geworden ist, daß es zugleich ein Selbstbewußtsein ist.
Dann das Selbstverständnis, welches sich in verschiedenen Graden
der Unbewußtheit vollzieht.

Zusammenfassend ist festzustellen: Die Begriffe ecclesia invi-
sibilis und ecclesia visibilis sind dogmatisch notwendig, weil sie zwei

Aspekte bezeichnen, die in Wirklichkeit zusammengehören. Wie die
menschlichen (in unserm Falle die kirchlichen) Vorgänge in den

Augen der Menschen, in den Augen der Öffentlichkeit, und wie sie

(letztlich) in den Augen Gottes aussehen - damit sind ja nicht zwei
verschiedene Wirklichkeiten gemeint, sondern nur zwei verschiedene

- aber nicht voneinander zu trennende - Aspekte der einen
Wirklichkeit.

Nun ist freilich das theologische Interesse an der Verwendung der
beiden korrelativen Begriffe heute ein anderes als einstmals: Zur
Zeit der Reformation, als die Begriffe so geprägt wurden, lag das
Interesse darin, innerhalb der sichtbaren Kirche die wahre Kirche
der wahrhaft Gläubigen und Erwählten zu bezeichnen. (Denn in
der sichtbaren Kirche befinden sich ja auch Heuchler!) Heute
dürfte das wahre Interesse darin liegen, den Kirchenbegriff auszu-



62 H. Ott, F. Buri, J. M. Lochman,

weiten und Leute einzubeziehen, die zwar der sichtbaren Kirche
fernstehen, in deren «Herzen» aber, ihnen selber vielleicht noch
unbewußt, eine wahre Gottesbegegnung sich ereignet.

3. Notae ecclesiae

Jan Milic Lochman:

Credo ecclesiam: Diese zentrale ekklesiologische Aussage des

Apostolikum bestimmt die Dialektik jeder theologischen Lehre von
der Kirche. Die Kirche ist ein «Gegenstand» des Glaubens: sie geht
im empirisch-gegenständlich Feststellbaren nicht auf; sie ist nicht
historisch, psychologisch, soziologisch restlos greifbar. Und doch:
als «Gegenstand» des Glaubens ist die Kirche keine schlechthin
transzendente, himmlische, unfaßbare Größe. Sie geschieht unter
den Menschen auf Erden; sie stellt auch ein historisch, psychologisch,

soziologisch feststellbares Phänomen dar.
Diese Dialektik theologischer Ekklesiologie - die uns bereits in

unseren Überlegungen über unsichtbare und sichtbare Kirche
beschäftigte - ist der Hintergrund für jene klassische ekklesiologische
Problematik, mit welcher wir uns heute befassen wollen, für die
Frage nach den notae (verae) ecclesiae, den Kennzeichen der (wahren)
Kirche. Ist das Geheimnis der Kirche in ihren geschichtlichen
Gestalten nie ganz transparent, so ist es doch andererseits auch nicht
jenseits dieser geschichtlichen Formen, «ou-topisch», zu verstehen:
die wahre Gemeinde Jesu Christi ist im Glauben auf Erden erkennbar.

Welche sind dann ihre Kennzeichen, die Merkmale der wahren
Kirche

Die Frage — und der entsprechende dogmatische Topos - war für die
Christenheit nicht immer gleich aktuell. Die mittelalterliche Theologie
behandelte sie sporadisch und am Rande. Die übliche Antwort lautete (wie die
klassisch römisch-katholische Antwort bis heute) : una, sancta, catholica,
apostolica — das sind die notae ecclesiae, wobei diese Kennzeichen problemlos
als positive Attribute der verfaßten Kirche verstanden wurden. Fiel der
Blick (vor allem im späteren Mittelalter) im «christlichen Abendland» auf die
Ostkirche, so setzte man zu diesen klassischen Kennzeichen noch andere,
vor allem den primatus papae. Dachte man an nonkonforme Gruppen im
eigenen Bereich, so betrachtete man sie als pure Ketzereien, denen gegenüber
sich die relativ geschlossene, sichtbar übermächtige, mit jeder Herrlichkeit



Dogmatisches Gespräch über die Kirche 63

ausgestattete Institution der römischen Kirche in ihrem Anspruch keineswegs

erst legitimieren mußte.

Die Situation änderte sich radikal erst in der reformatorischen
und nachreformatorischen Zeit. Der dogmatische Topos «notae
ecclesiae» erhielt eine ungeheure Aktualität. Man versteht warum:
nun standen zwei relativ klar abgegrenzte Konfessionsblöcke
gegeneinander. In der Konfrontation zwischen ihnen spielte die Frage
der wahren Kirche eine wesentliche Rolle. So mußten die nun
verschiedenen Kirchen versuchen, sich als wahre Kirche zu legitimieren.
Dem dient die Besinnung auf die notae verae ecclesiae.

Bei der Formulierung der notae konnten die beiden Kirchenblöcke auf
gewisse, wenn auch nur fragmentarisch entwickelte Ansätze in der alten
Kirche zurückgreifen. Beim Übergang vom Urchristentum zur katholischen
Kirche hatte doch - mutatis mutandis - eine ähnliche Situation bestanden :

aus den verschiedenen christlichen Strömungen mußte bereits damals eine
einheitliche Kirche gebildet werden - und dazu wurde es notwendig, nach den
Kriterien der wahren Kirche zu fragen. Im Zeitalter der Apostolischen Väter
hat man drei Kriterien herausgearbeitet: 1. Eine Schrift (A.T. und Kanon des

N.T.); 2. Ein Amt (apostolische Sukzession, «ubi episcopus, ibi ecclesia»);
3. Ein Bekenntnis (régula fidei).

Für die Reformation liegen nun Schrift (Kanon) und Bekenntnis (Dogma
der alten Kirche) bereits fest. So konzentriert man sich auf protestantischer
Seite auf das Problem der rechten Auslegung von Schrift und Bekenntnis (in
der Kontroverstheologie vor allem an Hand der Topoi Rechtfertigungs- und
Abendmahlslehre), von katholischer Seite auf den Nachweis der fehlenden
apostolischen Sukzession im Protestantismus. Grundlegend wurde — vor
allem für die lutherische Reformation - die Formulierung von Conf. Aug. :

«Est autem ecclesia congregatio sanctorum, in qua evangelium pure docetur
et recte administrantur sacramenta. Et ad veram unitatem ecclesiae satis est
consentire de doctrina evangelii et de administratione sacramentorum.» - Der
polemische Zug kommt im klaren « satis est» zum Ausdruck : die überwucherte
kirchengeschichtliche Tradition wird radikal reduziert (auch die Zahl der
notae wuchs bis auf 100!); nur die evangelische Lehre und die rechten
Sakramente konstituieren und legitimieren die wahre Kirche. Die sind aber
dann eben deshalb ihre conditio sine qua non.

An diese Formulierung hält sich die Orthodoxie : als notae ecclesiae visibilis
verae gelten ihr «pura verbi divini praedicatio et légitima sacramentorum
administratio» (Luthard, S.329). Doch muß, da dies auch die katholische
Kirche (und die jeweils anderen Kirchen der Reformation!) für sich in
Anspruch nehmen, dieses Kriterim noch erweitert werden. Es lautet dann : Die
öffentliche Predigt des Wortes ist «publica fidei doctrina, quae utrum pura an
impura sit, cognosci debet ex symbolis et confessionibus publicis, totius
ecclesiae nomine editis vel a tota ecclesia aprobatis, non ex opinionibus aut
scriptis huius aut illius doctoris» (Luthardt, S.329). — Eine folgenschwere



64 H.Ott, F.Buri, J. M.Lochman,

Entwicklung bahnt sich an: die offizielle Konfession definiert die pura
praedicatio und wird dann faktisch zur eigentlichen, objektiv leicht feststellbaren,

nota ecclesiae. Eine konfessionalistisch-dogmatische Verengung des

Kirchenbegriffs liegt vor.
Wie entwickelte sich die Problematik bei den Reformierten? Calvin denkt

die notae zunächst ähnlich wie Luther. Er nennt als die beiden Hauptmerkmale

der Kirche wie der deutsche Reformator: die lautere Predigt des Wortes
Gottes und die rechte Verwaltung der Sakramente. Aber da kommt in seiner
Praxis und bald auch in der reformierten Theorie eine typische Erweiterung
zustande : Als drittes Merkmal wird die rechte Kirchenzucht addiert, was
zunächst auf die Abendmahlspraxis hinweist, bald aber auch allgemeiner
bedeutend wird. So vor allem bei Beza und dann auch in den Konfessionen
(vgl. die Confessio Scotica, Art. 18). Dieser Dreitakt der notae wird für die
Reformierten bezeichnend, selbst dort, wo (wie bei dem Basler Theologen
Amandus Polanus) von zwei Merkmalen gesprochen wird, dann aber das
zweite sehr umfassend verstanden wird: «Ecclesiae purae et orthodoxae duae
notae essentiales : doctrina divina sana ac incorrupta - et disciplina divina,
welche letztere einerseits in sacramentorum légitima administratione, andererseits

in mandatorum divinorum quoad sincerum cultum religiosum solius Dei
et quoad vitae sanctimoniam oboedientia besteht» (Heppe, S.542).

Diese Erweiterung der notae bei den Reformierten wird gelegentlich

kritisiert (vor allem auch von der lutherischen Seite) : Geschieht
darin nicht eine problematische Aufweichung der Souveränität des

Wortes und des Sakraments und Öffnung für eine moralistisch-
legalistisch verengte Frömmigkeit Diese Kritik kann man - gerade
auch im Blick auf die Praxis der reformierten Kirchen im Zeitalter
der Orthodoxie und des Puritanismus - nicht leicht vom Tische
wischen. Doch ßnde ich den reformierten Durchbruch in seinem
Ansatz und Grundsatz berechtigt. Interpretiert in mehorem partem
hilft er, einer anderen Verengung zu wehren: der Konzentration
der Kirche auf den geistlich-liturgischen Raum. Im Nachdruck auf
«vitae oboedientia» lag in nuce eine Tendenz zur weltverändernden
Praxis in der Kirche und in der Gesellschaft.

Mir scheint, daß gerade diesem Ansatz heute eine besondere
Aktualität zukommen könnte. Der Topos notae ecclesiae hat in unserer
Zeit wohl manches von seiner Aktualität verloren. Das gilt vor
allem im Blick auf seinen ursprünglich «kontroverstheologischen
Sitz im Leben». Wir leben in einem ökumenischen und säkularisierten

Zeitalter. Die alten Fragestellungen wurden dadurch zwar
nicht einfach erledigt (so ist z.B. die alte römisch-katholische nota
«primatus papae» nicht akzeptabler geworden!), wohl aber
relativiert. Heute sehen beide Kirchen ihre Existenzberechtigung



Dogmatisches Gespräch über die Kirche 65

überhaupt in Frage gestellt und empfinden daher einander eher als

Stütze denn als Bedrohung. Parallel dazu ist die Dogmatik so sehr
in Fluß gekommen, daß sich überall Berührungspunkte ergeben.

Der Topos hat aber nicht nur eine kontroverstheologische
Dimension. Bereits unsere knappe Übersicht hat gezeigt : in der notae
ecclesiae-Lehre ging es nicht nur um «Erkennungsmerkmale»,
sondern auch um «notae essentiales», «Wesensmerkmale». Mit anderen
Worten: Es ging nicht nur um Streit um die wahre Legitimation,
sondern zugleich um Ringen um echtes Kirchenverständnis, um die
wahre Gestalt der eigenen Kirche. Düse Aufgabe ist bis heute relevant.

Meinem Verstehen nach weist die reformierte Erweiterung der
notae in diesem Zusammenhang den fruchtbaren Weg - ist aber

zugleich inhaltlich konkreter, d. h. vom Evangelium her, zu füllen.
Die wahre Kirche geschieht nicht nur in der Orthodoxie ihrer Lehre,
sondern in der Orthopraxie ihrer Nachfolge. Auch diese Praxis
gehört zu den notae verae ecclesiae, was in der traditionellen
Auffassung zwar nicht bestritten, aber doch nicht genügend entwickelt
wurde. Die in der Kirchengeschichte gelegentlich vorliegenden
Ansätze dazu - etwa in einem von Luther gesetzten Akzent, daß das

Kreuz, die Bereitschaft zum Leiden, zum «schmalen Weg», die
wahre Gemeinde Jesu kennzeichnet, sind aufzunehmen und weiter
zu entfalten.

Nach meiner Erfahrung kann dabei auch das Vermächtnis der
Böhmischen Reformation einen hilfreichen Beitrag liefern. Mit einem
Hinweis darauf möchte ich schließen. In der magna charta der
Hussiten, in den Vier Prager Artikeln aus dem Jahre 1420, wird
zwar keine Lehre von den notae ecclesiae präsentiert, es wird aber
auf die «Wesenszüge» einer wahren Kirche reformatorisch
hingewiesen. Die vier Artikel fordern: 1. daß das Wort Gottes frei
verkündigt werde; 2. daß das Sakrament des Heiligen Abendmahls
«sub utraque», unter den beiden Gestalten des Brotes und des

Weines, gespendet werde; 3. daß den Priestern und Mönchen weltliche

Herrschaft und Besitz genommen werde und alle zum gehorsamen

Leben nach dem apostolischen Vorbild veranlaßt werden;
4. daß alle Todsünden bestraft werden und ihnen in jedem Stande
gewehrt werde.1

1 In der Confessio Bohemica 1575 wird der Topos «notae ecclesiae»
systematisch entwickelt und bemerkenswert ausgebaut. Die Konfession
spricht von fünf «sicheren und unfehlbaren Merkmalen». Zu den ersten klassi-



66 H.Ott, F.Huri, J. M.Lochman,

Es lohnt sich, diese - bestimmt auch zeitbedingten - Forderungen
als Kriterien einer ecclesia reformanda zu bedenken. Es geht in
ihnen unüberhörbar auch und zuerst um die beiden klassischen
notae: Wort und Sakrament. Aber das reformatorische Anliegen
der Hussiten zielt gleich auch weiter: oboedientia vitae in der
Kirche, von den Priestern und Mönchen angefangen, also die
«Kirchenzucht». Und vor allem: Absage an die Machtansprüche
der Christen, positiv : die apostolische Armut, d. h. die Orthopraxie
der Nachfolge in der Solidarität mit den Armen und Bedrückten -
das ist auch die «nota verae ecclesiae». Hier stellt sich bis heute eine
unvermindert aktuelle ekklesiologische Aufgabe. Das Ringen um
die wahre Gestalt der Kirche entscheidet sich gerade auch in der
heutigen Zeit der wachsenden Disproportion zwischen Armen und
Reichen (was so oft faktisch zugleich zwischen «reichen Christen»
und den «armen Lazari» bedeutet) an ihrer Bereitschaft, sich für
die Armen und Bedrückten einzusetzen.

Heinrich Ott:

Aus dem historischen Aufriß und der Erhellung der gegenwärtigen
kirchlichen Situation im Lichte der geschichtlichen Überlieferung
ging hervor : Der Begriff der notae verae ecclesiae, welcher einstmals
seinen spezifischen «Sitz im Leben» in der konfessionellen
Auseinandersetzung hatte, hat diesen Sitz weitgehend verloren und
dadurch auch seine dogmatische Funktion. Der Begriff diente einstmals

dazu, die vera ecclesia gegenüber den falsae ecclesiae

abzugrenzen. Die eigentlich «wahre» Kirche ist ja zwar die unsichtbare
Kirche. (Das, was im Innern des Menschen, oder auch im
verborgenen Geflecht von Sinnbezügen zwischen den Menschen,
zwischen Mensch und Gott vorgeht.) Aber etwas von dem Spezifischen
dieser wahren Kirche schimmert doch durch und wird sichtbar. Die
wahre unsichtbare Kirche prägt gewissermaßen der sichtbaren,
geschichtlich wahrnehmbaren Kirche ihren Stempel der Authentizität
und wahren Evangelizität auf. Zwar kann man es dem einzelnen
Christen - ich spreche jetzt in traditionell reformatorischer Ter-

schen beiden kommt : 3. Gehorsam des Evangeliums und des Gesetzes Christi,
wobei der «Bruderliebe» besondere Bedeutung zukommt; 4. Kreuz und
Bedrängnis um der Wahrheit und des Reiches Gottes willen; 6. Kirchenzueht.



Dogmatisches Gespräch über die Kirche 67

minologie - von außen nicht ganz sicher ansehen, ob er ein wahrer
Gläubiger ist, welcher zur wahren unsichtbaren Kirche gehört, oder

nur ein Heuchler. Gottes Augen sehen hier tiefer. Aber man kann
es der kirchlichen Versammlung, der Institution Kirche, ansehen,
ob sie wahre sichtbare Kirche ist oder nicht. Dazu hat uns Gott
untrügliche Zeichen gegeben. Denn der einzelne muß ja schließlich
darüber belehrt sein, wohin er sich zu halten hat.

Freilich muß wohl auch in dieser traditionellen Denkweise über
die notae ecclesiae (eben jene untrüglichen Kennzeichen) noch im
Prinzip damit gerechnet werden, daß einmal ausnahmsweise in
einer häretischen, falschen Kirche dennoch einer ist, welcher in den

Augen Gottes insgeheim zur wahren, unsichtbaren Kirche gehört.
(Wie auch umgekehrt.)

Sofern nun die notae ecclesiae, Wort, Sakrament und vita
Christiana, dazu dienten, daß sich eine Kirche gegen andere abgrenzen
und sich selber als die wahre legitimieren konnte, ist der Begriff
weithin obsolet geworden - weil das Bedürfnis der Selbstabgrenzung
heute nicht mehr akut ist für die Ekklesiologie. Wir sehen an diesem

Beispiel, wie man die dogmatischen Begriffe vor ihrem geschichtlichen

Hintergrund verstehen muß.

Zwei kleine Vorbehalte möchte ich gegenüber dieser im wesentlichen
auch von mir durchaus bejahten Perspektive machen: Einerseits kann ja
doch auch für uns gelegentlich das akute Bedürfnis eintreten, uns als Kirche
gegenüber einer sich als christlich bezeichnenden andern christlichen
Gemeinschaft mit Entschiedenheit abzugrenzen. Denken wir an das Barmer
Bekenntnis mit seiner Abgrenzimg gegen die Deutschen Christen. Oder
denken wir an Abgrenzungen gegenüber Sekten oder gegen ein engherziges
Christentum, welches unter dem Namen Christi eine un-menschliche und
christus-widrige Intoleranz übt. Auch hier geht es dann ja nicht darum, dem
einzelnen Angehörigen einer solchen Gemeinschaft das Heil (oder die menschliche

Aufrichtigkeit) abzusprechen, sondern nur darum, klar zu sagen: daß
da nach unserer festen Überzeugung "unter dem Namen Christi nicht die
Sache Christi getrieben wird. - Damit hätten wir also unter der Hand ein
Kriterium, eine nota verae ecclesiae, doch schon eingeführt. Ich habe sie
kurz als «die Sache Christi» bezeichnet. Was dieser Begriff besagen mag, muß
nachher gleich geklärt werden.

Ein zweiter kleiner Vorbehalt: Die abgrenzende Funktion der notae
ecclesiae ist heute in einem gewissen Umfang noch stets aktuell in der
römischen Ekklesiologie. Noch auf dem Konzil wurde darum gestritten, ob
man nichtkatholische Kirchen (die man früher schlicht als
«Religionsgemeinschaften» bezeichnete) mit dem Ehrenname «Kirche» benennen dürfe.
Als Kompromiß setzte sich der Begriff acommunitates ecclesiales » durch. Doch



68 H.Ott, F.Buri, J.M.Lochman,

heute ist es auch im katholischen Raum üblich geworden, kurzerhand von
«Kirchen» zu sprechen. - Die Konstitution über die Kirche und das
Ökumenismusdekret bedienen sich in dieser Sache eines merkwürdigen Schemas:
Es gibt eine ganze Anzahl von Merkmalen der Kirche. So die Bibel, die
Eucharistie, die Taufe, die andern Sakramente, das Bischofsamt, der päpstliche

Primat. Eine nicht-katholische (bzw. nicht-römische) Kirche kann nun
«mehr» oder «weniger» Kirche sein (bzw. die wahre Kirche in ihr mehr oder
weniger «subsistieren») : je nachdem, wie viele dieser Merkmale sie hat. So

sind z.B. die orthodoxe oder die anglikanische Kirche «mehr» Kirche als die
protestantischen Kirchen, obschon auch diese in gewisser Weise noch Kirche
sind (sie haben ja die Bibel, die Taufe und vor allem den Hl. Geist). — Diese
quantifizierende Denkweise ist eigentümlich wirklichkeitsfremd. Ich möchte
von ihr abkommen (und glaube, daß wir damit auch gerade dem
interkonfessionellen Gespräch mehr dienen) und vielmehr sagen: Wir sind als
christliche Gemeinschaften Kirche in dem Maße, als wir an der Sendimg
Christi in die Welt partizipieren. Dann brauchen wir einander nicht
vorzurechnen, wer von uns «mehr» oder «weniger» wahre Kirche sei, sondern wir
finden uns miteinander solidarisch im Vollzug der Sendung.

Damit ist die Sendung Christi zum Kriterium, zur einen nota
ecclesia geworden. Und mit der « Sendung » meinen wir hier nichts
anderes als das, was wir oben - weniger präzis - vorläufig als
«Sache Christi» bezeichnet haben. Was die sichtbare Kirche in der
Welt, der Geschichte, auszeichnet (oder auszeichnen sollte), woran
sie als Kirche erkennbar sein sollte, ist ihre Partizipation an der
Sendung Christi in die Welt.

Mit dieser Peststellung ist freilich kein Ist-Zustand beschrieben,
sondern eine Wesensnorm aufgestellt, welche eminent
kirchenkritische Bedeutung hat. Denn immer erhebt sich die Präge:
Entspricht die Kirche hier und jetzt, in dieser oder jener ihrer
Äußerungsformen, in dieser oder jener Konfession oder Gemeinschaft
und Organisation, der Sendung Christi, welche ihr Wesen ausmacht?

Wie ist nun aber die «Sendung» näher zu bestimmen? Wie, in
welchen Elementen, kommt sie zum Ausdruck? - Ich möchte hier
auf die drei traditionellen notae nicht einfach verzichten. Nur
möchte ich sie in eins zusammenfassen: Wortverkündigung, Ansage
des Kerygmas, und «geheiligtes» Leben, christliche Existenz,
gehören aufs engste zusammen. Und das Sakrament ist der Ausdruck
eben dieser Zusammengehörigkeit von Kerygma-Inhalt und
Gemeinschaft.

Um dieses Einheitliche, Komprehensive, das die eine Sendung
Christi, welche die Sendung der Kirche ist, ausmacht, auf einen



Dogmatisches Gespräch über die Kirche 69

Begriff zu bringen, können uns die Worte Jesu vom Salz der Erde
und vom Licht der Welt dienen (vgl. Matth. 5, 13-16). Diese
gleichnishaften Worte besagen : Die Existenz der Kirche, der Christenheit
in der menschlichen Geschichte bedeutet ein Ferment der Gesellschaft,

und zwar ein Ferment im Hinblick auf eine bessere Menschlichkeit

der Menschen. In diesem Sinne kann der Satz gelten: Die
Kirche ist um ihrer Sendung an die Menschheit willen da. Sie ist
ein Ferment in der Weise des «Lichtes», der Erleuchtung, das heißt
aber des gelebten Beispiels, das zur Erkenntnis der existentiellen
Wahrheit für die Menschen dient. Die Kirche soll die Wahrheit
nicht nur sagen, sondern auch leben, nicht nur leben, sondern auch

sagen - und sie soll eben dadurch zu jener Lichtquelle werden, deren
Erscheinung die Menschen zur Erkenntnis jener Wahrheit führt,
welche auf dem Grunde ihres Daseins als Gabe Gottes auf sie wartet.

Es stellt sich die Frage, welche Wahrheit dies denn sei. -
Zunächst aber müssen wir feststellen: Die Funktion der Kirche als
Licht der Welt, als Salz der Erde, als Ferment der Gesellschaft
kann sehr wohl mit dem heute gebräuchlichen Begriff der «

Bewußtseinsbildung» umschrieben werden. Das in diesem Falle auszubildende

Bewußtsein ist allerdings nicht ein bloß theoretisches,
sondern ein existentiell wirksames, ein Bewußtsein mit «existentieller
Tiefendimension», welches zugleich ein praktisches Bereitsein
bedeutet.

Aber noch einmal die Frage: Bewußtsein wovon? Es wäre hier
wohl ungenügend zu sagen, daß durch die Verkündigung und
Existenz der Kirche eben gewisse spezielle christlich-religiöse
Inhalte bewußt gemacht werden sollen, so daß sie von möglichst
vielen Menschen angeeignet werden. Vielmehr handelt es sich um
das Bewußtsein jener heilsamen Grundmöglichkeit des menschlichen

Daseins, welche der Mensch nicht aus sich selbst, sondern
durch die Heilsoffenbarung, die Selbstzuwendung, die offenbarende
und heilende Nähe Gottes in Jesus Christus gewinnt: die Möglichkeit

der Menschenhebe bis hin zur Feindeshebe, die Möglichkeit der
Vergebung und Versöhnung, die Möglichkeit der brüderlichen
Gemeinschaft, die Möglichkeit der hartnäckigen und ahen
Widerständen trotzenden Hoffnung des Menschen für den Menschen.
Dieses Bewußtsein soll die Kirche durch ihre Lehre und Verkündigung

und durch ihre Existenz in den Spannungen der Geschichte

zur Geltung bringen.



70 H.Ott, F. Huri, J.M.Lochman,

Dies kann sich in der Weise auswirken, daß neue Menschen sich
der Gemeinschaft der Christen anschließen und mit diesen die
Aufgabe der Bewußtseinsbildung weitertragen. Es kann aber auch
geschehen, indem Menschen sich schlicht vom Wort und Beispiel der
Christen zu eigenem (vielleicht nominell durchaus nicht
christlichem) Wirken der Liebe, der Versöhnung, der Brüderlichkeit und
der Hoffnung inspirieren lassen. Es kann geschehen, indem der
Einzelne in seinem Leben schlicht diesem Wege folgt. Es kann aber
auch dadurch geschehen, daß der Einzelne, diesem Wege folgend,
auch die Gesellschaft dementsprechend zu gestalten trachtet.

Fritz Buri:

Wenn heute in einer christlichen Gemeinde noch das Symbolum
Nicaeno-Constantinopolitanum vorgelesen oder mitgesprochen wird,
so sind die in seinem dritten Teil enthaltenen notae ecclesiae «una,
sancta, catholica, apostolica» für die sie Bekennenden ebenso mit
Zweideutigkeit, wie für die sie als Aussage der Kirche zur Kenntnis
Nehmenden mit UnglaubWürdigkeit verbunden.

Der einen Kirche, zu der man sich hier bekennt, steht die
Tatsache der vielen Kirchen gegenüber, von denen jede für sich in
Anspruch nimmt, in irgendeiner Weise die eine, wahre Kirche zu
repräsentieren, und jede den anderen Kirchen diese Funktion mehr
oder weniger abspricht. Auf alle Fälle ist die Einheit nicht
vorhanden - gerade auch nicht in der Frage, wie das «una» zu
verstehen sei.

Ebensowenig besteht in der Kirche Einigkeit darüber, worin denn
ihre Heiligkeit bestehe, ob die communio sanctorum Gemeinschaft
am Heiligen bedeutet - was nicht unbedingt Heiligkeit der
Kommunizierenden erfordert oder jedenfalls verschieden aufgefaßt werden

kann - oder aber Gemeinschaft der Heiligen, was auch wiederum
verschieden verstanden werden kann je nach der Bedeutung, welche
den Werken bzw. dem Glauben beigemessen wird. Aber wie immer
verstanden, werden die Kirchenleute den Weltleuten jedenfalls als
sonderbare Heilige erscheinen.

Katholisch heißt allumfassend sowohl in bezug auf den Inhalt
der kirchlichen Glaubensaussagen als auch hinsichtlich des

Anspruches auf den Herrschaftsbereich bzw. des Missionsauftrages der



Dogmatisches Gespräch über die Kirche 71

Kirche. Wie es damit bestellt ist, erhellt aus dem Umstand, daß

im Laufe der Geschichte «katholisch» zur Bezeichnung einer
einzelnen christlichen Konfession geworden ist, der z.B. in betonter
Weise auf protestantischem Boden «evangelisch» als Konfessionsbezeichnung

gegenübersteht, wobei aber auch die nichtrömischen
Kirchen Anspruch auf Katholizität erheben. Gegenüber konfes-
sionalistischer Katholizität sprechen Philosophen von einem
universalen Reich des Geistes, der aber etwas anderes als der Heilige
Geist ist.

Apostolisch nennt sich die Kirche und damit meint sie ihren
geschichtlichen Ursprung - sei es als eine göttliche Stiftung, sei es in
einem historischen Zusammenhang mit dem von Jesus erwählten
Jüngerkreis. Aber sowohl jene Behauptung einer göttlichen Stiftung
wie dieser ohne Zweifel vorhandene historische Zusammenhang
sind in ihren konkreten Einzelheiten höchst kontrovers - schon im
Neuen Testament und dann erst recht in der Geschichte seiner

Interpretation.
Aber nun steht im Symbolum diesen vier notae ecclesiae voran

das Wort credo. Credo... et in unam, sanctam, catholicam et aposto-
licam ecclesiam. Das heißt also, die Kirche glaubt an ihre eigene
Einheit, Heiligkeit, Katholizität und Apostolizität bzw. ihre Glieder

glauben, daß die Kirche, zu der sie sich bekennen, diese
Eigenschaften besitze.

Da hört natürlich alle Diskussion auf, weil im Glauben das, was
bewiesen werden sollte, immer schon in irgendeiner, letztlich
unbeweisbaren und unantastbaren Weise vorausgesetzt wird. Man ist
drin oder ist nicht drin. Die Kirche glaubt sich selber oder - wenn
man das «in» (eiç) nicht wegläßt - an sich selber. In beiden Fällen
gibt es keine Trennung von Subjekt und Objekt. Das Subjekt
Kirche glaubt sich selber als Objekt. Aber dieses geglaubte Objekt
ist mit dem glaubenden Subjekt identisch. Credo in ecclesiam heißt :

Die Kirche ist mit sich selbst identisch.
Nur sollte diese Identität nicht begrifflich in der Unterscheidung

von: Ich, das Subjekt, glaube als Objekt die Kirche, zum Ausdruck
gebracht werden, denn dann steht dem Subjekt doch - entgegen
dem Wesen des An-sich-selber-Glaubens - ein von ihm
unterschiedenes Objekt gegenüber. Ohne diese Objektivierung kann
offenbar nicht mit Bewußtsein geglaubt, geschweige denn ein
Glaube bezeugt, sondern könnte nur gefühlt oder geschwiegen wer-



72 H.Ott, F.Buri, J.M.Lochman,

den. Ohne eine sein Wesen in Frage stellende Objektivierung kann
die Identität des Glaubens weder sich selber noch andern zum
Bewußtsein gebracht werden, sondern bleibt nur Schweigen oder
fragwürdiges Behaupten übrig.

Das ist indes ein Sachverhalt, der nicht nur in bezug auf den
Glauben einer Kirche zutrifft, sondern er gilt ebensosehr von jedem
Selbstverständnis - in welchen geschichtlichen Formen immer es

sich vollzieht. Das Selbstverständnis bedarf zu seinem Vollzug der
Vergegenständlichung, darf sich aber um seiner Nichtobjektivier-
barkeit willen mit keiner seiner Objektivierungen identifizieren,
sondern kann nur immer über jede seiner Gestaltwerdungen
selbstkritisch hinausweisen. In diesem Sinne sind Selbstverständnis und
der nach diesem Modell verstandene Glaube in ihrem Wesen escha-

tologisch, d. h. jede endliche Raum-Zeitlichkeit transzendierend.
Wird diesem Sachverhalt nicht Rechnung getragen, so kommt es

zu jener konfessionspolitischen Verwendung der notae ecclesiae,
deren in der Geschichte reichlich zutagegetretene Problematik von
Herrn Lochman eindrücklich dargestellt worden ist.

Der Voraussetzung, von der aus er seine geschichtliche Darstellung
unternimmt, wie den Konsequenzen, die er daraus zieht, gegenüber habe ich nun
aber doch einige Fragen und Bedenken anzumelden und schließlich auch eine
Auffassung der vier traditionellen notae ecclesiae anzudeuten, die mir bei ihm
unters Eis geraten zu sein scheinen.

Zunächst darf ich mit ihm wohl annehmen, daß in dem Umstand, daß
heute die notae ecclesiae-Lehre ihre kontrovers-theologische Aktualität
zugunsten eines gegenseitigen Sich-Stützens der Kirchen angesichts ihres
gemeinsamen Bedrohtseins eingebüßt habe, keine wirkliche Lösung der Problematik

dieser Lehre zu sehen ist. Opportunitätspolitische Überlegungen
können Probleme wohl verschleiern oder in ihren Konsequenzen entschärfen,
aber nicht beheben. Sie schwelen dann unter der Oberfläche weiter und
treten, wenn der Druck von außen nachläßt, wieder in Erscheinung - oft
schon vorher. Davon wissen die Ökumeniker wohl etwas zu erzählen.

Sodann möchte ich präzisieren, daß mit der Unterscheidung von
«Erkennungsmerkmalen» und «Wesensmerkmalen» wohl der Unterschied
zwischen dem, was man unter allgemein-feststellbaren Wesensmerkmalen
versteht, und dem Normbegriff der Kirche gemeint sein sollte - also: zwischen
dem, was sich tatsächlich als Kirche präsentiert, und dem, was sie eigentlich
sein sollte.

Auch darin stimme ich Lochman zu, daß er dieses Normative «nicht nur
in der Orthodoxie der Lehre der Kirche, sondern in der Orthopraxie ihrer
Nachfolge» sehen will, und daß er in diesem Zusammenhang die «Solidarität
mit den Armen und Bedrückten» betont, wobei mir freilich nicht ersichtlich
ist, welche Rolle die «Kirchenzucht» in der Verbindung von oboedientia vitae



Dogmatisches Gespräch über die Kirche 73

und apostolischer Armut spielen soll - es müßte denn darunter etwas ganz
anderes verstanden werden, als was wir unter diesem Begriff aus der
Geschichte kennen.

Ich bin also durchaus der Meinung, daß sich die Dialektik des Selbstver-
ständnisses des Glaubens in die Praxis, und zwar in deren gesellschaftliche
Formen hinein auszuwirken und sich darin zu bewähren hat, wenn sie nicht
ein bloßer luxus ingenii bleiben soll. Aber trotzdem - oder gerade deswegen -
würde ich meinen, daß auch noch die Orthopraxie, die Bruderkirche, der
Gegenstandsdialektik des Selbstverständnisses des Glaubens zu unterstellen
ist, wenn sie nicht bloß als eine christlichsoziale oder irgendeine kirchliche
Partei neben oder an Stelle der Kirche des Papstes oder des Wortes treten soll.

Und da weiß ich nun nicht, ob Lochman die Gegenstandsdialektik des
Glaubens konsequent und radikal durch- und zuendegedacht hat, oder ob er -
statt den Sprung in die Dialektik zu wagen, auf einer Art christlichen
Teilsplatte stehenbleibt — ohne Bild gesprochen : ob er nicht doch noch einen Rest
objektivierter Nichtobjektivierbarkeit als «Glaubensgegenstand» in sein
«Glaubenserkennen» hineinnimmt, worin ich die Ursache von gewissen
Kurzschlüssen vermute, die ich in seiner Argumentationsweise meine feststellen
zu müssen. Wenn er sich darin auf die reformierte Tradition beruft, so glaube
ich mich in meiner Forderung einer radikalen Glaubensdialektik nicht weniger
auf ein reformiertes Erbe berufen zu können, nämlich auf das fmitum non
capax infiniti, das aber bekanntlich schon anderen reformierten Theologen
nicht in den Kram gepaßt hat. Mir aber scheint dieses Kennwort altreformierter

Theologie der Nichtobjektivierbarkeit des Selbstverständnisses des
Glaubens in seinem Vollzug zu entsprechen, und in diesem Sinne würde ich
nun die notae una, sancta, catholica, apostolica als Kriterien eines in der
christlichen Überlieferung beheimateten Selbstverständnisses verwenden:

Una fides, das heißt: im Selbstverständnis geht es um mein
Identischwerden mit mir selber, um die Einheit meines Personseins -
die sich gerade auch darin anzeigt, daß es unter innerer Zerrissenheit

leidet - und zugleich um das Sich-eins-Wissen mit allen anderen
Wesen, mit denen ich verstehend in Gemeinschaft treten kann.

Daraus ergibt sich fides als sancta, indem es sich hier in mir und
im anderen um einen zu respektierenden Sachverhalt handelt, um
etwas Heiliges, das ich zu heiligen habe und wodurch ich mit dem
anderen in eine communio sanctorum trete.

Catholica ist diese fides, weil sie in dieser Weise das ganze Dasein
des Einzelnen umfaßt und zugleich universal ist, weil sie in
analoger Weise jeden Einzelnen, d. h. alle umspannt.

Die Apostolizität dieses Glaubens aber besteht darin, daß jeder
sich so Verstehende sich gesandt weiß, von einem Ursprung, über
den er nicht verfügt, der vielmehr über ihn verfügt, zu allen
Menschen in alle Welt. Weil dieser Ursprung für den Christen in einem



74 H. Ott, F. Buri, J.M. Lochman

geschichtlichen Zusammenhang mit den Aposteln Jesu steht, wird
von dorther auch etwas von der Art zur Geltung kommen, wie diese

ihr Apostelsein verstanden haben, was aber nicht in Form einer
bloßen imitatio, sondern einer interpretatio zu geschehen hat.

Im Reden vom Glauben kommt man nicht aus den Zweideutigkeiten

heraus, weil es sich darin um das Unbedingte handelt. Aber
in jedem Vollzug von Glauben, von dem das entsprechende
Sichverhalten in Aktion und Passion in communitate unabtrennbar ist,
ereignet sich Eindeutigkeit.

Heinrich Ott, Fritz Buri, Jan Milic Lochman, Basel


	Dogmatisches Gespräch über die Kirche

