Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 1

Artikel: Heilig ist der Herr Zebaoth

Autor: Reicke, Bo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878547

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heilig ist der Herr Zebaoth

In der Bibel wird nicht berichtet, was Israel und die Christen tiiber
Gott gedacht, sondern wie sie ihn erlebt haben. Wesentlich ist das
Erlebnis der iiberwiltigenden Heiligkeit des Himmelskonigs, wie es
das Trishagion der Engelsstimmen bezeugt (Jes. 6, 3; Off. 4, 8). Mit
dem Eindruck der gottlichen Heiligkeit verbindet sich die Einsicht
von der menschlichen Minderwertigkeit, die in einem Versagen vor
dem Ewigen besteht (Ex. 33, 20; 34, 30; Jes. 6, 5; Dan. 10, 7f.;
Mark. 1, 24; Apg. 9, 3f.; Off. 3, 7). In der Rede von der menschlichen
Stinde und dem gottlichen Gericht kommt der Abbruch des Kon-
taktes mit der Heiligkeit zum Ausdruck (Jes. 1, 4; Matth. 3, 6f.).
Ganz klar werden aber die Begriffe der Stinde und des Gerichts erst
im Lichte des Heilsgeschehens, das zum erneuten Kontakt mit der
gottlichen Heiligkeit fithrt und die menschliche Unwiirde aufhebt.
Uber die Dialektik von Heiligkeit, Minderwertigkeit und Heilsge-
schehen soll das Folgende handeln.

1.

Auszugehen ist von der gottlichen Heuligkert, die als der absolute
Gegensatz der menschlichen Unwiirde hervortritt. Wie es der alt-
testamentliche Bericht vom Ursprung der Siinde (hattat «Vergeheny,
hamartia «Fehlgriff») und von ihren Folgen durch ein Gericht
(mispat « Entscheidung», krisis «I'rennung») beweist, ist Siinde kein
formaler und normativer, sondern ein inhaltlicher und relativer
Begriff, denn sie bedeutet Abbruch des Kontaktes mit Gott. Nicht
die Art seiner Haltung oder Handlung macht einen Menschen zum
Siinder, sondern nur seine Ablehnung der gottlichen Kraftquelle.
Das erste Menschenpaar lie durch Ungehorsam im Paradies eine
Storung des Kontakts mit dem Schopfer des Lebens eintreten und
wurde dadurch vertrieben: das war der Ursprung der Siinde und
des Gerichts (Gen. 3, 6. 24). Uberall in der Bibel findet sich diese
konsequente Inhaltsethik, die sich von der populiren Formalethik
unterscheidet. Weder sittliche Normen noch konkrete Formen des
Schaffens, Essens, Trinkens, Liebens, Schlafens usw. bestimmen -
wie es oft Moralisten meinen —, ob eine Haltung und Handlung als
Siinde aufzufassen sei, sondern entscheidend ist das Antworten des



Bo Reicke, Heilig st der Herr Zebaoth 25

Menschen auf Gottes heiliges Wesen und Wirken. Jahwe verlangt
im ersten Gebot, die einzige Kraft und das einzige Ziel zu sein (Ex.
20, 3), und richtet jeden als Stinder, der sich dieser Kraft entzieht
und dieses Ziel verfehlt (Gen. 3, 8, Ps. 14, 2f.; Rom. 3, 9-22). Aus
dem ersten Gebot nehmen alle folgenden ihre Kraft, was der Grolle
Katechismus besonders schon beleuchtet.

Eine zentrale Beschreibung der Entstehung des Bewuf3tseins von
Siinde und Gericht findet sich im Ichbericht iiber die Berufung des
groflten Propheten des alttestamentlichen Bundesvolkes (Jes. 6,
1-7):

1. Ich sah den Herrn auf einem hohen und erhabenen Throne sitzen, und
seine Sdume erfillten den Tempel. 2. Seraphe standen tuber ihm... 3. Einer
rief dem andern zu und sprach: Heilig, heilig, heilig ist der Herr der Heer-
scharen. Die ganze Welt ist seiner Herrlichkeit voll... 5. Gleich dachte ich:
Wehe mir, ich werde vernichtet! Denn ich bin ein Mensch mit unreinen
Lippen, wohne unter einem Volke mit unreinen Lippen und habe den Kénig,
den Herrn der Heerscharen mit meinen Augen gesehen. 6. Aber einer der
Seraphe flog zu mir her. Er hielt in der Hand eine glithende Kohle, die er mit
einer Zange vom Altar geholt hatte. 7. Damit beriihrte er meinen Mund und

erklidrte: Siehe das hat deine Lippen beriihrt, und so ist deine Siinde ge-
wichen und dein Fehltritt tiberdeckt.

Ursache des Siindenbewufitseins ist hier keine ethische Gesinnung
und kein sittliches Gewissen, sondern ein unmittelbares, nieder-
schmetterndes Erlebnis des Heiligen Israels, der als Konig von sei-
nem Hofstaat und in seinem Tempel verehrt wird. Grundlegend ist
die Einsicht, dafl Siinde ein Nichtiibereinstimmen mit der Heilig-
keit der gottlichen Majestit bedeutet. Durch die Hand seines
Seraphen sorgt Gott selber dafiir, dal Jesaja aus dem Zustand
seiner Unwiirde und Gottesferne herausgenommen und ihm ein
Kontakt mit der kraftspendenden Quelle erméoglicht wird.

In allen biblischen Schilderungen, die auf dhnliche Weise als
Hohepunkte der Begegnung von Menschen mit Gott aufgefalit
werden konnen, steht die Heiligkeit Gottes im Vordergrund. Gott
ist der Heilige schlechthin. Es gibt fiir die Biicher des A.T. und
N.T. nicht «das Heilige», sondern nur «den Heiligen».

Moses sah Gott wie eine Flamme in der Wiste und muflte seine Schuhe
von den Fiilen ziehen, denn Gott hatte den Offenbarungsort mit seiner
Heiligkeit wie mit einem Kraftstrom erfillt (Ex.3, 5). Die mosaische Ge-
meinde wurde auf das sog. Heiligkeitsgesetz verpflichtet (Lev. 17, 1-26, 46),
wo der Grundsatz lautet (Lev.19, 2): «Ihr sollt heilig sein, denn ich. bin heilig,



26 Bo Reicke, Heilig ist der Herr Zebaoth

der Herr euer Gott.» Jesus lehrte seine Jiinger ein Gebet mit folgendem In-
grel3 (Matth. 6, 9; Luk. 11, 2): «Vater unser im Himmel, dein Name werde ge-
heiligt.» Auch bei der letzten Mahlzeit nannte er im Gebet seinen Vater
heilig (Joh.17, 11). Vor allem indirekt wird im N.T. die Heiligkeit Gottes
betont, indem der Sohn, der Geist und sein Volk heilig genannt werden:
Jesus ist der Heilige Gottes (Luk. 1, 35 u.a.), der Geist Gottes ist der Heilige
Geist (Luk.1, 15 u.a.), die Kirche wird mit Heiligem Geist begabt (Apg.2, 4),
ihre Glieder sollen ein heiliges Volk sein (Eph.5, 26f.). Alles beruht darauf,
dafl Gott der Heilige ist. Durch seinen heiligen Sohn und heiligen Geist
kommt der Jinger in Verbindung mit dem Heiligen, der als Vater, Sohn und
Geist hervortritt.

Der vorhandene Abstand zwischen Gott und Mensch ist weder
rdumlich noch quantitativ, sondern qualitativ. Trotz dem Bezug
auf den hohen Himmel wird Jahwe nicht als ein jedem. Raum und
jeder Zeit iiberlegenes Wesen gedacht, als ob er nur durch theoreti-
sche Uberlegungen faBbar wiire. Aus den angefiihrten Beispielen
geht vielmehr die qualitative Kluft zwischen Gott und Mensch
hervor, indem er der Heilige ist und wir die Unreinen sind. Jesaja
empfand das bei seiner Berufung (Jes. 6, 5), ebenso der unreine
Geist in der Synagoge bei der Begegnung mit Jesus (Mark. 1, 24/
Luk. 4, 24), und auch Petrus und die Zebedaiden multen sich bei
der Verklidrung Jesu fiirchten (Luk. 9, 34).

2.

Der bei menschlichen Begegnungen mit der gottlichen Heiligkeit
ausgeloste Angstzustand bedeutet das Erlebnis eines Andersseins:
Gott ist heilig, wir sind unrein. Ein dhnliches Gefithl der Minder-
wertigkeit und der Siindhaftigkeit gegeniiber der offenbarten Gott-
heit, wie es Jesaja im Tempel traf, erlebt jeder Mensch, der vor Gott
gestellt wird : er spiirt, dafl er unwiirdig, d. h. siindhaft ist. Sogar wer
von Gott nichts wissen mdchte, hat Angst vor dem Zorn jener un-
sichtbaren Macht, die er verzweifelt leugnet. Wegen eines instinkti-
ven Gefiihls seiner Unzulinglichkeit und Unterlegenheit greift er
die Glaubigen mit Hohn und List an (Ps. 10, 1-11).

Andererseits weckt der menschliche Minderwertigkeitskomplex
vor Gott die Sehnsucht nach einem Ausgleich, der in der Bibel als
Rechifertigung bezeichnet wird. Dabei geht es darum, den Abbruch
des Kontaktes zwischen Ewigkeit und Zeitlichkeit, Heiligkeit und
Unreinheit aufzuheben und die Gerechtigkeit zu verwirklichen. Aber



Bo Reicke, Heilig ist der Herr Zebaoth 27

die groBe Frage ist, in welcher Richtung der Kontakt wiederherge-
stellt wird. Zwischen gottlicher und menschlicher Gerechtigkeit stellt
die Bibel einen Unterschied fest (Gen. 15, 6; Rom. 3, 26), der oft
gerade von den Edlen und Frommen {ibersehen wurde.

Wie kein anderes Volk der Geschichte hat sich das alttestament-
liche Bundesvolk bemitht, die Minderwertigkeit aufzuheben, den
Kontakt wiederherzustellen und die Gerechtigkeit zu erwerben.
Gegen die Frommigkeit und Sittlichkeit des jiidischen Volkes und
seiner Lehrer trat Jesus auf, weil die Bestrebungen zur Wiederher-
stellung des gebrochenen Kontaktes oder Bundes in falscher Rich-
tung vorgenommen wurden. Der von Gott kommende Strom des
Lebens verbrennt jede Leitung, mit der ein Mensch ihn erreichen
will. Glaubt der Mensch durch sein Werk etwas Verdienstvolles ge-
leistet zu haben, wird er verstockt und eitel. So erklirt sich die
Kritik Jesu gegen die frommen Heuchler (etwa Matth. 6, 1). In der-
selben Richtung ging das Urteil des Paulus iiber die jiidischen Be-
mithungen um Gerechtigkeit (Rom. 10, 4). Die autonome Moral,
Werke des Gesetzes genannt, versteift nur die Herrschaft der Siinde
und des Todes (Matth. 18, 3 mit Par.; Luk. 19, 14; Rém. 7, 9-11).

Freilich ist coram Deo der Minderwertigkeitskomplex des Siinden-
bewullten der Ausgangspunkt fiir die Rechtfertigung im Sinne einer
Wiederherstellung des Kontaktverhiltnisses. Dabei mul3 aber der
Mensch auf sein eigenes Werk verzichten und sich ganz auf die von
Gott kommende Kraft verlassen. Es ist diese Haltung des reinen
Erwartens und Empfangens, die in der Bibel als Glaube gekenn-
zeichnet wird. Damit ist entgegen der vulgédren Vorstellung keine
Annahme von unsicheren Indizien gemeint, sondern Offenheit fiir
die gottliche Dynamik.

Offnet sich der Mensch fiir Gott, dann merkt er, daB der Heilige
in der Tat der Liebende ist. Dall wir Gott «fiirchten und lieben»
sollen, wie der Kleine Katechismus jedes Sinaigebot erklirt, weist
auf seine Heiligkeit und gleichzeitig auf sein Liebeswerk hin. Mit
dieser Ambivalenz des Wesens Gottes ist das Verhiltnis von Gesetz
und Evangelium verbunden, von dem besonders in lutherisch ge-
priagter Theologie die Rede ist, obwohl der Hintergrund im Gottes-
bild nicht immer beriicksichtigt wird. Dabei ist nicht an zwei
Eigenschaften zu denken, sondern die Heiligkeit ist Gottes geheim-
nisvoller Wesensgrund, die Liebe die Gestalt, in der sein Wesen zum
Vorschein tritt.



28 Bo Reicke, Heilig st der Herr Zebaoth

Gottes heiliges Wesen #ulert sich primér als Liebe, und diese ist sein
«eigentliches Werk» in dem Sinne, daf3 er immer seine Gnade und Liebe
schenken will, vom Anfang bis zum Ende, wie Christus das A und O ist. So
heilit es tiber die Schopfung (Gen.1, 10 usw.): «Gott sah, daBl es gut war»,
uber Israel (Jer.31, 3): «Mit bestéindiger Liebe habe ich dich geliebt», iiber das
Heilswerk (Joh.3, 16): «Also hat Gott die Welt geliebt», tiber Christus
(Off. 1, 5): «der uns liebt», Giber die Gnade (Jak.1, 17): «Bei dem Vater gibt
es keine Verdnderung oder Verfinsterungy, iiber das Gericht (Rém.8, 39):
Nichts «wird uns von der Liebe Gottes in Christus Jesus unserem Herrn
trennen kénneny, und zusammenfassend tiber die Liebe selber (1. Kor.13, 8):
«Sie hort nimmer auf.»

Die gottliche Heiligkeit dullert sich aber sekundér als Zorn, d.h. als Strafe
und Gericht, was Gottes «fremdes Werk» genannt wird (Jes. 28, 21). So etwas
geschieht, wo auf die Liebe Gottes nicht mit der Treue des Menschen geant-
wortet wird, sondern der Kontakt durch Siinde gebrochen bleibt. Die ohne
jeden begleitenden und bedingenden Faktor oder Umstand als Liebe hervor-
stromende Heiligkeit des Vaters (Hos.11, 1.8; Luk.15, 11-32) wird durch
Ungehorsam und Unglauben zur Strafe und zum Gericht (Gen. 3, 14; Jes. 1, 4;
Rom. 1, 18; Off. 1, 7).

In dieser sekundédren Situation befinden sich die ganze Menschheit und
die Schopfung (Rom.3, 9; 8, 20).! Wegen der Siinde und Selbstsucht sind
alle Menschen dem Zorne Gotte und der elenktischen Funktion des Gesetzes
ausgesetzt (Neh.1, 2; Ps.2, 5; 6, 2; Matth.3, 7; Rém. 1, 18). Paulus erklirt
das mit der Bemerkung, dafB Alle gesiindigt haben und der urspriinglichen
Herrlichkeit der Schopfung ermangeln (Rém.3, 23). Das bedeutet, da ihr
Kontakt mit Jahwe gebrochen und die Hochspannung seiner Heiligkeit fur
sie schidlich ist. Fragen liber Erbsiinde und Werksiinde sind hier nicht
relevant, sondern gemeint ist der aktuelle, gottferne Zustand der Menschheit.
Auch wer sich uber die Entfernung der Mitmenschen von Gott moralisch
entriistet, mufl am. géttlichen Gerichtstag einem unbarmherzigen Strafurteil
ausgesetzt werden (Rom. 2, 5).

Durch die elenktische Funktion des Gesetzes wirkt sich die Ge-
rechtigkeit des Heiligen sowohl iiber die Ungehorsamen wie iiber
die Selbstgerechten als Zorn und Tod aus. In tiefer Verzweiflung
sucht der Mensch eine Wiederherstellung der priméren Situation,
d. h. eine Rechtfertigung («ich armer Mensch», Rom. 7, 24).

3.

Nur das gottliche Heilsgeschehen ermdglicht die ersehnte Recht-
fertigung. Durch die Sendung Christi hat Gott, wie es Paulus be-
sonders eindriicklich schildert, die ewige Perspektive erdffnet, wo-

1 Q. Cullmann, Heil als Geschichte (1965), S.233f.



Bo Reicke, Heilig st der Herr Zebaoth 29

durch die Gerechtigkeit des Heiligen als Liebe und Gnade erkennbar
wird (Rom. 3, 21-31).

Wichtig sind zunichst die Feststellungen des Apostels iiber die Vor-
geschichte dieser hoheren Gerechtigkeit: Sie war schon vom Gesetz und von
den Propheten bezeugt (Roém. 3, 21). Denn auch im A.T. handelt es sich um
die wahre Gerechtigkeit im Sinne der Liebe Gottes, die in Christus offenbar
werden sollte (Rém. 1, 2; 4, 3; 10, 4). Gott hatte in der Schrift nie etwas ande-
res gemeint. Von je her liegt zwar tiber den Augen der Menschen eine Decke,
so dal} sie das Gesetz fiir ihre egoistisch moralischen Zwecke millbrauchen.
Wenn sie aber zu Christus kommen, wird ihnen die Decke weggenommen
(2.Kor. 3, 16) und sie kénnen in die Herrlichkeit des Gottessohnes aufgenom-
men werden (3, 18). Das geschieht durch jenes Offensein fiir die gottliche
Dynamik der Heilsgeschichte, das im N.T. eben Glaube hei3t (R6m.1, 16f.;
3,22; 4, 3 usw.). Weil das Gesetz in seiner prophetischen Funktion auf Chri-
stus hinweist, verkundigt es den Menschen schon die neue Gerechtigkeit, die
ihnen durch Christus als Stndenvergebung und Wiederherstellung des
Kontaktes geschenkt wird (Rom. 10, 4, Christus das Ziel des Gesetzes).

DaB die Rechtfertigung des Stinders eine géttliche und keine menschliche
Leistung ist, war den Menschen leider nicht verstéindlich, obwohl es im
Alten Bunde klar ausgesagt war und eine natiirliche Konsequenz der absolu-
ten Majestét Gottes ist. Paulus erklérte im Blick auf den MiBBbrauch. der
menschlichen Werke, daf3 Gott allein gerecht sein will (Rém. 3, 26), und im
Blick auf den Anspruch der menschlichen Gnosis, daf3 sich kein Fleisch vor
ihm rithmen soll (1.Kor. 1,29). Die gebrochene Verbindung muf3 von Gott her
repariert werden.2

Christus sorgt fiir diese Reparatur durch seine Sendung als
Zeichen der Vergebung und Opfer der Verséhnung, was der para-
doxale Ausdruck der géttlichen Gerechtigkeit ist (Rom. 3, 21-26).
Paulus brachte dazu eine heilsgeschichtliche Erklirung (Rom. 8,
2-4):

Denn das Gesetz des Geistes, das zum Leben in Christus Jesus fiihrt, hat
dich vom Gesetz der Siinde und des Todes befreit. Was fiir das Gesetz un-
moglich war, insofern es wegen des Fleisches schwach war, hat Gott dadurch
getan, daf} er seinen eigenen Sohn in der Gestalt siindigen Fleisches und als

Sindopfer sandte und die Stunde im Fleische verurteilte, damit die Rechts-
forderung des Gesetzes an uns erfiillt wurde.

Nach dem Verstindnis der Juden und Heiden war Golgatha ein
Anstofl und eine Torheit (1. Kor. 1, 24). Vor allem die ethisch Be-
festigten empfanden Gerechtigkeit als mechanische Vergeltung (Sir.

2 X. Léon-Dufour, Résurrection de Jésus et message pascal (1971),
S. 88-92.



30 Bo Reicke, Heilig ist der Herr Zebaoth

17, 23), wogegen sich Jesus und Paulus wenden muBten (Matth. 7,
1f. mit Par.; Luk. 9, 54; Roém. 2, 1). Dal ein Unschuldiger fiir
Schuldbeladene in den Tod ging, ist vom menschlichen Standpunkt
aus iiberhaupt nicht zu begreifen, nur als Beweis fiir die souveréne
Liebe Gottes zu den Menschen zu akzeptieren (Rom. 5, 8). Gott gab
zur Mitteilung der ihm eigenen Weisheit, Gerechtigkeit, Heiligkeit
und Freiheit seinen Sohn hin (1. Kor. 1, 30), und bei der Kreuzigung
konnten nicht einmal die tiberweltlichen Geistesméchte dieses von
Ewigkeit her geplante Mysterium verstehen, aber jetzt wird es
durch Menschen fiir den gesamten Kosmos verkiindigt (2, 8-10).

Die siindentilgende Wirkung des Todes Christi wird. beim Abendmahl fort-
gefiithrt, und dieses Sakrament weist auch jene fiir die gottliche Heiligkeit
charakteristische Ambivalenz auf, so daB3 man es sowohl fiirchten wie auch
lieben mufB: Im rechten Glauben dient es immer wieder zur Reparatur des
Menschen und stérkt dessen Einheit mit Christus; bei einem leichtsinnigen
Experimentieren — auch heute populédr — bringt das Sakrament nicht Leben
und Segen, sondern Krankheit und Gericht (1.Kor.11, 23-32).

Das unschuldige Leiden und Sterben Christi zur Tilgung der Siinde
und des Gerichts bildete ein Mysterium, das von Ewigkeit her zur
Rettung der Glaubigen beschlossen war (1. Kor. 2, 7). Ganz un-
vorbereitet kam seine Verwirklichung in Jesus Christus allerdings
nicht, denn im A.T. standen auch Prophetien iiber den leidenden
Gottesknecht, welcher das Gericht ausfithren und wie ein Lamm die
Stinde der Vielen tragen und Gerechtigkeit bringen sollte (Jes. 42,
3; 53, 10-12). An diese Prophetien erinnerten manchmal die neu-
testamentlichen Verfasser (Matth. 8, 17; 12, 18-21 usw.), freilich
nie schulmeisterlich, weil ihnen der Bezug auf Jesus selbstverstind-
lich erschien ®. Ferner beleuchten Aussagen von Jesus und Paulus die
innere Logik des Geheimnisses. So sagte Jesus iiber seine Jiinger
(Matth. 10, 29; 16, 24 mit Par.): «Wer sein Leben um meinetwillen
verliert, der wird es gewinnen», und iiber seine eigene Person (Joh.
12, 24): «Wenn das Weizenkorn erstirbt, trigt es viel Frucht.» Hin-
gabe des Eigenen fithrt zur Besiegung der Todesmacht. In der
Person Christi stand das absolut Gute dem Bosen gegeniiber, und
je mehr es sich vom Bosen unschuldig miflhandeln lief, desto
mehr zeigte es sich als das Gute und feierte so am Kreuz den Sieg.
In der Kenosisstelle des Philipperbriefes hat der Apostel der Heiden

3 M.-J. Le Guillou, Celui qui vient d’ailleurs, I'Innocent (1971), S. 45-66.



Bo Reicke, Heilig ist der Herr Zebaoth 31

das Geheimnis der Heilsgeschichte noch ausfiihrlicher erklirt (Phil.
2, 7-11): Christus legte alle Herrlichkeit ab, nahm eine Knechtsge-
stalt an und besiegte das Bose gerade im Leiden und im Tode.
Damit war im Prinzip der Kontakt zwischen Himmel und Erde
wieder hergestellt, und alle Michte des Daseins muflten ihren
wahren Kyrios verehren. Siinde und Gericht bleiben zwar auch
nachher Realitdten, aber entscheidend ist die Tatsache, dafl uns
schlieBlich keine Macht von der Liebe Gottes in Christus Jesus
trennen kann (Rém. 8, 39). Das ist das Geheimnis des Heiligen.

Bo Reicke, Basel



	Heilig ist der Herr Zebaoth

