
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 1

Artikel: Heilig ist der Herr Zebaoth

Autor: Reicke, Bo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878547

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heilig ist der Herr Zebaoth

In der Bibel wird nicht berichtet, was Israel und die Christen über
Gott gedacht, sondern wie sie ihn erlebt haben. Wesentlich ist das
Erlebnis der überwältigenden Heiligkeit des Himmelskönigs, wie es

das Trishagion der Engelsstimmen bezeugt (Jes. 6, 3; Off. 4, 8). Mit
dem Eindruck der göttlichen Heiligkeit verbindet sich die Einsicht
von der menschlichen Minderwertigkeit, die in einem Versagen vor
dem Ewigen besteht (Ex. 33, 20; 34, 30;- Jes. 6, 5; Dan. 10, 7f.;
Mark. 1, 24 ; Apg. 9, 3f. ; Off. 3, 7). In der Rede von der menschlichen
Sünde und dem göttlichen Gericht kommt der Abbruch des
Kontaktes mit der Heiligkeit zum Ausdruck (Jes. 1, 4; Matth. 3, 6f.).
Ganz klar werden aber die Begriffe der Sünde und des Gerichts erst
im Lichte des Heilsgeschehens, das zum erneuten Kontakt mit der

göttlichen Heiligkeit führt und die menschliche Unwürde aufhebt.
Über die Dialektik von Heiligkeit, Minderwertigkeit und Heilsgeschehen

soll das Folgende handeln.

1.

Auszugehen ist von der göttlichen Heiligkeit, die als der absolute
Gegensatz der menschlichen Unwürde hervortritt. Wie es der alt-
testamentliche Bericht vom Ursprung der Sünde (hattät «Vergehen»,
hamartia «Fehlgriff») und von ihren Folgen durch ein Gericht
(mispät «Entscheidung», krisis «Trennung») beweist, ist Sünde kein
formaler und normativer, sondern ein inhaltlicher und relativer
Begriff, denn sie bedeutet Abbruch des Kontaktes mit Gott. Nicht
die Art seiner Haltung oder Handlung macht einen Menschen zum
Sünder, sondern nur seine Ablehnung der göttlichen Kraftquelle.
Das erste Menschenpaar Heß durch Ungehorsam im Paradies eine

Störung des Kontakts mit dem Schöpfer des Lebens eintreten und
wurde dadurch vertrieben: das war der Ursprung der Sünde und
des Gerichts (Gen. 3, 6. 24). Überall in der Bibel findet sich diese

konsequente Inhaltsethik, die sich von der populären Formalethik
unterscheidet. Weder sittliche Normen noch konkrete Formen des

Schaffens, Essens, Trinkens, Liebens, Schlafens usw. bestimmen -
wie es oft Moralisten meinen -, ob eine Haltung und Handlung als
Sünde aufzufassen sei, sondern entscheidend ist das Antworten des



Bo Reiche, Heilig ist der Herr Zebaoth 25

Menschen auf Gottes heiliges Wesen und Wirken. Jahwe verlangt
im ersten Gebot, die einzige Kraft und das einzige Ziel zu sein (Ex.
20, 3), und richtet jeden als Sünder, der sich dieser Kraft entzieht
und dieses Ziel verfehlt (Gen. 3, 8, Ps. 14, 2f. ; Rom. 3, 9-22). Aus
dem ersten Gebot nehmen alle folgenden ihre Kraft, was der Große
Katechismus besonders schön beleuchtet.

Eine zentrale Beschreibung der Entstehung des Bewußtseins von
Sünde und Gericht findet sich im Ichbericht über die Berufung des

größten Propheten des alttestamentlichen Bundesvolkes (Jes. 6,

1-7):
1. Ich sah den Herrn auf einem hohen und erhabenen Throne sitzen, und

seine Säume erfüllten den Tempel. 2. Seraphe standen über ihm... 3. Einer
rief dem andern zu und sprach: Heilig, heilig, heilig ist der Herr der
Heerscharen. Die ganze Welt ist seiner Herrlichkeit voll... 5. Gleich dachte ich:
Wehe mir, ich werde vernichtet! Denn ich bin ein Mensch mit unreinen
Lippen, wohne unter einem Volke mit unreinen Lippen und habe den König,
den Herrn der Heerscharen mit meinen Augen gesehen. 6. Aber einer der
Seraphe flog zu mir her. Er hielt in der Hand eine glühende Kohle, die er mit
einer Zange vom Altar geholt hatte. 7. Damit berührte er meinen Mund und
erklärte: Siehe das hat deine Lippen berührt, und so ist deine Sünde
gewichen und dein Fehltritt überdeckt.

Ursache des Sündenbewußtseins ist hier keine ethische Gesinnung
und kein sittliches Gewissen, sondern ein unmittelbares,
niederschmetterndes Erlebnis des Heiligen Israels, der als König von
seinem Hofstaat und in seinem Tempel verehrt wird. Grundlegend ist
die Einsicht, daß Sünde ein Nichtübereinstimmen mit der Heiligkeit

der göttlichen Majestät bedeutet. Durch die Hand seines

Seraphen sorgt Gott selber dafür, daß Jesaja aus dem Zustand
seiner Unwürde und Gottesferne herausgenommen und ihm ein
Kontakt mit der kraftspendenden Quelle ermöglicht wird.

In allen biblischen Schilderungen, die auf ähnliche Weise als

Höhepunkte der Begegnung von Menschen mit Gott aufgefaßt
werden können, steht die Heiligkeit Gottes im Vordergrund. Gott
ist der Heilige schlechthin. Es gibt für die Bücher des A.T. und
N.T. nicht «das Heilige», sondern nur «den Heiligen».

Moses sah Gott wie eine Flamme in der Wüste und mußte seine Schuhe
von den Füßen ziehen, denn Gott hatte den Offenbarungsort mit seiner

Heiligkeit wie mit einem Kraftstrom erfüllt (Ex.3, 5). Die mosaische
Gemeinde wurde auf das sog. Heiligkeitsgesetz verpflichtet (Lev. 17, 1-26, 46),
wo der Grundsatz lautet (Lev.19, 2) : «Ihr sollt heilig sein, denn ich bin heilig,



26 Bo Reiche, Heilig ist der Herr Zebaoth

der Herr euer Gott.» Jesus lehrte seine Jünger ein Gebet mit folgendem In-
greß (Matth. 6, 9 ; Luk. 11,2): «Vater unser im Himmel, dein Name werde
geheiligt.» Auch bei der letzten Mahlzeit nannte er im Gebet seinen Vater
heilig (Joh.17, 11). Vor allem indirekt wird im N.T. die Heiligkeit Gottes
betont, indem der Sohn, der Geist und sein Volk heilig genannt werden:
Jesus ist der Heilige Gottes (Luk. 1, 35 u.a.), der Geist Gottes ist der Heilige
Geist (Luk.l, 15 u.a.), die Kirche wird mit Heiligem Geist begabt (Apg. 2, 4),
ihre Glieder sollen ein heiliges Volk sein (Eph.5, 26f.). Alles beruht darauf,
daß Gott der Heilige ist. Durch seinen heiligen Sohn und heiligen Geist
kommt der Jünger in Verbindung mit dem Heiligen, der als Vater, Sohn und
Geist hervortritt.

Der vorhandene Abstand zwischen Gott und Mensch ist weder
räumlich noch quantitativ, sondern qualitativ. Trotz dem Bezug
auf den hohen Himmel wird Jahwe nicht als ein jedem Raum und
jeder Zeit überlegenes Wesen gedacht, als ob er nur durch theoretische

Überlegungen faßbar wäre. Aus den angeführten Beispielen
geht vielmehr die qualitative Kluft zwischen Gott und Mensch
hervor, indem er der Heilige ist und wir die Unreinen sind. Jesaja
empfand das bei seiner Berufung (Jes. 6, 5), ebenso der unreine
Geist in der Synagoge hei der Begegnung mit Jesus (Mark. 1, 24/
Luk. 4, 24), und auch Petrus und die Zebedaiden mußten sich hei
der Verklärung Jesu fürchten (Luk. 9, 34).

2.

Der hei menschlichen Begegnungen mit der göttlichen Heiligkeit
ausgelöste Angstzustand bedeutet das Erlebnis eines Andersseins:
Gott ist heilig, wir sind unrein. Ein ähnliches Gefühl der
Minderwertigkeit und der Sündhaftigkeit gegenüber der offenbarten Gottheit,

wie es Jesaja im Tempel traf, erlebt jeder Mensch, der vor Gott
gestellt wird : er spürt, daß er unwürdig, d. h. sündhaft ist. Sogar wer
von Gott nichts wissen möchte, hat Angst vor dem Zorn jener
unsichtbaren Macht, die er verzweifelt leugnet. Wegen eines instinktiven

Gefühls seiner Unzulänglichkeit und Unterlegenheit greift er
die Gläubigen mit Hohn und List an (Ps. 10, 1-11).

Andererseits weckt der menschliche Minderwertigkeitskomplex
vor Gott die Sehnsucht nach einem Ausgleich, der in der Bibel als

Rechtfertigung bezeichnet wird. Dabei geht es darum, den Abbruch
des Kontaktes zwischen Ewigkeit und Zeitlichkeit, Heiligkeit und
Unreinheit aufzuheben und die Gerechtigkeit zu verwirklichen. Aber



Bo Reiche, Heilig ist der Herr Zebaoth 27

die große Frage ist, in welcher Richtung der Kontakt wiederhergestellt

wird. Zwischen göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit stellt
die Bibel einen Unterschied fest (Gen. 15, 6; Rom. 3, 26), der oft
gerade von den Edlen und Frommen übersehen wurde.

Wie kein anderes Volk der Geschichte hat sich das alttestament-
liche Bundesvolk bemüht, die Minderwertigkeit aufzuheben, den
Kontakt wiederherzustellen und die Gerechtigkeit zu erwerben.
Gegen die Frömmigkeit und Sittlichkeit des jüdischen Volkes und
seiner Lehrer trat Jesus auf, weil die Bestrebungen zur Wiederherstellung

des gebrochenen Kontaktes oder Bundes in falscher Richtung

vorgenommen wurden. Der von Gott kommende Strom des

Lebens verbrennt jede Leitung, mit der ein Mensch ihn erreichen
will. Glaubt der Mensch durch sein Werk etwas Verdienstvolles
geleistet zu haben, wird er verstockt und eitel. So erklärt sich die
Kritik Jesu gegen die frommen Heuchler (etwa Matth. 6, 1). In
derselben Richtung ging das Urteil des Paulus über die jüdischen
Bemühungen um Gerechtigkeit (Rom. 10, 4). Die autonome Moral,
Werke des Gesetzes genannt, versteift nur die Herrschaft der Sünde
und des Todes (Matth. 18, 3 mit Par.; Luk. 19, 14; Rom. 7, 9-11).

Freilich ist coram Deo der Minderwertigkeitskomplex des
Sündenbewußten der Ausgangspunkt für die Rechtfertigung im Sinne einer
Wiederherstellung des Kontaktverhältnisses. Dabei muß aber der
Mensch auf sein eigenes Werk verzichten und sich ganz auf die von
Gott kommende Kraft verlassen. Es ist diese Haltung des reinen
Erwartens und Empfangens, die in der Bibel als Glaube
gekennzeichnet wird. Damit ist entgegen der vulgären Vorstellung keine
Annahme von unsicheren Indizien gemeint, sondern Offenheit für
die göttliche Dynamik.

Offnet sich der Mensch für Gott, dann merkt er, daß der Heilige
in der Tat der Liebende ist. Daß wir Gott «fürchten und lieben»
sollen, wie der Kleine Katechismus jedes Sinaigebot erklärt, weist
auf seine Heiligkeit und gleichzeitig auf sein Liebeswerk hin. Mit
dieser Ambivalenz des Wesens Gottes ist das Verhältnis von Gesetz
und Evangelium verbunden, von dem besonders in lutherisch
geprägter Theologie die Rede ist, obwohl der Hintergrund im Gottesbild

nicht immer berücksichtigt wird. Dabei ist nicht an zwei
Eigenschaften zu denken, sondern die Heiligkeit ist Gottes
geheimnisvoller Wesensgrund, die Liebe die Gestalt, in der sein Wesen zum
Vorschein tritt.



28 Bo Reicke, Heilig ist der Herr Zebaoth

Gottes heiliges Wesen äußert sich primär als Liebe, und diese ist sein
«eigentliches Werk» in dem Sinne, daß er immer seine Gnade und Liebe
schenken will, vom Anfang bis zum Ende, wie Christus das A und O ist. So

heißt es über die Schöpfung (Gen. 1, 10 usw.): «Gott sah, daß es gut war»,
über Israel (Jer. 31, 3) : «Mit beständiger Liebe habe ich dich geliebt», über das
Heilswerk (Joh. 3, 16): «Also hat Gott die Welt geliebt», über Christus
(Off. 1, 5): «der uns liebt», über die Gnade (Jak. 1, 17) : «Bei dem Vater gibt
es keine Veränderung oder Verfinsterung», über das Gericht (Rom. 8, 39):
Nichts «wird uns von der Liebe Gottes in Christus Jesus unserem Herrn
trennen können», und zusammenfassend über die Liebe selber (l.Kor. 13, 8) :

«Sie hört nimmer auf.»
Die göttliche Heiligkeit äußert sich aber sekundär als Zorn, d. h. als Strafe

und Gericht, was Gottes «fremdes Werk» genannt wird (Jes. 28, 21). So etwas
geschieht, wo auf die Liebe Gottes nicht mit der Treue des Menschen
geantwortet wird, sondern der Kontakt durch Sünde gebrochen bleibt. Die ohne
jeden begleitenden und bedingenden Faktor oder Umstand als Liebe
hervorströmende Heiligkeit des Vaters (Hos. 11, 1.8; Luk. 15, 11-32) wird durch
Ungehorsam und Unglauben zur Strafe und zum Gericht (Gen. 3, 14; Jes. 1, 4;
Rom. 1, 18; Off.l, 7).

In dieser sekundären Situation befinden sich die ganze Menschheit und
die Schöpfung (Rom. 3, 9; 8, 20).1 Wegen der Sünde und Selbstsucht sind
alle Menschen dem Zorne Gotte und der elenktischen Funktion des Gesetzes

ausgesetzt (Neh. 1, 2; Ps.2, 5; 6, 2; Matth. 3, 7; Rom. 1, 18). Paulus erklärt
das mit der Bemerkimg, daß Alle gesündigt haben und der ursprünglichen
Herrlichkeit der Schöpfung ermangeln (Rom. 3, 23). Das bedeutet, daß ihr
Kontakt mit Jahwe gebrochen und die Hochspannung seiner Heiligkeit für
sie schädlich ist. Fragen über Erbsünde und Werksünde sind hier nicht
relevant, sondern gemeint ist der aktuelle, gottferne Zustand der Menschheit.
Auch wer sich über die Entfernung der Mitmenschen von Gott moralisch
entrüstet, muß am göttlichen Gerichtstag einem unbarmherzigen Strafurteil
ausgesetzt werden (Rom. 2, 5).

Durch die elenktische Funktion des Gesetzes wirkt sich die
Gerechtigkeit des Heiligen sowohl über die Ungehorsamen wie über
die Selbstgerechten als Zorn und Tod aus. In tiefer Verzweiflung
sucht der Mensch eine Wiederherstellung der primären Situation,
d.h. eine Rechtfertigung («ich armer Mensch», Rom. 7,24).

3.

Nur das göttliche Heilsgeschehen ermöglicht die ersehnte
Rechtfertigung. Durch die Sendung Christi hat Gott, wie es Paulus
besonders eindrücklich schildert, die ewige Perspektive eröffnet, wo-

1 O. Cullmann, Heil als Geschichte (1965), S.233f.



Bo Reiclce, Heilig ist der Herr Zebaoih 29

durch die Gerechtigkeit des Heiligen als Liehe und Gnade erkennbar
wird (Rom. 3, 21-31).

Wichtig sind zunächst die Feststellungen des Apostels über die
Vorgeschichte dieser höheren Gerechtigkeit : Sie war schon vom Gesetz und von
den Propheten bezeugt (Rom. 3, 21). Denn auch im A.T. handelt es sich um
die wahre Gerechtigkeit im Sinne der Liebe Gottes, die in Christus offenbar
werden sollte (Rom. 1, 2 ; 4, 3 ; 10, 4). Gott hatte in der Schrift nie etwas anderes

gemeint. Von je her liegt zwar über den Augen der Menschen eine Decke,
so daß sie das Gesetz für ihre egoistisch moralischen Zwecke mißbrauchen.
Wenn sie aber zu Christus kommen, wird ihnen die Decke weggenommen
(2.Kor. 3, 16) und sie können in die Herrlichkeit des Gottessohnes aufgenommen

werden (3, 18). Das geschieht durch jenes Offensein für die göttliche
Dynamik der Heilsgeschichte, das im N.T. eben Glaube heißt (Rom. 1, 16f. ;

3, 22; 4, 3 usw.). Weil das Gesetz in seiner prophetischen Funktion auf Christus

hinweist, verkündigt es den Menschen schon die neue Gerechtigkeit, die
ihnen durch Christus als Sündenvergebung und Wiederherstellung des

Kontaktes geschenkt wird (Rom. 10, 4, Christus das Ziel des Gesetzes).
Daß die Rechtfertigung des Sünders eine göttliche und keine menschliche

Leistung ist, war den Menschen leider nicht verständlich, obwohl es im
Alten Bunde klar ausgesagt war und eine natürliche Konsequenz der absoluten

Majestät Gottes ist. Paulus erklärte im Blick auf den Mißbrauch der
menschlichen Werke, daß Gott allein gerecht sein will (Rom. 3, 26), und im
Blick auf den Anspruch der menschlichen Gnosis, daß sich kein Fleisch vor
ihm rühmen soll (l.Kor. 1,29). Die gebrochene Verbindung muß von Gott her
repariert werden.2

Christus sorgt für diese Reparatur durch seine Sendung als
Zeichen der Vergebung und Opfer der Versöhnung, was der
paradoxale Ausdruck der göttlichen Gerechtigkeit ist (Rönr. 3, 21-26).
Paulus brachte dazu eine heilsgeschichtliche Erklärung (Rom. 8,

2-4):

Denn das Gesetz des Geistes, das zum Leben in Christus Jesus führt, hat
dich vom Gesetz der Sünde und des Todes befreit. Was für das Gesetz
unmöglich war, insofern es wegen des Fleisches schwach war, hat Gott dadurch
getan, daß er seinen eigenen Sohn in der Gestalt sündigen Fleisches und als

Sündopfer sandte und die Sünde im Fleische verurteilte, damit die
Rechtsforderung des Gesetzes an uns erfüllt wurde.

Nach dem Verständnis der Juden und Heiden war Golgatha ein
Anstoß und eine Torheit (1. Kor. 1, 24). Vor allem die ethisch
Befestigten empfanden Gerechtigkeit als mechanische Vergeltung (Sir.

2 X. Léon-Dufour, Résurrection de Jésus et message pascal (1971),
S. 88-92.



30 Bo Reiche, Heilig ist der Herr Zebaoth

17, 23), wogegen sich Jesus und Paulus wenden mußten (Matth. 7,

lf. mit Par.; Luk. 9, 54; Rom. 2, 1). Daß ein Unschuldiger für
Schuldbeladene in den Tod ging, ist vom menschlichen Standpunkt
aus überhaupt nicht zu hegreifen, nur als Beweis für die souveräne
Liebe Gottes zu den Menschen zu akzeptieren (Rom. 5, 8). Gott gab
zur Mitteilung der ihm eigenen Weisheit, Gerechtigkeit, Heiligkeit
und Freiheit seinen Sohn hin (1. Kor. 1, 30), und bei der Kreuzigung
konnten nicht einmal die überweit] ichen Geistesmächte dieses von
Ewigkeit her geplante Mysterium verstehen, aber jetzt wird es

durch Menschen für den gesamten Kosmos verkündigt (2, 8-10).

Die sündentilgende Wirkung des Todes Christi wird beim Abendmahl
fortgeführt, und dieses Sakrament weist auch jene für die göttliche Heiligkeit
charakteristische Ambivalenz auf, so daß man es sowohl fürchten wie auch
lieben muß : Im rechten Glauben dient es immer wieder zur Reparatur des
Menschen und stärkt dessen Einheit mit Christus; bei einem leichtsinnigen
Experimentieren — auch heute populär - bringt das Sakrament nicht Leben
und Segen, sondern Krankheit und Gericht (l.Kor.ll, 23-32).

Das unschuldige Leiden und Sterben Christi zur Tilgung der Sünde
und des Gerichts bildete ein Mysterium, das von Ewigkeit her zur
Rettung der Gläubigen beschlossen war (1. Kor. 2, 7). Ganz
unvorbereitet kam seine Verwirklichung in Jesus Christus allerdings
nicht, denn im A.T. standen auch Prophetien über den leidenden
Gottesknecht, welcher das Gericht ausführen und wie ein Lamm die
Sünde der Vielen tragen und Gerechtigkeit bringen sollte (Jes. 42,
3; 53, 10-12). An diese Prophetien erinnerten manchmal die neu-
testamentlichen Verfasser (Matth. 8, 17; 12, 18-21 usw.), freilich
nie schulmeisterlich, weil ihnen der Bezug auf Jesus selbstverständlich

erschien3. Ferner beleuchten Aussagen von Jesus und Paulus die
innere Logik des Geheimnisses. So sagte Jesus über seine Jünger
(Matth. 10, 29; 16, 24 mit Par.): «Wer sein Lehen um meinetwillen
verliert, der wird es gewinnen», und über seine eigene Person (Joh.
12, 24): «Wenn das Weizenkorn erstirbt, trägt es viel Frucht.»
Hingabe des Eigenen führt zur Besiegung der Todesmacht. In der
Person Christi stand das absolut Gute dem Bösen gegenüber, und
je mehr es sich vom Bösen unschuldig mißhandeln ließ, desto
mehr zeigte es sich als das Gute und feierte so am Kreuz den Sieg.

In der Kenosisstelle des Philipperbriefes hat der Apostel der Heiden

3 M.-J. Le Guillou, Celui qui vient d'ailleurs, l'Innocent (1971), S. 45-66.



Bo Reiche, Heilig ist der Herr Zebaoth 31

das Geheimnis der Heilsgeschichte noch ausführlicher erklärt (Phil.
2, 7-11): Christus legte alle Herrlichkeit ab, nahm eine Knechtsgestalt

an und besiegte das Böse gerade im Leiden und im Tode.
Damit war im Prinzip der Kontakt zwischen Himmel und Erde
wieder hergestellt, und alle Mächte des Daseins mußten ihren
wahren Kyrios verehren. Sünde und Gericht bleiben zwar auch
nachher Realitäten, aber entscheidend ist die Tatsache, daß uns
schließlich keine Macht von der Liebe Gottes in Christus Jesus
trennen kann (Rom. 8, 39). Das ist das Geheimnis des Heiligen.

Bo Reiche, Basel


	Heilig ist der Herr Zebaoth

