
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 28 (1972)

Heft: 1

Artikel: Anmerkungen zur Wurzel pl' im Alten Testament

Autor: Stoebe, Hans Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anmerkungen zur Wurzelpi3 im AltenTestament

Die alttestamentliche Wurzel pV begegnet auch im Mittelhebr.
und Jüd.-Aram. Anzumerken ist, daß das syr. pele'tä Rätsel nie
als Wiedergabe des hebr. pelé" erscheint. Ebensowenig verwendet
der Targum diesen Stamm, sondern übersetzt - mit wenigen
Ausnahmen - pV durch eine Form der Wurzel prs. Das könnte at.-
lichem plh entsprechen, das indessen trotz Ps. 4, 4; 17, 7 (139, 14)
nicht uneingeschränkt als gleichbedeutende Nebenform zu pV
angesehen zu werden braucht. Die Frage eines Zusammenhanges mit
arab. paHun — gutes Omen1 kann offenbleiben, ebenso die nach
der Bedeutung von palu im Poenulus des Plautus (1017)2. Deswegen
und aus grundsätzlichen Überlegungen ist es geraten, bei der
Bestimmung des Sinnes von pl' nicht von etymologischen Erwägungen
auszugehen.

1.

Der Stamm kommt im A.T. als Nomen (Thren. 1, 9: pl. mscl. als

Adverbium) und als Verbum vor; da 3 x im Pi.; 11 x im Hif.;
1 x im Hithp. ; sonst im Nif., wobei der pl. fem. des ptc. vorherrscht.
Da in der Opferthora Lev. 22, 21; Num. 15, 3.8 (Pi); Lev. 27, 2;
Num. 6, 2 (Hif) die Wortbedeutung außerhalb des sonstigen Sinn-
umfanges zu liegen scheint, nehmen manche zwei gleichlautende,
aber verschiedene Wurzeln an.3

Die deutschen Übersetzungen betonen zumeist das Wunderbare
einer Handlung, eines Geschehens oder einer Erkenntnis.4 Negativ
in profanem Bereich kann das heißen, daß etwas für einen
Menschen zu schwer ist. Darin stimmen sie mit alten Versionen überein:
LXX mit geringen Ausnahmen haupâoïa, haupaffid (so in den Pss.

1 J.Wellhausen, Reste arabischen Heidentums (1897), S.205; J.Barth,
Etymologische Studien (1892), S.6.

2 Dazu zuletzt H. Gray, The Punik Passages in the Poenulus of Plautus :

Am. Journ. Sem. Lang. 45 (1928), S.82.
3 Z.B. Barth (A. 1); Wörterbücher: Gesenius-Buhl; Fohrer (1971); Rost-

Lisowski, Konkordanz.
4 Vgl. dagegen aber schon A. B. Ehrlich, Randglossen zur Hebräischen

Bibel, 3 (1910), S. 127.



14 H. J. Stoebe, Anmerkung zur Wurzel pl' im Alten Testament

immer für niplä'öt), allenfalls àbuvorrov (Gen. 18, 14; Deut. 17, 8;
Sach. 8, 6; Prov. 30, 18) ; X xepdcma; Vulg. im allgemeinen mirabilia
oder ähnlich, selten difficile (Gen. 18, 14; Deut. 17, 8; Jer. 32, 17.27

[LXX hier Kpunxw] ; Sach. 8, 6; Prov. 30, 18). Dem entsprechend
wird im Wörterbuch von Köhler-Baumgartner6 die Grundbedeutung
der Wurzel pl* als «anders, auffallend, besonders», schließlich
«merkwürdig sein» bestimmt. Das hieße, daß die Aussage, die damit
gemacht wird, eine Eigenschaft beträfe, die statisch zu einem Gegenstand

oder zu einem Tun gehörte, das an sich anders, merkwürdig,
also wunderbar wäre. Als Wunder erschiene also das, was aus dem
Rahmen des Vorstellbaren oder sonst Üblichen herausfällt.6 Es ist
bekannt und unbestritten, daß eine solche Auffassung nicht das
Wesen dessen trifft, was das A.T. meint, wenn es von Wundern
redet. Für vieles soll hier nur an Scharbert7 oder Eichrodt8 erinnert
werden.

Wenn dort aber verschiedene Begriffe ('ôt,môpët u.a.) als Zeichen
wunderhaften Tuns zusammen mit niplä'öt genannt sind9, ist daran
zu erinnern, daß diese drei Worte nur selten in einem Zusammenhang,

und dann in größerem Abstand und inhaltlicher Geschiedenheit

vorkommen (Ps. 86,10.17 ; 71, 7. 17), oder aber, daß die
Überlieferung die Wahl der Ausdrücke bestimmt (Ps. 78,42.43; 105, 5).

Es scheint darum berechtigt zu sein, noch einmal nach der
Bedeutung der Wurzel pl' für sich zu fragen. Dabei ist anzumerken, daß
P. Joüon einmal als Grundbedeutung «groß, erhaben» angenommen
hat.10 Der Einwand dagegen, daß das nicht zum häufig vorkommenden

Nif. passe11, beweist wohl nur, wie schwer es ist, einen alt-
testamentlichen Sinnbereich durch moderne Begrifflichkeit
zureichend zu erfassen. Deshalb und des begrenzten Raumes wegen
kann ich auch nur auf einige Seiten der Frage eingehen, muß ich
vor allem darauf verzichten, die Belege aus Qumran zur Prüfung

5 Vgl. dazu auch L.Köhler: Theol. Zs. 1 (1946), S.304.
6 Der scholastische Gedanke der Aufhebung eines Naturgesetzes als

Voraussetzimg des Wunders.
7 J. Scharbert, Was versteht das A.T. unter Wunder?: Bi.Ki.22 (1967),

S. 37 ff.
8 W.Eichrodt, Theologie des A.T., 2-3 (1961), S. 108ff.
9 W. Eichrodt (A. 8), ebd.
10 P. Jüon, Mélanges de la Faculté Oriental de Beirut, 6 (1912), S.176ff.

Leider konnte ich den Band nicht einsehen.
11 W.Gesenius - F.Buhl, Wörterbuch (1915), S.611.



H. J. Stoebe, Anmerkung zur Wurzel pV im Alten Testament 15

meiner Vermutung heranzuziehen, daß pT das Moment einer von
dem Wirkenden ausgehenden, oder an ihn gebundenen Wirksamkeit
enthält.

Ich beginne mit Deut. 17,8, einer Stelle, die pV mit min konstruiert.
Die Rechtsfälle, an die gedacht ist, betreffen Kapitalverbrechen, die

vom Reat her als besonders schwerwiegend angesehen werden.12
Trotz mancher Unklarheiten ist sicher, daß hier nicht eine Berufungsinstanz

eingerichtet wird, an die sich ein vermeintlich oder
tatsächlich zu Unrecht Verurteilter wenden kann. Eine solche müßte
bei Aufhebung des Ersturteils die Unfähigkeit der örtlichen Richter
feststellen. Das kann aber nicht beabsichtigt sein, denn damit würde
die Bestimmung gegenstandslos, weil das Gericht ja selbst darüber
befindet, wann ein solcher Eall vorliegt. Gemeint ist vielmehr, daß
ein Rechtsfall außerhalb der Zuständigkeit, also des Wirkungsbereiches

eines örtlichen Gerichtes liegt.13
Das nicht leichte Wort in Deut. 30, 11 (nipWôt) bedeutet: das

Gebot übersteigt weder die intellektuellen Fähigkeiten (zu fern)14
noch die Willensmöglichkeiten des Menschen, das Erkannte zu
verwirklichen. Min stellt eine Beziehung her zwischen der Wirkungsmacht

des göttlichen Anspruches und der menschlichen
Wirkungsmöglichkeit (vgl. hierzu einerseits Ps. 131, 1, andererseits 139, 6:

Erkenntnis, die die Einsicht überfordert [Zd5 'ûkal], In Deut. 28, 59

(hiplä*, Subj. Jahwe) werden die Strafen für den Ungehorsam als
schlimme und schwere, vor allem aber als chronische (n£emänim)
charakterisiert; sie gehen damit über das hinaus, was der Mensch zu
bewältigen vermag. Mit dem hipla' sind nicht die Schläge
gekennzeichnet15; ihre Schwere liegt darin, daß Jahwe es ist, der sie wirksam

macht. Man kann fragen, ob hier nicht schon eine Anschauung
greifbar wird, die von Krankheiten weiß, die zwar von Jahwe
gesandt sind, aber eigentlich doch im Bereich eines natürlichen
Krankheitsverlaufes liegen.

Von da ist zu bedenken, ob nicht die Pi. bzw. Hif.-Formen in
Lev. und Num. (textkritische Fragen müssen hier unerörtert bleiben)
auf die Weise zureichend erklärt werden können, so daß die Annah-

12 G. von Rad: A.T. Deutsch, 8 (1964), S.84.
13 So schon richtig S. Oettli: Kurzgef. Komm. (1893) («sich für inkompetent

hält»).
14 von Rad (A. 12), S.132.
15 von Rad (A. 12), S.123: «ganz außerordentlich» (andere ähnlich).



16 H.J. Stoebe, Anmerkung zur Wurzel pi' im Alten Testament

me zweier Wurzeln16 sich erübrigt.17 Die Versionen wie die
Auslegungen schwanken im Verständnis zwischen «ein Gelübde
geloben»18 und «ein Gelübde erfüllen, einlösen».19 Die Unterscheidung
zwischen «geloben» und «erfüllen» wird ebenso unnötig wie die
Annahme zweier Wurzeln überhaupt, wenn man in hifilä? den Gedanken
des Wirksammachens mithört, der sowohl im Geloben wie im
Erfüllen anklingt. Dabei scheint für die Bestimmung des Bedeutungsumfanges

von nipWôt in den Pss. mit gebotener Vorsicht beachtet
werden zu müssen, daß hier im Zusammenhang mit pV die Begriffe
neder (Lev. 22, 21; 27, 2; Num. 15, 3.8; neder ndzîr Num. 6, 2) und
nedäbäh (Lev. 22, 21 ; Num. 15, 3)20 erscheinen, die in sehr frühe Zeit
zurückreichen und einmal den persönlichen Einsatz des

Jahwekämpfers, also eine Wirksamkeit besonderer Art zum Gegenstand
hatten21 ; mögen sie in den vorliegenden Texten auch ganz abgeblaßt
und reine Opfertermini geworden sein.

Das Verständnis des schwierigen, zu vielen Konjekturen Anlaß
gebenden22 maplP lassât in Jdc. 13,1923 ist in dieser Richtung zu
suchen. Die in der Tat vorhandene Textverderbnis, in ihrer Folge
eine störende Texterweiterung erklären sich daraus, daß in V. 18

der Name des Engels als pePî angegeben wird.
In der Weisheitsliteratur begegnet in Hi. 10, 16 das Verb im

Hithp. Der Text ist schlecht überliefert. Die Übersetzung: «Du
würdest dich wieder wunderlich, wunderbar erzeigen»24 ist zu eng;
richtiger ist: «Du würdest doch wieder deine Macht erweisen.»25

16 Vgl. dazu Anm. 3.
17 Vgl. dazu E. Jenni, Das hebräische Piel (1968), S.231f.
18 LXX zu Lev. 22, 21 ; Vulg. zu Num. 6, 2 ; A. Bertholet, Handcommentar,

3 (1901), zu Lev. 22,21; 27, 2; H.Holzinger, Handcommentar, 4 (1903), zu
Num. 6.

19 Vulg. zu Lev. 22,21 ; 27,2; Num. 15, 3; Holzinger (A. 18) zu Num. 15,3.8;
M.Noth, A.T. Deutsch, durchgängig mit Ausnahme von Num. 6, 2.

20 Eine gewisse Ausnahme bildet nur Num. 15, 8.
21 Zu nedäbäh vgl. Jdc.5, 2 (Verb Hithp.); zur Sache noch H.J.Stoebe,

Erwägungen zu Psalm 110: Festschrift F.Baumgärtel (1959), S.185f.
22 Für vieles W. Rudolph, Textkritische Anmerkungen zum Richterbuch :

Festschrift O.Eißfeldt (1947), S.205f.
23 Vgl. Bibl. hebr. und tilge im Blick auf V. 20 mindestens mänöji w&istô

ro'îm.
24 G. Fohrer, Komm. A.T., 16 (1963); F.Horst, Bibl. Komm., 16 (1968).
25 G.Hölscher, Handb. A.T., I, 17 (1952); C. Steuernagel, Die heil. Sehr.des

A.T., 2 (1923). Vgl. aber auch die Auslegung von Fohrer zur Stelle.



H. J. Stoebe, Anmerkung zur Wurzel pl' im Alten Testament 17

Hiob beklagt, daß er machtlos bliebe, auch wenn er unschuldig
wäre. Das Wunderliche, Unbegreifliche liegt darin, daß es eben
Gottes Machterweis ist. Mit Recht hat Fohrer zu dieser Stelle auf
Jes. 29, 14 verwiesen; es heißt da, daß das Volk Jahwe mit einem

Lippenbekenntnis ehrt, seine Gottesfurcht aber angelernt ist; das
Herz bleibt fern von Jahwe (vgl. Deut. 30, 14 in umgekehrter
Richtung). Damit glauben sie, sich Jahwe verfügbar gemacht und in ihre
Sphäre einbezogen zu haben. Darum muß Gott seine göttliche Macht
wirksam werden lassen. Wunderlich drückt die Konsequenz dessen

aus, daß es Jahwes Wirken ist, auch wenn es keine ganz angemessene
Übersetzung ist.

Auf dieser Linie liegt es, daß pV sonst bei Jesaja mit dem für
seine Verkündigung bezeichnenden cesäh Plan verbunden ist26.

Die in 28, 29 vorausgesetzte bäuerliche Tätigkeit hat gewiß nichts
Wunderbares an sich und scheint damit der Sphäre göttlichen
Wirkens entzogen. Aber Jahwe hat seinen Plan allumfassend,
allwirksam gemacht. Das tusijjäh ist nicht die «vernünftige Denkweise »,

sondern das «objektiv Wesenhafte»27 und schließt das Moment des

Gelingens28, der Lebensförderung29 ein. Bei pelé" jôcês in Jes. 9,5
handelt es sich um einen Titel30; ob dann - an sich wahrscheinlicher -
ein cstr.-Verhältnis vorliegt31 oder pele5 vorangestelltes Objekt ist32,
ist für den Sinn unwesentlich, 'ësâh schließt hier, wie auch sonst, in
den Rat den Plan mit ein. Pele5 bedeutet die Macht, das Vermögen,
ihn wirksam zu machen. Das erinnnert an den klugen Ahitophel in
2. Sam. 16, 23, der diese Möglichkeit, Rat und Plan zu realisieren,
eben nicht hatte.

Abgeschliffen und uneigentlich wird der Stamm in Dan. 8, 24

(jashît ist unsicher) und 11, 36 gebraucht. Der Nachdruck liegt auf

26 J.Fichtner, Jahwes Plan in der Botschaft des Jesaja: Zs. atl. Wiss. 63

(1951). H. Wildberger, Jesajas Verständnis der Geschichte: Vet. Test.
Suppl. 9 (1963).

27 B.Duhm, (51968).
28 Köhler-Baumgartner.
29 E.König, Wörterbuch (1936).
30 Also nicht «Wunderbar, Rat» (Vulg., Luther; F.Delitzsch, Bibl.Comm.,

5, 1889).
31 Z.B. A.Dillmann, Kurzgef. Handb., 5 (1889); K. Marti, Handcom-

mentar, 10 (1900); O.Procksch, Komm. A.T., 9 (1930).
32 Z.B. B.Duhm, Handkommentar (51968); O.Kaiser, Komm. z.A.T., 17

(1960); Wildberger, Bibl. Kommentar 10, 5 (1970).



18 H.J. Stoebe, Anmerkung zur Wurzel pl' im Alten Testament

dem jeweils folgenden hislfch; er hat Erfolg, schafft es mit den

niplä'ot, obwohl sie eigentlich außerhalb der Wirkungsmöglichkeit
eines Frevlers liegen sollten.

Hier darf auch Jdc. 13, 18 genannt werden. Mit Recht erinnert
Grether an die Vorstellung, daß Kenntnis des Namens Macht über
denTräger verleiht.33 Die in derAntwort hegende Ablehnung ist keine
lahme Ausrede, sondern Hinweis auf die (gefährliche) Wirkungskraft,
die sich dann ja auch im Wunder erzeigt. In der Apokalypse Jes. 25,
1 scheint Jes. 9, 5 bekannt, aber nicht mehr verstanden, und darum
im Sinn verdunkelt zu sein.

Dagegen hat 2. Chr. 26, 15 den eigentlichen Sinn erhalten. Das
Stück aus einer alten Ussiavita enthält wohl auch sprachlich altes
Material; es zeigt das Bild eines verständigen, weitblickenden und
erfolgreichen Königs. Seine auf der Höhe damaliger Technik stehende

Aufrüstung läßt es verstehen, daß sein Ruf weithin drang, aber kaum
deswegen, weil «ihm wunderbar geholfen wurde». Diese Wiedergabe34,

grammatisch unanfechtbar, paßt schlecht zu den menschlichen

Herrschertugenden. Außerdem bliebe zu fragen, ob sich das
'ad häzaq mit dem Wesen göttlicher Hilfe vertrüge. Begründeter
scheint eine Auffassung zu sein, die in der Richtung hegt, daß Ussia
sich überaus machtvoll und wirksam zu helfen mußte.35 In 2. Chr.
2, 8 stehen die absol. Inf. gädol und, haplë' nebeneinander. Der
Gebrauch ist abgeschliffen, die Bedeutung nicht profiliert. Vielleicht
ist wirklich nur an außerordentliche Pracht gedacht ; vielleicht weiß
dieses Wort aber auch noch davon, daß Prachtentfaltung Zeichen
von Macht und selbst auf Wirkung berechnet ist.

Wir kehren zur Weisheitsliteratur zurück. Hi. 37,14. 16 stehen

hymnischem Stil nahe, können hier also übergangen werden ; ebenso

Hi. 37, 5, da hinsichtlich der Verbesserung des korrumpierten
Textes kein befriedigendes Ergebnis auf engem Raum erzielt werden

kann. Nur soviel, daß die Konjektur jar'ënû statt jarcëm36
ungerechtfertigt scheint. Eine Möglichkeit sähe ich darin, ohne Texteingriffe

das niplâ'ôt als adverbiale Bestimmung aufzufassen, wobei
der Gedanke des Gewaltigen, Wirkungsvollen vorherrschen könnte.

33 Name und Wort Gottes im A.T.: Zs. atl. Wiss. Beitr. 64 (1934), S.18ff.
34 Z.B. W.Rothstein, Die heil. Schrift des A.T., 2 (1923); W.Rudolph,

Handb. z. A.T., 21 (1955); F.Miaehaeli, Commentaire de A.T., 16 (1967).
35 So anscheinend E.Curtis, Int. Crit. Comm. (1910).
36 Sie geht auf B.Duhm, Handcommentar, 16 (1897), zurück.



H. J. Stoebe, Anmerkung zur Wurzel pP im Alten Testament 19

Bei Hi. 42, 3 besteht soweit Übereinstimmung über die aus dem
überfüllten Text herauszulösenden Stücke, daß das Verständnis der
Stelle leidlich gesichert sein kann. Parallel zu niplä'ot steht das
l<? tukal in V. 2. Der verbindende Gedanke liegt darin, daß die
niplä'ot die Wirkungen göttlichen Vermögens sind. Das erkennt
Hiob an; damit ist es dann aber auch gegeben, daß jedes weitere
Wort Unverstand sein muß, weil es die menschlichen Möghchkeiten
übersteigt.

Schwierig, wenngleich nicht unergiebig ist Prv. 30, 18. Ugaritische
Parallelen zu diesem Passus fehlen.37 Das (Wunderbare» der im
Zahlenspruch genannten Wege liegt nicht darin, daß sie unsichtbar

bleiben38 - das träfe für den Weg der Schlange auf dem Felsen
sowieso nicht zu, vielmehr hinterläßt sie wohl als einziges Tier dort
Spuren -, sondern darin, daß sie dem Menschen unmöglich sind
(Fliegen, Schwimmen). Dann soll aber auch nicht damit gesagt sein,
daß das geschlechtliche Verhältnis von Mann und Mädchen keine
Spuren hinterläßt39. Wennschon das letzte hier unklar bleibt,
scheint das abschließende Satzglied auf das Irrationale und doch
Machtvolle im Verhältnis der Geschlechter zueinander hinzuweisen.
An das gleiche dürfte 2. Sam. 1, 16 zu denken zu sein. Wie der Tar-

gum mit seiner Übersetzung: «mehr als die Liebe meiner beiden
Frauen » richtig empfunden hat, vergleicht David die Freundschaft
mit Jonathan nicht mit dem erotischen Liebeserlebnis, sondern dem
geschenkhaften Wesen der Liebe, das Berechenbares und Bewirkbares

übersteigt.
Die Vorstellung des in einem Machtbereich Liegenden, Bewirkbaren

kommt in der Verbindung von pV mit beCênê zum Ausdruck.
In 2. Sam. 13, 2 hält Amnon es nicht deswegen für unmöglich, der
Thamar etwas zu tun, weil sie Jungfrau ist40; er sieht nur keine
Möglichkeit, mit ihr zusammenzukommen. Mit der Beurteilung des

Verhältnisses zwischen eigener Absicht und den Fähigkeiten, sie zu
verwirklichen, wird eine Entscheidung über das gefällt, was möglich

ist. So hegt es in Gen. 18, 17 ; Jer. 32,17. 27 ; Sach. 8, 6. Was dem

37 Zur Stelle vgl. G. Sauer, Die Sprüche Agurs (1963), S. 106f.
38 So die meisten; dagegen mit Recht schon W.Frankenberg,

Handkommentar II, 3, 1 (1898).
39 Was auch nicht stimmte, wie immer wieder leicht verlegen angemerkt

wird.
40 War sie verheiratet, wäre es noch viel unmöglicher gewesen.



20 H. J. Stoebe, Anmerkung zur Wurzel pl' im Alten Testament

Menschen unmöglich ist, übersteigt nicht die Macht Gottes, es zu
verwirklichen. Dabei ist Jer. 32, 17 deswegen interessant, weil hier
zwar jippäle' mit der Schöpfung von Himmel und Erde verbunden
ist, diese aber mit der Terminologie geschichtlicher Führungen
beschrieben wird.41 Andererseits sind es gerade diese geschichtlichen
Machterweise, die in Ex. 34, 10 mit dem Worte nibre'u zusammenfassend

gekennzeichnet werden (vgl. Jes. 43, 1 ; 45, 7).

2.

Das leitet zum Vorkommen der Wurzel in Psalmen und verwandten

Zusammenhängen über. Das prtc. fem. pl. Nif. herrscht vor
(139,14 mscl.), doch sind auch andere Formen möglich (hipli' 31,

22; nipWt 118, 23; pele' 77, 12. 15; 88,11. 13; 89, 6; 119, 129 [pl.];
139, 6; 78, 12 neben niplä'ot in V. 11). Auch pele' bedeutet die
Krafttat im allgemeinen Sinn (77,12.15; 88,11. 13; 89, 6; [139, 6];
jedenfalls nicht die einzelne konkrete Tat, in der Macht sich
manifestiert (auch nicht 78, 12). Pelé' steht also in der Bedeutung den

niplä'ot sehr nahe.
Der Stamm begegnet im Psalter vornehmlich in Hymnen,

Dankgebeten und verwandten Gattungen. In Klageüedern (26, 7; 71, 17;
86, 10; 88, 11. 13) charakterisiert das Verkünden der niplä'ot als

Unschuldsmotiv die Frömmigkeit des Beters. Alles miteinander
weist darauf hin, daß ein solches Verkünden imGemeindegottesdienst
seinen festen Platz gehabt haben wird. Deswegen erscheinen die

niplä'ot häufig als direktes Objekt zu sappër oder verwandten
Begriffen (9, 2; 26, 2; 40, 6; 71, 17; 75, 2; 77, 12; 78, 4; 96, 3; 105, 2;
111, 4; vgl. Jdc. 6, 13; 1. Chr. 16, 24). In 145, 5; 105, 2; 119, 27 ist
es das Verbum sîah, das stärker auf eine innerliche Religiosität
weist.42 In einem engen Zusammenhang damit, der sachlich gut
verständlich ist, begegnet zumeist ein Lobpreis Jahwes {hodäh: 9, 2;
26, 7; 75, 2; 86, 12; 88, 11; 96, 4; 105, 3; 139, 14; 145, 5; 118, 21).
Das direkte Objekt zu hodäh bildet niplä'ot nur in 107,8.15.21. 31.

41 «Mit großer Kraft und ausgestrecktem Arm.»
42 Zu diesem Verbum und seinem Bedeutungswandel vgl. S.Mowinckel,

The verb si&h and the nouns steh sihäh: Stud, theol. 15 (1961), S. 1-10;
zuletzt H. P.Müller, Die hebräische Wurzel é j h: Vet. Test. 19 (1969),
S. 361-371.



H. J. Stoebe, Anmerkung zur Wurzel pl' im Alten Testament 21

Bei diesem liturgischen Gebrauch werden stärker als bei den
zuvor besprochenen Stellen allgemeine Aussagen in geprägter Form
gemacht. Man wird darum von vornherein weniger damit rechnen,
exegetische Einzelfeststellungen treffen zu können. Um so mehr
wird man deswegen auf gedankliche Zusammenhänge und Begriffs-
felder zu achten haben, in denen nipl/Tôt, pele' (die, wie oben
gezeigt, nicht getrennt behandelt zu werden brauchen) vorkommen.
Dabei wird es sich hier nur um eine Auswahl und um Andeutungen
handeln müssen. Die Schlüssigkeit der Beobachtungen scheint
bisweilen dadurch etwas eingeschränkt, daß die herangezogenen
Begriffe nicht immer in unmittelbarem Parallelismus stehen.

Beachtung verlangt zunächst der Umstand, daß die niplä'ot vielfach

im Parallelismus zu Gottes Taten (ma'Hël, 'Hîlâh, po'al: 77, 12.

13; 78, 11; 1. Chr. 16, 8. 9; ma'Heh: 86, 8.10; 107, 24; 111, 2-4; 139,

14; 145,4. 5; Ex. 34, 10) stehen. Damit werden die niplcTôt der
Gesamtheit göttlichen Tuns zugeordnet, so daß die Aussage
nachdrücklich auf den Täter und seine Wirkungsmacht, nicht auf eine
besondere Qualität der Tat weist. Daß nipliï'ôt direkt als Objekt von
'äsäh abhängt, ist in den Pss. eher selten (86, 10; 105, 5; 136, 4), es

findet sich sonst häufiger (Ex. 3, 20; 15, 11; Jos. 3, 5; Jes. 25, 1;
Neh. 9, 7; 1. Chr. 16, 12 [Dan. 11. 36?]). Es liegt nahe, darin einen
volleren Ausdruck für ma'asim Machttaten, göttliche
Machterweise, Gottes Geschichtspläne zu sehen. In Joel 2, 26 heißt es:
'äsäh lehaplP. Satt werden wäre an sich noch nichts Wunderhaftes,
aber es kommt nach einer Zeit äußerster Not, und es kommt, weil
Gott nach seinen Verheißungen gehandelt, sein Gottsein wirksam
gemacht hat.

Instruktiver als diese zunächst doch mehr allgemeinen Stellen
sind die, an denen der Parallelismus mit Ausdrücken besteht, die

aus der Erfahrung des Geschichtshandelns Jahwes hergeleitet sind.
Das sind z.B. geburäh (71,16-18; 89, 6.14 ; 106, 7. 8; 145, 4.5) oder
'oz, ">zûz (77, 15; 78, 4; 96, 3. 7 ; 105,2.4.5; 106,7.8; 145,5.6;
Ex. 15,11.15). Zu erinnern wäre auch an die Stellen, die vom
ausgestreckten heiligen Arm reden oder ähnliche Begriffe gebrauchen
(71,17.18; 98,1 ; Ex. 15,11.13). Interessant ist in diesem Zusammenhang

106, 7 ; es wird uns noch an anderem Orte beschäftigen. LÔ"

hiskîlû nipl&otejkä: sie haben aus dem, was sie erlebten, keine
lebensfördernde Einsicht gewonnen, weil sie es nicht als
Machtwirkimg Gottes erkannten, der sich ihnen in ihr zuwandte (v b).



22 H. J. Stoebe, Anmerkung zur Wurzel pV im Alten Testament

Dazu gehört es auch, daß die nißl'äot - freilich nicht oft - parallel
zu nôrw'ôt vorkommen. Jahwe selbst ist zu fürchten, ist schrecklich
(nom*: 89, 8; 96, 4 [139, 14 conj.]; 1. Chr. 16, 24; Neh. 9, 17). Sonst
sind es seine Taten oder sein Name. Mit diesem Prädikat wird Jahwe
als Sieger über Feinde und Herr über die Welt gekennzeichnet
(47, 3; 76,8. 13; 89, 8; 96, 4; allgemeiner 66, 3; 68, 36). So sind
auch die norä'öt als Erweis der Geschichtsmächtigkeit Jahwes zu
verstehen (106,22, Schilfmeer; 145,4.5.6, Heldentaten; 139, 14,

allgemein).
Die Ausrichtung des Begriffs auf den wirkenden Gott, der mit

seiner Kraft hinter dem Werk steht, wird da unterstrichen, wo er
in engerem oder weiterem Zusammenhang mit dem Namen (sëm)
Jahwes erscheint (9, 2. 3; 72, 17. 18. 19; 86, 9. 10. 11. 12; 96, 2. 3;
106, 7. 8; 145, 1. 5; 1. Chr. 16, 8. 9. 10). Der Name Jahwes ist inhaltlich

so stark gefüllt, umschreibt so deutlich das personhafte Walten
und Wirken Jahwes, daß er geradezu als Wechselbegriff für Jahwe
selbst verwendet werden kann.43 Es ist eine in der Sache liegende
Hervorhebung, wenn dabei die Einmaligkeit Jahwes betont wird
(lebaddo, 72, 18; 86, 10; 136, 4).

Überhaupt wird mit der Nennung der nipWôt in den Psalmen
zumeist der Bereich der Geschichte und des Geschichtswaltens
Gottes anvisiert. Das geschieht entweder unmittelbar (9, 2 ; 78, 4. 11.

12. 32; 98, 1; 105, 2. 5 [nicht zufällig wird der Begriff im ganzen
Naturpsalm 104 fehlen]; 111, 4; 145, 5; 118, 23; 1. Chr. 16, 24),
oder mittelbar (40, 6; 71, 17; 107 [Kehrvers]). In diese Richtung
weisen auch Jos. 3, 5; Jdc. 6, 13; Jer. 21,2; Mi. 7,15. Selbst da, wo
kosmologische Gedanken mitklingen, herrscht das geschichtliche
Moment vor (89,6; 96,3 ; 136,4ff. ; wohl auch 75,2).44 Dieser von der
Geschichte ausgehende, dann alles umfassende Universalismus
erinnert an die Verkündigung Deuterojesajas. Daß die niplâ'ôt
primär heilschaffende Machterweise im geschichtlichen Bereich sind,
bekommt damit noch eine besondere Unterstreichung, daß oft ein

engerer (71, 15. 17; 96, 2. 3; 98, 1; 106, 7. 8; 106, 21. 22; 118, 17.

21. 23) oder weiterer Zusammenhang (31, 22. 17; 78, 22. 32; 86, 2.

10. 16; 88, 2. 11. 13; 89, 6. 27) mit jäsa1, jesucäh besteht. Auch da,

wo der Abstand zwischen beiden Begriffen größer ist, ist die mit

43 Vgl. H.Bietenhard : Theol. Wort., 5 (1954), S.255.
44 Ohne klares Profil sind Ps. 26, 7; 71, 17; 72, 18; 86, 10;88, 11; 131, 1.



H. J. Stoebe, Anmerkung zur Wurzel pP im Alten Testament 23

jäsa' ausgesprochene Verheißung und Erwartung so stark, daß sie
den Zusammenhang bestimmt.

Das erklärt zuletzt die Verbindung von pl' mit hesed. Sie findet
sich unmittelbar in 31, 22 (hapW hasdô). Der Psalm ist als ganzer
ein Lobpreis der Gnade Gottes (V. 8. 17). Hesed, bedeutet eine

Haltung des Offenseins, heißt, daß Gott da ist für den Menschen und
die Voraussetzungen einer Gemeinschaft schafft, die auf Seiten des

Menschen glaubendes Vertrauen ermöglicht.45 Nun gibt es keinen
größeren oder kleineren hesed, demzufolge kann er auch nichtwunderbar

gemacht werden. Aber da in diesem Begriff ein Moment der
Willensentscheidung mit gegeben ist, kann hesed zum Wirken
gebracht werden; und weil er der hesed Gottes ist, kann er hilfreich
und schließlich sogar um der Macht dessen willen, der hinter ihm
steht, ein Wunder sein. Das von allen Versionen bestätigte,
dennoch von allen Auslegern geänderte 6etîr mäsör gibt als ein jesûcâh
sinnverwandter Ausdruck einen trefflichen Sinn (vgl. 17, 7). In
unmittelbarer Parallele stehen pele' und hesed (+ 'emunäh) 88, 11.

12. 13. Die an sich selbständig wirkenden Aussagen der Verse 11

und 12 stehen in einem eigentümlichen Korrespondenzverhältnis.
Jahwe tut an Toten kein pelé', denn in der Scheol ist seiner
Wirkungsmöglichkeit eine Grenze gesetzt. Deshalb können auch die

repä'im seinen hesed nicht preisen. Niplä'ot findet sich in einem
geschlossenen Zusammenhang mit hesed we'emunäh und jesucäh in 98,
1. 2. 3; mit hesed allein in 107, 8. 15. 21. 31.

Wenn dieser bescheidene Geburtstagsgruß für Oskar Cullmann
sich auch vielfach auf Andeutungen beschränken mußte, hofft er
doch, einige semasiologische Beobachtungen zum Wunderverständnis

des A.T. beigetragen zu haben.

Hans Joachim Stoebe, Basel

45 Vgl. dazu zuletzt H. J. Stoebe: Theol. Handwört. z. A.T. (1971),
Sp.600-621.


	Anmerkungen zur Wurzel pl' im Alten Testament

