Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 27 (1971)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

KARL HUuBER und HAaNs HEINRICH ScHMID, Ziircher Bibel-Konkordanz. Voll-
stindiges Wort-, Namen- und Zahlen-Verzeichnis zur Ziircher Bibeliiber-
setzung, mit Einschluf3 der Apokryphen. Hrsg. vom Kirchenrat des Kantons
Zirich. 1. Zurich, Zwingli-Verlag, 1969. XXXIT + 862 S. Subskr. Fr.
126.—, inkl. Zurcher Bibel Fr, 145.—.,

Unter den dlteren deutschen Ubersetzungen der Bibel ist die von W. M. L.
De Wette vielleicht die beste; unter den modernen nimmt die Zircher Bibel
einen philologischen Rangplatz ein und ist auch iiber die Schweiz hinaus
verbreitet. Das von K. Huber, H. H. Schmid und ihren Mitarbeitern her-
gestellte Wortverzeichnis zum Ziircher Bibelwerk fiillt eine lange Zeit emp-
fundene Liicke aus und ist als Hilfsmittel fiir Bibelleser, Theologen und
Philologen zu begriflen.

Eine von Prof. Schmid geschriebene Einleitung ¢«Von Konkordanzen,
ihren Zielen und Problemen» (S.VII -+ XVTII) schildert die interessante Ge-
schichte der Konkordanzen vom Mittelalter bis zur Neuzeit. Darauf folgen
technische Anweisungen (8. XVIII-XXXTT), und hier kann der Leser ein-
fach nach Bedarf aktuelle Punkte studieren. Wer némlich eine Lectio con-
tinua der « Benutzungshinweise» in Angriff nimmt, der wird das abschlieBende
Wort «Anstrengung» allzu treffend finden, und das ist schade. Eher zu
empfehlen ist ein Losgehen auf den Haupttext.

Stichproben zeigen, daf3 mit der Ziurcher Konkordanz ein zuverlissiges
und erschépfendes Wortverzeichnis der Bibelbiicher geboten wird. Eine sehr
praktische Neuheit ist die Aufteilung von hiufigen Vokabeln auf charalk-
teristische Kontextworte, die in Parenthesen beigefiigt werden, z. B. «Ende
(Biichermachen): Pr. 12, 12 Des vielen B. ist kein E.». Uber viele Neu-
erscheinungen des theologischen Biichermarktes kann man klagen, aber nicht
uber diese. Der abschliefende Band soll bald fertig sein.

Bo Reicke, Basel

ArLrED CopY, A History of Old Testament Priesthood. = Analecta biblica,
35. Rome, Pontif. Bibl. Inst., 1969. XXVIII + 216 S. L. 2700.

Der Priester steht als religise Mittlergestalt in der Froémmigkeit des
Alten Testaments an zentraler Stelle und ist ebenso nach der Seite des
Konigtums wie der der Prophetie hin offen. Dementsprechend ist das Prie-
stertum schon in fritherer Zeit des 6fteren monographisch behandelt worden.
Verfasser nennt selbst die Namen von Baudissin, Hoonacker, Gray und
Bertholet, die das Thema unter verschiedenem Blickwinkel (Beziehung zu
den Pentateuchquellen, zum Gesetz, zum Opfer; oder auch unter iiberlie-
ferungsgeschichtlicher Fragestellung [so Gunneweg]) behandelt haben. An-
gesichts dieser Einschrinkungen und auch deswegen, weil diese Arbeiten
zum, groften Teil dlteren Ursprungs sind, kann der Verfasser von vornherein
eines starken Interesses gewill sein, wenn er es unternimmt, an Hand eines
sehr viel breiteren Materials an archéologischen, philologischen und reli-



430 Rezensionen

gionsgeschichtlichen Erkenntnissen, als es noch Bertholet zur Verfiigung
stand, ein Bild der Geschichte des alttestamentlichen Priestertums wvon
seinen Anfingen bis zum Hellenismus nachzuzeichnen.

Dieses Interesse wird nicht enttéuscht, sondern vollauf befriedigt. Gewil3
wird der Leser nicht — je nach den Voraussetzungen, von denen er herkommt
— alle Ergebnisse in gleicher Weise als gesichert und tragfédhig anerkennen
koénnen (etwa bei der Beurteilung der Levitenfrage oder der Uberlieferungs-
fragen von 1. Sam. 1-4). Doch wire es unsachlich, das zu erwar-
ten, denn es ist von vornherein klar, dal eine Arbeit, die einen so weiten
Zeitraum mit vielfiltigen Entwicklungen aufgrund eines doch so schmalen
Quellenmaterials darstellt, in manchem konstruieren mufl. Aber das geschieht
an Hand sorgféltiger und eingehender Analyse von Texten, die immer Be-
achtung verdient; auch sind viele Beobachtungen und Folgerungen wohl
geeignet, neues Licht auf gegenwirtig diskutierte Fragen zu werfen.

Aus der Fille des im Buche vorgetragenen Stoffes seien nur einige An-
gaben gemacht. Teil I (Urspriinge) behandelt in einem ersten Kapitel grund-
sidtzliche Vorfragen (analoge Erscheinungen in Israels Nachbarschaft; im
Zusammenhang damit semasiologische und etymologische Erwigungen [ko-
hen, levi u. a.]); im 2. Kapitel dann das Priestertum im werdenden Israel
(Exegesen von Ex. 23, 3-8; 18; Jde. 17; 18; 19); die historische Gestalt des
Moses (weniger Priester als Fiihrer des Volkes); sein Verhiltnis zu den
Leviten (Leviten gerim «with Specialisation»). Teil I (das Priestertum in der
Entwicklung der Jahrhunderte) umfal3t folgende Kapitel: Kap. 3. Das Prie-
stertum in den letzten Jahren der Amphiktyonie; Kap. 4. Das Priestertum
und die Entstehung des Koénigtums (mit interessanten Erwidgungen iiber das
Wesen der von den Kénigen wahrgenommenen priesterlichen Funktionen);
Kap. 5. Die verschiedenen Entwicklungen in der geteilten Monarchie mit den
sich neu bildenden Aufgaben (Térd and Sacrifice) und den sich weiter erge-
benden Spannungen zwischen Priestern und Leviten. Kap. 7. Deuterono-
mium, Exil, schildert die Auswirkungen der historischen Ereignisse auf das
Verhiltnis der Priestergruppen zu einander (neue Levitische Anspriiche:
Aaroniden und Zadogqiten; der zadoqitisch-levitische Kompromif); Kap. 8
schlieBlich das Priestertum in der wiederhergestellten judischen Gemein-
schaft mit seinen differenzierten kultischen Funktionen.

Diese ganz kurzen Angaben wollen das Interesse zu eingehendem Studium

des Buches wecken; es verdient es. .
Hans-Joachim Stoebe, Basel

Hermur ScrMIDT, Israel, Zion und die Vilker. Eine motivgeschichtliche Un-
tersuchung zum Verstindnis des Universalismus tm Alten Testament. Mar-
burg, Kleinoffsetdruck Gorich & Weiershéuser, 1968. 285 S.

Das GeschichtsbewuBtsein Israels, aus den Vélkern erwiahlt zu sein, ist
schon im Ansatz universalistisch geprigt. Daneben kennt das Alte Testament
auch «Koénige» und «Volker» als Volkerversammlung (Ps. 7; 47, 10), Vélker-
huldigung (Ps. 78; 72), Volkerwallfahrt (Ps. 96; 76; 68) ohne diesen ge-
schichtlichen Bezug als Motive eines «anonymen Universalismus». Gemein-
sam ist allen Vorstellungen eine zentralistische Struktur.



Rezensionen 431

Diese Motive sind in der Diskussion vorschnell mit anderen Traditionen
verkniipft worden, woraus sich nicht gerechtfertigte Konsequenzen fiir den
zeitlichen Ansatz ergaben. Sie bilden darum den Gegenstand dieser Mono-
graphie, einer Ziircher Dissertation von 1966.

Teil B, Kap. IT (S. 41-79), untersucht fiir Agypten, Mesopotamien und
Ugarit den religionsgeschichtlichen Hintergrund der Vorstellungen. Sowohl
Universalismus wie Zentralismus finden sich bereits aulBerhalb des Alten
Testaments, freilich durch kultische Ausrichtung oder Festhalten an einem
Dualismus (Himmel-Erde) charakterisiert; doch fehlt jede Parallele zu der
Volkerversammlung um Jahwes Thron. Der Gedanke der Vélkerwallfahrt
ist jedenfalls nicht mit dem des Voélkerkampfes identisch. — Kap. III-V
(S. 81-141) erdrtern Ursprung und Bedeutung dieser Vorstellungen unter
besonderer Beriicksichtigung alttestamentlicher Glaubenserfahrung und Ver-
kiindigung. Die Vélkerversammlung ist Historisierung und prophetische
Neuinterpretation aullerbiblischer Vorstellungen, die sich zuerst in der vor-
exilischen Prophetie nachweisen 146t. Die Motive der Huldigung und Wall-
fahrt kénnen direkte Ubernahmen sein, werden aber im Licht des Erwih-
lungsglaubens gesehen.

Teil C untersucht die Geschichte dieser Formen des anonymen Uni-
versalismus fiir die vorexilische (Kap. I: Voélkerwallfahrt Jes. 2, 2—4, mit
sorgfaltigem Exkurs iiber die Frage der Authentizitéit), die exilische Zeit
(Kap. IT Ezechiel, Deuterojesaja; III Ps. 102; Mi 7, 11-13); fir die frih-
nachexilische Prophetie (IV Haggai, Sacharia) und die nachexilische Tem-
pelgemeinde (V Psalm und Gebet; Jes. 55-66; Jes. 24-27) mit besonderer
Beriicksichtigung des biblisch eschatologischen Aspektes in den verschiedenen
Vorstellungsdimensionen, unter denen er sich darstellt.

Alle drei Vorstellungen sind also gesondert schon in vorexilischer Zeit be-
legt. Wieweit man dem Verfasser zustimmen wird, hingt etwas von dem
Urteil iiber das Alter einzelner Belegstellen ab, sicher auch davon, wie eng
man die Verbindung zwischen alttestamentlichen und auBerbiblischen Vor-
stellungen ansieht (Volkerversammlung, Vélkerkampf?). Aber abgesehen
vom letzten Urteil Gber die Ergebnisse ist die sorgfiltige und eingehende
Untersuchung der Fragen und die Darstellung ihrer Hintergriinde dankens-
wert, vor allem auch das Bemiihen darum, die Geschichte der Vorstellungen
aus dem Ganzen alttestamentlicher Verkiindigung zu entfalten.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

GERHARD WEHMEIER, Der Segen im Alien Testament. Eine semasiologische
Untersuchung der Wurzel brk. = Theologische Dissertationen, hrsg. von
B. Reicke, 5. Basel, Fr. Reinhardt in Kommission, 1970. 244 S. Fr. 17.80.

Der Verfasser, jetzt Dozent am Kittel College in Dharwar (Indien), hat
diese Dissertation unter Anleitung von Prof. E. Jenni erarbeitet und nach-
gewiesen, dal} der Begriff, im animistischen Denken beheimatet, Jahves
Handeln in den kontinuierlichen Prozessen des Wachstums und Gedeihens,
in «Geschichte» und «Natur», kennzeichnet. Jahves stetiges Wirken im krea-
tiirlichen Bereich bildet die Ergidnzung zum rettenden Heilshandeln (Heraus-
fithrung aus Agypten, Sinai, Landnahme usw.); das wird besonders auch an



432 Rezensionen

den mit brk gebildeten Personennamen deutlich. Das Nomen ist stirker auf
den Bereich des Handelns als des Redens (so in der Priesterschrift) bezogen,
meint also eher die benefactio als die benedictio. Im Munde des Menschen
wird mit der Wurzel brk Gott als Besitzer und Spender des Segens gepriesen
(Rezitation bestimmter Lobgebete). Die Arbeit zeigt in schoner Weise, wie
von der differenzierten etymologischen Forschung der Weg iiber das Neue
Testament bis in die Verkiindigung der Kirche fiihrt.

Otto Bdchli, Suhr

Rorr WALKER, Die Heilsgeschichte im ersten Evangelium. = Forschungen zur
Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments, 91. Gottingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1967. 161 S. DM 13.80/17.80.

Walker’s thesis is that Matthew intended with his Gospel to write a
history of the life of Jesus Messiah (p. 114), doing so in such a way as to
depict the blindness of Israel towards the Gospel of the Kingdom (as it was
delivered to it by John the Baptist, Jesus, and the “‘disciples” of Jesus,
respectively), which, in turn, resulted in Israel’s own rejection (the concrete
expression of which was the destruction of Jerusalem in A.p. 70) and the
subsequent mission to the Gentiles (who then assumed Israel’s place in the
History of Salvation).

The strength of Walker’s study is that he succeeds in demonstrating that
the chief opponents of Jesus in Matthew’s Gospel (the so-alled ‘‘representa-
tives of Israel”: scribes, Pharisees, Sadducees, etc.) comprise a uniform front
against him (pp. 11-33). What we cannot accept as having been proved is,
first of all, Walker’s insistence that Matthew, at his time, had nothing to do
with Judaism and, indeed, was ignorant of it from a historical point of view
(cf. pp. 20, 23, 32, 44, etc.). For Walker arrives at this conclusion after
examining only the names of the “representatives of Israel” and the phrase
“their synagogues” (pp. 11-35). But this is too small a basis on which to
decide a thesis of such consequence. Moreover, throughout the rest of his
study, Walker simply makes Matthew’s text corroborate his thesis; hence,
his methodology, too, is subject to question. These same criticisms, secondly,
also apply to Walker’s concept of “Israel”. Thus he establishes his concept
of Israel solely on the basis of an interpretation of the phrase ‘“‘this genera-
tion”’, and makes it normative, operating with it in an absolute manner.
The result is that Walker imposes a particular understanding of Israel on
terms such as dxAog, Aadg, “lopanh, and “loudaiog (cf. the original Greek words
Walker renders in his book as ‘“Volk™ or “Israel’” [passtm]), even though
he does not first investigate them systematically to determine whether
in their own right and in relation to one another, they comply with his
initial understanding of ‘“‘Israel”’. Had Walker investigated Matthew’s
treatment of dxlog, for example, he would have discovered that the ‘“Jewish
crowds’ and the ‘“‘Jewish leaders’’ do not form a monolithic front in the first
Gospel (cf., e.g., 23:1, a passage Walker does not discuss, and contrast it
with 23:13, 23, etc.). In the third place, Walker further establishes on the
basis of ‘‘this generation” the period of Heilsgeschichte he believes Matthew
to have been principally concerned. with (the “time of Israel’”’, which began



Rezensionen 433

with John the Baptist and ended with the destruction of Jerusalem in A.D.
70), whereas the rest of the Gospel has to do essentially with past history
(pp- 114-27; esp. pp. 1181f.). On the contrary, the ‘“‘time of Matthew” plays
a much greater role in the first Gospel than Walker grants, As proof of this
we need only point to chapter 18, with which, significantly, Walker does not
deal. Moreover, it would seem that in practice Walker himself modifies his
position on this matter, for he describes numerous passages within chapters
1-23, passages that clearly refer to the time of Matthew, as ‘“‘anticipating”
the situation of the later Church (p. 99), or as ‘“‘bursting” their context
(p. 120), or as being ‘“‘timelessly valid” (p. 118) or ‘“binding to the end”
(p- 25). Are not such statements as these tantamount to a concession that
the various parts of Matthew’s Gospel do, in fact, provide us with a primary
witness to the time of Matthew? Last, Walker’s view that Matthew was
chiefly concerned with the time of Israel leads him to declare that the Jesus
of Matthew’s Gospel is above all the ‘“earthly Jesus’; indeed, Matthew so
“absolutizes” the earthly Jesus, says Walker, that there ‘‘remains for the
exalted Lord only a modest role” (p. 116). By reason of the fact that the
predominate christological predication in Matthew’s Gospel is precisely that
of “Kyrios’’, Walker’s assertion is remarkable. He could make it only
because he determines Matthew’s presentation of Heilsgeschichte without
taking this term into account (hence, he does not, except in a footnote, even
mention it in discussing the christological titles Matthew employs [pp. 128—
32], even though he does touch on that of “Son of Man”’). But until Walker
delineates the place of Jesus Kyrios in Matthew’s presentation of Heils-
geschichte, his study must remain less than authoritative.

Jack D. Kingsbury, St. Paul, Minn.

ScHUYLER BRrOWN, Apostasy and Perseverance in the Theology of Luke. =
Analecta biblica, 36. Rome, Pontifical Bibl. Inst., 1969. XVI 4 166 S.
L.it. 2.700.

Die Arbeit, die der Westfilischen Universitit Munster als Dissertation
vorgelegt wurde, mochte in kritischer Auseinandersetzung mit der gegen-
wiirtigen Lukas-Forschung, vor allem den Conzelmannschen Untersuchungen,
einen Beitrag zur weiteren Erhellung der lukanischen Konzeption der Heils-
geschichte leisten. Wer sich ausschliellich fiir den Theologen Lukas, nicht
aber fiir die urspriingliche Bedeutung des von ihm verwendeten Stoffes in-
teressiert, wird hier manche Anregung erhalten.

Nur einige interessante Ergebnisse konnen genannt werden: 1. Die Passion
ist nach Lukas kein Peirasmos-Geschehen, weder fiir Jesus noch fur die
Apostel, wie die Exegese von Luk. 22, 3. 32. 40. 46 und anderer Stellen ergibt.
Die in diesem Zusammenhang (S. 5-15) vorgetragene Kritik gegen einige
Punkte der Conzelmannschen Konzeption (die drei Zeiten) verdient Beach-
tung und kénnte durchaus noch weitergefithrt werden. — 2. Der lukanische
Peirasmos-Begriff impliziert (wie in Mark. und Q, aber im Unterschied zu
einer anderen neutestamentlichen Linie) einen negativen Ausgang und ist
darum gleichbedeutend mit Apostasie (wichtig: Luk. 8, 13; 22, 40. 46; die

28



434 Rezensionen

Erzéahlungen vom Verrat des Judas und von Ananias und Sapphira als
Beispiele fiir Apostasie). Lukas unterscheidet davon die dAlyig, die im N.T.
sonst eng mit melpacudc verbunden wird, und bezieht sie auf die nicht
eschatologisch verstandene Verfolgungssituation, der die gldubigen Christen
ausgesetzt sind. Das typische Peirasmos-Vokabular, wie es vor allem in den
Paulusbriefen in Erscheinung tritt, fehlt in den lukanischen Schriften
(S. 20-52). Die Zeit der Kirche steht nicht im Zeichen des Peirasmos, son-
dern des Geistes (S. 12). Die Omouovn ist fiir Lukas wichtig, meint jedoch
nicht eine Tugend (patience), sondern das Bleiben bei Jesus bzw. das éullere
Festhalten (perseverance) am christlichen Glauben (S. 50). — 3. Apostasie der
Apostel hat es nicht gegeben, auch nicht bei der Verleugnung Petri (Luk. 22,
54 ff.). IhrGlaube an Jesus als den Christus, der von Anfang an da war, aber
verschiedene Stufen durchmachte (Luk. 5, 1-11; 8, 22-25; 9, 101f.; 9, 20; 22,
281f.; 24, 44ff.), findet seinen Ausdruck im rdumlich verstandenen Bleiben
bei Jesus. Nicht nur das Zeugnis, sondern auch der Glaube der Apostel ga-
rantiert die Kontinuitédt zwischen der Zeit Jesu und der Zeit der Kirche. —
4. Die Kirche wird vom Geist regiert, der aber nicht unmittelbar mit dem
einzelnen Christen, sondern mit den Représentanten der Kirche, den Aposteln
und spéter deren Nachfolgern, verbunden ist (8. 130f.). Der einzelne bekommt
Anteil am Glauben der Kirche, indem er in der xoiwvwvia und in der Lehre
der Apostel bleibt, welche als Glaubensgegenstand die «historische Realitét
des irdischen Jesus» vorlegt (S. 147).

Die Arbeit ist mit allen Methoden moderner Exegese vertraut, gut ge-
gliedert und leicht zu lesen, obwohl der katholische Verfasser nicht fiir alle
Abschnitte gleichermaflen eine Zusammenfassung bietet. Im ganzen {iber-
zeugt die Argumentation, zumal manche spekulativ aussehende Kinzel-
exegese (Neigung zum Schematisieren!) immerhin von der gut begriindeten
Gesamtkonzeption gestiitzt wird. Als kleinen Mangel empfinde ich, daf
S. Brown erst auf den letzten beiden Seiten andeutungsweise eine kritische
Wiirdigung der lukanischen Konzeption vornimmt, indem er sie gegen einen
oberflichlichen Vorwurf des «Frithkatholizismus» in Schutz nimmt und
grundsétzlich die von ihm herausgearbeitete historische und ekklesiologische
Intention zu bejahen scheint. Werner Grimm, Tubingen

NorBERT Brox, Die Pastoralbriefe. = Regensburger Neues Testament, 7, 2.
Regensburg, Fr. Pustet, 1969. 343 S. DM 32.—.

C. Sricq O. P., Saint Paul, Les épitres pastorales, 1-2. Paris, J. Gabalda,
1969. 845 S.

AxTHONY TYRRELL HANSON, Studies in the Pastoral Epistles. London.
S.P.C.K., 1968. VIIT + 161 S. Sh. 32/6.

Der wissenschaftliche Ausleger der Pastoralbriefe ist genétigt, ein im Text
nicht angedeutetes konstruktives Prinzip der Briefentstehung zum Schliissel
der Interpretation zu machen, ob er nun einen «alt gewordenen» Paulus oder
den «exklusiven Paulinismus» eines Anonymus zum Richtpunkt seiner Arbeit
wahlt. Die beiden hier zunéchst zu besprechenden Kommentare haben sich
dieser Konstruktionsaufgabe entschlossen gestellt und zeigen bei tiefsten



Rezensionen 435

Gegensétzen ihres Ansatzes und ihrer Durchfithrung die Spannweite heutiger
katholischer Bibelwissenschaft.

Spicq baut seinen Kommentar von 1947 (zu dessen Stoff er sich inzwi-
schen ofter, vor allem in seiner 73-spaltigen Monographie aus der Zeit um
1960 gedulBlert hatte)! erheblich aus, indem er die Einleitung von 208 auf
311 und den Kommentar von 402 auf 533 Seiten erweitert. Die weitrdumigere
Typographie diirfte durch Textstraffung ausgeglichen werden. Die Exkurse
entsprechen nur noch zum geringen Teil denen der 1. Auflage, da der Ver-
fasser sie weithin nicht mehr fiir aktuell ansah. Erweiterungen und neue
Exkurse — wie z. B. 30 Seiten iiber die «christliche Frau» (sehr konservativ!)
und ein stillschweigend im Wortlaut abgedruckter Aufsatz «La Philanthropie
héllenistique, vertu divine et royale»? — fiillen wieder auf zur alten Gesamt-
zahl von 130 Exkursseiten. Das véllig durchgearbeitete Werk will bessere
Begriffsanalysen bieten, die griechische Kleinliteratur griindlicher auswerten
und die Qumranfunde einbeziehen, vor allem um Zweifel an der Moglichkeit
einer frith ausgeprigten christlichen Gemeindestruktur zu zerstreuen.

Spicq steht dem Verfasser der Pastoralbriefe in seinem Interesse am ge-
sunden Menschenverstand und in seiner positiven Einstellung zu eigenge-
wichtigen religiésen und moralischen Begriffen, die hier in die kirchliche
Sprache Eingang finden, sowie zu den Anfidngen kirchlicher Rechtsbildung
nahe, macht diesen Vorteil aber weithin zunichte, indem er paulinische
Theologie als Prototyp einer zeitlosen Idealtheologie erfassen mdéchte. So
mul3 bei ihm das begriffliche Vordringen von kaldéc zur Entwicklung eines
paulinischen Ethos der Schénheit herhalten (S. 676-688). Wenn man einen
Kommentar mit der Sammlung von Informationen und ihrer Auswertung
durch einen Computer vergleichen darf, dann hat Spicq den Computer mit
ungeheuer viel Material gefuttert, aber die Limitationen fiir die Auswertung
nicht eng genug vorgenommen. (Ubrigens sind die fast uniibersehbaren
Literaturhinweise nicht iiberall schon auswertungsreif erfat.) Die begriff-
lichen, historischen, psychologischen und religitsen Parallelen, mit denen
Spicq in seiner grofen Belesenheit und umfassenden Bildung einen eindriick-
lich reichen Horizont schafft, dirfen bei ihm ein Verhéltnis von Text-Angebot
und Umwelt-Nachfrage diktieren, unter dem der Sinn fir das Opfer, das
exegetische Entscheidung abverlangt, verlorenzugehen droht. Ein altge-
wordener, ausgeglichenerer und in Rom zu neuer Sprachform gelangter
Paulus wird als Voraussetzung angenommen. Als seine Gegner bleiben hier
nicht eigentlich Héretiker (etwa frihe Gnostiker), sondern «Heterodoxe»,
also unzeitgemélle Akzentverschieber iibrig, die Spicq vom judischen Syn-
kretismus in jeweils besonderer lokaler Prigung angekriankelt sieht.

Der Salzburger Ordinarius Norbert Brox setzt an die Stelle von 110 Seiten
des Freundorferschen Kommentars (= 1.-3. Auflage) einen eigenen Teilband
von 340 Seiten mit einer vollig neuen Konzeption. Erstmals wendet ein
katholischer Kommentar der Pastoralbriefe die Pseudepigraphiehypothese

1 C. Spicq, Pastorales (Epistles) : Dict. de la Bible Suppl. 7 (1960), Sp. 1-73.
2 Ders. in Studia theologica 12 (1958), S. 169-191, mit dem Untertitel «A
propos de Tit. 3, 4».



4136 Rezensionen

ohne Abschwichung und sogar mit spiirbarer Freude an dem schriftstelleri-
schen Verfahren fingierter Paulusbriefe an. Brox rechnet Pseudepigraphie
unter die zeitgeschichtlichen Stilmittel, die laut péapstlichem Urteil («Divino
afflante spiritu») als Mittel urchristlicher Christusverkiindigung Beachtung
finden sollen. Seine Interpretation gelangt hierdurch zu eindriicklicher Ge-
schlossenheit der ausfiihrlichen Einleitung, der Auslegung und der 12 knap-
pen Exkurse und bewihrt sich gerade auch an den «Personalnachrichten».
In ihnen, die die Fragmentenhypothese so stark begiinstigt hatten, findet
er Typen gezeichnet «von weittragender theologischer und ekklesiologischer
Aussage» (S. 224 u. a.), und zwar besonders im Zusammenhang der Parénese
(S. 237f£.).® Die hervorragende Darstellung und Behandlung der Pseudepi-
graphieprobleme vermag m. E. der immer noch verbreiteten Annahme ent-
gegenzuwirken, dieses Stilmittel sei unehrenhaft und fir die HI. Schrift
nicht brauchbar. In einem auch fiir Nichttheologen gut lesbaren Buch ist
das besonders zu begriiBen. — Brox wandelt weithin auf den Spuren des
Kommentars von Dibelius, Wie Dibelius vermeidet er bei Verdacht auf
ubernommene kerygmatische, kirchenrechtliche oder parinetische Tradition
die heute so beliebte forsche Textaufteilung in Ubernommenes und Inter-
pretierendes und neigt eher zu exegetischer Resignation. Parallelen, etwa
zu den Apostolischen Vitern, erklirt er lieber aus gemeinsamem Milieu und
gemeinsamem Traditionsgut. Dadurch kommt wohl die Auslegung der sitt-
lichen Aussagen und der Weisungen noch nicht zur vollen Héhe der Pseud-
epigraphieinterpretation. Ein Versuch wie Stuhlmachers Entwurf der sitt-
lichen Botschaft der Pastoralbriefe zeigt, dal der Kommentar hier noch
ausbaufahig ist.* — Dibelius’ These vom «Ideal christlicher Biirgerlichkeit»
schrinkt Brox zweifach ein: mit den Hinweisen auf «die eigentliche, aus der
Christuspredigt geschopfte Vitalitdt und Motivation» und auf «die Grenze,
die solches Verstdandnis des Glaubens in 2. Tim. sich selbst setzt in der
Situation der Verfolgung, da eine Reduktion auf das Allerwesentlichste
vollzogen und akzeptiert wird» (S. 125); wo also eine Polarisierung statt-
findet zwischen der biirgerlichen Alltagssituation und der Grenzsituation,
fiir die der leidende Paulus zum Typus wird. Brox findet auch nicht einfach
approbiertes Traditionsmaterial zur Stabilisierung der kirchlichen Ver-
héltnisse zusammengetragen, sondern sieht es durch eine sinnvolle und ge-
schlossene Bemihung des Verfassers auf die Gefahren durch die friihe
(nosis bezogen. — Frithkatholische Ansédtze werden nur sehr vorsichtig re-
gistriert, und zwar nicht wegen des Wunsches der Frithdatierung (Spicq),
sondern aus exegetischer Selbstbescheidung. Hinsichtlich der Amterfrage
z. B. findet Brox «fiir den monarchischen Episkopat... keinen Anhaltspunkt»
(émiokomog in Tit. 1, 7 als generischer Singular), keinen grundséitzlichen
Unterschied zwischen Presbytern und Episkopen, keine Andeutung einer
kultischen Aufgabe der Bischofe.

3 Jetzt monographisch dargestellt: N. Brox, Zu den persénlichen Notizen

der Pastoralbriefe: Bibl. Zeits. N.F. 13 (1969), S. 76-94.
4 P. Stuhlmacher, Christliche Verantwortung bei Paulus und seinen

Schilern: Ev. Theol. 28 (1968), 165-186, S. 181-184.



Rezensionen 437

Der briefliche Rahmen dieser friuhchristlichen Zeugnisse dient nach Brox
erstens der Unterstiitzung der Anliegen des Verfassers durch die Autoritét
des Apostels und zweitens der Darstellung des Typischen der Verfasserzeit
in retrospektiver Historisierung (8. 101). Missen wir nicht drittens noch
annehmen, daB der Verfasser von einer bestimmten Art des Paulus, Per-
sonlich-ErlebnisméBiges mit der Sachaussage und indikativisches Kerygma
mit anredender Paraklese zu verbinden, so ergriffen war, dal3 er die Paulus-
briefe zum stilistischen Vorbild seiner Botschaft nahm? So oder anders bedarf
doch nach Meinung des Rezensenten der «exklusive Paulinismus» (S. 73)
aus der Feder eines Pauluslesers, der nach seiner vorpaulinischen Christologie
kein Paulusschiler war (S. 165), einer noch deutlicheren Erklarung.

A. T. Hanson neigt, wie viele Englénder, der Fragmentenhypothese zu,
behandelt aber in der angezeigten Sammlung von neun Einzelstudien zu
den Pastoralbriefen nur nichtpaulinische Texte, die er um 105 n. Chr. ge-
schrieben sein 1a8t. Mit diesen Studien erginzt er seine 1966 erschienene
allgemeinverstindliche Auslegung «The Pastoral Letters» (in «The Cambridge
Bible»), um einigen bla3 erscheinenden Stellen ein schirferes — vielleicht
gelegentlich ein tberscharfes — Profil zu geben. Bezug nehmend auf weit-
schichtige Zusammenhinge, weist er vor allem Beziehungen zum hellenisti-
schen Judentum, wie dies etwa das Alte Testament und die Apokryphen
gelesen hat, auf. — 1. «Haus Gottes» in 1. Tim. 3, 15 gehort in einen christolo-
gischen Traditionszusammenhang, der spéiter ekklesiologisch akzentuiert
wurde. Zt0lo¢ meint die alttestamentliche Wolkensidule, das Zeichen der
Gegenwart Gottes. (Interessant hier der Vergleich mit Brox und Spicq:
Ersterer — abhold allen gewagten Kombinationen — sieht hier eine aus litur-
gischer Formulierung bekannte, nicht speziell zu deutende Metapher fur die
statische Sicherheit, die die Kirche dem Glauben gewiihrt, S. 158. Spicq
meint, Paulus habe sich hier polemisch gegeniiber heidnischem Tempelwesen,
besonders angesichts der Prachtsédulen am und vor dem Artemision in Ephe-
sus gedullert, S. 467.) — 2. Die akademische Phrase «nachweislich» in 1. Tim.
3, 16a weist in Richtung judisch-hellenistischer Bildung. — 3. 2. Tim. 2, 19—
21 wendet die Frage von Rém. 9, 14-23 nach dem wahren Israel auf die
innerkirchliche Problematik an. — 4. 2. Tim. 3, 14-17 wdoa ypap = jeder
einzelne Schriftbeleg. — 5. Die Bekenntnisformel 1. Tim. 2, 5-6 ist von Hiob
9, 33 (inspiriertes Prophetenwort) und Mark. 10, 45 abhingig, der Kontext
v. 1-6 bietet die in 1. Clem. 5961 ausgefithrte Gebetstradition im Abri}. —
6. Die Tradition von Evas sexueller (!) Ubertretung wird vom Verfasser
nicht gleichnishaft (so Paulus), sondern als wortlich giiltiges Beweismittel
theologischer Grundsétze verstanden. — 7. Eine von Ps. 130 inspirierte Tauf-
liturgie hinter Tit. 3, 11-14 und 3, 4-7 148¢ sich hier und im iibrigen Neuen
Testament noch deutlicher nachweisen. — 8. Dem asketischen Dualismus
setzt 1. Tim. 4, 1-5 die exemplarische Heiligung des irdischen Brotes in der
Eucharistie (!) entgegen. — 9. Hier faf3t Hanson seine Ergebnisse zu einer
glinzenden Skizze des Verfassers zusammen: eines «meandrischen Baches
mit kleinen Seen von beachtlicher Tiefe».

Johannes Thomas, Schweinfurt



438 Rezensionen

Hemwrica KastiNg, Die Anfinge der wurchristlichen Mission. = Beitr. zur
evang. Theol. 55. Miinchen, Chr. Kaiserl Verl., 1969. 158 S. DM 12.80.

Die Arbeit fragt nach den Anféngen der urchristlichen Mission und leistet
sowohl textkritisch, exegetisch als auch missionstheologisch einen beachtens-
werten Beitrag. Die Grundlagendebatte wird sich mit der Kastingschen
Dissertation beschiftigen miissen.

Im Teil I (Die jidische Mission, S. 11-32) finden wir eine erste Ausfihrung
der These, die der Verfasser in der Begriffsanalyse S. 9 so formuliert hat:
«Mission im hier gefaBliten Sinn erfolgt dort, wo eine Glaubensgemeinschaft
sich ihrer Sonderstellung deutlich bewult ist, sich aber nicht auf ein Kon-
ventikeldasein beschrinkt, sondern mit dem Anspruch an ihre Umwelt her-
vortritt und fiir ihre Uberzeugung wirbt !» Fiir den Charakter der jiidischen
Mission im Zeitalter der religidsen Propaganda waren die tragenden Motive
der Glaube an einen Gott und der Gehorsam gegeniiber dem heiligen Gesetz.
Diese missionspropagandistischen Motive im Sendungsbewuf3tsein der Juden
zur Zeit Jesu zielten im engeren Sinne auf den eigenen Religions- und Volks-
verband und im weiteren Sinne auf die ganze Menschheit und erhoben das
Judentum zu einer bewul3ten Menschheitsreligion.

Der Teil II (Die urchristliche Mission, S. 33—144) geht in seiner Begriin-
dung der christlichen Mission von dem Juden und Christen in gleicher Weise
eigenen Uberzeugungsmotiv davon aus, daf es fiir alle Menschen nur den einen
Gott gibt. Kasting unterscheidet die Sendungsworte in den Osterberichten
Matth. 28, 19; Mark. 16, 15; Luk. 24, 47; Apg. 18 und Joh. 20, 21 als Bil-
dungen der Tradition aus den vorgegebenen Quellen Mark. und Q vom Sen-
dungsmotiv. Diese methodische Analyse kommt deutlich in der Beurteilung
der Matthiusstelle 28, 18-20 zum Ausdruck: im Hintergrund des SchluB3-
abschnittes steht zweifellos eine #ltere Tradition von der Erscheinung des
Auferstandenen vor seinen Jiingern und ihrer Aussendung zur Mission (S. 38).
Zu dieser idlteren Tradition gehoren die Lokalisierung der Christophanie in
Galilda, die Erhohungsvorstellung in der vorgegebenen Christologie, die Kr-
wihnung des Zweifels als festen Topos der Ostertradition, die Deutung von
Daniel 7 und die triadische Taufformel. Diese vorgegebenen Elemente inter-
pretiert Matthéus betont universalistisch als bleibende und hilfreiche Gegen-
wart des Erhohten. Bei Lukas begegnet das Dispositionsschema Jerusalem-
Judia-Samaria-bis an die Enden der Erde als Beleg dafir, daB die Mission
ausschlieBlich in die Zeit der Kirche gehort und der Geist der Gemeinde
missionarische Kraft verleiht. Aus diesen Feststellungen wird die SchluB3-
folgerung gezogen: Die tiberlieferten Sendungsworte sind von den Evange-
listen im Kontext der Gemeindebildung selbst formuliert worden. Jeder
Versuch scheitert, aus den verschiedenen Traditionen iiber den Missions-
befehl des Auferstandenen einen authentischen Wortlaut herauszukristalli-
sieren.

Vom Sendungsmotiv gilt, daB die Uberzeugung spurenhaft in der Tradi-
tionsgeschichte der Osterberichte vorhanden war: der Auferstandene hat
seinen Jingern den Auftrag zur Mission gegeben. Das Sendungsmotiv gehort
zu den wichtigsten formenden Kriften der Ostertradition von Anfang an.



Rezensionen 439

Das Sendungsmotiv fiihrt zu dem historischen Kern der Berichte heran
(S. 52).

Wie hat dieser historische Kern ausgesehen? Die Berufung des Paulus
(S. 53ff.) und der urchristliche Apostolat (S. 61) zeigen, dafl Paulus das
Christentum als Alternative zur Gesetzesfrommigkeit kennengelernt hat.
Die Christophanie als Handeln Gottes an ihm hat ihm den Zwang zur Ver-
kiindigung aufgetragen. Der Apostelkreis stand in dem gleichen Erfahrungs-
kontext: als beauftragte Stellvertreter des Erhéhten bedeutete ihnen die
Christophanie Aussendung. Der hellenistische Stephanuskreis in Galilda sah
die missionarische Ausbreitung des Osterkerygmas als universalen Missions-
befehl. Aus der Urmission des Kerygmas «Der Herr ist auferstanden» ging
die Kirche hervor. Die beiden StoBrichtungen Jerusalem und sidliches
Syrien nahmen in (Galilda als dem urchristlichen Missionszentrum ihren An-
fang. Der Streit zwischen judaisierenden und hellenistischen Gruppen, die
erste grofle Krise der Mission, wurde zugunsten der hellenistischen Gruppe
entschieden. Damit war der Weg zur Weltmission freigekdmpft. Die Losung
des Streits auf dem Apostelkonzil bestétigt, daB die urchristliche Mission
eine unmittelbare Folge der Osterereignisse darstellt und nur mittelbar zur
historischen Wirksamkeit Jesu in Beziehung gesetzt werden kann. In diesem
Zusammenhang unterscheidet Kasting S. 127 Ereignis und Deutung: in der
Christophanie — als einem Vorgang im BewuBtsein des Glaubens — erkennt
der Osterzeuge den gekreuzigten Christus und erlebt die Berufung zur mis-
sionarischen Zeugenschaft. Die Deutung ist Angelegenheit des Glaubens, der
die SachgeméfBheit des Auferstehungs- und Erhshungsgedankens formuliert.
«Christophanien waren nicht Symbole einer Glaubensentscheidung, sondern
schopferisches Widerfahrnis, das zur Mission und zur Griindung der Kirche
fuhrt» (S. 128). Im Verstehenshorizont des Bekenntnisses, da3 der Herr auf-
erstanden ist, und von der Glaubensdeutung des Kreuzestodes Jesu her wird
besonders bei Matthéus die irdische Geschicht Jesu dargestellt, seine Lehre
und seine Gebote als Norm einer jeden Gegenwart, die jede partikulare Enge
abstreift und die Macht des Erhoéhten als geschichtliche Realisierung der
Weltmission der Kirche versteht. Die theologischen Wurzeln dieses univer-
salen Missionskonzepts sieht der Verfasser in Rém. 1, Phil. 2, 1. Tim. 3, 16
und in den frithchristlichen Hymnen Kol. 1, Eph. 2 und 2. Kor. 5, 18-20.
Die Mission unterwirft die Welt ihrem rechtmé&Bigen Herrn. Sie ist der ge-
schichtliche Weg der Verséhnung der Welt. Das Heilsgeschehen setzt sich
im Wort fort. Die Welt mul3 zu dem finden, was sie eigentlich schon ist:
versohnte und befriedete Welt Gottes. Die Vollendung bleibt dem Eschaton
vorbehalten.

Die Frage, die die Beschéaftigung mit der Kastingschen Arbeit und ihren
Thesen aufwirft, mufl die Moéglichkeit einer vordsterlichen Sendung erneut
zur Diskussion stellen. Es scheint, daf3 Kasting zu sehr von den textkritischen
Analysen der Gemeindedeutung des Kerygmas die Anfiénge der urchristlichen
Mission sieht und Mission als Glaubens- und Verkiindigungsdeutung inter-
pretiert. Der Zwang zur Verkiindigung ist nicht nur Schicksal des von der
Christophanie als Erkenntnisvorgang iiberfallenen Zeugen, sondern Wort des
Herrn selber. Das Sendungsmotiv ist schon das Sendungswort. Es scheint



440 Rezensionen

zu eng gesehen, die Mission nur als eine Art propagandistischer Glaubens-
ideologie zu beschreiben und den Auftraggeber, den historischen Jesus, als
Erfiller der alttestamentlichen VerheiBungen, auller acht zu lassen. Der
Zusammenhang von Motiv und Wort berechtigt m. E. zu der Gegenthese,
daf3 die Anfinge der Mission im Leben und Leiden Jesu zu sehen sind, ja
bereits in der alttestamentlichen Prophetie als der zur Sprache gebrachten
¢«Missio Dein. Hans-Joachim Kosmahl, Westensee liber Kiel
KarrL HAMMER, Grundfragen der Kirchengeschichie. Was ist und was treibt die
Kurchengeschichte? = Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte, hrsg.
von Ekkehart Fabian, 37. Tiibingen, Osiandersche Buchhandlung, & Basel,
Basileia-Verlag, 1970. 30 S.

In dieser sehr beachtenswerten Antrittsvorlesung definiert der Verfasser
die Kirchengeschichte in erster Linie als die Geschichte des in der Heiligen
Schrift dokumentierten Wortes Gottes (S. 21). Er findet neben der Verwen-
dung empirischer Methoden ein Aufspiiren der Analogia relationis wesentlich
(S. 22f.). Bo Reicke, Basel

HuseRrT JEDIN, KENNETH SCcOTT LATOURETTE & JOCHEN MARTIN, Atlas zur
Kirchengeschichte. Die christlichen Kirchen wn Geschichte und Gegenwart.
Freiburg i. Br., Herder, 1970. Folio. 83* 4 152 + XXXVIII S. Subskr.
DM 122.50.

Weit tiber den kleinen Atlas von Heussi hinausgehend, haben die Heraus-
geber dieses Kartenwerkes, der Redaktor Dr. Jochen Martin in Konstanz
und die 70 Mitarbeiter, ein gigantisches Monument der Kirchengeschichte
aufgestellt. Die 257 auBerordentlich sauberen und deutlichen Karten und
Skizzen werden durch inhaltsreiche Kommentare und Register beleuchtet.
Eine 6kumenische Offenheit hat die Bearbeiter des Materials veranla(t,
neben der Roémisch-katholischen Kirche auch die Ostkirchen und die Pro-
testanten griindlich zu beriicksichtigen. So sind etwa die Karten iiber das
orientalische Christentum, die mittelalterlichen Klostergriindungen, die pro-
testantischen Bekenntnisschriften und die modernen Missionskirchen ebenso
objektiv wie instruktiv.

Nur die édlteste Kirche wird zu kurz behandelt. Man mdchte gerne durch
Stadtplane und Landkarten die Ausbreitung und Gliederung des Christen-
tums zwischen Paulus und Nizéda verfolgen kénnen. Ein paar Schemata auf
S. 3 tiber die Auffassung des Kirchenamts bei Paulus, Ignatius und Hippoly-
tus beleuchten nur einen Teilaspekt der Geschichte des altesten Christentums.

Bo Reicke, Basel

WarTER SimoNis, Ecclesia visibilis et invistbilis. Untersuchungen zur Elkkle-
siologie und Sakramentenlehre tn der afrikanischen Tradition von Cyprian
bis Augustinus. = Frankfurter Theol. Stud., 5. Frankfurt a. M., Josef
Knecht, 1970. XIV + 133 S. DM 29.—.

Das Buch will auf dem Hintergrund der seit Cyprian im christlichen

Afrika vertretenen Anschauungen iiber Kirche und Sakramente die Eigenart

von Augustins Kirchen- und Sakramentsversténdnis zur Darstellung bringen.



Rezensionen 441

In gedriangter Form werden zunéchst Cyprian und die Donatisten behandelt
(die Bemerkungen iiber Ticonius sind leider allzu knapp ausgefallen), es
folgen ein Kapitel uiber Optatus von Mileve, ein iiberraschend breit ange-
legter Abschnitt iiber die geistige Personlichkeit Augustins und schlieBlich
die Darstellung seiner Ekklesiologie und seines Sakramentsverstéandnisses,
die ein starkes Drittel der Arbeit ausmacht.

Simonis sucht vor allem zu zeigen, welchen theologischen Fortschritt iiber
Cyprians Vorstellung von der verfaBten Kirche als einer ihrem Wesen nach
heiligen Gemeinschaft, die die Donatisten sektenhaft verengt hatten, hinaus
die Ekklesiologie Augustins gebracht hat: Augustins Unterscheidung von
ecclesia sancta und ecclesia permixta wird der sichtbaren Wirklichkeit der
Kirche, die bis zum Eschaton wahre und Schein-Christen, Gute und Bose um-
faBt, besser gerecht und nimmt zugleich die Freiheit von Gottes erwihlendem
Handeln ernst. Gegeniiber der einseitigen Betonung solcher Aussagen Augu-
stins, die das Verhdltnis von ecclesia sancta und ecclesia permixta nach der
Analogie von Sein und Schein bestimmen, durch Kamlah! und Ratzinger?
weist Simonis darauf hin, dal3 Augustin dieses Verhiltnis in sehr verschieden-
artigen Wendungen beschreiben kann und dafl die &uBerlich-institutionelle
Seite fir ihn auf jeden Fall notwendig zum Wesen der Kirche gehort. Augu-
stin vertritt nicht das Ideal einer reinen «Geistkirche» (S. 88ff.).

Grundsétzlich wird dem niemand widersprechen: Die institutionelle Kir-
che wird von Augustin selbstverstidndlich bejaht und verteidigt, und auch
zu seinem Bischofsamt steht er in einem ganz ungebrochenen Verhiltnis.
Gleichwohl darf nicht ubersehen werden, und dies macht Simonis nicht
geniigend deutlich, dal} die sichtbare, organisierte Kirche im Denken Augu-
stins eine recht untergeordnete Rolle spielt. Nur in der Auseinandersetzung
mit den Donatisten tritt sie in den Vordergrund, sonst aber gehort Augustins
ganzes theologisches Interesse der wahren Gemeinde der Glaubigen, der
ecclesia sancta.

Die Arbeit ist angenehm konzentriert geschrieben, manches bleibt freilich
skizzenhaft und vieles ist, wie es bei einem so oft behandelten Gegenstand
nicht anders sein kann, nicht neu. Aber als Einfiihrung in Augustins Gedanken
uber Kirche und Sakramente wird das Buch gewill seine Leser finden.

Gerhard May, Minchen

AELRED SQUIRE O.P., Aelred of Rievaulr. A Study. London, S.P.C.K., 1969.
XIT+ 177 S. 42 Sh.

Der Zisterzienser, dessen Leben und Werk in diesem hiibschen Buch ge-
wiirdigt werden, gehort zu den liebenswiirdigsten Gestalten, die der junge
Reformorden im 12. Jahrhundert hervorgebracht hat. Seine Gelehrsamkeit
ist lebensnah, seine Frommigkeit echt und natiirlich. Etwas Béauerliches haftet

1 W. Kamlah, Christentum und Geschichtlichkeit. Untersuchungen zur
Enstehung des Christentums und zu Augustins «Biirgerschaft Gottes» (21951),
S. 1401f.

2 J. Ratzinger, Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche
(1954), S. 145ff.



442 Rezensionen

ihm zeit seines Lebens an, obwohl er zu Wiirden gelangt und in schottischen
wie englischen Hofkreisen verkehrt. Sein Biograh Squire erweist sich in
seiner Studie als guter Kenner der Patristik und der mittelalterlichen Theo-
logie. Er verfugt tiber wissenschaftliche Griindlichkeit sowie tiber die Kunst,
die Atmosphire dieses schlichten Ménchslebens mit seiner besonderen Anmut
dem. Leser spiirbar zu machen, indem er einen sehr gefilligen Stil schreibt
mit einem leisen Anflug von Humor. Berthe Widmer, Basel

DesipEril ErasMi ROTERODAMI, Opera omnia, recognita et adnotatione
eritica instructa notisque tllustrata. Sous le patronage de 1'Union Acadé-
mique Internationale et de I’Académie Royale Neérlandaise des Sciences.
I, 1. Amsterdam, North-Holland Publishing Company, 1969. XXI + 6818S.
hG. 300.-.

«Aureum flumen habet, locupletissimam bibliothecam habet, quisquis
unum habet Erasmum»: so mag man den Ausspruch abwandeln, den Erasmus
im Blick auf Hieronymus in der Widmungsvorrede seiner groBen Hieronymus-
Ausgabe getan hat.!

Fir die groBen Ausgaben der erasmischen Werke von Beatus Rhenanus
(Basel 1540) und von Jean Le Clerc (Leiden 1703-1706) gelten die obigen
Worte in vollem MafBe: Beide Ausgaben haben sich iiber Jahrhunderte be-
wahrt. Von der «Leidener-Ausgabe» des Jean Le Clerc konnte noch vor eini-
gen Jahren geschrieben werden, sie habe ihre Aufgabe so erfullt, «daB3 bis
heute die wenn auch inzwischen berechtigten Forderungen einer Neuaus-
gabe ungehort blieben».? Beide Erasmus-Ausgaben sind editorische Spitzen-
leistungen ihrer Zeit gewesen, durch Beatus Rhenanus und Jean Le Clerc
von uberragenden Gelehrten ihrer Zeit ediert, und es ist nicht zufallig, daf
die «Leidener-Ausgabe» in den Jahren 1961-1962 von dem Hildesheimer
Verleger Georg Olms (viro vere humanissimo eruditissimoque) in einem
originalgetreuen photomechanischen Neudruck (zu einem wahrhaft humanen
Preise) der internationalen respublica litteraria neu zugénglich gemacht
worden ist. Der Wunsch nach einer modernen Edition der Opera Omnia
Erasmi ist aber durch neue Manuskript- und Buchfunde zunehmend ge-
nidhrt worden. Insbesondere Percy Stafford Allen mit seiner nahezu uniiber-
trefflichen Ausgabe der erasmischen Briefe (Opus Epistolarum Des. Erasmi
Roterodami, 1-12, Oxford 1906-1958) hat eine Vielzahl neuer Quellenfunde
erschlossen und indirekt unserem Jahrhundert den Plan einer neuzeitlichen
kritischen Gesamtausgabe der Werke des Erasmus unter Einbeziehung der
neuesten KErgebnisse der sténdig zunehmenden internationalen Erasmus-
Literatur nahegelegt.

AnliBlich des Erasmus-Kongresses in Amsterdam im Oktober 1969 konnte
schlieBlich der vorliegende 1. Band einer neuen kritischen Ausgabe der Offent-
lichkeit iibergeben werden. Gelehrte von Rang haben die Edition in Gang
gesetzt, u. a. J. N. Bakhuizen van den Brink, J. H. Waszink und Léon-E.
Halkin. Wie einst bei der Ausgabe des Jean Le Clerc der Amsterdamer

1 In der Ausgabe bei Froben (Basel 1524), Blatt A 4b.
2 A. Flitner, Erasmus im Urteil seiner Nachwelt (1952), S. 124.



Rezensionen 443

Verleger P. van der Aa entscheidende Anregungen gegeben hat, so hat bei
der vorliegenden Edition die North-Holland Publishing Company nicht un-
wesentlich zum Gelingen des Planes beigetragen.

Der vorliegende 1. Band der neuen kritischen Ausgabe der Werke des
Erasmus enthélt den «Liber Antibarbarorum» in der Bearbeitung von
K. Kumaniecki (S. 1-138), den «Commentarius Erasmi in nucem Ovidii»
(S. 141-174) und die «Libanii aliquot declamatiunculae latinae per Erasmum »
(8. 175-192) in der Bearbeitung von R. A. B. Mynors, die erasmische Edi-
tion und Ubersetzung «Euripidis Hecuba et Iphigenia latinae factae Erasmo
interprete» (S. 195-359) in der Bearbeitung von J. H. Waszink, der auch die
Galenus-Ausgaben und Ubersetzungen des Erasmus bearbeitet hat: « Exhor-
tatio ad bonas artes» (S. 631-657), «De optimo docendi genere (S. 659-664),
«Quod optimus medicus idem sit et philosophus» (S. 665—669). Nicht zuletzt
enthilt der vorliegende Band die Ubersetzungen der Lucian-Dialoge durch
Erasmus (8. 379-571) in der Bearbeitung von Christopher Robinson.

Besonders verdienstvoll ist es, dal geeignete Bearbeiter fiir diese Schriften
gefunden worden sind. Um nur einen der Bearbeiter hervorzuheben: Kazi-
mierz Kumaniecki, der Warschauer Romanist, der im vorliegenden Bande
die « Antibarbari» ediert hat, ist vor einigen Jahren durch seine Mitarbeit an
der groBen Modrevius-Ausgabe der Academia Scientiarum Polona hervor-
getreten.?

Die umfangreichen Zitations-Nachweise und Literatur-Hinweise inner-
halb der Bearbeitungen sind sorgféltig gearbeitet. Bei K. Kumaniecki ist
die grundlegende Untersuchung von Rudolf Pfeiffer «Die Wandlungen der
‘Antibarbari’», Gedenkschrift zum 400. Todestage des Erasmus von Rotter-
dam (1936), S. 50-68 voll zum Tragen gekommen. In erstaunlichem Umfang
ist immer wieder auch theologische Literatur herangezogen worden.

Bei der Edition antiker Dichtung im vorliegenden Band vermiB3t man bei
den Bearbeitern u. a. ein Werk, das ein unentbehrliches Standardwerk dar-
stellt: Eduard Norden, Die antike Kunstprosa vom VI. Jahrhundert vor
Christus bis in die Zeit der Renaissance, 2 Bde. (1898-1923; Neudruck der
5. Aufl., 1958). Auch manche einschldgigen Standardwerke zur Geschichte
der Logik, Rhetorik und Philosophie aus der reichen internationalen Literatur
fehlen: Ernst Cassirer, Jean Leclerc, Leonid Arbusow, J. de Ghellinck — um
nur einige Namen zu nennen. Bei der Edition des Galenus-Traktats «Quod
optimus medicus...» wire ein Hinweis auf das von Erasmus verfalte «Enco-
mium artis medicae» (1510; Neuausgabe von Eduard Bornemann 1960)
unabdinglich gewesen, insgesamt auf die reiche humanistische Galenus-
Tradition, wie sie etwa Wilhelm Maurer in seiner Melanchthon-Biographie
verarbeitet hat4; in keinem Fall diirfte — auler weiterer Literatur — die Ab-
handlung von L. Elaut tibergangen werden®. — Die Druckbeschreibungen

3 Vgl. meine Rezension in Theol. Zeitschr. 18 (1962), S. 377-379.

t 'W. Maurer, Der junge Melanchthon, 1 (1967), S. 163f., 165, 175f.; 2
(1969), S. 44.

5 L. Elaut, Erasme-traducteur de Gallien: Bibl. d’hum. et renaiss. 20
(1958), S. 36-43.



444 Rezensionen

sind in der vorliegenden Edition durchgehend noch unzureichend, obgleich
doch groBartige Hilfsmittel zur Verfiigung stehen.® — Wie schon das Register
der von Allen besorgten einzigartigen Briefausgabe?, so ist auch das Register
des vorliegenden Bandes (S. 677-681) —um es griechisch zu sagen. — dvepaouikig
hergestellt. Es wird hoffentlich fiir die fortlaufenden Bénde verbessert, min-
dest in ein Bibelstellen-, Autoren-, Zitaten- und Personen- (und Orts-) Register
aufgeteilt.

Bei der sprachlichen Gestaltung der Edition wird (fiir Einleitung und An-
merkungen) folgender Weg beschritten: «The introductions and commen-
taries will be published in English, French or German. In principle it is
possible that all three languages will occur in one volume ; in practice, however,
this will be avoided as much as possible by a judicious grouping of contri-
butions. In this way we have succeeded in producing a linguistically uniform
first volume» (General introduction, p. XX).

Neben diesen sachlich erforderlichen Hinweisen ist insgesamt vom Inhalt
her zu sagen: Mit dem vorliegenden 1. Band der neuen kritischen Gesamt-
ausgabe ist ein hoffnungsvoller Start gemacht worden. Der erasmische Geist
einer weitgespannten Synthese von Antike und Christentum, wie ihn das
Lebenswerk des Erasmus von Anfang an beherrscht hat, wird im vorliegenden
Bande durchaus exemplarisch deutlich. Freilich auch die 4nhaltliche Be-
stimmung dieser Synthese: Der Primat theologischer Inhalte, wie ihn Ori-
genes, das grof3e Vorbild des Erasmus, bereits auszusagen versuchte. Es wird
damit das aufgegriffen und verstanden, was Rudolf Pfeiffer wegweisend gesagt
hat: «Man zieht den Strich zwischen dem ‘Humanisten’ vor 1500 und dem
‘Theologen’ nach 1500 gewdhnlich viel zu scharf; im Grunde sind die fir
die litterae kimpfenden Antibarbari von 1495 auch ein religiéses Buch, wie
das die Philosophia Christi lehrende Enchiridion von 1501 auch ein huma-
nistisches Buch, ist...»8

Wenn Luther seit nun fast 90 Jahren eine bald 100 Bénde umfassende
kritische Neuausgabe seiner Werke erhilt (Weimar 18831f.), so durfte auch
Erasmus dieses neuzeitliche Vorrecht nicht ldnger vorenthalten bleiben.
Damit werden beide GroBen des 16. Jahrhunderts wieder «praesent» — frei-
lich nicht nur ihre Ideen als solche, sondern zugleich auch ihre Auseinander-
setzung und Trennung. Wird heute die geistige und theologische Mitte des
erasmischen Denkens neu verstehend in einer internationalen Erasmus-
Literatur in den Blick genommen, so liegt: damit die Frage nach der religiésen
Mitte und Sache, die hinter der Reformation Luthers stehen, neu vor uns.
Gewollt oder ungewollt: Die neue kritische Gesamtausgabe ist ein Beitrag
zu jener Auseinandersetzung der Geister, die Erasmus 1524 mit seiner gegen
Luther gerichteten Schrift « De libero arbitrio» begonnen hat, von der Luther
seinerseits gesagt hat: ¢Deinde et hoc in te vehementer laudo et praedico,

¢ So z. B. F. van der Haeghen, Bibliotheca Erasmiana. Répertoire des
ceuvres d’Erasme (1893; Neudruck 1961).

7 P.S.Allen (116.Juni 1933) hat es selbst nicht mehr zusammengestellt.

8 R. Pfeiffer, Rezension der Erasmus-Ausgabe von A. und H. Holborn:
Gnomon 12 (1936), 625-633, S. 632.



Rezensionen 445

quod solus prae omnibus rem ipsam es aggressus, hoc est summam caussae,
nec me fatigaris alienis illis caussis de Papatu, purgatorio indulgentiis ac
similibus nugis...»® Auch in diesem Sinne gilt von dem 1. Bande der nun
begonnenen, neuen kritischen Gesamtausgabe: «Aureum flumen habet...,

quisquis unum habet Erasmum.» )
Ernst-Wilhelm Kohls, Marburg

Orro HERMANN PEscH O.P., Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther
und Thomas von Aquin. Versuch eines systematisch-theologischen Dialogs. =
Walberger Studien, Theol. R. 4. Mainz, M. Griinewald-Verlag, 1967.
LXXI + 1010 S. DM 88.—.

Die zentrale Frage nach Gott bei Thomas und Luther ist neulich in be-
deutsamen Referaten von Pesch und Joest behandelt worden (Luther, 1, 1970).
H.-V. Herntrich kommentiert hier: « Luther war katholisch orientiert in dem
Bestreben, keine neue Kirche zu griinden, sondern die wahre Kirche durch
Riickgriff auf ihre urchristlichen Elemente wiederzugewinnen ; ein Anliegen,
das jeder ernsthafte Katholik mit ihm teilen wird... Thomas war darin
evangelisch orientiert, dal3 er die Rechtfertigung streng als Gottes Tat be-
urteilt und menschliche Mitwirkung nahezu ausgeschlossen hat. Er war
ferner evangelisch in dem Bestreben, die Vorherrschaft der Schrift gegen-
uber der Tradition unbedingt festzuhalten... Man ist dabei, nicht nur den
‘katholischen’ Luther, sondern auch den ‘evangelischen’ Thomas zu ent-
decken.»

Das grolle Werk von Pesch gibt Impulse zu Studien, die noch léngere
Zeit weitergehen werden. Gewissenhaft und instruktiv werden Denkstruk-
turen bei Thomas und Luther enthiillt. Noch einmal wird gezeigt, wie weit
von der Wirklichkeit diejenigen entfernt sind, die meinen, Luther habe die
Worte von der Rechtfertigung durch den Glauben allein entdeckt. Die Scho-
lastiker kannten die Schrift, sogar Thomas hat Rém. 3, 28 mit sola fide
wiedergegeben.

Die Grundstrukturen der Rechtfertigung im Verstéindnis der beiden Theo-
logen werden so beschrieben:

Luther: «Gott verzeiht dem Siinder um Christi Genugtuung willen seine
Siinde und beschenkt den mit Christus einsgewordenen Menschen durch
seinen Geist mit einer neuen Lebendigkeit, die sich in spontanem Handeln in
und aus der Gemeinschaft mit Gott entfaltet und kundtut.» Bei Thomas
genau dasselbe, aber mit einem Zusatz, der qualitas-Theorie ndmlich, die
das spontane Geistwirken anthropologisch beschreiben will (S. 707). Pesch
meint, Luther ersetze nicht diesen Erhellungsversuch etwa durch einen an-
deren, sondern laBt ihn ausfallen. Besser wiare es vielleicht zu sagen, bei
Luther liege die Betonung auf Christus selbst, der durch den Geist und den
Glauben (der Christus und den Nichsten sieht und mit Christus eins und
einig ist) den Christen zu spontaner Tétigkeit reizt.

Pesch kennt Thomas und Luther, also stimmt er nicht der These zu, man
kann annaherungsweise eine Einigung in der Rechtfertigungslehre feststellen.

9 Luther, De servo arbitrio (1525), Weim. Ausg. 18, S. 786, 26{f.



446 Rezensionen

Besonders klar fixiert er die entscheidende Frage: «Die... lutherischerseits
immer wieder gestellte Frage... ob also nicht wenigstens im Endgericht nicht
allein die iustitia aliena Christi entscheide, sondern die in der Gnade voll-
brachten Werke und Verdienste wenigstens mitentscheidend sind und ob
sich darin nicht die letztliche Unfahigkeit der katholischen Theologie zu
einem wirklich ‘forensischen’ Grundverstédndnis der Rechtfertigung erweise,
ist nicht leicht zu nehmen. Es diirfte deutlich sein, daf3 ihre Beantwortung
aufs engste damit zusammenhéngt, wie weit Luthers simul iustus et peccator
ohne Verkiirzung insbesondere des sténdigen transitus im progressus eine
katholische Moglichkeit ist. Bei Thomas konnten wir... nur eine Offenheit
aufweisen.»

Dieser Punkt ist der entscheidende. Wie auch der Rezensent hat nach-
weisen wollen, bestand Luthers exegetische Neuentdeckung darin, dafl die
justificatio sola gratia, propter Christum, per solam fidem auch am Jingsten
Tag ihre Alleingeltung vor Gott behilt, wihrend dann extra locum iustifica-
tionis die Werke und die Liebe ihre Geltung haben.! Mit dieser Feststellung
war die seit Augustin dominierende katholische Tradition durchbrochen. Ge-
wil kannte auch Luther den einheitlichen Aspekt des Glaubens, der Liebe
und der Werke. Wenn es ihm aber «zum Treffen kommt», behalten nur
Christus und der Glaube, definiert als fides apprehensiva Christi, den Platz
in loco iustificationis.

Pesch sieht diesen grundlegenden Unterschied sehr klar, und er versucht
nicht, ihn zu bagatellisieren. Von den Evangelischen bezweifeln einige das
Recht der lutherischen Distinktion, und einzelne Katholische erkliaren sich
hingegen bereit, sie als eine mogliche Konzeption in das katholische System
aufzunehmen. Theologen aber, deren Gewissen angefochten ist, indem sie
diese Unterscheidung als echte Interpretation von Gal. 3, 12, Rém. 1, 16f.
und Luk. 23, 40ff. zu verstehen gelernt haben, sind nicht mehr imstande, sie
als theologisches Adiaphoron herabzuwlirdigen.

Die Abhandlung von O. H. Pesch gehort zu den besonders verdienstvollen
Studien, fiir die man dankbar bleibt. Ole Modalsli, Oslo

Lerr GRANE, Die Confessio Augustana. Hinfithrung in die Hauptgedanken der
lutherischen Reformation. (Original auf Dénisch 1959.) Ubers. von E. Harbs-
meier. (Gottinger theologische Lehrbiicher.) Goéttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1970. 185 S., 1 Registerblatt. DM 19.60.

Grane schrieb diesen Kommentar zu Melanchthons Augsburger Konfession
fiir dénische Studenten, und jetzt ist sein niitzliches Handbuch auch deut-
schen Theologen zugénglich geworden. Die deutsche Ausgabe reproduziert
H. Bornkamms moderne Ubersetzung des lateinischen Textes.2? Zu jedem
Artikel bietet Grane historische Erkldrungen mit besonderer Beriicksichti-
gung der Werke Luthers. Seine lehrreichen Auskiinfte und behutsamen
Urteile sind hervorzuheben. Das knappe Register ist leider nur dogmatisch
orientiert, obwohl das Dokument und der Kommentar auch ethische und

1 O. Modelsli, Studia theol. 22 (1968), S. 51-91.
2 H. Bornkamm, Das Augsburger Bekenntnis (1965).



Rezensionen 447

praktische Themata von aktueller Bedeutung behandeln, z. B. Recht, Obrig-
keit, Aufruhr, Krieg, Handel, Regiment (S. 124-133). Bo Ritche, Bagdl

Sust HAUSAMMANN, Rdémerbriefauslegung zwischen Humanismus und Refor-
mation. Hine Studie zu Heinrich Bullingers Romerbriefvorlesung von 1525.
= Stud. z. Dogmengeschichte u. System. Theol., 27. Zurich, Zwingli Ver-
lag, 1970. 338 S. Fr. 36.—.

Die Beschiiftigung mit Bullinger, dem Nachfolger Zwinglis und eigentli-
chen Organisator des Ziircher Kirchenwesens, der «ein wahrer Vater der
reformierten Kirchen» war!, steht heute in gutem Kurs. Der Bremgartener
Pfarrerssohn (1504-1571), Jiingster von finf sacrilegi, iiberholt ob seines
6kumenischen Gewichts zur Zeit das Interesse am Ziircher Erstreformator.
Fritz Blanke, der Inaugurator des gerechteren Zwinglibildes?, hat anno 1942
auch die moderne Bullinger-Forschung mit seinem Band «Der junge Bullin-
ger» eingeleitet. Seitdem hat auf Anregung Blankes Joachim Staedtke etliche
Bullingeriana verdffentlicht, vor allem Die Theologie des jungen Bullinger
(1962), deren Anhang erstmals eine Bibliographie Bullingers bis zum Jahre
1528 enthélt. Auf Staedtkes Monographie, sicher wiederum durch ihn an-
geregt®, baut diese Bonner Dissertation, gekiirzt und tiberarbeitet, auf und
weiter. Abgesehen von einigen geringfiigigen Abweichungen ist diese grof3
angelegte, exakte und akribe Untersuchung eine Bestétigung der Auffassun-
gen Staedtkes, wie es auch die Verfasserin in ihrem Schluwort (S. 31 Anm.
412) bekennt: «Ich glaube damit, aufs Ganze gesehen, J. Staedtkes Bullinger-
bild bestdtigt zu haben.» So ist diese Arbeit in die neue Bullinger-Forschung
einzuordnen. Eine Arbeit, die auch fiir den theologischen Biichermarkt ein
«summa cum laude» verdient.

Die Terminierung des Titels «zwischen Humanismus und Reformation»
scheint mir ein Schliissel fur die Kappeler Lektion zu sein. Der Nicht-Experte
sieht landldufig in dem Nachfolger Zwinglis den Schiiler des Ziircher Refor-
mators. Der Kappeler Schulmeister, der das laikale Amt des klésterlichen
Repetenten als Neunzehnjédhriger iibernahm, ist schon vor seinem Kolner
Magisterium zum reformatorischen «sola scriptura» gelangt. Sicher hatte er
manche Wegbereiter: die Kirchenviter ebenso wie Faber Stapulensis, vor
allem Luther und Melanchthon, wobei letzterem noch das Obergewicht zu-
kommt. «Erasmianer» ist er nicht gewesen. Die Divergenzen zu den Huma-
nisten zeigt die Autorin extensiv auf, besonders wenn sie bestens kontrastiert :
«Im Zentrum der humanistischen Bemiihungen... stehen letztlich doch der
Mensch und die Anthropologie in dem Sinne, da3 gelehrt wird, der Mensch
miisse auf dem Weg von Moral, Wissenschaft und Religion wieder zu seiner
Eigentlichkeit zuriickfinden, wihrend im Zentrum von Bullingers Bemiithun-
gen Gott und die Theologie in dem Sinne stehen, daf er lehrt, alle mensch-
lichen Wege enden in Siinde und Tod, wovon allein Gottes Gnade befreit,

1 0. E. Strasser, H. Bullinger: Rel. in Gesch. u. Geg., I (1957), Sp. 1511.

2 F. Schmidt-Clausing, Theol. Lit.zt. 93 (1968), Sp. 169-172.

3 J. Staedtke, Heinrich Bullingers Rémerbriefvorlesung von 1525: Theol.
Zeits. 10 (1954), S. 73ff.



448 Rezensionen

ohne unser Mitwirken, wenn wir nur an Jesus Christus glauben» (S. 185).
Diese Feststellung ist fur den «Zwinglianer» von Bedeutung,* denn bestand,
wie Staedtke (8. 49) vermittelt, zwischen Zwingli und Bullinger «nicht nur
eine innige Freundschaft, sondern auch eine theologische Arbeitsgemeinschaft
und dariber hinaus eine beiderseitige geistige Abstimmung», dann sind sie
nicht mehr gewesen denn gelehrige Schiiler der humanistischen Methode,
mit der sie — beide — theologisch arbeiteten. Dariiber hinaus bleibt Bullinger
ein Selbstédndiger, so dall er zur Zeit der Rémerbriefauslegung postulieren
kann: «Du solt dich ouch in gheinen weg partyen. Laf dise lutherisch und
ehenen (jenen) zuinglisch sin und bis (sei) du ein Christ.»

Soviel zur charakteristischen Deutung der Arbeit, die wie folgt gegliedert
ist:

Nach dem ersten, einfithrenden Teil « Entstehung, Inhalt und Form der
Vorlesung», in dem auch einiges fiir die Geschichte des Klosters Kappel
abfillt, bringt der zweite, interpretierende Teil unter der Uberschrift «Die
Vorlesung im Vergleich zur traditionellen und zeitgendssischen Exegese» auf
250 Seiten die eigentliche Behandlung des Themas. Die Verfasserin unterteilt
es in die Abschnitte: I. Die patristischen und humanistischen Vorlagen der
Vorlesung; II. Der reformatorische Einflu auf Bullingers Vorlesung und
ITI. Bullingers Romerbriefexegese im Vergleich mit Luthers Vorrede und
Glossen zum, Septembertestament und Melanchthons Rémerbriefkommentar
von 1523.

Als Kernsidtze der Arbeit, die mancherorts der Zwingliinterpretation niitz-
lich sein kann, seien folgende Gedanken in der Freiheit der syntaktischen
Verkniipfung herausgestellt: «Auffallend ist, da8 Bullinger nirgends die re-
formatorische Lehre als den ,alten Glauben’ durch Viterzitate zu bewahren
suchte ... Das Problem ist, wie er von den Vitern zum evangelischen Glauben
gekommen ist und warum er aus den Vatern gerade das herausgehért hat,
was dem evangelischen Schriftverstéindnis gem&B war. Die naheliegendste
Losung dieser Frage ist: Luther und Melanchthon haben ihn geleitet...
Bullinger iibernimmt von den Véitern nur das, was er aufgrund seines refor-
matorischen Glaubensverstédndnisses als schriftgemill beurteilt» (S. 83. 87).
«Humanistischer Einflul auf Bullingers Exegese in der Vorlesung ist nicht
zu leugnen. Er besteht vor allem im Bereich der Philologie, d. h. genauer:
der Grammatik, Dialektik, Rhetorik; er besteht aber kaum im Theologisch-
Inhaltlichen der Vorlesung... Am stirksten hat Luther ohne Zweifel durch
seine deutsche Bibel auf unsere Romerbriefvorlesung eingewirkt... Ks gibt
von den Zurcher Theologen u. W. keine Romerbriefexegese, die Bullinger
benutzt haben kann» (S. 183. 198. 206).

Bei den «Gemeinsamkeiten zwischen Zwingli und Bullinger» (S. 208) sind
die pneumatologischen Aussagen leider unerwiahnt geblieben, obwohl in der
Arbeit mehr als dreiBigmal — bis zum Anklang einer pneumatologischen
Christologie — vom Heiligen Geist die Rede ist. Das ist nicht verwunderlich,
weil die pneumatologische Fundierung der Ziircher Reformationstheologie
bei den Anwilten des humanistischen Zwinglibildes immer noch keine Freunde

¢ F. Schmidt-Clausing, Zwingli (1965), S. 91f. 112.



Rezensionen 449

gefunden hat® oder neuerdings gar unmotivierte Ablehnung erfihrt, wenn
z. B. W. E. Meyer von der «immer noch und immer mehr umstrittenen Pneu-
matologie» bei Zwingli spricht.® Zur Sicherheit sei auch angemerkt, dal aus
S. 14 Anm. 14 nicht geschlossen werden darf, bei dem Kappeler Lektorat
handele es sich um einen Vorldufer der Zwinglischen Prophezei. Denn diese
war Ersatz fur die tagliche «Winkelmesse»; die Kappeler «lectiones publicae»
aber waren klgsterlicher Unterricht.?

Den letzten groflen und eigentlichen Abschnitt (2/III S. 211-515) kann
man Rechtens eine exegetische Filigranarbeit der Autorin nennen. Das darin
immer wiederkehrende «sola fide» erscheint nicht als reformatorische Gefolg-
schaft, sondern ist Bullingers eigenes «exegetisches Fundlein», wie er selbst
betont, «dal3 er hier in der Exegese eigene Wege gehe» (S. 39). Er stellt es
in seiner Widmung der Vorlesung an die Frauenthaler Klosterfrauen als die
«summ» und das «houptstuck» voran: «Der Mensch wird allein durch den
Glauben in Christo Jesu frommy» (S. 38). Ob er sich im Sakramentsverstindnis
mehr Luther oder mehr Zwingli zuneigt, ist nicht auszumachen. DaB er ab-
soluter Foderaltheologe ist, geht hingegen aus der Tatsache hervor, daf er
— hierin wohl ein theologisches unicum — nicht wie Zwingli die Taufe, sondern
das Abendmahl typologisch in der Beschneidung sieht (S. 287).

Das moge zur Wiirdigung und Empfehlung der Untersuchung genug sein.
Das Buch verdient auf alle Félle Beachtung, um so mehr als es von dem Mann
handelt, dem sechs Jahre spéter das Schicksal der Ziircher Reformation auf-
erlegt wurde und dem schon Zwingli auf der Hohe seines Erfolges 1528 das
Pradikat zuerkannt hat: «iuvenis et solertis ingenii» (Zwinglis Werke 14,

621, 21). ) ) . .
Fritz Schmidi-Clausing, Berlin

Haxns-HeinricHE NoLTE, Religiose Toleranz in Rufland 1600-1725. = Goéttin-
ger Bausteine zur Geschichtswissenschaft, 41, Gottingen, Musterschmidt-
Verlag, 1969. 216 S. DM 38.—/48.—.

Die Frage der religiosen Toleranz kann verbreitetes Interesse erwarten.
Nolte zeichnet aus Akten und Archivalien ein lebendiges Bild von der Be-
handlung aller nichtorthodoxen Religionen und Bekenntnisse, wobei natur-
gemilfl den Altgldubigen der meiste Raum gewidmet ist. Er mochte einer
«prinzipiellen Betrachtung» ausweichen, eine Beschreibung des Sachver-
haltes, des «Duldungsgrades in Bezug auf die verschiedenen Religionsgrup-
pen» geben und auf ¢«bewullte Wertungen» verzichten. Aber ist nicht bereits
die Verwendung des Begriffes Toleranz als vorgeordneter Gesichtspunkt eine
Wertung?

Was der Verfasser an Material zusammentriagt, macht es ohnehin schwer,
darauf das Wort Toleranz in irgendeinem geldufigen Sinne anzuwenden. Die
Nichtorthodoxen sind vielfaltigen Beschrankungen unterworfen und erfahren
nur sehr bedingt praktische, aber niemals rechtliche Duldung. Sie geschieht

8 E. G. Riisch, Zwingliana 12, 6 (1966), S. 371f.

¢ W. E. Meyer, ebd. 13 (1970), S. 218.
7 Schmidt-Clausing, Das Prophezeigebet: ebd. 12, 1 (1964), S. 12.

29



450 Rezensionen

vor allem dort, wo man auf Politik oder Wirtschaft Riicksicht nehmen muf,
um Bevdolkerungsverluste bangt oder Auslinder fiir russische Dienste ge-
winnen will. Dabei wird Nachsicht vornehmlich geiibt gegeniiber Religion oder
Bekenntnis, die an ein fremdes Volkstum gebunden sind. Im ganzen erinnert
manche Behandlung an das Leben der christlichen Bevolkerung unter den
Osmanen. Deshalb sollte der Titel schlichter gewéhlt sein, etwa : Die Behand-
lung Nichtorthodoxer in Ruflland nach Rechtslage und Praxis 1600-1725. In
diesem Sinne ist die Arbeit sehr verdienstvoll und muf} in Zukunft von der
einschligigen Literatur stark berticksichtigt werden.

Gerechterweise mull der Rezensent hinzufiigen, daf die Spannung zwi-
schen Inhalt und Titel an anderem Ort einer gewissen Losung zugefiihrt wird.
Den 3. Teil seiner Arbeit hat ndmlich Nolte als Aufsatz veroffentlicht! und
gezeigt, dal3 die Toleranz im RufBlland dieses Zeitraums in der Duldung der
nichtchristlichen Religionen bei absoluter Geltung des Glaubensinhaltes der
herrschenden Lehre fiir die russische Bevélkerung besteht. Sie erstreckt sich
also — infolge der engen Verbindung von Volk, Staat und russischem Glau-
ben — ausschlieBlich auf Auslinder, auch wenn sie lingst dem russischen
Reich zugehéren. Daraus leitet Nolte eine Neuformulierung des Toleranz-
begriffes ab: «statt allgemein von religidser (ist) genauer von nationalreli-
gioser Toleranz zu sprechenn».

Hinter dem Titel des Buches ist dieses Verstandnis nicht zu vermuten, da
der Leser von einem geldufigen Sprachgebrauch ausgeht und ihm eine neue
Deutung nicht gegeben wird. Dariiber hinaus muf3 man fragen, ob es sehr
gliicklich ist, den ohnehin unscharfen Begriff Toleranz durch eine weitere
Bedeutung noch mehr zu belasten, die fiir eine besondere geschichtliche

L epragt ist.
age geprago 1 Gerhard Richter, Zirndorf

JouN H. RopGERrs, The Theology of P.T. Forsyth. The Cross of Christ and
the Revelation of God. London, Independent Press, 1965. 324 p.

Cette dissertation académique, sur le théologien congrégationaliste le plus
marquant de la derniére génération, est fort bien construite. Une intro-
duction donne une bréve esquisse de la vie pastorale de Peter Taylor Forsyth
(1848-1921); rappelle la nature particuliére de ses nombreux ouvrages; enfin
mentionne le jugement qu’il porte sur les tendances théologiques dominantes
de son époque. Aprés quoi viennent quatre chapitres, d’inégale longueur:
I: La croix comme accomplissement dans I'histoire de 'action rédemptrice
et révélatrice de Dieu. II: La croix en tant que Parole de révélations (chapitre
le plus développé des quatre). III: La participation personnelle au fait de la
croix. IV: Observations critiques.

Je me borne & signaler quelques points m’ayant particuliérement frappé.
D’abord la notion «forsythienne» du péché (p. 38 s.): une opposition absolue
a I’égard de la volonté de Dieu. C’est Dieu lui-méme, dans son amour et

1 H. H. Nolte, Verstdndnis und Bedeutung der religiésen Toleranz in
RuBland 1600-1725: Jahrbiicher f, Gesch. Osteuropas, N. F. 17, 4 (1969),
S. 494-530.



Rezensionen 451

surtout dans sa sainteté, qui est atteint par le comportement de sa créature.
Car le péché, au sens biblique, est plus qu'une désobéissance. Il est refus
catégorique, rejet du «mouvement» d’amour souverain de Dien envers nous,
«mouvement» qui vent établier une communion entre le Pére et ses enfants.
Nous sommes loin, avec Forsyth, de 'affirmation chére & une théologie qui
fut moderne: le péché, avant tout une offense a la dignité humaine ; loin aussi
de la notion d’une distance établie entre Dieu et 'homme. Non: pour le théo-
logien anglais comme pour les Réformateurs: le péché, un crime commis
a I’égard de la majesté divine, qui est sainteté. Et cette certitdue entraine
une conception de la révélation a laquelle je suis trés attaché: non pas
un enseignement doctrinal nouveau; mais un acte de Dieu, en Jésus-Christ,
qui enléve le voile masquant & I’homme son état de pécheur, et — seul — lui
permet de se voir fel qu’il est. Tant il est vrai que, pour I'Evangile, il est
impossible de séparer révélation de rédemption.

Ce que dit Forsyth du role «satisfactoire» de la croix est trés profond:
Jésus-Christ, notre «substitut», parce qu’il a endossé le jugement divin qui
nous atteignait. Egalement ce qu’il montre de l'interdépendance des trois
aspects de la grace: rédemption, satisfaction, régénération. Mais on n’en
finirait pas si ’on voulait signaler toutes les expressions heureuses: Jésus-
Christ, clé de I'histoire; il n’y a pas des dogmes, mais le dogme: Christ cru-
cifié et ressuscité; 'homme connait Dieu parce qu’il est d’abord connu de
Lui, soit choisi, aimé, élu par Lui.

Quant aux appréciations critiques, M. Rodgers se défend d’avoir cherché
a y étre complet en comparant la théologie de Forsyth & toutes les tendances
de la théologie contemporaine. Il s’est volontairement limité, dans ce dernier
chapitre, & faire ressortir — par comparaison —le centre, le cceur de la pensée de
«son» théologien. Ce coeur, objectivement, c’est Dieu, le Pére saint, se donnant
lui-méme dans et par la croix (expiatoire) du Christ-Jésus. Subjectivement,
c’est I'«expérience évangélique» au cours de laquelle ’homime, par la puis-
sance de I’Esprit saint, est rendu capable d’entendre la Parole de Dieu dans
la, bonne nouvelle de la croix, et ainsi de se connaitre lui-méme, comme
pécheur pardonné, vivant désormais d’une vie nouvelle fondée en Christ,
la Ressuscité.

Cette étude, m’a-t-on dit, est considérée & juste titre comme la meilleure,
et la mieux présentée qui existe sur Forsyth.

Edmond Grin, Lausanne

CrAaus MoTsScHMANN, Kvangelische Kirche und preufischer Staat in den An-
fangen der Weimarer Republik. Moglichkeiten und Grenzen threr Zusammen-
arbeit. = Hist. Studien, 413. Liibeck, Matthiesen Verlag, 1969. 148 S.
Brosch. DM 22.—.

KaArRL-WERNER BUHLER, Presse und Protestantismus in der Weimarer Re-
publik. = Evangelische Presseforschung, hrsg. v. G. E. Stoll, 1. Witten,
Luther-Verlag, 1970. 182 S. DM 18.—.

Dierer GoLOMBEK, Die politische Vorgeschichte des Preufenkonkordats
(1929). = Veroffentl. der Kommission f. Zeitgeschichte bei der Kath.



452 Rezensionen

Akademie in Bayern, hrsg. v. K. Repgen, B, 4. Mainz, Matthias Griine-
wald-Verlag, 1970. XXIV, 135 S. DM. 29.—,

Diese drei historischen Studien haben das ebenso kurze wie entscheidende
Jahrzehnt der Weimarer Republik zum Gegenstand, deren Verhiltnis zu
den Kirchen gegeniiber der theologisch-historischen Erarbeitung der Kir-
chenkampfzeit im III. Reich bisher entschieden zu kurz gekommen ist. Da
jedoch aus dieser durchaus begreiflichen Uberbetonung der Kirchengeschichte
der Hitlerzeit eine je linger, je mehr gefahrlich ungeschichtliche Betrach-
tungsweise unter der Jugend Platz zu greifen droht, erscheint es um so nétiger,
auf Publikationen hinzuweisen, die zwar nicht als « Vorgeschichte» zur Kir-
chengeschichte des III. Reichs geschrieben, als solche jedoch durchaus zu
lesen sind. Wem von den ab 1930 Geborenen ist denn auch nur die Realitéit
eines Staates Preuflen wihrend der zwanziger Jahre gegenwirtig, dessen
evangelisches Kirchenregiment auch nach dem 1918 abgetretenen Kaisertum
noch so malfgeblich fiir Gesamtdeutschland blieb wie schon im 19. Jahr-
hundert und dessen staatliche Existenz dem Vatikan so wichtig erschien, da@
er ein Jahrzehnt damit verbrachte, den Abschlufl eines Konkordats mit ihm
zu betreiben?

Claus Motschmann geht in seiner Studie vor allem den «vermeintlichen»
und «tatsédchlichen Belastungen im Verhéltnis von Staat und Kirche» in Preu-
Ben 1919ff. nach und versucht deren Griinden nachzufragen, wobei auch die
Haltung der deutschen Parteien in den entsprechenden Debatten der preu-
Bischen Landesversammlung sowie der Gesichtspunkt kirchlich-staatlicher
Zusammenarbeit in den damaligen randdeutschen Abstimmungs- und Ab-
tretungsgebieten eine differenzierte Wirdigung erfahren. Besonders inter-
essant erscheint dabei Motschmanns Anfechtung der «in der zeitgeschicht-
lichen Forschung weitverbreiteten Auffassung, die konservative und nationale
Einstellung der evangelischen Kirche habe zu den erheblichen Schwierig-
keiten der jungen Demokratie von Weimar erheblich beigetragen» (S. 140).
Wir begriilen diese Infragestellung einer allzu pauschalen Verurteilung der
evangelischen Kirche, die aus dem Zusammenbruch 1918 {iberhaupt nichts
gelernt und darum den Boden fiir eine Machtergreifung Hitlers geebnet habe,
halten sie jedoch in der vorliegenden Form fiir noch zu wenig ausgefiihrt
und bewiesen, zumal der Autor bewult auf eine Auswertung von Predigt-
material verzichtet. So werden vom Historiker wohl wertvolle Einzelheiten
zusammengetragen und analysiert; der Theologe erhilt jedoch zu wenig
prizise Antwort auf die brennende Frage, warum es bei dem zweifellos wahr-
nehmbaren, aber nur schwachen und teilweisen Umdenken der evangelischen
Geistlichkeit in politicis nach 1918 nicht zu einer &hnlich dezidierten Neu-
orientierung wie in Deutschland nach 1945 kommen konnte.

Den verschiedenen Konzeptionen von christlicher und kirchlicher Presse,
nicht allein der Weimarer Zeit, sondern schon angefangen mit Papst Inno-
zenz VIII. quer durch die AuBerungen theologischer Ethiker und Dogmatiker
fritherer Jahrhunderte, gibt, wenn auch nicht gerade in vorteilhafter An-
ordnung und klarer Folgerichtigkeit, Karl- Werner Biihler in einer von Prof.
H.-D. Wendland (Miinster) betreuten Arbeit. Der Vorteil dieser Studie, daf3



Rezensionen 453

sie ihr Thema weit uber den angegebenen Zeitraum (1919-33) zurick und
hinaus zu begreifen sucht, wuchert freilich so stark, dal er eher zum Nachteil
wird und so weder das Proprium der schillernden Aufgaben evangelischer
Presse in der Weimarar Republik klar hervortritt, noch auch die theologi-
schen und historischen Linien, die dazu gefiihrt haben. Warum «fiir den Be-
reich der pressespezifischen Verkiindigung die Zeit der Weimarer Republik
den Hohepunkt und vorldufigen Endpunkt der Ausbildung adédquater For-
men und mit dem Fall des Kulturprotestantismus zugleich ihre Krise (be-
deutet)» (8. 88), wird gerade in diesem Buch nicht sehr klar, Zu kldarender
Hilfe werden auch nur selten die mehr journalistisch freien als wissenschaft-
lich exakten Kapiteliiberschriften. Trotz dieser formalen Mingel lohnt sich
die Lektiire von Biihlers Schrift fiir den Theologen, da sie Giber ein von ihm
meist links liegengelassenes Gebiet sowohl religionssoziologisch wie -publi-
zistisch in gut lesbarer Form orientiert. Sie lohnt sich heute besonders dann,
wenn die erste Behauptung des Verfassers zutreffen sollte: « Die evangelische
Presse liegt im Sterben» (S. 8).

In den «Verdffentlichungen der Kommission fiir Zeitgeschichte bei der
Katholischen Akademie in Bayern» legt Dieter Golombek «die politische Vor-
geschichte des Preulenkonkordats (1929)» vor und geht in funf Schritten den
zeitlichen und inhaltlichen Einschnitten in den beidseitigen Bemiithungen
darum nach. Die dabei innerhalb des einen Jahrzehnts 1919-29 zwischen
Rom und Berlin auftretenden Zielrichtungen, Fronten, Spannungen, An-
néherungen, Kompromisse und schlieBlichen Beschliisse sind fur den heuti-
gen Leser so aufschluBreich und spannend zu lesen, dal man nur durch die
heute z. T. vergessenen Namen daran erinnert wird, dal3 das alles schon ein
halbes Jahrhundert her ist und das Endresultat, jenes PreuBenkonkordat von
1929, somit nicht nur Makulatur beinhaltet, sondern iiber das immer noch
giiltige Konkordat des Vatikan mit dem III. Reich, zu dem es, aus heutiger
Sicht wenigstens, eine Vorstufe bildete, bis in die Gegenwart gréferen Ein-
flul} besitzt als sich progressivere Theologen aller Konfessionen wiinschen
mogen. Karl Hammer, Basel

PrrriNo Orraxpo, Karl Barth contro la secolarizzazione. Proposte per
un’etica teologica umanistica. Genova, Sabatelli Ed., 1969. 125 S. L. 1.200.

Dozent fiir Philosophie an der Universitit Genua, unternimmt es Orlando
in einer umfassenden Kenntnis der protestantischen Theologie der Gegenwart
dem italienischen Leser die fiir ihn einzigartige, ja prophetische Theologie
Karl Barths darzulegen. Als christlicher Philosoph glaubt er aber, sie in dem
Sinne erginzen zu miissen, dafl auch der von Gott geschenkten ratio humana
Bedeutung zukommt. Sie erhilt bei all ihrer Fragwiirdigkeit von Gott selbst
ihre Wiirde. Orlando zieht in bezug auf eine christliche Ethik, das Stiefkind
der modernen Theologie, weitere Linien aus, zu denen gegen die Meinung
Orlandos bei Barth die Ansétze zu finden wiren. Neben dem barthschen
Akzent auf Gott setzt Orlando den Menschen, mit dem sich Gott im verbum
care in seinem Bund zusammengeschlossen hat. Der Kritik der «idolatria»,
des Dienstes an den vom Menschen selbst ersonnenen Bildern in den Theo-
logien, den Ideologien und autonomen Philosophien, stellt Orlando die Treue



454 Rezensionen

gegen Gottes Offenbarung seines Bundes mit dem Menschen entgegen. Zu
vermehrter Klarheit der Theologie Karl Barths unterzieht der Verfasser die
Theologie Bultmanns einer Analyse und stellt fest, daB dessen Ethik der
entscheidenden Rolle des Logos entbehrt. In einer reservierten Wiirdigung
der Lehre von Teilhard de Chardin anerkennt er den nétigen Protest gegen
den neuplatonischen Dualismus, der gerade fiir die christliche Ethik eine
verheerende Rolle gespielt hat. Orlando begrindet sein ethisches Anliegen
im Bund, den Gott mit dem Menschen geschlossen hat und der logischerweise
zur Briiderlichkeit unter den Menschen fiihren muf. Diese Ethik wird biblisch
begriindet in der summa legis des Alten und Neuen Bundes, verkérpert im
gekreuzigten, auferstandenen und wiederkommenden Christus. Thre Er-
filllung ist die Agape. Sie allein bewahrt die Kirche vor autonomer, sikularer
Lebensgestaltung, vor Kasuistik und Pharisdismus. Eine Ubersetzung des
Werkes von Orlando ins Deutsche kénnte zu einem weiteren, fruchtbaren
6kumenischen Gesprich fithren. Philipp Alder, Ziefen

GERMAN SCHWENZER, Die grofen Taten Gottes und die Kirche. Zur Ekklesio-
logie Edmund Schlinks. = Konfessionskundl. u. kontroverstheol. Stud.,
22, Paderborn, Bonifacius-Druckerei, 1969. 208 S. DM 16.—.

Ziel dieser Untersuchung ist es, mit dem bekannten Heidelberger 6kume-
nischen Theologen Edmund Schlink von katholischer Seite in einen ver-
stdndnisbereiten Dialog zu treten. In einem ersten Teil stellt Schwenzer die
Rechtfertigungslehre Schlinks dar. Ob es dabei glucklich ist, Schlinks «Theo-
logie der Bekenntnisschriften » als Leitlinie fiir die Darstellung zu verwenden,
und so eine Synthese von historisch-systematischer Analyse und eigener
systematischer Theologie Schlinks zu bieten, scheint uns fraglich. Der Ver-
fasser hat diesen Zwiespalt auch selbst bemerkt (S. 15).

Im zweiten Teil der Untersuchung wird die Lehre von der Kirche entfaltet.
Nach Schlink sind Evangeliumspredigt und Sakramentsdarreichung fiir die
Kirche grundlegend, sowohl in kausativer als in kognitiver Hinsicht. Diese
beiden konstitutiven Elemente sind im streng exklusiven Sinn die einzigen
Merkmale der wahren Kirche (S. 116). Die Frage nach der Prioritit von
Gemeinde oder Amt ist falsch gestellt, denn die Beziehung beider 1a8t sich
nur kléren in der Bezogenheit beider auf Christus, den Herrn der Kirche
(S. 139).

Als evangelischer Leser ist man jedoch am meisten auf den dritten, ab-
schliefenden Teil gespannt, in dem die Lehre Schlinks von der katholischen
Position aus gewirdigt wird, und in dem Schwenzer durch die Verschieden-
heit beider Positionen zum gemeinsamen Grundanliegen durchzustoBen ver-
sucht. Die gemeinsame Grundaussage, die aus der Ekklesiologie Schlinks
erhoben werden kann, ist die, daf3 die Kirche das Werk des dreieinigen Gottes
ist (S. 167). Von diesem gemeinsamen Ausgangspunkt aus versteht Schwenzer
das sola scriptura, sola gratia, sola fides und solus Christus et Deus nicht mehr
als ein exklusiv reformatorisches Anliegen, sondern auch als ein mafgebliches
Motiv katholischer Theologie. Differenzpunkt und Dialoggegenstand ist viel-
mehr die Verhéltnisbestimmung von kirchlichem Amt und Gnadenmitteln,
und die Frage nach der Fehlbarkeit bzw. Unfehlbarkeit der Kirche und des



Rezensionen 455

kirchlichen Amtes (S. 180). Schwenzer sieht im reformatorischen Amtsver-
stdndnis Schlinks den priesterlichen Aspekt nicht geniigend betont (S. 187).
Obwohl er sich der Auffassung Schlinks iiber die auBlerordentlichen Wege
ins kirchliche Amt nicht anschlieBen kann, sieht er die Notwendigkeit einer
weiterfithrenden Reflexion in der katholischen Kirche an diesem Punkt fir
moglich und nétig. Ahnlich argumentiert er auch hinsichtlich der Unfehlbar-
keit der Kirche und des kirchlichen Amtes. Da der Position Schlinks und der
vom Autor vertretenen katholischen Position eine gemeinsame ekklesiolo-
gische Basis eigen ist, sind die sich ergebenden Fragen nicht Fragen nach
einer solchen Basis, sondern nach der Bedeutung und der Autoritit der
kirchlichen Traditionen. Damit ist nach Schwenzer die Hoffnung nicht un-
berechtigt, dafl es einmal zu einer vollen Kircheneinheit und einer gemein-
samen Feier des Abendmahls kommen kann. Wenn man nach sorgfiltiger
Analyse bei einer solchen Endaussage anlangt, mufl man gestehen, daf} sich
Abfassung und Lektiire dieser kontroverstheologischen Studie lohnen.
Hans Schwarz, Columbus, Ohio

JOHANNES GRUNDEL & HENDRIK VAN OYEN, Ethik ohne Normen? = Kleine
6kumenische Schriften, 4. Freiburg, Herder, 1970, 136 S. DM 13.50.

Diese zwei Vortridge, in abgekiirzter Form anlaflich der ékumenischen
Gebetswoche in Mainz 1969 gehalten, geben Einblick in die Arbeit der ka-
tholischen und der evangelischen Ethik.

J. Grindel untersucht das Normenverstidndnis und findet, daf3 der bi-
blischen Position der Begriff Weisung und nicht Norm oder Gesetz entspricht
(8. 25). In Ubereinstimmung damit wird abschlieBend festgehalten, daB3 es
fiir den Christen tatsichlich eine «Moral ohne Normen» gibt, vorausgesetzt
daB die Geltung der personalen Bindung, des Vertrauens und der Liebe, die
zum Glauben gehéren und den Gldubigen verpflichten, uneingeschrankt
bleibt (S. 87). Mittelstiick des Vortrags ist die grindliche Eroérterung der
Frage nach dem Proprium einer christlichen Ethik, wo Unterscheidungs-
merkmale zwischen «einer auf den Offenbarungsaussagen und dem Glauben
grindenden Sittenlehre (und) jeder rein innerweltlichen Konzeption einer
Ethik» hervorgehoben werden (S. 76). Zusammenfassend wird die christliche
Ethik als glaubig-wagende, eschatologisch-hoffende und gesetzlos-liebende
definiert (S. 83). Die konkreten kategorischen Beispiele — das Abtreibungs-
und das Ehescheidungsverbot — markieren aber m. E. einen jihen Ubergang
von der Weisung zur Norm als Gesetz.

In seinem kiirzeren, sehr komprimierten Beitrag befat sich H. van Oyen
mit der gesamten Problematik der goldenen Regel. Sie ist zu allen Zeiten
und in allen Weltreligionen als eine allgemeingiiltige Norm akzeptiert worden
(S. 96ff. 133). In der Bibel steht sie in Zusammenhang mit der eschatologi-
schen talio und bekommt in der Bergpredigt durch den Zusatz «darin besteht
das Gesetz und die Propheten» ein besonderes Gewicht, das in der heutigen
Diskussion nicht gebithrend berticksichtigt wird. Gewill verkindigt das
Neue Testament die Agape, die keine Regel und keine Norm ist, sondern
das Wunder «der absoluten Hingabe, so wie Christus sich den Seinen hin-
gegeben hat» (S. 133). Regula aurea ist dagegen «die Norm, welche aus der



456 Rezensionen

Evidenz der Mitmenschlichkeit entspringt» (ib.), und als das Gebot der
philia ist sie «mehr als irgendeine andere Norm fiir die Situation und somit
fiir die Situations-Ethik empféanglich» (S. 134). Auf diesem Boden wird auch
«die Frage nach dem Ausgleich zwischen Macht und Recht effizient» (S. 136).

Stefan Milan Pavlinec, Bern

PETER CORNEHL & HaNs-ECKEHARD Baur (Hrsg.), Gottesdienst und Offent-
lichkeit. Zur Theorie und Didakitk neuer Kommuntkation. = Konkre-
tionen. Beitrage zur Lehre von der handelnden Kirche, 8. Hamburg,
Furche Verl., 1970. 264 S. DM 12.80.

Diese Festschrift fiir Hans-Rudolf Miiller-Schwefe zeichnet sich durch
thematische Geschlossenheit aus. Sie bietet die beriichtigte Predigt von Pfr.
Halver, Hamburg, die als «Publikumsbeschimpfung» gemeint war, und
einige Diskussionsvoten dazu, ferner die Thesen von G. Otto zur Predigt in
der Gegenwart und eine historische Untersuchung von W. Magal} tiber das
Wechselverhiltnis Staat-Kirche-Offentlichkeit-kirchliche Zensur im Blick
auf den Offentlichkeitsauftrag der Kirche. P. Cornehl behandelt dieselbe
Thematik mit der Frage nach der Rolle des Gottesdienstes in der Offentlich-
keit. Er zeigt, wie die Liturgie des «cultus publicus» im Mittelalter die Auf-
gabe hatte, das gesamte Leben unter dem Christentum zu integrieren, wie
der nicht mehr kultische Predigtgottesdienst der Reformation in verédnderter
Gestalt ebenfalls eine Funktion fir die «salus publica» hatte und wie die
liturgischen Restaurationen seit der Aufklirung mit der Angst der Kirche
vor der unbewiiltigten Offentlichkeit zusammenhingen. Daraus ergeben sich
fiir Cornehl Kriterien zu einer Wiirdigung des politischen Nachtgebets und
kritische Rickfragen dazu. J. Roloff untersucht traditionsgeschichtlich die
kommunikativen Faktoren im urchristlichen Abendmahl, und H. E. Bahr
analysiert mit dem Begriffspaar Warmestrom (Bilder, Zielmythen, Grund-
visionen als symbolische Antizipation des Kommenden) und Kéltestrom
(kiithle Analysen, Information, Dokumentation) verschiedene Kkirchliche
Fernsehsendungen und kommt zur Forderung: «Anstelle der Ubertragung
lokaler oder Studio-Gottesdienste wiren indirekte Formen der Verkindigung
wiinschenswert, um eine groBBere Identifikation des Zuschauers zu erzielen.»
Im letzten Beitrag stellt S. M. Daecke bemerkenswerte Uberlegungen zum
Verhiiltnis von Predigt und Religionsunterricht zur Offentlichkeit an. Manche
Artikel dieses Bandes verdienen es, auch in der weiteren Diskussion beachtet
zu werden. Walter Neidhart, Basel

WALTER FURRER, Psychoanalyse und Seelsorge. Qelettwort von Olto Karrer.
(Das Wissenschaftliche Taschenbuch.) Miinchen, Wilhelm Goldmann Ver-
lag, 1970. 121 S. DM 14.—.

Dieses Buch leistet einen bedeutenden Beitrag zum Dialog zwischen
Psychoanalytikern und Seelsorgern. Neben Fragen der Schuld und Uber-
legungen zur Wertfrage in der Psychoanalyse werden verschiedene Einzel-
probleme behandelt, die Analyse und Seelsorge angehen (Eros und Agape,
Einwénde gegen die Psychoanalyse, Beeinflussung der Seelsorge durch die



Rezensionen 457

Psychoanalyse, Zielsetzung). Das Kernstiick des Buches ist die differenzierte
Herausarbeitung der verschiedenen Gewissensformen und die daraus re-
sultierenden Schuldreaktionen. Furrer betont neben der bekannten Reihe:
biologisches Gewissen — autoritires Uber-Ich — Ich-Ideal, die Existenz des
personalen Gewissens, jener bewulten Instanz, die sinnvolles Handeln eines
Menschen bestimmt und deren Verletzung nicht Schuldédngste und Selbst-
bestrafung, sondern Besinnung und Reue nach sich zieht. Die verschiedenen
Stufen des Gewissens sind mit anschaulichen Beispielen aus der Weltliteratur
und der therapeutischen Praxis illustriert. Fur die Tatigkeit des Seelsorgers
ist die Unterscheidung der verschiedenen Gewissensinstanzen und der damit
verbundenen verschieden zu wertenden Schuldreaktionen eminent wichtig.
Er profitiert von den Erfahrungen des Psychoanalytikers Furrer wesentlich.
Der Arzt wird durch das Buch angeregt, erneut die Gemeinsamkeiten und
das Trennende von Psychoanalyse und Seelsorge zu reflektieren: den ge-
meinsamen Ursprung im Priesterarzt, die Gemeinsamkeit in der Bemiihung
um das Existenzverstdndnis des Menschen, das Trennende hingegen in der
Methodik und in der Zielsetzung: hier Heilung, dort Heil.

Drzeter Beck, Basel

DieTricH STOLLBERG, Therapeutische Seelsorge. Die amerikanische Seelsorge-
bewegung. Darstellung und Kritik, mit einer Dokumentation. = Studien zur
Praktischen Theologie, 6. Miinchen, Chr. Kaiser, 1969. 389 S. Fr. 29.50.

Stollberg legt mit seiner Erlanger Dissertation die im deutschen Sprach-
bereich lingst fillige Einfithrung in die amerikanische Seelsorgebewegung
vor. In einem ersten Teil kléart er die Begriffe, stellt den zeit- und theologie-
geschichtlichen Hintergrund dar und behandelt im Uberblick die wesent-
lichen Aspekte der Bewegung und die ihr eigentiimliche Ausbildungsform,
mit der sie wohl einen fiir alle Kirchen bedeutsamen Beitrag zur Ausbildung
des Seelsorgers geleistet hat. In einem zweiten Teil setzt sich Stollberg pro-
blemgeschichtlich und systematisch mit den wesentlichen Vertretern und
Kritikern des Pastoral Counseling auseinander und referiert in einem dritten
mit Sachkenntnis iber die Autoren und deren Ansichten im einzelnen. Eine
Sammlung von ausgewahlten Texten wire wohl fiir den deutschen Leser
noch niutzlicher gewesen als diese Fremddarstellung, bei der man nicht weil3,
ob die Dargestellten mit allen Nuancen der Interpretation einverstanden
sind. — Stollberg ist sich bewuBt, da durch die Seelsorgebewegung fiir uns
schwerwiegende theologische Probleme aufgeworfen sind: u.a. die Frage
nach einer empirischen Theologie, die schon Boisen, der Begriinder der Be-
wegung, unabléissig postuliert hat, die Frage nach dem Proprium der Seel-
sorge, die sich bei der Ann#éherung der Seelsorge an die Psychotherapie
sténdig stellt und von verschiedenen Autoren verschieden beantwortet wird,
die Differenz zwischen verbalen und averbalen Kommunikationsformen, die
Frage nach dem theologischen Verstdndnis der Krankheit und das Problem
der Ausbildung des Seelsorgers. Einige dieser Fragen hat Stollberg in seither
erschienenen Publikationen aufgegriffen. Die theologischen Zensuren, die er
schulmeisterlich da und dort in diesem Buch den amerikanischen Autoren
erteilt, sind darum wohl eher als auf den Theologen auf den Doktoranden



458 Rezensionen

Stollberg zuriickzufiihren, der seiner Fakultét zeigen muf, daB er die Ma@3-
stdbe der kontinentalen Theologie zu handhaben weil3.

Walter Neidhart, Basel

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScewEIZ. Hvangelisches Missionsmagazin 115,3 (1971): H. Berkhof, Krise
des christlichen Menschenversténdnisses (103—-16); W. Bieder, Humanisierung
von Jesus Christus aus (117-27). Internationale kirchliche Zeitschrift 61, 3
(1971): B. Spuler, Die orthodoxen Kirchen, LXIV (121-49); H. Aldenhoven,
Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet, IT (150-89). Neue Zeitschrift
fiir Missionswissenschaft 27, 3 (1971); F. Hahn, Mission im Neuen Testament
und in der frithen Kirche (161-72); W. L. Grichting, The Priest’s Social
Prestige in Taiwan (173-87); I. Auf der Maur, Beitrag der Benediktiner-
Missionare von St. Ottilien in Tansania zur liturgischen Erneuerung (1887—
1970), IT (188-200). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 127, 19 (1971):
L. Hofer, Eucharistie und Interkommunion im evangelisch-katholischen
Gespriach (291-96). Reformatio 20, 9 (1971): F. Meerwein, R. Battegay u.
A. Steiner, Aufsdtze zum Thema «Aggression» (528—46). Revue de théologie et
de philosophie 21, 4 (1971): M. Guéroult, La doctrine fichtéenne du droit
(209-20); R. Boschenstein-Schifer, La théologie du signe dans les fragments
hymniques de Hoélderlin (221-39); A. Molnlr, Comenius. Entre I'unité des
fréres tchéques et I'unité du monde & venir (240-52).

BELGIEN. Nowuwelle revue théologique 93, 6 (1971): J. Dupont, Renoncer &
tous ses biens, Luc 14, 33 (561-82); G. Dejaifve, Un débat sur l'infaillibilité.
La discussion entre K. Rahner et H. King (583-601); J. M. R, Tillard,
Catholiques romains et Anglicans: I’Eucharistie (602—-56).

DEevuTscHLAND. Biblische Zeitschrift 15,2 (1971): J. Gnilka, Das Kirchen-
modell des Epheserbriefes (161-184); L. Ruppert, Die Siindenfallerzdhlung
(Gn. 3) in vorjahwistischer Tradition und Interpretation (185-202); H. Horn,
Traditionsschichten in Ex. 23, 10-33 und Ex 34, 10-26 (203-21); D. Zeller,
Das Logion Mt. 8, 11f./Lk. 13, 28f. (222-37); M. Mees, Petrus und Johannes
nach ausgewidhlten Varianten von P % und S (238-49). Deutsches Pfarrerblatt
71, 19-20 (1971): R. Riihl, Das Wahrheitsverstidndnis im ékumenischen und
innerkirchlichen Dialog, I-IT (609-11; 639-42). Evangelische Kommentare 4,
9 (1971): E. Vilyi-Nagy, Lob der Inkonsequenz. Uber Glauben und Radika-
lismus (509-13). 10: T. Rendtorff, Umwelt und die Folgen der Freiheit (571—
75); H. R. Balz, Bibelauslegung und kritische Theologie (575-79). Evangeli-
sche Theologie 31, 9 (1971): T. Lorenzmeier, Wider das Dogma von der Stnd-
losigkeit Jesu (452-71); Antwort von H. Gollwitzer (496-506); H. Thyen,
Positivismus in der Theologie und ein Weg zu seiner Uberwindung? (472-95).
Kerygma und Dogma 17, 3 (1971): G. Friedrich, Die Auferweckung Jesu,



	Rezensionen

