
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Karl Huber und Hans Heinrich Schmid, Zürcher Bibel-Konkordanz.
Vollständiges Wort-, Namen- und Zahlen-Verzeichnis zur Zürcher Bibelübersetzung,

mit Einschluß der Apokryphen. Hrsg. vom Kirchenrat des Kantons
Zürich. 1. Zürich, Zwingli-Verlag, 1969. XXXII + 862 S. Subskr. Fr.
126.-, inkl. Zürcher Bibel Fr. 145.-.

Unter den älteren deutschen Übersetzungen der Bibel ist die von W. M. L.
De Wette vielleicht die beste ; unter den modernen nimmt die Zürcher Bibel
einen philologischen Rangplatz ein und ist auch über die Schweiz hinaus
verbreitet. Das von K. Huber, H. H. Schmid und ihren Mitarbeitern
hergestellte Wortverzeichnis zum Zürcher Bibelwerk füllt eine lange Zeit
empfundene Lücke aus und ist als Hilfsmittel für Bibelleser, Theologen und
Philologen zu begrüßen.

Eine von Prof. Schmid geschriebene Einleitung «Von Konkordanzen,
ihren Zielen und Problemen» (S. VII +XVII) schildert die interessante
Geschichte der Konkordanzen vom Mittelalter bis zur Neuzeit. Darauf folgen
technische Anweisungen (S. XVIII-XXXII), und hier kann der Leser
einfach nach Bedarf aktuelle Punkte studieren. Wer nämlich eine Lectio
continua der « Benutzungshinweise » in Angriff nimmt, der wird das abschließende
Wort «Anstrengung» allzu treffend finden, und das ist schade. Eher zu
empfehlen ist ein Losgehen auf den Haupttext.

Stichproben zeigen, daß mit der Zürcher Konkordanz ein zuverlässiges
und erschöpfendes Wortverzeichnis der Bibelbücher geboten wird. Eine sehr
praktische Neuheit ist die Aufteilung von häufigen Vokabeln auf
charakteristische Kontextworte, die in Parenthesen beigefügt werden, z. B. «Ende
(Büchermachen) : Pr. 12, 12 Des vielen B. ist kein E.». Über viele
Neuerscheinungen des theologischen Büchermarktes kann man klagen, aber nicht
über diese. Der abschließende Band soll bald fertig sein.

Bo Reicke, Basel

Aelred Cody, A History of Old Testament Priesthood. Analecta biblica,
35. Rome, Pontif. Bibl. Inst., 1969. XXVIII + 216 S. L. 2700.

Der Priester steht als religiöse Mittlergestalt in der Frömmigkeit des

Alten Testaments an zentraler Stelle und ist ebenso nach der Seite des

Königtums wie der der Prophétie hin offen. Dementsprechend ist das Prie-
stertum schon in früherer Zeit des öfteren monographisch behandelt worden.
Verfasser nennt selbst die Namen von Baudissin, Hoonacker, Gray und
Bertholet, die das Thema unter verschiedenem Blickwinkel (Beziehung zu
den Pentateuchquellen, zum Gesetz, zum Opfer; oder auch unter
überlieferungsgeschichtlicher Fragestellung [so Gunneweg]) behandelt haben.
Angesichts dieser Einschränkungen und auch deswegen, weil diese Arbeiten
zum größten Teil älteren Ursprungs sind, kann der Verfasser von vornherein
eines starken Interesses gewiß sein, wenn er es unternimmt, an Hand eines
sehr viel breiteren Materials an archäologischen, philologischen und reli-



430 Rezensionen

gionsgeschichtlichen Erkenntnissen, als es noch Bertholet zur Verfügung
stand, ein Bild der Geschichte des alttestamentlichen Priestertums von
seinen Anfängen bis zum Hellenismus nachzuzeichnen.

Dieses Interesse wird nicht enttäuscht, sondern vollauf befriedigt. Gewiß
wird der Leser nicht - je nach den Voraussetzungen, von denen er herkommt
- alle Ergebnisse in gleicher Weise als gesichert und tragfähig anerkennen
können (etwa bei der Beurteilung der Levitenfrage oder der Uberlieferungsfragen

von 1. Sam. 1-4). Doch wäre es unsachlich, das zu erwarten,

denn es ist von vornherein klar, daß eine Arbeit, die einen so weiten
Zeitraum mit vielfältigen Entwicklungen aufgrund eines doch so schmalen
Quellenmaterials darstellt, in manchem konstruieren muß. Aber das geschieht
an Hand sorgfältiger und eingehender Analyse von Texten, die immer
Beachtung verdient; auch sind viele Beobachtungen und Folgerungen wohl
geeignet, neues Licht auf gegenwärtig diskutierte Fragen zu werfen.

Aus der Fülle des im Buche vorgetragenen Stoffes seien nur einige
Angaben gemacht. Teil I (Ursprünge) behandelt in einem ersten Kapitel
grundsätzliche Vorfragen (analoge Erscheinungen in Israels Nachbarschaft; im
Zusammenhang damit semasiologische und etymologische Erwägungen [ko-
hen, levi u. a.]) ; im 2. Kapitel dann das Priestertum im werdenden Israel
(Exegesen von Ex. 23, 3-8; 18; Jdc. 17; 18; 19); die historische Gestalt des
Moses (weniger Priester als Führer des Volkes); sein Verhältnis zu den
Leviten (Leviten gerim «with Specialisation»). Teil II (das Priestertum in der
Entwicklung der Jahrhunderte) umfaßt folgende Kapitel: Kap. 3. Das
Priestertum in den letzten Jahren der Amphiktyonie ; Kap. 4. Das Priestertum
und die Entstehung des Königtums (mit interessanten Erwägungen über das
Wesen der von den Königen wahrgenommenen priesterlichen Funktionen);
Kap. 5. Die verschiedenen Entwicklungen in der geteilten Monarchie mit den
sich neu bildenden Aufgaben (Tôrâ and Sacrifice) und den sich weiter
ergebenden Spannungen zwischen Priestern und Leviten. Kap. 7. Deuterono-
mium, Exil, schildert die Auswirkungen der historischen Ereignisse auf das
Verhältnis der Priestergruppen zu einander (neue Levitische Ansprüche:
Aaroniden und Zadoqiten; der zadoqitisch-levitische Kompromiß); Kap. 8

schließlich das Priestertum in der wiederhergestellten jüdischen Gemeinschaft

mit seinen differenzierten kultischen Funktionen.
Diese ganz kurzen Angaben wollen das Interesse zu eingehendem Studium

des Buches wecken; es verdient es.
Hans-Joachim, Stoehe, Basel

Helmut Schmidt, Israel, Zion und die Völker. Eine motivgeschichtliche
Untersuchung zum Verständnis des Universalismus im Alten Testament.
Marburg, Kleinoffsetdruck Görich & Weiershäuser, 1968. 285 S.

Das Geschichtsbewußtsein Israels, aus den Völkern erwählt zu sein, ist
schon im Ansatz universalistisch geprägt. Daneben kennt das Alte Testament
auch «Könige» und «Völker» als Völkerversammlung (Ps. 7; 47, 10),
Völkerhuldigung (Ps. 78; 72), Völkerwallfahrt (Ps. 96; 76; 68) ohne diesen
geschichtlichen Bezug als Motive eines «anonymen Universalismus». Gemeinsam

ist allen Vorstellungen eine zentralistische Struktur.



Rezensionen 431

Diese Motive sind in der Diskussion vorschnell mit anderen Traditionen
verknüpft worden, woraus sieh nicht gerechtfertigte Konsequenzen für den
zeitlichen Ansatz ergaben. Sie bilden darum den Gegenstand dieser
Monographie, einer Zürcher Dissertation von 1966.

Teil B, Kap. II (S. 41-79), untersucht für Ägypten, Mesopotamien und
Ugarit den religionsgeschichtlichen Hintergrund der Vorstellungen. Sowohl
Universalismus wie Zentralismus finden sich bereits außerhalb des Alten
Testaments, freilich durch kultische Ausrichtung oder Festhalten an einem
Dualismus (Himmel-Erde) charakterisiert; doch fehlt jede Parallele zu der
Völkerversammlung um Jahwes Thron. Der Gedanke der Völkerwallfahrt
ist jedenfalls nicht mit dem des Völkerkampfes identisch. - Kap. III—V
(S. 81-141) erörtern Ursprung und Bedeutung dieser Vorstellungen unter
besonderer Berücksichtigung alttestamentlicher Glaubenserfahrung und
Verkündigung. Die Völkerversammlung ist Historisierung und prophetische
Neuinterpretation außerbiblischer Vorstellungen, die sich zuerst in der vor-
exilischen Prophétie nachweisen läßt. Die Motive der Huldigung und Wallfahrt

können direkte Übernahmen sein, werden aber im Licht des Erwäh-
lungsglaubens gesehen.

Teil C untersucht die Geschichte dieser Formen des anonymen Uni-
versalismus für die vorexilische (Kap. I: Völkerwallfahrt Jes. 2, 2-4, mit
sorgfältigem Exkurs über die Frage der Authentizität), die exilische Zeit
(Kap. II Ezechiel, Deuterojesaja ; III Ps. 102; Mi 7, 11-13); für die früh-
nachexilische Prophétie (IV Haggai, Sacharia) und die nachexilische
Tempelgemeinde (V Psalm und Gebet; Jes. 55-66; Jes. 24—27) mit besonderer
Berücksichtigung des biblisch eschatologischen Aspektes in den verschiedenen
Vorstellungsdimensionen, unter denen er sich darstellt.

Alle drei Vorstellungen sind also gesondert schon in vorexilischer Zeit
belegt. Wieweit man dem Verfasser zustimmen wird, hängt etwas von dem
Urteil über das Alter einzelner Belegstellen ab, sicher auch davon, wie eng
man die Verbindung zwischen alttestamentlichen und außerbiblischen
Vorstellungen ansieht (Völkerversammlung, Völkerkämpf?). Aber abgesehen
vom letzten Urteil über die Ergebnisse ist die sorgfältige und eingehende
Untersuchung der Fragen und die Darstellung ihrer Hintergründe dankenswert,

vor allem auch das Bemühen darum, die Geschichte der Vorstellungen
aus dem Ganzen alttestamentlicher Verkündigung zu entfalten.

Hans-Joachim, Stoebe, Basel

Gebhard Wehmeieb, Der Segen im Alten Testament. Eine semasiologische
Untersuchung der Wurzel brlc. Theologische Dissertationen, hrsg. von
B. Reicke, 5. Basel, Fr. Reinhardt in Kommission, 1970. 244 S. Fr. 17.80.

Der Verfasser, jetzt Dozent am Kittel College in Dharwar (Indien), hat
diese Dissertation unter Anleitung von Prof. E. Jenni erarbeitet und
nachgewiesen, daß der Begriff, im animistischen Denken beheimatet, Jahves
Handeln in den kontinuierlichen Prozessen des Wachstums und Gedeihens,
in «Geschichte» und «Natur», kennzeichnet. Jahves stetiges Wirken im krea-
türlichen Bereich bildet die Ergänzung zum rettenden Heilshandeln (Herausführung

aus Ägypten, Sinai, Landnahme usw.) ; das wird besonders auch an



432 Rezensionen

den mit brk gebildeten Personennamen deutlich. Das Nomen ist stärker auf
den Bereich des Handelns als des Redens (so in der Priesterschrift) bezogen,
meint also eher die benefactio als die benedictio. Im Munde des Menschen
wird mit der Wurzel brk Gott als Besitzer und Spender des Segens gepriesen
(Rezitation bestimmter Lobgebete). Die Arbeit zeigt in schöner Weise, wie
von der differenzierten etymologischen Forschung der Weg über das Neue
Testament bis in die Verkündigung der Kirche führt.

Otto Bächli, Suhr

Rolf Walker, Die Heilsgeschichte im ersten Evangelium. Forschungen zur
Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments, 91. Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1967. 161 S. DM 13.80/17.80.
Walker's thesis is that Matthew intended with his Gospel to write a

history of the life of Jesus Messiah (p. 114), doing so in such a way as to
depict the blindness of Israel towards the Gospel of the Kingdom (as it was
delivered to it by John the Baptist, Jesus, and the "disciples" of Jesus,
respectively), which, in tum, resulted in Israel's own rejection (the concrete
expression of which was the destruction of Jerusalem in A.D. 70) and the
subsequent mission to the Gentiles (who then assumed Israel's place in the
History of Salvation).

The strength of Walker's study is that he succeeds in demonstrating that
the chief opponents of Jesus in Matthew's Gospel (the so-alled "representatives

of Israel" : scribes, Pharisees, Sadducees, etc.) comprise a uniform front
against him (pp. 11-33). What we cannot accept as having been proved is,
first of all, Walker's insistence that Matthew, at his time, had nothing to do
with Judaism and, indeed, was ignorant of it from a historical point of view
(cf. pp. 20, 23, 32, 44, etc.). For Walker arrives at this conclusion after
examining only the names of the "representatives of Israel" and the phrase
"their synagogues" (pp. 11-35). But this is too small a basis on which to
decide a thesis of such consequence. Moreover, throughout the rest of his
study, Walker simply makes Matthew's text corroborate his thesis; hence,
his methodology, too, is subject to question. These same criticisms, secondly,
also apply to Walker's concept of "Israel". Thus he establishes his concept
of Israel solely on the basis of an interpretation of the phrase "this generation",

and makes it normative, operating with it in an absolute manner.
The result is that Walker imposes a particular understanding of Israel on
terms such as ôxXoç, Xaoç, "lapar]\, and "loubaîoç (cf. the original Greek words
Walker renders in his book as "Volk" or "Israel" [passim]), even though
he does not first investigate them systematically to determine whether
in their own right and in relation to one another, they comply with his
initial understanding of "Israel". Had Walker investigated Matthew's
treatment of ô'xXoç, for example, he would have discovered that the "Jewish
crowds" and the "Jewish leaders" do not form a monolithic front in the first
Gospel (cf., e.g., 23:1, a passage Walker does not discuss, and contrast it
with 23:13, 23, etc.). In the third place, Walker further establishes on the
basis of "this generation" the period of Heilsgeschichte he believes Matthew
to have been principally concerned with (the "time of Israel", which began



Rezensionen 433

with John the Baptist and ended with the destruction of Jerusalem in A.D.
70), whereas the rest of the Gospel has to do essentially with past history
(pp. 114-27 ; esp. pp. 118ff.). On the contrary, the "time of Matthew" plays
a much greater role in the first Gospel than Walker grants. As proof of this
we need only point to chapter 18, with which, significantly, Walker does not
deal. Moreover, it would seem that in practice Walker himself modifies his
position on this matter, for he describes numerous passages within chapters
1-23, passages that clearly refer to the time of Matthew, as "anticipating"
the situation of the later Church (p. 99), or as "bursting" their context
(p. 120), or as being "timelessly valid" (p. 118) or "binding to the end"
(p. 25). Are not such statements as these tantamount to a concession that
the various parts of Matthew's Gospel do, in fact, provide us with a primary
witness to the time of Matthew? Last, Walker's view that Matthew was
chiefly concerned with the time of Israel leads him to declare that the Jesus
of Matthew's Gospel is above all the "earthly Jesus"; indeed, Matthew so
"absolutizes" the earthly Jesus, says Walker, that there "remains for the
exalted Lord only a modest role" (p. 116). By reason of the fact that the
predominate christological predication in Matthew's Gospel is precisely that
of "Kyrios", Walker's assertion is remarkable. He could make it only
because he determines Matthew's presentation of Heilsgeschichte without
taking this term into account (hence, he does not, except in a footnote, even
mention it in discussing the christological titles Matthew employs [pp. 128-
32], even though he does touch on that of "Son of Man"). But until Walker
delineates the place of Jesus Kyrios in Matthew's presentation of Heils-
geschichte, his study must remain less than authoritative.

Jack D. Kingsbury, St. Paul, Minn.

Schuyler Brown, Apostasy and Perseverance in the Theology of Luke.
Analecta biblica, 36. Rome, Pontifical Bibl. Inst., 1969. XVI + 166 S.

L.it. 2.700.

Die Arbeit, die der Westfälischen Universität Münster als Dissertation
vorgelegt wurde, möchte in kritischer Auseinandersetzung mit der
gegenwärtigen Lukas-Forschung, vor allem den Conzelmannschen Untersuchungen,
einen Beitrag zur weiteren Erhellung der lukanischen Konzeption der
Heilsgeschichte leisten. Wer sich ausschließlich für den Theologen Lukas, nicht
aber für die ursprüngliche Bedeutung des von ihm verwendeten Stoffes
interessiert, wird hier manche Anregung erhalten.

Nur einige interessante Ergebnisse können genannt werden : 1. Die Passion
ist nach Lukas kein Peirasmos-Geschehen, weder für Jesus noch für die
Apostel, wie die Exegese von Luk. 22, 3. 32. 40. 46 und anderer Stellen ergibt.
Die in diesem Zusammenhang (S. 5-15) vorgetragene Kritik gegen einige
Punkte der Conzelmannschen Konzeption (die drei Zeiten) verdient Beachtung

und könnte durchaus noch weitergeführt werden. — 2. Der lukanische
Peirasmos-Begriff impliziert (wie in Mark, und Q, aber im Unterschied zu
einer anderen neutestamentlichen Linie) einen negativen Ausgang und ist
darum gleichbedeutend mit Apostasie (wichtig: Luk. 8, 13; 22, 40. 46; die

28



434 Rezensionen

Erzählungen vom Verrat des Judas und von Ananias und Sapphira als
Beispiele für Apostasie). Lukas unterscheidet davon die 6\û|nç, die im N.T.
sonst eng mit Treipaôpoç verbunden wird, und bezieht sie auf die nicht
eschatologisch verstandene Verfolgungssituation, der die gläubigen Christen
ausgesetzt sind. Das typische Peirasmos-Vokabular, wie es vor allem in den
Paulusbriefen in Erscheinung tritt, fehlt in den lukanischen Schriften
(S. 20-52). Die Zeit der Kirche steht nicht im Zeichen des Peirasmos,
sondern des Geistes (S. 12). Die üiropovr) ist für Lukas wichtig, meint jedoch
nicht eine Tugend (patience), sondern das Bleiben bei Jesus bzw. das äußere
Festhalten (perseverance) am christlichen Glauben (S. 50). - 3. Apostasie der
Apostel hat es nicht gegeben, auch nicht bei der Verleugnung Petri (Luk. 22,
54ff.). IhrGlaube an Jesus als den Christus, der von Anfang an da war, aber
verschiedene Stufen durchmachte (Luk. 5, 1—11; 8, 22-25; 9, lOff. ; 9, 20; 22,
28ff. ; 24, 44ff.), findet seinen Ausdruck im räumlich verstandenen Bleiben
bei Jesus. Nicht nur das Zeugnis, sondern auch der Glaube der Apostel
garantiert die Kontinuität zwischen der Zeit Jesu und der Zeit der Kirche. —

4. Die Kirche wird vom Geist regiert, der aber nicht unmittelbar mit dem
einzelnen Christen, sondern mit den Repräsentanten der Kirche, den Aposteln
und später deren Nachfolgern, verbunden ist (S. 130f.). Der einzelne bekommt
Anteil am Glauben der Kirche, indem er in der KOivwvia und in der Lehre
der Apostel bleibt, welche als Glaubensgegenstand die «historische Realität
des irdischen Jesus» vorlegt (S. 147).

Die Arbeit ist mit allen Methoden moderner Exegese vertraut, gut
gegliedert und leicht zu lesen, obwohl der katholische Verfasser nicht für alle
Abschnitte gleichermaßen eine Zusammenfassung bietet. Im ganzen
überzeugt die Argumentation, zumal manche spekulativ aussehende
Einzelexegese (Neigung zum Schematisieren!) immerhin von der gut begründeten
Gesamtkonzeption gestützt wird. Als kleinen Mangel empfinde ich, daß
5. Brown erst auf den letzten beiden Seiten andeutungsweise eine kritische
Würdigung der lukanischen Konzeption vornimmt, indem er sie gegen einen
oberflächlichen Vorwurf des «Frühkatholizismus» in Schutz nimmt und
grundsätzlich die von ihm herausgearbeitete historische und ekklesiologische
Intention zu bejahen scheint. Werner Orimm, Tübingen

Norbert Brox, Die Pastoralbriefe. Regensburger Neues Testament, 7, 2.

Regensburg, Fr. Pustet, 1969. 343 S. DM 32.-.
C. Spicq O. P., Saint Paul, Les épîtres pastorales, 1-2. Paris, J. Gabalda,

1969. 845 S.

Anthony Tyrrell Hanson, Studies in the Pastoral Epistles. London.
S.P.C.K., 1968. VIII + 161 S. Sh. 32/6.

Der wissenschaftliche Ausleger der Pastoralbriefe ist genötigt, ein im Text
nicht angedeutetes konstruktives Prinzip der Briefentstehung zum Schlüssel
der Interpretation zu machen, ob er nun einen «alt gewordenen» Paulus oder
den «exklusiven Paulinismus» eines Anonymus zum Richtpunkt seiner Arbeit
wählt. Die beiden hier zunächst zu besprechenden Kommentare haben sich
dieser Konstruktionsaufgabe entschlossen gestellt und zeigen bei tiefsten



Rezensionen 435

Gegensätzen ihres Ansatzes und ihrer Durchführung die Spannweite heutiger
katholischer Bibelwissenschaft.

Spicq baut seinen Kommentar von 1947 (zu dessen Stoff er sich inzwischen

öfter, vor allem in seiner 7 3-spaltigen Monographie aus der Zeit um
1960 geäußert hatte)1 erheblich aus, indem er die Einleitung von 208 auf
311 und den Kommentar von 402 auf 533 Seiten erweitert. Die weiträumigere
Typographie dürfte durch Textstraffung ausgeglichen werden. Die Exkurse
entsprechen nur noch zum geringen Teil denen der 1. Auflage, da der
Verfasser sie weithin nicht mehr für aktuell ansah. Erweiterungen und neue
Exkurse - wie z. B. 30 Seiten über die «christliche Frau» (sehr konservativ!)
und ein stillschweigend im Wortlaut abgedruckter Aufsatz «La Philanthropie
héllenistique, vertu divine et royale»2 - füllen wieder auf zur alten Gesamtzahl

von 130 Exkursseiten. Das völlig durchgearbeitete Werk will bessere

Begriffsanalysen bieten, die griechische Kleinliteratur gründlicher auswerten
und die Qumranfunde einbeziehen, vor allem um Zweifel an der Möglichkeit
einer früh ausgeprägten christlichen Gemeindestruktur zu zerstreuen.

Spicq steht dem Verfasser der Pastoralbriefe in seinem Interesse am
gesunden Menschenverstand und in seiner positiven Einstellung zu
eigengewichtigen religiösen und moralischen Begriffen, die hier in die kirchliche
Sprache Eingang finden, sowie zu den Anfängen kirchlicher Rechtsbildung
nahe, macht diesen Vorteil aber weithin zunichte, indem er paulinische
Theologie als Prototyp einer zeitlosen Idealtheologie erfassen möchte. So

muß bei ihm das begriffliche Vordringen von Ka\6ç zur Entwicklung eines

paulinischen Ethos der Schönheit herhalten (S. 676-688). Wenn man einen
Kommentar mit der Sammlung von Informationen und ihrer Auswertung
durch einen Computer vergleichen darf, dann hat Spicq den Computer mit
ungeheuer viel Material gefüttert, aber die Limitationen für die Auswertung
nicht eng genug vorgenommen. (Übrigens sind die fast unübersehbaren
Literaturhinweise nicht überall schon auswertungsreif erfaßt.) Die begrifflichen,

historischen, psychologischen und religiösen Parallelen, mit denen
Spicq in seiner großen Belesenheit und umfassenden Bildung einen eindrücklich

reichen Horizont schafft, dürfen bei ihm ein Verhältnis von Text-Angebot
und Umwelt-Nachfrage diktieren, unter dem der Sinn für das Opfer, das
exegetische Entscheidung abverlangt, verlorenzugehen droht. Ein
altgewordener, ausgeglichenerer und in Rom zu neuer Sprachform gelangter
Paulus wird als Voraussetzung angenommen. Als seine Gegner bleiben hier
nicht eigentlich Häretiker (etwa frühe Gnostiker), sondern «Heterodoxe»,
also unzeitgemäße Akzentverschieber übrig, die Spicq vom jüdischen
Synkretismus in jeweils besonderer lokaler Prägung angekränkelt sieht.

Der Salzburger Ordinarius Norbert Brox setzt an die Stelle von 110 Seiten
des Freundorferschen Kommentars 1.-3. Auflage) einen eigenen Teilband
von 340 Seiten mit einer völlig neuen Konzeption. Erstmals wendet ein
katholischer Kommentar der Pastoralbriefe die Pseudepigraphiehypothese

1 C. Spicq, Pastorales (Epistles) : Diet, de la Bible Suppl. 7(1960),Sp. 1-73.
2 Ders. in Studia theologica 12 (1958), S. 169-191, mit dem Untertitel «A

propos de Tit. 3, 4».



436 Rezensionen

ohne Abschwächung und sogar mit spürbarer Freude an dem schriftstellerischen

Verfahren fingierter Paulusbriefe an. Brox rechnet Pseudepigraphie
unter die zeitgeschichtlichen Stilmittel, die laut päpstlichem Urteil («Divino
afflante spiritu») als Mittel urchristlicher Christusverkündigung Beachtung
finden sollen. Seine Interpretation gelangt hierdurch zu eindrücklicher
Geschlossenheit der ausführlichen Einleitung, der Auslegung und der 12 knappen

Exkurse und bewährt sich gerade auch an den «Personalnachrichten».
In ihnen, die die Fragmentenhypothese so stark begünstigt hatten, findet
er Typen gezeichnet «von weittragender theologischer und ekklesiologischer
Aussage» (S. 224 u. a.), und zwar besonders im Zusammenhang der Paränese
(S. 237f.).3 Die hervorragende Darstellung und Behandlung der Pseudepi-
graphieprobleme vermag m. E. der immer noch verbreiteten Annahme
entgegenzuwirken, dieses Stilmittel sei unehrenhaft und für die Hl. Schrift
nicht brauchbar. In einem auch für Nichttheologen gut lesbaren Buch ist
das besonders zu begrüßen. — Brox wandelt weithin auf den Spuren des
Kommentars von Dibelius. Wie Dibelius vermeidet er bei Verdacht auf
übernommene kerygmatische, kirchenrechtliche oder paränetische Tradition
die heute so beliebte forsche Textaufteilung in Übernommenes und
Interpretierendes und neigt eher zu exegetischer Resignation. Parallelen, etwa
zu den Apostolischen Vätern, erklärt er lieber aus gemeinsamem Milieu und
gemeinsamem Traditionsgut. Dadurch kommt wohl die Auslegung der
sittlichen Aussagen und der Weisungen noch nicht zur vollen Höhe der Pseud-
epigraphieinterpretation. Ein Versuch wie Stuhlmachers Entwurf der
sittlichen Botschaft der Pastoralbriefe zeigt, daß der Kommentar hier noch
ausbaufähig ist.4 - Dibelius' These vom «Ideal christlicher Bürgerlichkeit»
schränkt Brox zweifach ein: mit den Hinweisen auf «die eigentliche, aus der
Christuspredigt geschöpfte Vitalität und Motivation» und auf «die Grenze,
die solches Verständnis des Glaubens in 2. Tim. sich selbst setzt in der
Situation der Verfolgung, da eine Reduktion auf das Allerwesentlichste
vollzogen und akzeptiert wird» (S. 125); wo also eine Polarisierung
stattfindet zwischen der bürgerlichen Alltagssituation und der Grenzsituation,
für die der leidende Paulus zum Typus wird. Brox findet auch nicht einfach
approbiertes Traditionsmaterial zur Stabilisierung der kirchlichen
Verhältnisse zusammengetragen, sondern sieht es durch eine sinnvolle und
geschlossene Bemühung des Verfassers auf die Gefahren durch die frühe
Gnosis bezogen. — Frühkatholische Ansätze werden nur sehr vorsichtig
registriert, und zwar nicht wegen des Wunsches der Frühdatierung (Spicq),
sondern aus exegetischer Selbstbescheidung. Hinsichtlich der Ämterfrage
z.B. findet Brox « für den monarchischen Episkopat... keinen Anhaltspunkt »

(éiriaKOiroç in Tit. 1, 7 als generischer Singular), keinen grundsätzlichen
Unterschied zwischen Presbytern und Episkopen, keine Andeutimg einer
kultischen Aufgabe der Bischöfe.

3 Jetzt monographisch dargestellt: N. Brox, Zu den persönlichen Notizen
der Pastoralbriefe: Bibl. Zeits. N.F. 13 (1969), S. 76-94.

4 P. Stuhlmacher, Christliche Verantwortung bei Paulus und seinen
Schülern: Ev. Theol. 28 (1968), 165-186, S. 181-184.



Rezensionen 437

Der briefliche Rahmen dieser frühchristlichen Zeugnisse dient nach Brox
erstens der Unterstützung der Anliegen des Verfassers durch die Autorität
des Apostels und zweitens der Darstellung des Typischen der Verfasserzeit
in retrospektiver Historisierung (S. 101). Müssen wir nicht drittens noch
annehmen, daß der Verfasser von einer bestimmten Art des Paulus,
Persönlich-Erlebnismäßiges mit der Sachaussage und indikativisches Kerygma
mit anredender Paraklese zu verbinden, so ergriffen war, daß er die Paulusbriefe

zum stilistischen Vorbild seiner Botschaft nahm? So oder anders bedarf
doch nach Meinung des Rezensenten der «exklusive Paulinismus» (S. 73)
aus der Feder eines Pauluslesers, der nach seiner vorpaulinischen Christologie
kein Paulusschüler war (S. 165), einer noch deutlicheren Erklärung.

A. T. Hanson neigt, wie viele Engländer, der Fragmentenhypothese zu,
behandelt aber in der angezeigten Sammlung von neun Einzelstudien zu
den Pastoralbriefen nur nichtpaulinische Texte, die er um 105 n. Chr.
geschrieben sein läßt. Mit diesen Studien ergänzt er seine 1966 erschienene
allgemeinverständliche Auslegung «The Pastoral Letters » (in «The Cambridge
Bible»), um einigen blaß erscheinenden Stellen ein schärferes - vielleicht
gelegentlich ein überscharfes - Profil zu geben. Bezug nehmend auf
weitschichtige Zusammenhänge, weist er vor allem Beziehungen zum hellenistischen

Judentum, wie dies etwa das Alte Testament und die Apokryphen
gelesen hat, auf. - 1. «Haus Gottes» in 1. Tim. 3, 15 gehört in einen christolo-
gischen Traditionszusammenhang, der später ekklesiologisch akzentuiert
wurde. XtCiXoç meint die alttestamentliche Wolkensäule, das Zeichen der
Gegenwart Gottes. (Interessant hier der Vergleich mit Brox und Spicq:
Ersterer - abhold allen gewagten Kombinationen - sieht hier eine aus
liturgischer Formulierung bekannte, nicht speziell zu deutende Metapher für die
statische Sicherheit, die die Kirche dem Glauben gewährt, S. 158. Spicq
meint, Paulus habe sich hier polemisch gegenüber heidnischem Tempelwesen,
besonders angesichts der Prachtsäulen am und vor dem Artemision in Ephe-
sus geäußert, S. 467.) - 2. Die akademische Phrase «nachweislich» in 1. Tim.
3, 16a weist in Richtung jüdisch-hellenistischer Bildung. — 3. 2. Tim. 2, 19—

21 wendet die Frage von Rom. 9, 14-23 nach dem wahren Israel auf die
innerkirchliche Problematik an. - 4. 2. Tim. 3, 14-17 nö.aa TPr«pn jeder
einzelne Schriftbeleg. - 5. Die Bekenntnisformel 1. Tim. 2, 5-6 ist von Hiob
9, 33 (inspiriertes Prophetenwort) und Mark. 10, 45 abhängig, der Kontext
v. 1-6 bietet die in 1. Clem. 59-61 ausgeführte Gebetstradition im Abriß. -
6. Die Tradition von Evas sexueller Übertretung wird vom Verfasser
nicht gleichnishaft (so Paulus), sondern als wörtlich gültiges Beweismittel
theologischer Grundsätze verstanden. - 7. Eine von Ps. 130 inspirierte
Taufliturgie hinter Tit. 3, 11-14 und 3, 4-7 läßt sich hier und im übrigen Neuen
Testament noch deutlicher nachweisen. - 8. Dem asketischen Dualismus
setzt 1. Tim. 4, 1-5 die exemplarische Heiligung des irdischen Brotes in der
Eucharistie entgegen. - 9. Hier faßt Hanson seine Ergebnisse zu einer
glänzenden Skizze des Verfassers zusammen: eines «meandrischen Baches
mit kleinen Seen von beachtlicher Tiefe».

Johannes Thomas, Schweinfurt



438 Rezensionen

Heinrich Kasting, Die Anfänge der urchristlichen Mission. Beitr. zur
evang. Theol. 55. München, Chr. Kaiserl Verl., 1969. 158 S. DM 12.80.

Die Arbeit fragt nach den Anfängen der urchristlichen Mission und leistet
sowohl textkritisch, exegetisch als auch missionstheologisch einen beachtenswerten

Beitrag. Die Grundlagendebatte wird sich mit der Kastingschen
Dissertation beschäftigen müssen.

Im Teil I (Die jüdische Mission, S. 11-32) finden wir eine erste Ausführung
der These, die der Verfasser in der Begriffsanalyse S. 9 so formuliert hat:
«Mission im hier gefaßten Sinn erfolgt dort, wo eine Glaubensgemeinschaft
sich ihrer Sonderstellung deutlich bewußt ist, sich aber nicht auf ein Kon-
ventikeldasein beschränkt, sondern mit dem Anspruch an ihre Umwelt
hervortritt und für ihre Überzeugung wirbt » Für den Charakter der jüdischen
Mission im Zeitalter der religiösen Propaganda waren die tragenden Motive
der Glaube an einen Gott und der Gehorsam gegenüber dem heiligen Gesetz.
Diese missionspropagandistischen Motive im Sendungsbewußtsein der Juden
zur Zeit Jesu zielten im engeren Sinne auf den eigenen Religions- und
Volksverband und im weiteren Sinne auf die ganze Menschheit und erhoben das
Judentum zu einer bewußten Menschheitsreligion.

Der Teil II (Die urchristliche Mission, S. 33-144) geht in seiner Begründung

der christlichen Mission von dem Juden und Christen in gleicher Weise
eigenen Überzeugungsmotiv davon aus, daß es für alle Menschen nur den einen
Gott gibt. Kasting unterscheidet die Sendungsworte in den Osterberichten
Matth. 28, 19; Mark. 16, 15; Luk. 24, 47; Apg. 18 und Joh. 20, 21 als
Bildungen der Tradition aus den vorgegebenen Quellen Mark, und Q vom
Sendungsmotiv. Diese methodische Analyse kommt deutlich in der Beurteilung
der Matthäusstelle 28, 18-20 zum Ausdruck: im Hintergrund des
Schlußabschnittes steht zweifellos eine ältere Tradition von der Erscheinung des

Auferstandenen vor seinen Jüngern und ihrer Aussendung zur Mission (S. 38).
Zu dieser älteren Tradition gehören die Lokalisierung der Christophanie in
Galiläa, die Erhöhungsvorstellung in der vorgegebenen Christologie, die
Erwähnung des Zweifels als festen Topos der Ostertradition, die Deutung von
Daniel 7 und die triadische Taufformel. Diese vorgegebenen Elemente
interpretiert Matthäus betont universalistisch als bleibende und hilfreiche Gegenwart

des Erhöhten. Bei Lukas begegnet das Dispositionsschema Jerusalem-
Judäa-Samaria-bis an die Enden der Erde als Beleg dafür, daß die Mission
ausschließlich in die Zeit der Kirche gehört und der Geist der Gemeinde
missionarische Kraft verleiht. Aus diesen Feststellungen wird die
Schlußfolgerung gezogen: Die überlieferten Sendungsworte sind von den Evangelisten

im Kontext der Gemeindebildung selbst formuliert worden. Jeder
Versuch scheitert, aus den verschiedenen Traditionen über den Missionsbefehl

des Auferstandenen einen authentischen Wortlaut herauszukristallisieren.

Vom Sendungsmotiv gilt, daß die Überzeugung spurenhaft in der
Traditionsgeschichte der Osterberichte vorhanden war: der Auferstandene hat
seinen Jüngern den Auftrag zur Mission gegeben. Das Sendungsmotiv gehört
zu den wichtigsten formenden Kräften der Ostertradition von Anfang an.



Rezensionen 439

Das Sendungsmotiv führt zu dem historischen Kern der Berichte heran
(S. 52).

Wie hat dieser historische Kern ausgesehen? Die Berufung des Paulus
(S. 53ff.) und der urchristliche Apostolat (S. 61) zeigen, daß Paulus das
Christentum als Alternative zur Gesetzesfrömmigkeit kennengelernt hat.
Die Christophanie als Handeln Gottes an ihm hat ihm den Zwang zur
Verkündigung aufgetragen. Der Apostelkreis stand in dem gleichen Erfahrungskontext

: als beauftragte Stellvertreter des Erhöhten bedeutete ihnen die
Christophanie Aussendung. Der hellenistische Stephanuskreis in Galiläa sah
die missionarische Ausbreitung des Osterkerygmas als universalen Missionsbefehl.

Aus der Urmission des Kerygmas «Der Herr ist auferstanden» ging
die Kirche hervor. Die beiden Stoßrichtungen Jerusalem und südliches
Syrien nahmen in Galiläa als dem urchristlichen Missionszentrum ihren
Anfang. Der Streit zwischen judaisierenden und hellenistischen Gruppen, die
erste große Krise der Mission, wurde zugunsten der hellenistischen Gruppe
entschieden. Damit war der Weg zur Weltmission freigekämpft. Die Lösung
des Streits auf dem Apostelkonzil bestätigt, daß die urchristliche Mission
eine unmittelbare Folge der Osterereignisse darstellt und nur mittelbar zur
historischen Wirksamkeit Jesu in Beziehimg gesetzt werden kann. In diesem
Zusammenhang unterscheidet Kasting S. 127 Ereignis und Deutung: in der
Christophanie - als einem Vorgang im Bewußtsein des Glaubens - erkennt
der Osterzeuge den gekreuzigten Christus und erlebt die Berufung zur
missionarischen Zeugenschaft. Die Deutung ist Angelegenheit des Glaubens, der
die Sachgemäßheit des Auferstehungs- "und Erhöhungsgedankens formuliert.
« Christophanien waren nicht Symbole einer Glaubensentscheidung, sondern
schöpferisches Widerfahrnis, das zur Mission und zur Gründung der Kirche
führt» (S. 128). Im Verstehenshorizont des Bekenntnisses, daß der Herr
auferstanden ist, und von der Glaubensdeutung des Kreuzestodes Jesu her wird
besonders bei Matthäus die irdische Geschieht Jesu dargestellt, seine Lehre
und seine Gebote als Norm einer jeden Gegenwart, die jede partikulare Enge
abstreift und die Macht des Erhöhten als geschichtliche Realisierung der
Weltmission der Kirche versteht. Die theologischen Wurzeln dieses universalen

Missionskonzepts sieht der Verfasser in Rom. 1, Phil. 2, 1. Tim. 3, 16

und in den frühchristlichen Hymnen Kol. 1, Eph. 2 und 2. Kor. 5, 18—20.

Die Mission unterwirft die Welt ihrem rechtmäßigen Herrn. Sie ist der
geschichtliche Weg der Versöhnung der Welt. Das Heilsgeschehen setzt sich
im Wort fort. Die Welt muß zu dem finden, was sie eigentlich schon ist:
versöhnte und befriedete Welt Gottes. Die Vollendung bleibt dem Eschaton
vorbehalten.

Die Frage, die die Beschäftigung mit der Kastingschen Arbeit und ihren
Thesen aufwirft, muß die Möglichkeit einer vorösterlichen Sendung erneut
zur Diskussion stellen. Es scheint, daß Kasting zu sehr von den textkritischen
Analysen der Gemeindedeutung des Kerygmas die Anfänge der urchristlichen
Mission sieht und Mission als Glaubens- und Verkündigungsdeutung
interpretiert. Der Zwang zur Verkündigung ist nicht nur Schicksal des von der
Christophanie als Erkenntnisvorgang Überfallenen Zeugen, sondern Wort des
Herrn selber. Das Sendungsmotiv ist schon das Sendungswort. Es scheint



440 Rezensionen

zu eng gesehen, die Mission nur als eine Art propagandistischer Glaubensideologie

zu beschreiben und den Auftraggeber, den historischen Jesus, als
Erfüller der alttestamentlichen Verheißungen, außer acht zu lassen. Der
Zusammenhang von Motiv und Wort berechtigt m. E. zu der Gegenthese,
daß die Anfänge der Mission im Leben und Leiden Jesu zu sehen sind, ja
bereits in der alttestamentlichen Prophétie als der zur Sprache gebrachten
«Missio Dei». Hans-Joachim Kosmahl, Westensee über Kiel

Karl Hammer, Grundfragen der Kirchengeschichte. Was ist und was treibt die
Kirchengeschichte? Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte, hrsg.
von Ekkehart Fabian, 37. Tübingen, Osiandersche Buchhandlung, & Basel,
Basileia-Verlag, 1970. 30 S.

In dieser sehr beachtenswerten Antrittsvorlesung definiert der Verfasser
die Kirchengeschichte in erster Linie als die Geschichte des in der Heiligen
Schrift dokumentierten Wortes Gottes (S. 21). Er findet neben der Verwendung

empirischer Methoden ein Aufspüren der Analogia relationis wesentlich
(S. 22f.). Bo Reiche, Basel

Hubert Jedin, Kenneth Scott Latourette & Jochen Martin, Atlas zur
Kirchengeschichte. Die christlichen Kirchen in Geschichte und Gegenwart.
Freiburg i. Br., Herder, 1970. Folio. 83* + 152 + XXXVIII S. Subskr.
DM 122.50.

Weit über den kleinen Atlas von Heussi hinausgehend, haben die Herausgeber

dieses Kartenwerkes, der Redaktor Dr. Jochen Martin in Konstanz
und die 70 Mitarbeiter, ein gigantisches Monument der Kirchengeschichte
aufgestellt. Die 257 außerordentlich sauberen und deutlichen Karten und
Skizzen werden durch inhaltsreiche Kommentare und Register beleuchtet.
Eine ökumenische Offenheit hat die Bearbeiter des Materials veranlaßt,
neben der Römisch-katholischen Kirche auch die Ostkirchen und die
Protestanten gründlich zu berücksichtigen. So sind etwa die Karten über das
orientalische Christentum, die mittelalterlichen Klostergründungen, die
protestantischen Bekenntnisschriften und die modernen Missionskirchen ebenso

objektiv wie instruktiv.
Nur die älteste Kirche wird zu kurz behandelt. Man möchte gerne durch

Stadtpläne und Landkarten die Ausbreitung und Gliederung des Christentums

zwischen Paulus und Nizäa verfolgen können. Ein paar Schemata auf
S. 3 über die Auffassung des Kirchenamts bei Paulus, Ignatius und Hippoly-
tus beleuchten nur einen Teilaspekt der Geschichte des ältesten Christentums.

Bo Reiche, Basel

Wärter Simonis, Ecclesia visibilis et invisibilis. Untersuchungen zur Ekkle-
siologie und Sakramentenlehre in der afrikanischen Tradition von Cyprian
bis Augustinus. — Frankfurter Theol. Stud., 5. Frankfurt a. M., Josef
Knecht, 1970. XIV + 133 S. DM 29.-.
Das Buch will auf dem Hintergrund der seit Cyprian im christlichen

Afrika vertretenen Anschauungen über Kirche und Sakramente die Eigenart
von Augustins Kirchen- und Sakramentsverständnis zur Darstellung bringen.



Rezensionen 441

In gedrängter Form werden zunächst Cyprian und die Donatisten behandelt
(die Bemerkungen über Ticonius sind leider allzu knapp ausgefallen), es
folgen ein Kapitel über Optatus von Mileve, ein überraschend breit
angelegter Abschnitt über die geistige Persönlichkeit Augustins und schließlich
die Darstellung seiner Ekklesiologie und seines Sakramentsverständnisses,
die ein starkes Drittel der Arbeit ausmacht.

Simonis sucht vor allem zu zeigen, welchen theologischen Fortschritt über
Cyprians Vorstellung von der verfaßten Kirche als einer ihrem Wesen nach
heiligen Gemeinschaft, die die Donatisten sektenhaft verengt hatten, hinaus
die Ekklesiologie Augustins gebracht hat: Augustins Unterscheidung von
ecclesia sancta und ecclesia permixta wird der sichtbaren Wirklichkeit der
Kirche, die bis zum Eschaton wahre und Schein-Christen, Gute und Böse
umfaßt, besser gerecht und nimmt zugleich die Freiheit von Gottes erwählendem
Handeln ernst. Gegenüber der einseitigen Betonung solcher Aussagen Augustins,

die das Verhältnis von ecclesia sancta und ecclesia permixta nach der
Analogie von Sein und Schein bestimmen, durch Kamiah1 und Ratzinger2
weist Simonis darauf hin, daß Augustin dieses Verhältnis in sehr verschiedenartigen

Wendungen beschreiben kann und daß die äußerlich-institutionelle
Seite für ihn auf jeden Fall notwendig zum Wesen der Kirche gehört. Augustin

vertritt nicht das Ideal einer reinen «Geistkirche» (S. 88ff.).
Grundsätzlich wird dem niemand widersprechen: Die institutionelle Kirche

wird von Augustin selbstverständlich bejaht und verteidigt, und auch
zu seinem Bischofsamt steht er in einem ganz ungebrochenen Verhältnis.
Gleichwohl darf nicht übersehen werden, und dies macht Simonis nicht
genügend deutlich, daß die sichtbare, organisierte Kirche im Denken Augustins

eine recht untergeordnete Rolle spielt. Nur in der Auseinandersetzung
mit den Donatisten tritt sie in den Vordergrund, sonst aber gehört Augustins
ganzes theologisches Interesse der wahren Gemeinde der Gläubigen, der
ecclesia sancta.

Die Arbeit ist angenehm konzentriert geschrieben, manches bleibt freilich
skizzenhaft und vieles ist, wie es bei einem so oft behandelten Gegenstand
nicht anders sein kann, nicht neu. Aber als Einführung in Augustins Gedanken
über Kirche und Sakramente wird das Buch gewiß seine Leser finden.

Gerhard May, München

Aelred Squire O.P., Aelred of Rievaulx. A Study. London, S.P.C.K., 1969.

XII + 177 S. 42 Sh.

Der Zisterzienser, dessen Leben und Werk in diesem hübschen Buch
gewürdigt werden, gehört zu den liebenswürdigsten Gestalten, die der junge
Reformorden im 12. Jahrhundert hervorgebracht hat. Seine Gelehrsamkeit
ist lebensnah, seine Frömmigkeit echt und natürlich. Etwas Bäuerliches haftet

1 W. Kamiah, Christentum und Geschichtlichkeit. Untersuchungen zur
Enstehung des Christentums und zu Augustins «Bürgerschaft Gottes» (21951),
S. 140ff.

2 J. Ratzinger, Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche
(1954), S. 145ff.



442 Rezensionen

ihm zeit seines Lebens an, obwohl er zu Würden gelangt und in schottischen
wie englischen Hofkreisen verkehrt. Sein Biograh Squire erweist sich in
seiner Studie als guter Kenner der Patristik und der mittelalterlichen Theologie.

Er verfügt über wissenschaftliche Gründlichkeit sowie über die Kirnst,
die Atmosphäre dieses schlichten Mönchslebens mit seiner besonderen Anmut
dem Leser spürbar zu machen, indem er einen sehr gefälligen Stil schreibt
mit einem leisen Anflug von Humor. Berthe Widmer, Basel

Desidebii Erasmi Roterodami, Opera omnia, recognita et adnotatione
critica instructa notisque illustrata. Sous le patronage de l'Union Académique

Internationale et de l'Académie Royale Neérlandaise des Sciences.

I, 1. Amsterdam, North-Holland Publishing Company, 1969. XXI + 681S.
hG. 300.-.
«Aureum flumen habet, locupletissimam bibliothecam habet, quisquis

unum habet Erasmum » : so mag man den Ausspruch abwandeln, den Erasmus
im Blick auf Hieronymus in der Widmungsvorrede seiner großen Hieronymus-
Ausgabe getan hat.1

Für die großen Ausgaben der erasmischen Werke von Beatus Rhenanus
(Basel 1540) und von Jean Le Clerc (Leiden 1703-1706) gelten die obigen
Worte in vollem Maße: Beide Ausgaben haben sich über Jahrhunderte
bewährt. Von der « Leidener-Ausgabe » des Jean Le Clerc konnte noch vor einigen

Jahren geschrieben werden, sie habe ihre Aufgabe so erfüllt, «daß bis
heute die wenn auch inzwischen berechtigten Forderungen einer Neuausgabe

ungehört blieben».2 Beide Erasmus-Ausgaben sind editorische
Spitzenleistungen ihrer Zeit gewesen, durch Beatus Rhenanus und Jean Le Clerc
von überragenden Gelehrten ihrer Zeit ediert, und es ist nicht zufällig, daß
die «Leidener-Ausgabe» in den Jahren 1961-1962 von dem Hildesheimer
Verleger Georg Olms (viro vere humanissimo eruditissimoque) in einem
originalgetreuen photomechanischen Neudruck (zu einem wahrhaft humanen
Preise) der internationalen respublica litteraria neu zugänglich gemacht
worden ist. Der Wunsch nach einer modernen Edition der Opera Omnia
Erasmi ist aber durch neue Manuskript- und Buchfunde zunehmend
genährt worden. Insbesondere Percy Stafford Allen mit seiner nahezu
unübertrefflichen Ausgabe der erasmischen Briefe (Opus Epistolarum Des. Erasmi
Roterodami, 1-12, Oxford 1906-1958) hat eine Vielzahl neuer Quellenfunde
erschlossen und indirekt unserem Jahrhundert den Plan einer neuzeitlichen
kritischen Gesamtausgabe der Werke des Erasmus unter Einbeziehung der
neuesten Ergebnisse der ständig zunehmenden internationalen Erasmus-
Literatur nahegelegt.

Anläßlich des Erasmus-Kongresses in Amsterdam im Oktober 1969 konnte
schließlich der vorliegende 1. Band einer neuen kritischen Ausgabe der
Öffentlichkeit übergeben werden. Gelehrte von Rang haben die Edition in Gang
gesetzt, u. a. J. N. Bakhuizen van den Brink, J. H. Waszink und Léon-E.
Halkin. Wie einst bei der Ausgabe des Jean Le Clerc der Amsterdamer

1 In der Ausgabe bei Froben (Basel 1524), Blatt A 4b.
2 A. Flitner, Erasmus im Urteil seiner Nachwelt (1952), S. 124.



Rezensionen 443

Verleger P. van der Aa entscheidende Anregungen gegeben hat, so hat bei
der vorliegenden Edition die North-Holland Publishing Company nicht
unwesentlich zum Gelingen des Planes beigetragen.

Der vorliegende 1. Band der neuen kritischen Ausgabe der Werke des
Erasmus enthält den «Liber Antibarbarorum» in der Bearbeitung von
K. Kumaniecki (S. 1-138), den «Commentarius Erasmi in nucem Ovidii»
(S. 141-174) und die «Libanii aliquot declamatiunculae latinaeperErasmum»
(S. 175-192) in der Bearbeitung von P. A. B. Mynors, die erasmische Edition

und Übersetzung « Euripidis Hecuba et Iphigenia latinae factae Erasmo
interprète» (S. 195-359) in der Bearbeitung von J. H. Waszink, der auch die
Galenus-Ausgaben und Übersetzungen des Erasmus bearbeitet hat: «Exhor-
tatio ad bonas artes» (S. 631-657), «De optimo docendi genere (S. 659—664),
«Quod optimus medicus idem sit et philosophus» (S. 665-669). Nicht zuletzt
enthält der vorliegende Band die Übersetzungen der Lucian-Dialoge durch
Erasmus (S. 379-571) in der Bearbeitung von Christopher Robinson.

Besonders verdienstvoll ist es, daß geeignete Bearbeiter für diese Schriften
gefunden worden sind. Um nur einen der Bearbeiter hervorzuheben: Kazi-
mierz Kumaniecki, der Warschauer Romanist, der im vorliegenden Bande
die «Antibarbari» ediert hat, ist vor einigen Jahren durch seine Mitarbeit an
der großen Modrevius-Ausgabe der Academia Scientiarum Polona
hervorgetreten.3

Die umfangreichen Zitations-Nachweise und Literatur-Hinweise innerhalb

der Bearbeitungen sind sorgfältig gearbeitet. Bei K. Kumaniecki ist
die grundlegende Untersuchung von Rudolf Pfeiffer «Die Wandlungen der
'Antibarbari' », Gedenkschrift zum 400. Todestage des Erasmus von Rotterdam

(1936), S. 50-68 voll zum Tragen gekommen. In erstaunlichem Umfang
ist immer wieder auch theologische Literatur herangezogen worden.

Bei der Edition antiker Dichtung im vorliegenden Band vermißt man bei
den Bearbeitern u. a. ein Werk, das ein unentbehrliches Standardwerk
darstellt: Eduard Norden, Die antike Kunstprosa vom VI. Jahrhundert vor
Christus bis in die Zeit der Renaissance, 2 Bde. (1898-1923; Neudruck der
5. Aufl., 1958). Auch manche einschlägigen Standardwerke zur Geschichte
der Logik, Rhetorik und Philosophie aus der reichen internationalen Literatur
fehlen : Ernst Cassirer, Jean Leclerc, Leonid Arbusow, J. de Ghellinck — um
nur einige Namen zu nennen. Bei der Edition des Galenus-Traktats «Quod
optimus medicus...» wäre ein Hinweis auf das von Erasmus verfaßte «Encomium

artis medicae» (1510; Neuausgabe von Eduard Bornemann 1960)
unabdinglich gewesen, insgesamt auf die reiche humanistische Galenus-
Tradition, wie sie etwa Wilhelm Maurer in seiner Melanchthon-Biographie
verarbeitet hat4; in keinem Fall dürfte - außer weiterer Literatur — die
Abhandlung von L. Elaut übergangen werden5. - Die Druckbeschreibungen

3 Vgl. meine Rezension in Theol. Zeitschr. 18 (1962), S. 377-379.
4 W.Maurer, Der junge Melanchthon, 1 (1967), S. 163f., 165, 175f.; 2

(1969), S. 44.
5 L. Elaut, Erasme-traducteur de Gallien: Bibl. d'hum. et renaiss. 20

(1958), S. 36-43.



444 Rezensionen

sind in der vorliegenden Edition durchgehend noch unzureichend, obgleich
doch großartige Hilfsmittel zur Verfügung stehen.6 - Wie schon das Register
der von Allen besorgten einzigartigen Briefausgabe7, so ist auch das Register
des vorliegenden Bandes (S. 677-681)-um es griechisch zu sagen - éwepacrgiKÛjç

hergestellt. Es wird hoffentlich für die fortlaufenden Bände verbessert, mindest

in ein Bibelstellen-, Autoren-, Zitaten- und Personen- (und Orts-) Register
aufgeteilt.

Bei der sprachlichen Gestaltung der Edition wird (für Einleitung und
Anmerkungen) folgender Weg beschritten: «The introductions and commentaries

will be published in English, French or German. In principle it is

possible that all three languages will occur in one volume ; in practice, however,
this will be avoided as much as possible by a judicious grouping of
contributions. In this way we have succeeded in producing a linguistically uniform
first volume» (General introduction, p. XX).

Neben diesen sachlich erforderlichen Hinweisen ist insgesamt vom Inhalt
her zu sagen: Mit dem vorliegenden 1. Band der neuen kritischen Gesamtausgabe

ist ein hoffnungsvoller Start gemacht worden. Der erasmische Geist
einer weitgespannten Synthese von Antike und Christentum, wie ihn das
Lebenswerk des Erasmus von Anfang an beherrscht hat, wird im vorliegenden
Bande durchaus exemplarisch deutlich. Freilich auch die inhaltliche
Bestimmung dieser Synthese: Der Primat theologischer Inhalte, wie ihn Ori-
genes, das große Vorbild des Erasmus, bereits auszusagen versuchte. Es wird
damit das aufgegriffen und verstanden, was Rudolf Pfeiffer wegweisend gesagt
hat: «Man zieht den Strich zwischen dem 'Humanisten' vor 1500 und dem
'Theologen' nach 1500 gewöhnlich viel zu scharf; im Grunde sind die für
die litterae kämpfenden Antibarbari von 1495 auch ein religiöses Buch, wie
das die Philosophia Christi lehrende Enchiridion von 1501 auch ein
humanistisches Buch ist...»8

Wenn Luther seit nun fast 90 Jahren eine bald 100 Bände umfassende
kritische Neuausgabe seiner Werke erhält (Weimar 1883ff.), so durfte auch
Erasmus dieses neuzeitliche Vorrecht nicht länger vorenthalten bleiben.
Damit werden beide Großen des 16. Jahrhunderts wieder «praesent» - freilich

nicht nur ihre Ideen als solche, sondern zugleich auch ihre Auseinandersetzung

und Trennung. Wird heute die geistige und theologische Mitte des
erasmischen Denkens neu verstehend in einer internationalen Erasmus-
Literatur in den Blick genommen, so liegt damit die Frage nach der religiösen
Mitte und Sache, die hinter der Reformation Luthers stehen, neu vor uns.
Gewollt oder ungewollt : Die neue kritische Gesamtausgabe ist ein Beitrag
zu jener Auseinandersetzung der Geister, die Erasmus 1524 mit seiner gegen
Luther gerichteten Schrift «De libero arbitrio» begonnen hat, von der Luther
seinerseits gesagt hat: «Deinde et hoc in te vehementer laudo et praedico,

6 So z. B. F. van der Haeghen, Bibliotheca Erasmiana. Répertoire des
œuvres d'Erasme (1893; Neudruck 1961).

7 P. S.Allen (f 16. Juni 1933) hat es selbst nicht mehr zusammengestellt.
8 R. Pfeiffer, Rezension der Erasmus-Ausgabe von A. und H. Holborn:

Gnomon 12 (1936), 625-633, S. 632.



Rezensionen 445

quod solus prae omnibus rem ipsam es aggressus, hoc est summam caussae,
nec me fatigaris alienis illis caussis de Papatu, purgatorio indulgentiis ac
similibus nugis...»9 Auch in diesem Sinne gilt von dem 1. Bande der nun
begonnenen, neuen kritischen Gesamtausgabe: «Aureum Humen habet...,
quisquis unum habet Erasmum.»

Ernst-Wilhelm Kohls, Marburg

Otto Hebmann Pesch O.P., Theologie der Rechtfertigung hei Martin Luther
und Thomas von A quin. Versuch eines systematisch-theologischen Dialogs.
Walberger Studien, Theol. R. 4. Mainz, M. Grünewald-Verlag, 1967.

LXXI + 1010 S. DM 88.-.

Die zentrale Frage nach Gott bei Thomas und Luther ist neulich in
bedeutsamen Referaten von Pesch und Joest behandelt worden (Luther, 1,1970).
H.-V. Herntrich kommentiert hier: «Luther war katholisch orientiert in dem
Bestreben, keine neue Kirche zu gründen, sondern die wahre Kirche durch
Rückgriff auf ihre urchristlichen Elemente wiederzugewinnen ; ein Anliegen,
das jeder ernsthafte Katholik mit ihm teilen wird... Thomas war darin
evangelisch orientiert, daß er die Rechtfertigung streng als Gottes Tat
beurteilt und menschliche Mitwirkung nahezu ausgeschlossen hat. Er war
ferner evangelisch in dem Bestreben, die Vorherrschaft der Schrift gegenüber

der Tradition unbedingt festzuhalten... Man ist dabei, nicht nur den
'katholischen' Luther, sondern auch den 'evangelischen' Thomas zu
entdecken.»

Das große Werk von Pesch gibt Impulse zu Studien, die noch längere
Zeit weitergehen werden. Gewissenhaft und instruktiv werden Denkstrukturen

bei Thomas und Luther enthüllt. Noch einmal wird gezeigt, wie weit
von der Wirklichkeit diejenigen entfernt sind, die meinen, Luther habe die
Worte von der Rechtfertigung durch den Glauben allein entdeckt. Die
Scholastiker kannten die Schrift, sogar Thomas hat Rom. 3, 28 mit sola fide
wiedergegeben.

Die Grundstrukturen der Rechtfertigung im Verständnis der beiden Theologen

werden so beschrieben :

Luther: «Gott verzeiht dem Sünder um Christi Genugtuung willen seine
Sünde und beschenkt den mit Christus einsgewordenen Menschen durch
seinen Geist mit einer neuen Lebendigkeit, die sich in spontanem Handeln in
und aus der Gemeinschaft mit Gott entfaltet und kundtut.» Bei Thomas

genau dasselbe, aber mit einem Zusatz, der qualitas-Theorie nämlich, die
das spontane Geistwirken anthropologisch beschreiben will (S. 707). Pesch
meint, Luther ersetze nicht diesen Erhellungsversuch etwa durch einen
anderen, sondern läßt ihn ausfallen. Besser wäre es vielleicht zu sagen, bei
Luther liege die Betonung auf Christus selbst, der durch den Geist und den
Glauben (der Christus und den Nächsten sieht und mit Christus eins und
einig ist) den Christen zu spontaner Tätigkeit reizt.

Pesch kennt Thomas und Luther, also stimmt er nicht der These zu, man
kann annäherungsweise eine Einigung in der Rechtfertigungslehre feststellen.

9 Luther, De servo arbitrio (1525), Weim. Ausg. 18, S. 786, 26ff.



446 Rezensionen

Besonders klar fixiert er die entscheidende Frage: «Die... lutherischerseits
immer wieder gestellte Frage... ob also nicht wenigstens im Endgericht nicht
allein die iustitia aliéna Christi entscheide, sondern die in der Gnade
vollbrachten Werke und Verdienste wenigstens mitentscheidend sind und ob
sich darin nicht die letztliche Unfähigkeit der katholischen Theologie zu
einem wirklich 'forensischen' Grundverständnis der Rechtfertigung erweise,
ist nicht leicht zu nehmen. Es dürfte deutlich sein, daß ihre Beantwortung
aufs engste damit zusammenhängt, wie weit Luthers simul iustus et peccator
ohne Verkürzung insbesondere des ständigen trans itus im progressus eine
katholische Möglichkeit ist. Bei Thomas konnten wir... nur eine Offenheit
aufweisen.»

Dieser Punkt ist der entscheidende. Wie auch der Rezensent hat
nachweisen wollen, bestand Luthers exegetische Neuentdeckung darin, daß die
justificatio sola gratia, propter Christum, per solam fidem auch am Jüngsten
Tag ihre Alleingeltung vor Gott behält, während dann extra locum iustifica-
tionis die Werke und die Liebe ihre Geltung haben.1 Mit dieser Feststellung
war die seit Augustin dominierende katholische Tradition durchbrochen.
Gewiß kannte auch Luther den einheitlichen Aspekt des Glaubens, der Liebe
und der Werke. Wenn es ihm aber «zum Treffen kommt», behalten nur
Christus und der Glaube, definiert als fides apprehensiva Christi, den Platz
in loco iustificationis.

Pesch sieht diesen grundlegenden Unterschied sehr klar, und er versucht
nicht, ihn zu bagatellisieren. Von den Evangelischen bezweifeln einige das
Recht der lutherischen Distinktion, und einzelne Katholische erklären sich
hingegen bereit, sie als eine mögliche Konzeption in das katholische System
aufzunehmen. Theologen aber, deren Gewissen angefochten ist, indem sie
diese Unterscheidung als echte Interpretation von Gal. 3, 12, Rom. 1, 16f.
und Luk. 23, 40ff. zu verstehen gelernt haben, sind nicht mehr imstande, sie
als theologisches Adiaphoron herabzuwürdigen.

Die Abhandlung von O. H. Pesch gehört zu den besonders verdienstvollen
Studien, für die man dankbar bleibt. Ole Modalsli, Oslo

Leif Grane, Die Conjessio Augustana. Einführung in die Hauptgedanken der
lutherischen Reformation. (Original auf Dänisch 1959.) Übers. vonE. Harbsmeier.

(Göttinger theologische Lehrbücher.) Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1970. 185 S., 1 Registerblatt. DM 19.60.

Grane schrieb diesen Kommentar zu Melanchthons Augsburger Konfession
für dänische Studenten, und jetzt ist sein nützliches Handbuch auch
deutschen Theologen zugänglich geworden. Die deutsche Ausgabe reproduziert
H. Bomkamms moderne Übersetzung des lateinischen Textes.2 Zu jedem
Artikel bietet Grane historische Erklärungen mit besonderer Berücksichtigung

der Werke Luthers. Seine lehrreichen Auskünfte und behutsamen
Urteile sind hervorzuheben. Das knappe Register ist leider nur dogmatisch
orientiert, obwohl das Dokument und der Kommentar auch ethische und

1 O. Modelsli, Studia theol. 22 (1968), S. 51-91.
2 H. Bornkamm, Das Augsburger Bekenntnis (1965).



Rezensionen 447

praktische Themata von aktueller Bedeutung behandeln, z. B. Recht, Obrigkeit,

Aufruhr, Krieg, Handel, Regiment (S. 124-133). Bq Reißke> Basel

Susi Hausammann, Römerbriefauslegung zwischen Humanismus und
Reformation. Eine Studie zu Heinrich Bullingers Römerbriefvorlesung von 1525.

Stud. z. Dogmengeschichte u. System. Theol., 27. Zürich, Zwingli Verlag,

1970. 338 S. Fr. 36.-.
Die Beschäftigung mit Bullinger, dem Nachfolger Zwingiis und eigentlichen

Organisator des Zürcher Kirchenwesens, der «ein wahrer Vater der
reformierten Kirchen» war1, steht heute in gutem Kurs. Der Bremgartener
Pfarrerssohn (1504-1571), Jüngster von fünf sacrilegi, überholt ob seines
ökumenischen Gewichts zur Zeit das Interesse am Zürcher Erstreformator.
Fritz Blanke, der Inaugurator des gerechteren Zwinglibildes2, hat anno 1942
auch die moderne Bullinger-Forschung mit seinem Band «Der junge Bullinger»

eingeleitet. Seitdem hat auf Anregung Blankes Joachim Staedtke etliche
Bullingeriana veröffentlicht, vor allem Die Theologie des jungen Bullinger
(1962), deren Anhang erstmals eine Bibliographie Bullingers bis zum Jahre
1528 enthält. Auf Staedtkes Monographie, sicher wiederum durch ihn
angeregt3, baut diese Bonner Dissertation, gekürzt und überarbeitet, auf und
weiter. Abgesehen von einigen geringfügigen Abweichungen ist diese groß
angelegte, exakte und akribe Untersuchung eine Bestätigung der Auffassungen

Staedtkes, wie es auch die Verfasserin in ihrem Schlußwort (S. 31 Anm.
412) bekennt: «Ich glaube damit, aufs Ganze gesehen, J. Staedtkes Bullingerbild

bestätigt zu haben.» So ist diese Arbeit in die neue Bullinger-Forschung
einzuordnen. Eine Arbeit, die auch für den theologischen Büchermarkt ein
«summa cum laude» verdient.

Die Terminierung des Titels «zwischen Humanismus und Reformation»
scheint mir ein Schlüssel für die Kappeler Lektion zu sein. Der Nicht-Experte
sieht landläufig in dem Nachfolger Zwingiis den Schüler des Zürcher
Reformators. Der Kappeler Schulmeister, der das laikale Amt des klösterlichen
Repetenten als Neunzehnjähriger übernahm, ist schon vor seinem Kölner
Magisterium zum reformatorischen «sola scriptura» gelangt. Sicher hatte er
manche Wegbereiter: die Kirchenväter ebenso wie Faber Stapulensis, vor
allem Luther und Melanchthon, wobei letzterem noch das Obergewicht
zukommt. «Erasmianer» ist er nicht gewesen. Die Divergenzen zu den Humanisten

zeigt die Autorin extensiv auf, besonders wenn sie bestens kontrastiert :

« Im Zentrum der humanistischen Bemühungen... stehen letztlich doch der
Mensch und die Anthropologie in dem Sinne, daß gelehrt wird, der Mensch
müsse auf dem Weg von Moral, Wissenschaft und Religion wieder zu seiner
Eigentlichkeit zurückfinden, während im Zentrum von Bullingers Bemühungen

Gott und die Theologie in dem Sinne stehen, daß er lehrt, alle menschlichen

Wege enden in Sünde und Tod, wovon allein Gottes Gnade befreit,

1 O. E. Strasser, H. Bullinger: Rel. in Gesch. u. Geg., I (1957), Sp. 1511.
2 F. Schmidt-Clausing, Theol. Lit.zt. 93 (1968), Sp. 169-172.
3 J. Staedtke, Heinrich Bullingers RömerbriefVorlesung von 1525: Theol.

Zeits. 10 (1954), S. 73ff.



448 Rezensionen

ohne unser Mitwirken, wenn wir nur an Jesus Christus glauben» (S. 185).
Diese Feststellung ist für den «Zwinglianer» von Bedeutung,4 denn bestand,
wie Staedtke (S. 49) vermittelt, zwischen Zwingli und Bullinger «nicht nur
eine innige Freundschaft, sondern auch eine theologische Arbeitsgemeinschaft
und darüber hinaus eine beiderseitige geistige Abstimmung», dann sind sie
nicht mehr gewesen denn gelehrige Schüler der humanistischen Methode,
mit der sie - beide - theologisch arbeiteten. Darüber hinaus bleibt Bullinger
ein Selbständiger, so daß er zur Zeit der Römerbriefauslegung postulieren
kann: «Du solt dich ouch in gheinen weg partyen. Laß dise lutherisch und
ehenen (jenen) zuinglisch sin und bis (sei) du ein Christ.»

Soviel zur charakteristischen Deutung der Arbeit, die wie folgt gegliedert
ist:

Nach dem ersten, einführenden Teil «Entstehung, Inhalt und Form der
Vorlesung», in dem auch einiges für die Geschichte des Klosters Kappel
abfällt, bringt der zweite, interpretierende Teil unter der Überschrift «Die
Vorlesung im Vergleich zur traditionellen und zeitgenössischen Exegese» auf
250 Seiten die eigentliche Behandlung des Themas. Die Verfasserin unterteilt
es in die Abschnitte: I. Die patristischen und humanistischen Vorlagen der
Vorlesung; II. Der reformatorische Einfluß auf Bullingers Vorlesung und
III. Bullingers Römerbriefexegese im Vergleich mit Luthers Vorrede und
Glossen zum Septembertestament und Melanchthons Römerbriefkommentar
von 1523.

Als Kernsätze der Arbeit, die mancherorts der Zwingliinterpretation nützlich

sein kann, seien folgende Gedanken in der Freiheit der syntaktischen
Verknüpfung herausgestellt: «Auffallend ist, daß Bullinger nirgends die
reformatorische Lehre als den ,alten Glauben' durch Väterzitate zu bewahren
suchte... Das Problem ist, wie er von den Vätern zum evangelischen Glauben
gekommen ist und warum er aus den Vätern gerade das herausgehört hat,
was dem evangelischen Schriftverständnis gemäß war. Die naheliegendste
Lösung dieser Frage ist : Luther und Melanchthon haben ihn geleitet...
Bullinger übernimmt von den Vätern nur das, was er aufgrund seines
reformatorischen Glaubensverständnisses als schriftgemäß beurteilt» (S. 83. 87).
«Humanistischer Einfluß auf Bullingers Exegese in der Vorlesung ist nicht
zu leugnen. Er besteht vor allem im Bereich der Philologie, d. h. genauer :

der Grammatik, Dialektik, Rhetorik; er besteht aber kaum im Theologisch-
Inhaltlichen der Vorlesung... Am stärksten hat Luther ohne Zweifel durch
seine deutsche Bibel auf unsere Römerbriefvorlesung eingewirkt... Es gibt
von den Zürcher Theologen u. W. keine Römerbriefexegese, die Bullinger
benutzt haben kann» (S. 183. 198. 206).

Bei den «Gemeinsamkeiten zwischen Zwingli und Bullinger» (S. 208) sind
die pneumatologischen Aussagen leider unerwähnt geblieben, obwohl in der
Arbeit mehr als dreißigmal - bis zum Anklang einer pneumatologischen
Christologie - vom Heiligen Geist die Rede ist. Das ist nicht verwunderlich,
weil die pneumatologische Fundierung der Zürcher Reformationstheologie
bei den Anwälten des humanistischen Zwinglibildes immer noch keine Freunde

4 F. Schmidt-Clausing, Zwingli (1965), S. 91f. 112.



Rezensionen 449

gefunden hat5 oder neuerdings gar unmotivierte Ablehnung erfährt, wenn
z. B. W. E. Meyer von der «immer noch und immer mehr umstrittenen Pneu-
matologie» bei Zwingli spricht.6 Zur Sicherheit sei auch angemerkt, daß aus
S. 14 Anm. 14 nicht geschlossen werden darf, bei dem Kappeler Lektorat
handele es sich um einen Vorläufer der Zwinglischen Prophezei. Denn diese

war Ersatz für die tägliche «Winkelmesse»; die Kappeler «lectiones publicae»
aber waren klösterlicher Unterricht.7

Den letzten großen und eigentlichen Abschnitt (2/III S. 211-515) kann
man Rechtens eine exegetische Filigranarbeit der Autorin nennen. Das darin
immer wiederkehrende «sola fide» erscheint nicht als reformatorische Gefolgschaft,

sondern ist Bullingers eigenes «exegetisches Fündlein», wie er selbst
betont, «daß er hier in der Exegese eigene Wege gehe» (S. 39). Er stellt es
in seiner Widmung der Vorlesung an die Frauenthaler Klosterfrauen als die
«summ» und das «houptstuck» voran: «Der Mensch wird allein durch den
Glauben in Christo Jesu fromm» (S. 38). Ob er sich im Sakramentsverständnis
mehr Luther oder mehr Zwingli zuneigt, ist nicht auszumachen. Daß er
absoluter Föderaltheologe ist, geht hingegen aus der Tatsache hervor, daß er
— hierin wohl ein theologisches unicum — nicht wie Zwingli die Taufe, sondern
das Abendmahl typologisch in der Beschneidung sieht (S. 287).

Das möge zur Würdigung und Empfehlung der Untersuchung genug sein.
Das Buch verdient auf alle Fälle Beachtung, um so mehr als es von dem Mann
handelt, dem sechs Jahre später das Schicksal der Zürcher Reformation
auferlegt wurde und dem schon Zwingli auf der Höhe seines Erfolges 1528 das
Prädikat zuerkannt hat: «iuvenis et solertis ingenii» (Zwingiis Werke 14,
621, 21).

Fritz Schmidt-Clausing, Berlin

Hans-Heinrich Nolte, Religiöse Toleranz in Rußland 1600-1725. Göttinger

Bausteine zur Geschichtswissenschaft, 41. Göttingen, Musterschmidt-
Verlag, 1969. 216 S. DM 38.-/48.-.

Die Frage der religiösen Toleranz kann verbreitetes Interesse erwarten.
Nolte zeichnet aus Akten und Archivalien ein lebendiges Bild von der
Behandlung aller nichtorthodoxen Religionen und Bekenntnisse, wobei
naturgemäß den Altgläubigen der meiste Raum gewidmet ist. Er möchte einer
«prinzipiellen Betrachtung» ausweichen, eine Beschreibung des Sachverhaltes,

des «Duldungsgrades in Bezug auf die verschiedenen Religionsgruppen»

geben und auf «bewußte Wertungen» verzichten. Aber ist nicht bereits
die Verwendung des Begriffes Toleranz als vorgeordneter Gesichtspunkt eine
Wertung

Was der Verfasser an Material zusammenträgt, macht es ohnehin schwer,
darauf das Wort Toleranz in irgendeinem geläufigen Sinne anzuwenden. Die
Nichtorthodoxen sind vielfältigen Beschränkungen unterworfen und erfahren
nur sehr bedingt praktische, aber niemals rechtliche Duldung. Sie geschieht

5 E. G. Riisch, Zwingliana 12, 6 (1966), S. 371f.
6 W. E. Meyer, ebd. 13 (1970), S. 218.
7 Schmidt-Clausing, Das Prophezeigebet: ebd. 12, 1 (1964), S. 12.

29



450 Rezensionen

vor allem dort, wo man auf Politik oder Wirtschaft Rücksicht nehmen muß,
um Bevölkerungsverluste bangt oder Ausländer für russische Dienste
gewinnen will. Dabei wird Nachsicht vornehmlich geübt gegenüber Religion oder
Bekenntnis, die an ein fremdes Volkstum gebunden sind. Im ganzen erinnert
manche Behandlung an das Leben der christlichen Bevölkerung unter den
Osmanen. Deshalb sollte der Titel schlichter gewählt sein, etwa: Die Behandlung

Nichtorthodoxer in Rußland nach Rechtslage und Praxis 1600-1725. In
diesem Sinne ist die Arbeit sehr verdienstvoll und muß in Zukunft von der
einschlägigen Literatur stark berücksichtigt werden.

Gerechterweise muß der Rezensent hinzufügen, daß die Spannung
zwischen Inhalt und Titel an anderem Ort einer gewissen Lösung zugeführt wird.
Den 3. Teil seiner Arbeit hat nämlich Nolte als Aufsatz veröffentlicht1 und
gezeigt, daß die Toleranz im Rußland dieses Zeitraums in der Duldung der
nichtchristlichen Religionen bei absoluter Geltung des Glaubensinhaltes der
herrschenden Lehre für die russische Bevölkerung besteht. Sie erstreckt sich
also - infolge der engen Verbindung von Volk, Staat und russischem Glauben

— ausschließlich auf Ausländer, auch wenn sie längst dem russischen
Reich zugehören. Daraus leitet Nolte eine Neuformulierung des Toleranzbegriffes

ab: «statt allgemein von religiöser (ist) genauer von nationalreligiöser

Toleranz zu sprechen».
Hinter dem Titel des Buches ist dieses Verständnis nicht zu vermuten, da

der Leser von einem geläufigen Sprachgebrauch ausgeht und ihm eine neue
Deutung nicht gegeben wird. Darüber hinaus muß man fragen, ob es sehr
glücklich ist, den ohnehin unscharfen Begriff Toleranz durch eine weitere
Bedeutung noch mehr zu belasten, die für eine besondere geschichtliche
Lage geprägt ist.

Gerhard Richter, Zirndorf

John H. Rodgees, The Theology of P. T. Forsyth. The Cross of Christ and
the Revelation of God. London, Independent Press, 1965. 324 p.
Cette dissertation académique, sur le théologien congrégationaliste le plus

marquant de la dernière génération, est fort bien construite. Une
introduction donne une brève esquisse de la vie pastorale de Peter Taylor Forsyth
(1848-1921) ; rappelle la nature particulière de ses nombreux ouvrages ; enfin
mentionne le jugement qu'il porte sur les tendances théologiques dominantes
de son époque. Après quoi viennent quatre chapitres, d'inégale longueur:
I: La croix comme accomplissement dans l'histoire de l'action rédemptrice
et révélatrice de Dieu. II : La croix en tant que Parole de révélations (chapitre
le plus développé des quatre). III: La participation personnelle au fait de la
croix. IV : Observations critiques.

Je me borne à signaler quelques points m'ayant particulièrement frappé.
D'abord la notion «forsythienne» du péché (p. 38 s.) : une opposition absolue
à l'égard de la volonté de Dieu. C'est Dieu lui-même, dans son amour et

1 H. H. Nolte, Verständnis und Bedeutung der religiösen Toleranz in
Rußland 1600-1725: Jahrbücher f. Gesch. Osteuropas, N. F. 17, 4 (1969),
S. 494-530.



Rezensionen 451

surtout dans sa sainteté, qui est atteint par le comportement de sa créature.
Car le péché, au sens biblique, est plus qu'une désobéissance. Il est refus
catégorique, rejet du «mouvement» d'amour souverain de Dien envers nous,
«mouvement» qui vent établier une communion entre le Père et ses enfants.
Nous sommes loin, avec Forsyth, de l'affirmation chère à une théologie qui
fut moderne : le péché, avant tout une offense à la dignité humaine ; loin aussi
de la notion d'une distance établie entre Dieu et l'homme. Non: pour le
théologien anglais comme pour les Réformateurs: le péché, un crime commis
à l'égard de la majesté divine, qui est sainteté. Et cette certitdue entraîne
une conception de la révélation à laquelle je suis très attaché: non pas
un enseignement doctrinal nouveau; mais un acte de Dieu, en Jésus-Christ,
qui enlève le voile masquant à l'homme son état de pécheur, et — seul - lui
permet de se voir tel qu'il est. Tant il est vrai que, pour l'Evangile, il est
impossible de séparer révélation de rédemption.

Ce que dit Forsyth du rôle «satisfactoire» de la croix est très profond:
Jésus-Christ, notre «substitut», parce qu'il a endossé le jugement divin qui
nous atteignait. Egalement ce qu'il montre de l'interdépendance des trois
aspects de la grâce: rédemption, satisfaction, régénération. Mais on n'en
finirait pas si l'on voulait signaler toutes les expressions heureuses: Jésus-
Christ, clé de l'histoire ; il n'y a pas des dogmes, mais le dogme : Christ
crucifié et ressuscité; l'homme connaît Dieu parce qu'il est d'abord connu de
Lui, soit choisi, aimé, élu par Lui.

Quant aux appréciations critiques, M. Rodgers se défend d'avoir cherché
à y être complet en comparant la théologie de Forsyth à toutes les tendances
de la théologie contemporaine. Il s'est volontairement limité, dans ce dernier
chapitre, à faire ressortir - par comparaison - le centre, le cœur de la pensée de
«son» théologien. Ce cœur, objectivement, c'est Dieu, le Père saint, se donnant
lui-même dans et par la croix (expiatoire) du Christ-Jésus. Subjectivement,
c'est 1'« expérience évangélique» au cours de laquelle l'homme, par la
puissance de l'Esprit saint, est rendu capable d'entendre la Parole de Dieu dans
la bonne nouvelle de la croix, et ainsi de se connaître lui-même, comme
pécheur pardonné, vivant désormais d'une vie nouvelle fondée en Christ,
la Ressuscité.

Cette étude, m'a-t-on dit, est considérée à juste titre comme la meilleure,
et la mieux présentée qui existe sur Forsyth.

Edmond Qrin, Lausanne

Claus Motschmann, Evangelische Kirche und preußischer Staat in den
Anfängen der Weimarer Republik. Möglichkeiten und Grenzen ihrer Zusammenarbeit.

Hist. Studien, 413. Lübeck, Matthiesen Verlag, 1969. 148 S.

Brosch. DM 22.-.
Karl-Weener Bühler, Presse und Protestantismus in der Weimarer

Republik. Evangelische Presseforschung, hrsg. v. G. E. Stoll, 1. Witten,
Luther-Verlag, 1970. 182 S. DM 18.-.

Dieter Golombek, Die politische Vorgeschichte des Preußenkonkordats
(1929). Veröffentl. der Kommission f. Zeitgeschichte bei der Kath.



452 Rezensionen

Akademie in Bayern, hrsg. v. K. Repgen, B, 4. Mainz, Matthias
Grünewald-Verlag, 1970. XXIV, 135 S. DM. 29.-.

Diese drei historischen Studien haben das ebenso kurze wie entscheidende
Jahrzehnt der Weimarer Republik zum Gegenstand, deren Verhältnis zu
den Kirchen gegenüber der theologisch-historischen Erarbeitung der
Kirchenkampfzeit im III. Reich bisher entschieden zu kurz gekommen ist. Da
jedoch aus dieser durchaus begreiflichen Überbetonung der Kirchengeschichte
der Hitlerzeit eine je länger, je mehr gefährlich ungeschichtliche
Betrachtungsweise unter der Jugend Platz zu greifen droht, erscheint es um so nötiger,
auf Publikationen hinzuweisen, die zwar nicht als «Vorgeschichte» zur
Kirchengeschichte des III. Reichs geschrieben, als solche jedoch durchaus zu
lesen sind. Wem von den ab 1930 Geborenen ist denn auch nur die Realität
eines Staates Preußen während der zwanziger Jahre gegenwärtig, dessen
evangelisches Kirchenregiment auch nach dem 1918 abgetretenen Kaisertum
noch so maßgeblich für Gesamtdeutschland blieb wie schon im 19.
Jahrhundert und dessen staatliche Existenz dem Vatikan so wichtig erschien, daß
er ein Jahrzehnt damit verbrachte, den Abschluß eines Konkordats mit ihm
zu betreiben?

Claus Motschmann geht in seiner Studie vor allem den «vermeintlichen»
imd «tatsächlichen Belastungen im Verhältnis von Staat und Kirche » in Preußen

1919ff. nach und versucht deren Gründen nachzufragen, wobei auch die
Haltung der deutschen Parteien in den entsprechenden Debatten der
preußischen Landesversammlung sowie der Gesichtspunkt kirchlich-staatlicher
Zusammenarbeit in den damaligen randdeutschen Abstimmungs- und
Abtretungsgebieten eine differenzierte Würdigung erfahren. Besonders
interessant erscheint dabei Motschmanns Anfechtung der «in der zeitgeschichtlichen

Forschung weitverbreiteten Auffassung, die konservative und nationale
Einstellung der evangelischen Kirche habe zu den erheblichen Schwierigkeiten

der jungen Demokratie von Weimar erheblich beigetragen» (S. 140).
Wir begrüßen diese Infragestellung einer allzu pauschalen Verurteilung der
evangelischen Kirche, die aus dem Zusammenbruch 1918 überhaupt nichts
gelernt und darum den Boden für eine Machtergreifung Hitlers geebnet habe,
halten sie jedoch in der vorliegenden Form für noch zu wenig ausgeführt
und bewiesen, zumal der Autor bewußt auf eine Auswertimg von
Predigtmaterial verzichtet. So werden vom Historiker wohl wertvolle Einzelheiten
zusammengetragen und analysiert; der Theologe erhält jedoch zu wenig
präzise Antwort auf die brennende Frage, warum es bei dem zweifellos
wahrnehmbaren, aber nur schwachen und teilweisen Umdenken der evangelischen
Geistlichkeit in politicis nach 1918 nicht zu einer ähnlich dezidierten
Neuorientierung wie in Deutschland nach 1945 kommen konnte.

Den verschiedenen Konzeptionen von christlicher und kirchlicher Presse,
nicht allein der Weimarer Zeit, sondern schon angefangen mit Papst Innozenz

VIII. quer durch die Äußerungen theologischer Ethiker und Dogmatiker
früherer Jahrhunderte, gibt, wenn auch nicht gerade in vorteilhafter
Anordnung und klarer Folgerichtigkeit, Karl- Werner Büliler in einer von Prof.
H.-D. Wendland (Münster) betreuten Arbeit. Der Vorteil dieser Studie, daß



Rezensionen 453

sie ihr Thema weit über den angegebenen Zeitraum (1919-33) zurück und
hinaus zu begreifen sucht, wuchert freilich so stark, daß er eher zum Nachteil
wird und so weder das Proprium der schillernden Aufgaben evangelischer
Presse in der Weimarar Republik klar hervortritt, noch auch die theologischen

und historischen Linien, die dazu geführt haben. Warum «für den
Bereich der pressespezifischen Verkündigung die Zeit der Weimarer Republik
den Höhepunkt und vorläufigen Endpunkt der Ausbildung adäquater Formen

und mit dem Fall des Kulturprotestantismus zugleich ihre Krise
(bedeutet)» (S. 88), wird gerade in diesem Buch nicht sehr klar. Zu klärender
Hilfe werden auch nur selten die mehr journalistisch freien als wissenschaftlich

exakten Kapitelüberschriften. Trotz dieser formalen Mängel lohnt sich
die Lektüre von Bühlers Schrift für den Theologen, da sie über ein von ihm
meist links liegengelassenes Gebiet sowohl religionssoziologisch wie
-publizistisch in gut lesbarer Form orientiert. Sie lohnt sich heute besonders dann,
wenn die erste Behauptung des Verfassers zutreffen sollte: «Die evangelische
Presse liegt im Sterben» (S. 8).

In den « Veröffentlichungen der Kommission für Zeitgeschichte bei der
Katholischen Akademie in Bayern» legt Dieter Oolombek «die politische
Vorgeschichte des Preußenkonkordats (1929) » vor und geht in fünf Schritten den
zeitlichen und inhaltlichen Einschnitten in den beidseitigen Bemühungen
darum nach. Die dabei innerhalb des einen Jahrzehnts 1919-29 zwischen
Rom und Berlin auftretenden Zielrichtungen, Fronten, Spannungen,
Annäherungen, Kompromisse und schließlichen Beschlüsse sind für den heutigen

Leser so aufschlußreich und spannend zu lesen, daß man mm durch die
heute z. T. vergessenen Namen daran erinnert wird, daß das alles schon ein
halbes Jahrhundert her ist und das Endresultat, jenes Preußenkonkordat von
1929, somit nicht nur Makulatur beinhaltet, sondern über das immer noch
gültige Konkordat des Vatikan mit dem III. Reich, zu dem es, aus heutiger
Sicht wenigstens, eine Vorstufe bildete, bis in die Gegenwart größeren Einfluß

besitzt als sich progressivere Theologen aller Konfessionen wünschen
mögen. Karl Hammer, Basel

Peppino Orlando, Karl Barth contro la secolarizzazione. Proposte per
un'etica teologica umanistica. Genova, Sabatelli Ed., 1969. 125 S. L. 1.200.

Dozent für Philosophie an der Universität Genua, unternimmt es Orlando
in einer umfassenden Kenntnis der protestantischen Theologie der Gegenwart
dem italienischen Leser die für ihn einzigartige, ja prophetische Theologie
Karl Barths darzulegen. Als christlicher Philosoph glaubt er aber, sie in dem
Sinne ergänzen zu müssen, daß auch der von Gott geschenkten ratio humana
Bedeutung zukommt. Sie erhält bei all ihrer Fragwürdigkeit von Gott selbst
ihre Würde. Orlando zieht in bezug auf eine christliche Ethik, das Stiefkind
der modernen Theologie, weitere Linien aus, zu denen gegen die Meinung
Orlandos bei Barth die Ansätze zu finden wären. Neben dem barthschen
Akzent auf Gott setzt Orlando den Menschen, mit dem sich Gott im verbum
care in seinem Bund zusammengeschlossen hat. Der Kritik der «idolatria»,
des Dienstes an den vom Menschen selbst ersonnenen Bildern in den
Theologien, den Ideologien und autonomen Philosophien, stellt Orlando die Treue



454 Rezensionen

gegen Gottes Offenbarung seines Bundes mit dem Menschen entgegen. Zu
vermehrter Klarheit der Theologie Karl Barths unterzieht der Verfasser die
Theologie Bultmanns einer Analyse und stellt fest, daß dessen Ethik der
entscheidenden Rolle des Logos entbehrt. In einer reservierten Würdigung
der Lehre von Teilhard de Chardin anerkennt er den nötigen Protest gegen
den neuplatonischen Dualismus, der gerade für die christliche Ethik eine
verheerende Rolle gespielt hat. Orlando begründet sein ethisches Anliegen
im Bund, den Gott mit dem Menschen geschlossen hat und der logischerweise
zur Brüderlichkeit unter den Menschen führen muß. Diese Ethik wird biblisch
begründet in der summa legis des Alten und Neuen Bundes, verkörpert im
gekreuzigten, auferstandenen und wiederkommenden Christus. Ihre
Erfüllung ist die Agape. Sie allein bewahrt die Kirche vor autonomer, säkularer
Lebensgestaltung, vor Kasuistik und Pharisäismus. Eine Übersetzung des
Werkes von Orlando ins Deutsche könnte zu einem weiteren, fruchtbaren
ökumenischen Gespräch führen. Philipp Alder, Ziefen

Geeman Schwenzer, Die großen Taten Gottes und die Kirche. Zur Ekklesio-
logie Edmund Schlinks. Konfessionskundl. u. kontroverstheol. Stud.,
22. Paderborn, Bonifacius-Druekerei, 1969. 208 S. DM 16.-.

Ziel dieser Untersuchung ist es, mit dem bekannten Heidelberger
ökumenischen Theologen Edmund Schlink von katholischer Seite in einen
verständnisbereiten Dialog zu treten. In einem ersten Teil stellt Schwenzer die
Rechtfertigungslehre Schlinks dar. Ob es dabei glücklich ist, Schlinks «Theologie

der Bekenntnisschriften» als Leitlinie für die Darstellung zu verwenden,
und so eine Synthese von historisch-systematischer Analyse und eigener
systematischer Theologie Schlinks zu bieten, scheint uns fraglich. Der
Verfasser hat diesen Zwiespalt auch selbst bemerkt (S. 15).

Im zweiten Teil der Untersuchung wird die Lehre von der Kirche entfaltet.
Nach Schlink sind Evangeliumspredigt und Sakramentsdarreichung für die
Kirche grundlegend, sowohl in kausativer als in kognitiver Hinsicht. Diese
beiden konstitutiven Elemente sind im streng exklusiven Sinn die einzigen
Merkmale der wahren Kirche (S. 116). Die Frage nach der Priorität von
Gemeinde oder Amt ist falsch gestellt, denn die Beziehung beider läßt sich
nur klären in der Bezogenheit beider auf Christus, den Herrn der Kirche
(S. 139).

Als evangelischer Leser ist man jedoch am meisten auf den dritten,
abschließenden Teil gespannt, in dem die Lehre Schlinks von der katholischen
Position aus gewürdigt wird, und in dem Schwenzer durch die Verschiedenheit

beider Positionen zum gemeinsamen Grundanliegen durchzustoßen
versucht. Die gemeinsame Grundaussage, die aus der Ekklesiologie Schlinks
erhoben werden kann, ist die, daß die Kirche das Werk des dreieinigen Gottes
ist (S. 167). Von diesem gemeinsamen Ausgangspunkt aus versteht Schwenzer
das sola scriptura, sola gratia, sola fides imd solus Christus et Deus nicht mehr
als ein exklusiv reformatorisches Anliegen, sondern auch als ein maßgebliches
Motiv katholischer Theologie. Differenzpunkt und Dialoggegenstand ist
vielmehr die Verhältnisbestimmung von kirchlichem Amt und Gnadenmitteln,
und die Frage nach der Fehlbarkeit bzw. Unfehlbarkeit der Kirche und des



Rezensionen 455

kirchlichen Amtes (S. 180). Schwenzer sieht im reformatorischen Amtsverständnis

Schlinks den priesterlichen Aspekt nicht genügend betont (S. 187).
Obwohl er sich der Auffassung Schlinks über die außerordentlichen Wege
ins kirchliche Amt nicht anschließen kann, sieht er die Notwendigkeit einer
weiterführenden Reflexion in der katholischen Kirche an diesem Punkt für
möglich imd nötig. Ähnlich argumentiert er auch hinsichtlich der Unfehlbarkeit

der Kirche und des kirchlichen Amtes. Da der Position Schlinks und der
vom Autor vertretenen katholischen Position eine gemeinsame ekklesiolo-
gische Basis eigen ist, sind die sich ergebenden Fragen nicht Fragen nach
einer solchen Basis, sondern nach der Bedeutung und der Autorität der
kirchlichen Traditionen. Damit ist nach Schwenzer die Hoffnung nicht
unberechtigt, daß es einmal zu einer vollen Kircheneinheit und einer gemeinsamen

Feier des Abendmahls kommen kann. Wenn man nach sorgfältiger
Analyse bei einer solchen Endaussage anlangt, muß man gestehen, daß sich
Abfassung und Lektüre dieser kontroverstheologischen Studie lohnen.

Hans Schwarz, Columbus, Ohio

Johannes Gründel & Hendrik van Oyen, Ethik ohne Normen? — Kleine
ökumenische Schriften, 4. Freiburg, Herder, 1970, 136 S. DM 13.50.

Diese zwei Vorträge, in abgekürzter Form anläßlich der ökumenischen
Gebetswoche in Mainz 1969 gehalten, geben Einblick in die Arbeit der
katholischen und der evangelischen Ethik.

J. Gründel untersucht das Normenverständnis und findet, daß der
biblischen Position der Begriff Weisung und nicht Norm oder Gesetz entspricht
(S. 25). In Übereinstimmimg damit wird abschließend festgehalten, daß es

für den Christen tatsächlich eine «Moral ohne Normen» gibt, vorausgesetzt
daß die Geltung der personalen Bindung, des Vertrauens und der Liebe, die
zum Glauben gehören und den Gläubigen verpflichten, uneingeschränkt
bleibt (S. 87). Mittelstück des Vortrags ist die gründliche Erörterung der
Frage nach dem Proprium einer christlichen Ethik, wo Unterscheidungsmerkmale

zwischen «einer auf den Offenbarungsaussagen und dem Glauben
gründenden Sittenlehre (und) jeder rein innerweltlichen Konzeption einer
Ethik» hervorgehoben werden (S. 76). Zusammenfassend wird die christliche
Ethik als gläubig-wagende, eschatologisch-hoffende und gesetzlos-liebende
definiert (S. 83). Die konkreten kategorischen Beispiele - das Abtreibungsund

das Ehescheidungsverbot - markieren aber m. E. einen jähen Übergang
von der Weisung zur Norm als Gesetz.

In seinem kürzeren, sehr komprimierten Beitrag befaßt sich H. van Oyen
mit der gesamten Problematik der goldenen Regel. Sie ist zu allen Zeiten
und in allen Weltreligionen als eine allgemeingültige Norm akzeptiert worden
(S. 96ff. 133). In der Bibel steht sie in Zusammenhang mit der eschatologi-
schen talio und bekommt in der Bergpredigt durch den Zusatz «darin besteht
das Gesetz und die Propheten» ein besonderes Gewicht, das in der heutigen
Diskussion nicht gebührend berücksichtigt wird. Gewiß verkündigt das
Neue Testament die Agape, die keine Regel und keine Norm ist, sondern
das Wunder «der absoluten Hingabe, so wie Christus sich den Seinen
hingegeben hat» (S. 133). Regula aurea ist dagegen «die Norm, welche aus der



456 Rezensionen

Evidenz der Mitmenschlichkeit entspringt» (ib.), und als das Gebot der
philia ist sie «mehr als irgendeine andere Norm für die Situation und somit
für die Situations-Ethik empfänglich» (S. 134). Auf diesem Boden wird auch
«die Frage nach dem Ausgleich zwischen Macht und Recht effizient» (S. 136).

Stefan Milan Pavlinec, Bern

Peter Cornehl & Hans-Eckehard Bahr (Hrsg.), Gottesdienst und
Öffentlichkeit. Zur Theorie und Didaktik neuer Kommunikation. Konkretionen.

Beiträge zur Lehre von der handelnden Kirche, 8. Hamburg,
Furche Verl., 1970. 264 S. DM 12.80.

Diese Festschrift für Hans-Rudolf Müller-Schwefe zeichnet sich durch
thematische Geschlossenheit aus. Sie bietet die berüchtigte Predigt von Pfr.
Halver, Hamburg, die als «Publikumsbeschimpfung» gemeint war, und
einige Diskussionsvoten dazu, ferner die Thesen von G. Otto zur Predigt in
der Gegenwart und eine historische Untersuchung von W. Magaß über das
Wechselverhältnis Staat-Kirche-Öffentlichkeit-kirchliche Zensur im Blick
auf den Öffentlichkeitsauftrag der Kirche. P. Cornehl behandelt dieselbe
Thematik mit der Frage nach der Rolle des Gottesdienstes in der Öffentlichkeit.

Er zeigt, wie die Liturgie des «cultus publicus» im Mittelalter die
Aufgabe hatte, das gesamte Leben unter dem Christentum zu integrieren, wie
der nicht mehr kultische Predigtgottesdienst der Reformation in veränderter
Gestalt ebenfalls eine Funktion für die «salus publica» hatte und wie die
liturgischen Restaurationen seit der Aufklärimg mit der Angst der Kirche
vor der unbewältigten Öffentlichkeit zusammenhängen. Daraus ergeben sich
für Cornehl Kriterien zu einer Würdigung des politischen Nachtgebets und
kritische Rückfragen dazu. J. Roloff untersucht traditionsgeschichtlich die
kommunikativen Faktoren im urchristlichen Abendmahl, und H. E. Bahr
analysiert mit dem Begriffspaar Wärmestrom (Bilder, Zielmythen,
Grundvisionen als symbolische Antizipation des Kommenden) und Kältestrom
(kühle Analysen, Information, Dokumentation) verschiedene kirchliche
Fernsehsendungen und kommt zur Forderung: «Anstelle der Übertragung
lokaler oder Studio-Gottesdienste wären indirekte Formen der Verkündigung
wünschenswert, um eine größere Identifikation des Zuschauers zu erzielen.»
Im letzten Beitrag stellt S. M. Daecke bemerkenswerte Überlegungen zum
Verhältnis von Predigt und Religionsunterricht zur Öffentlichkeit an. Manche
Artikel dieses Bandes verdienen es, auch in der weiteren Diskussion beachtet
zu werden. Walter Neidhart, Basel

Walter Furrer, Psychoanalyse und Seelsorge. Geleitwort von Otto Karrer.
(Das Wissenschaftliche Taschenbuch.) München, Wilhelm Goldmann Verlag,

1970. 121 S. DM 14.-.

Dieses Buch leistet einen bedeutenden Beitrag zum Dialog zwischen
Psychoanalytikern und Seelsorgern. Neben Fragen der Schuld und
Überlegungen zur Wertfrage in der Psychoanalyse werden verschiedene
Einzelprobleme behandelt, die Analyse und Seelsorge angehen (Eros und Agape,
Einwände gegen die Psychoanalyse, Beeinflussung der Seelsorge durch die



Rezensionen 457

Psychoanalyse, Zielsetzung). Das Kernstück des Buches ist die differenzierte
Herausarbeitung der verschiedenen Gewissensformen und die daraus
resultierenden Schuldreaktionen. Furrer betont neben der bekannten Reihe:
biologisches Gewissen - autoritäres Über-Ich - Ich-Ideal, die Existenz des

personalen Gewissens, jener bewußten Instanz, die sinnvolles Handeln eines
Menschen bestimmt und deren Verletzung nicht Schuldängste und
Selbstbestrafung, sondern Besinnung und Reue nach sich zieht. Die verschiedenen
Stufen des Gewissens sind mit anschaulichen Beispielen aus der Weltliteratur
und der therapeutischen Praxis illustriert. Für die Tätigkeit des Seelsorgers
ist die Unterscheidung der verschiedenen Gewissensinstanzen und der damit
verbundenen verschieden zu wertenden Schuldreaktionen eminent wichtig.
Er profitiert von den Erfahrungen des Psychoanalytikers Furrer wesentlich.
Der Arzt wird durch das Buch angeregt, erneut die Gemeinsamkeiten und
das Trennende von Psychoanalyse und Seelsorge zu reflektieren: den
gemeinsamen Ursprung im Priesterarzt, die Gemeinsamkeit in der Bemühung
um das Existenzverständnis des Menschen, das Trennende hingegen in der
Methodik und in der Zielsetzung : hier Heilung, dort Heil.

Dieter Beck, Basel

Dietrich Stollberg, Therapeutische Seelsorge. Die amerikanische
Seelsorgebewegung. Darstellung und Kritik, mit einer Dokumentation. Studien zur
Praktischen Theologie, 6. München, Chr. Kaiser, 1969. 389 S. Fr. 29.50.

Stollberg legt mit seiner Erlanger Dissertation die im deutschen Sprachbereich

längst fällige Einführimg in die amerikanische Seelsorgebewegung
vor. In einem ersten Teil klärt er die Begriffe, stellt den zeit- und
theologiegeschichtlichen Hintergrund dar und behandelt im Uberblick die wesentlichen

Aspekte der Bewegung und die ihr eigentümliche Ausbildungsform,
mit der sie wohl einen für alle Kirchen bedeutsamen Beitrag zur Ausbildung
des Seelsorgers geleistet hat. In einem zweiten Teil setzt sich Stollberg
problemgeschichtlich und systematisch mit den wesentlichen Vertretern und
Kritikern des Pastoral Counseling auseinander und referiert in einem dritten
mit Sachkenntnis über die Autoren und deren Ansichten im einzelnen. Eine
Sammlung von ausgewählten Texten wäre wohl für den deutschen Leser
noch nützlicher gewesen als diese Fremddarstellung, bei der man nicht weiß,
ob die Dargestellten mit allen Nuancen der Interpretation einverstanden
sind. - Stollberg ist sich bewußt, daß durch die Seelsorgebewegung für uns
schwerwiegende theologische Probleme aufgeworfen sind : u. a. die Frage
nach einer empirischen Theologie, die schon Boisen, der Begründer der
Bewegung, unablässig postuliert hat, die Frage nach dem Proprium der
Seelsorge, die sich bei der Annäherung der Seelsorge an die Psychotherapie
ständig stellt und von verschiedenen Autoren verschieden beantwortet wird,
die Differenz zwischen verbalen und averbalen Kommunikationsformen, die
Frage nach dem theologischen Verständnis der Krankheit und das Problem
der Ausbildung des Seelsorgers. Einige dieser Fragen hat Stollberg in seither
erschienenen Publikationen aufgegriffen. Die theologischen Zensuren, die er
schulmeisterlich da und dort in diesem Buch den amerikanischen Autoren
erteilt, sind darum wohl eher als auf den Theologen auf den Doktoranden



458 Rezensionen

Stollberg zurückzuführen, der seiner Fakultät zeigen muß, daß er die
Maßstäbe der kontinentalen Theologie zu handhaben weiß.

Walter Neidhart, Basel

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschau

Schweiz. Evangelisches Missionsmagazin 115,3 (1971): H.Berkhof, Krise
des christlichen Menschenverständnisses (103-16) ; W. Bieder, Humanisierung
von Jesus Christus aus (117-27). Internationale kirchliche Zeitschrift 61, 3

(1971): B. Spuler, Die orthodoxen Kirchen, LXIV (121-49); H. Aldenhoven,
Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet, II (150-89). Neue Zeitschrift
für Missionswissenschaft 27, 3 (1971); F. Hahn, Mission im Neuen Testament
und in der frühen Kirche (161-72); W. L. Grichting, The Priest's Social
Prestige in Taiwan (173-87); I. Auf der Maur, Beitrag der Benediktiner-
Missionare von St. Ottilien in Tansania zur liturgischen Erneuerung (1887-
1970), II (188-200). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 127, 19 (1971):
L. Höfer, Eucharistie und Interkommunion im evangelisch-katholischen
Gespräch (291-96). Reformatio 20, 9 (1971): F. Meerwein, R. Battegay u.
A. Steiner, Aufsätze zum Thema «Aggression» (528-46). Revue de théologie et
de philosophie 21, 4 (1971): M. Guéroult, La doctrine fichtéenne du droit
(209-20); R. Böschenstein-Schäfer, La théologie du signe dans les fragments
hymniques de Hölderlin (221-39); A. Molnlr, Comenius. Entre l'unité des
frères tchèques et l'unité du monde à venir (240-52).

Belgien. Nouvelle revue théologique 93, 6 (1971): J.Dupont, Renoncer à

tous ses biens, Luc 14, 33 (561-82); G. Dejaifve, Un débat sur l'infaillibilité.
La discussion entre K. Rahner et H. Küng (583-601); J. M. R. Tillard,
Catholiques romains et Anglicans: l'Eucharistie (602-56).

Deutschland. Biblische Zeitschrift 15, 2 (1971): J. Gnilka, Das Kirchenmodell

des Epheserbriefes (161-184); L. Ruppert, Die Sündenfallerzählung
(Gn. 3) in vorjahwistischer Tradition und Interpretation (185-202) ; H. Horn,
Traditionsschichten in Ex. 23, 10-33 und Ex 34, 10-26 (203-21); D. Zeller,
Das Logion Mt. 8, llf./Lk. 13, 28f. (222-37); M. Mees, Petrus und Johannes
nach ausgewählten Varianten von P66 und S (238-49). Deutsches Pfarrerblatt
71, 19-20 (1971): R. Riihl, Das WahrheitsVerständnis im ökumenischen und
innerkirchlichen Dialog, I-II (609-11; 639-42). Evangelische Kommentare 4,
9 (1971) : E. Valyi-Nagy, Lob der Inkonsequenz. Über Glauben und Radikalismus

(509-13). 10: T. Rendtorff, Umwelt und die Folgen der Freiheit (571-
75); H. R. Balz, Bibelauslegung und kritische Theologie (575-79). Evangelische

Theologie 31, 9 (1971) : T. Lorenzmeier, Wider das Dogma von der Sünd-
losigkeit Jesu (452-71); Antwort von H. Gollwitzer (496-506); H. Thyen,
Positivismus in der Theologie und ein Weg zu seiner Überwindung? (472-95).
Kerygma und Dogma 17, 3 (1971): G.Friedrich, Die Auferweckung Jesu,


	Rezensionen

