
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 6

Artikel: Was heisst "Wiederkunft Christi?"

Autor: Schütz, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878656

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was heißt — «Wiederkunft Christi»?1
Es ist ein stupendes, es ist ein unerträgliches Wort für unser

modernes Bewußtsein, das Wort von der «Wiederkunft Christi». In
der Wissenschaft gibt es keine Kategorien, in denen ein Geschehen
dieses Anspruchs gedacht werden kann. Aber nicht nur rational ist
«Wiederkunft Christi» unvollziehbar. Auch emotional «Wiederkunft
Christi» ist ein grotesker Fremdkörper im Aufklärungshorizont des

XX. Jahrhunderts. Wenn «Wiederkunft Christi» für uns Nonsens ist,
dann ist auch Offenbarung für uns Nonsens. Hier ist die Theologie
in die Schranken gerufen: Welchen Sinn haben diese «alten Worte
der Kirche»?

Es ist ein Denkexperiment, zu dem ich Sie jetzt verführen möchte.
Ich will dabei in folgender Weise vorgehen :

In einem ersten Teil soll eine Analyse der konkreten Situation erfolgen,
wie sie sich in der Selbsterfahrung des Menschen unserer Zeit spiegelt. Diesen
Teil stelle ich unter das Wort eines unserer führenden Naturwissenschaftler.
Es ist ein Wort von Werner Heisenberg und besagt «... daß zum ersten Mal
im Lauf der Geschichte der Mensch auf dieser Erde nur noch sich selber
gegenübersteht, ohne Partner und ohne Gegner...»2 Es ist die Erfahrung
des Alleinseins des Menschen im naturwissenschaftlichen Kosmos.

In einem zweiten Teil möchte ich dann der Analyse der Erfahrung des
Menschen mit sich selber eine Konfrontation mit der Offenbarung folgen
lassen. Wie jene Analyse, so möchte ich auch diese Konfrontation unter das
Wort eines anderen unserer führenden Naturwissenschaftler stellen, Carl
Friedrich von Weizsäckers. Es findet sich in seinem Vortrag «Die Aufgabe
der Kirche in der kommenden Weltgesellschaft». In ihm berichtet
Weizsäcker von einem Gespräch, das er als junger Physiker mit Karl Barth hatte.3
In diesem Gespräch sei das Wort von der «Wiederkunft Christi» gefallen.
Weizsäcker sagt, er habe damals sofort verstanden, daß hier ein Nerv
unseres Verhältnisses zur Geschichte getroffen ist, und daß eine Kirche, die
nicht auf die «Wiederkunft des Herrn» wartet, «den Kern ihres Wesens, ihrer
Kraft aufgegeben habe».

Warten auf die «Wiederkunft des Herrn»! Weizsäcker fragt sich
selbst, ob man so etwas heute glauben könne, und gibt die Frage an
die Kirche4 weiter. Das aber geht die Theologie an.

1 Vortrag, gehalten am 10. Mai 1971 in der Peterskirche zu Basel, aus
Anlaß der Verleihung des theologischen Ehrendoktors durch die Universität
Basel.

2 W. Heisenberg, Das Naturbild der heutigen Physik (1965), S. 17ff.
3 C. F. v. Weizsäcker, Die Aufgabe der Kirche in der kommenden

Weltgesellschaft: Aktuelle Gespräche, 3 (1970), S. 4.
4 Ebd., S. 1.



400 P. Schütz, Was heißt — « Wiederkunft Christi »?

1.

Untersuchen wir zuerst die Lage des alleingelassenen Menschen.
Diese Lage ist bestimmt durch die Erfahrung einer Krise, über
deren Ernst niemand mehr sich einer Täuschung hingibt. Ist der
Mensch auf sich seihst gestellt, so bleibt ihm nichts anderes übrig,
als sich unter äußerstem Einsatz aller ihm zu Verfügung stehenden
Mittel selbst zu helfen. Das zu tun ist er in vollem Zuge. Er tut das

im totalen Politismus unserer Zeit. Der totale Politismus ist der
folgerichtige Schritt in einer totalen Säkularität.

Der totale Politismus unserer technokratischen Welt ist durch
die Verbindung der Macht mit der Wissenschaft zustande gekommen.

In der Gefahr sucht der Mensch Sicherheit. Er sucht sie heute
bei der Wissenschaft. Es gibt heute eine Wissenschaftsreligion. Es
ist der Glaube, daß die Wahrheit wissenschaftlicher Erkenntnis
Absolutheitscharakter besitze.

a) Es geschieht zur Zeit innerhalb der Wissenschaft selbst, daß

Kritik an diesem Anspruch wach wird.
Diese Kritik hat ihren Anstoß von der exaktesten Form der

Forschung empfangen, wie sie in der modernen Naturwissenschaft
geübt wird. Erkenntniskritisch ist da eine Unterscheidung
notwendig geworden zwischen der alten Logik der klassischen
Naturwissenschaften und der Logik der modernen Naturwissenschaften.
Nicht, daß die klassische Logik aufgehoben wäre. Sie erfährt
Beschränkungen, die allerdings ans Grundsätzliche rühren. Es ist
nicht mehr möglich, einen Absolutheitsanspruch im Sinne des

mechanistischen Weltbildes des 19. Jahrhunderts aufrecht zu halten.
Als Beispiel nur dies: In der klassischen Physik galt «natura non
facit saltus». In der modernen Physik gilt «natura facit saltus».
In diesem Satz zeigt sich das neue Element in der modernen
Naturerkenntnis am augenfälligsten. Eine Natur, die Sprünge macht,
fordert ein Denken - sozusagen - im «Offenen»5. Die Sicherheit,
die ein fugenlos geschlossenes System bietet, ist nicht mehr
verbürgt.

Ich kann nur Hinweise geben auf das, was ich das «Offene» im
Unterschied zum «Geschlossenen» des alten naturwissenschaftlichen

6 Siehe zu diesem Begriff P. Schütz, Das Wagnis des Menschen im Offenen
der Freiheit: Ges. Werke III, S. 641 ff.



P. Schütz, Was heißt - «Wiederkunft Christi»? 401

Weltbildes nenne: Statistik statt Kausalgesetz, Nichtobjektivier-
barkeit, Bedeutung der Subjektivität im Experiment. Komplementarität

von sich ausschließenden Begriffen in der Beschreibung des

atomaren Vorgangs. Das Problem der Freiheit erscheint unerwartet
im alten Determinismus: Es ist der Streit zwischen Einstein: Gott
würfelt nicht - und Max Born: Gott ist unverfügbar6. In seinem
Vorwort zum Briefwechsel Einstein-Born spricht Heisenberg davon,
daß im Fortschritt der Wissenschaft die «enorme Anstrengung»
notwendig sein könne, «die Struktur des Denkens zu ändern»7.

Alles Denken hängt zusammen. Ob der denkende Glaube will
oder nicht - er kann sich dieser «enormen Anstrengung» nicht
entziehen.

Der Begriff des Offenen erweist sich hier als hilfreich. In Heisenbergs

Buch «Wandlungen in den Grundlagen der Naturwissenschaft»

heißt es, «daß alle Erkenntnis gewissermaßen über einer
grundlosen Tiefe schweben muß». Es zerfalle die Wirklichkeit in
«getrennte Schichten, die erst in einem abstrakten Raum hinter
den Phänomenen zusammenhängen».8

Hier wird in der exaktesten wissenschaftlichen Disziplin, die wir
heute haben, eine vorbildliche Erkenntniskritik9 geübt.

Was hier in Frage gestellt ist, das ist nicht die Wissenschaft an
sich. Es ist der absolute Anspruch wissenschaftlicher Wahrheit.

b) Ich wende mich jetzt der Geschichte zu, und zwar dem Phänomen

der «Ambivalenz».

In seinem Vortrag weist C. F. V.Weizsäcker auf «die erschreckende
und erschütternde Erfahrung» hin - so seine Worte -, «daß uns
jede absolut gesetzte Position ins Gegenteil umschlägt». Weizsäcker

gibt dafür einige Beispiele. Wissenschaft und Technik ermöglichen
zwar Freiheit, stabilisieren aber zugleich Herrschaft. Sie zwingen,
den Krieg zu überwinden durch eine weltweite Ordnung, und
bedrohen im gleichen Zuge die Freiheit durch die Gefahr einer «äußersten

Tyrannis».
Der Soziologe Friedrich Wagner weist in seiner Wissenschafts-

6 Albert Einstein - Max Born, Briefwechsel 1916-1955 (1969), S. 129f.
119. 204. 207.

' Ebd., S. 12 f.
8 W. Heisenberg, Wandlungen in den Grundlagen der Naturwissenschaft

(1949), S. 84.
9 Ausführlich P. Schütz, G. W. III, S. 429-480.

26



402 P. Schütz, Was heißt - « Wiederkunft Christi»?

Soziologie diese Koppelung von Progreß und Regreß in umfassenden,
konkreten Analysen nach. Am Rand dieses Widerstreits lauert die

Katastrophe.
Gerade der gesellschaftliche Fortschritt zeigt diesen Januskopf.

Freiheit und Wahrheit sind untrennbar. Am Beispiel des Marxismus
wird erkennbar, wie das Wahrheitsdogma der Gesellschaftsideologen
notwendig die Freiheit an die Knechtschaft ausliefert. Wir sehen uns
in einem Teufelskreis gefangen. Je mehr Gerechtigkeit, sagt Max
Horkheimer, desto weniger Freiheit. Wahrheit, die auf dem Weg
über die Verwirklichung die Freiheit in ihr Gegenteil verkehrt!10
Gerechtigkeit, die sich heimtückisch immer nur durch Gewalt
verwirklicht! Es ist der Mörder Kain, der Gott der Ungerechtigkeit
anklagt. Margret Boveris soziologische Untersuchungen erweisen
die Gesellschaftswelt des XX. Jahrhunderts als eine «Landschaft
des Verrats».11 Wir sind Verräter entweder an der Wahrheit oder
an der Liebe. Entweder an der Gerechtigkeit oder an der Freiheit.
Entweder am Vaterland oder an der Menschheit. Verräter - oder
Märtyrer? Die Rollen werden austauschbar. Bleibt nur die Frage:
Wer hängt wen - morgen?

Diesem ideologischen Zwang parallel läuft der materielle Zwang,
der - etwa im Kapitalismus z. B. - den Konsumenten zum Sklaven

seiner eigenen Produktion macht.
Gibt es eine Möglichkeit, dieses doppelte Verhängnis der Sklaverei

rückgängig zu machen? Wir haben über die Naturkräfte
verfügt durch die Technik. Nun haben wir die Folgen : Es wird über uns
verfügt von eben derselben Technik. Der Vorgang ist nicht mehr
rückgängig zu machen. Die Naturkräfte sind los- und in die alte
Ordnung eingehrochen. Sie verwirklichen in des Menschen Hand
den Glücksstand eines technischen Paradieses und hedrohen uns
zugleich mit einer technischen Hölle.

Unwillkürlich denkt man in dieser Anarchie der Normen, daß
wir uns - mit einem Wort W. Audens - im « Stand der Gefallenheit»
befinden, wie er im Genesis-Mythos beschrieben ist.12 Der Segen
«Herrschet und mehret euch!» war dem Menschen vor dem Fall
gegeben. Der Segen ist nicht aufgehoben. Er ist aber - nach dem

10 M. Horkheimer, Interview: Der Spiegel, Januar 1970, S. 80.
11 M. Boveri, Der Verrat im XX. Jahrhundert, 1 (1956), S. 7ff.
12 W. H. Auden, Des Färbers Hand (1962), S. 143.



P. Schütz, Was heißt - «Wiederkunft Christin? 403

Fall jetzt gekoppelt mit dem Fluch. Ja! Herrschet! Aber die Gefahr
der Weltzerstörung, die ihr mit diesem «Herrschet»! heraufbeschworen

habt, die könnt ihr nicht beherrschen. Ja Mehret Euch
Aber Raum genug auf Erden habt ihr nicht für diese Explosion!
Da ist eine Segen-Fluch-Relation! Da ist ein böser Hang in den

Dingen: der Freiheit zur Anarchie, der Gerechtigkeit zur Gewaltübung

Sollte es möglich sein, daß diese Doppelbödigkeit unseres
technischen, moralischen, gesellschaftlichen «Fortschritts» auf viel tiefer
sitzende Störungen hinweist? Sollte die Verstrickung in diese com-
plexio oppositorum im innersten Kern unseres Erkenntnisvermögens

selbst ihren Ursprung haben? Lassen wir es ruhig bei der
Bezeichnung «Geist». Könnte es sein, daß des Menschen «Geist» gestört
ist?

c) Nach der Relativität unserer Erkenntnis, der Zweideutigkeit
unserer Taten muß deshalb auch noch ein Hinweis auf die Rolle des

Wahnsinns in der rationalistischen Gesellschaft folgen.
Der französische Psychiater und Philosoph Michel Foucault hat

ein Buch über die Geschichte des Wahnsinns veröffentlicht.13 Es ist
eine Anklage gegen die Unmenschlichkeit der Vernunft. Dies nämlich

ist die Geschichte des Wahnsinns: Asyliert, ins Verließ
abgesondert, verfemt und gerichtet begleitet der Wahnsinn die
Aufklärung. Die raison, will sie ihre Welt sichern, muß die déraison

verfolgen. Der Wahnsinn aber ist stumm, durch sein bloßes Dasein

mächtig genug, die Fiktion einer rationalen Welt in ihrer
Fragwürdigkeit bloßzustellen.

Foucault spricht im Blick auf das Ganze der Geschichte von einer
«Notwendigkeit des Wahnsinns». Indem die Vernunft die Nichtvernunft abweist
und in einem Verließ abstellt, in der «Grenzerfahrung» dieses Aktes entsteht
überhaupt erst Geschichte. Ohne déraison gibt es keine raison. Beide haben
eine gemeinsame Wurzel. Der Mensch als vernünftiges Wesen ist eine
Selbsttäuschung. Diese Selbsttäuschung ist nur möglich dank einer Unterdrückung
des Wahnsinns, schließlich eines Vergessens, dann eines Leugnens der
acherontischen «Unterseite der Welt». Damit hat die abendländische Menschheit

den tragischen Grund ihrer Wirklichkeit aus ihrem Bewußtsein
ausgeschieden.

Indes - der Mensch ist unergründbar. Fremd zu sein in der Welt gehört

13 M. Foucault, Histoire de la folie (1961); in deutscher Übersetzung:
Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der
Vernunft (1969).



404 P. Schütz, Was heißt - « Wiederkunft Christi»?

zum Menschen. Er ist in ihr gleichsam ausgesetzt. Dem Wahnsinnigen ist
die Fremdheit noch vertraut. Visionäre und Propheten, die Teiresias- und
Kassandra-Naturen, Sophokles und Shakespeare, in unseren Tagen Beckett
und Ionesco und die ganze literature noir und die surrealistischen Maler
von Bosch bis Max Ernst und Francis Bacon haben um diese «Unterseite»
der Welt sehr genau gewußt. In psychischen Epidemien und Massenneurosen
erscheint sie.

Es waren nur einige Anmerkungen, die ich Ihnen zur Selbsterfahrung

des modernen Menschen gemacht habe. Aber diese
Schlußfolgerung kann doch gezogen werden :

Welt und Werk des Menschen sind endlich. Der Mensch steht
von Anfang seiner Geschichte an in der Grenzerfahrung seiner
Endlichkeit. Er selbst ist ein Eschaton. Der biologische Kosmos kommt
nicht über ihn hinaus. Das biologische Leben braucht den Tod
sogar als Voraussetzung der besonderen Form von Leben, die es

ist. Um so begreiflicher des Menschen Wunsch nach Unendlichkeit.
Unendlichkeit der Zeit, Unendlichkeit des Raumes. Giordano Bruno

Der Mythus der Unendlichkeit indes hat in der modernen
Naturwissenschaft keinen Rückhalt mehr. Was einen Anfang hat, kann
auch ein Ende haben. Ende ist denkbar und möglich, auch im Blick
auf den physikalischen Kosmos.

Vom Ende spricht die Offenbarung. Sie spricht sogar vom Ende
aller Dinge. Sie spricht vom Ende in einem besonderen Sinn als
dem Ziel der Geschichte: Sie spricht von einem Ende, das zugleich
ein Anfang ist. Ein neuer Anfang, und das heißt: aus nicht-natürlichem

Grund und mit nicht-natürlicher Bestimmung. In dieser

Aussage spricht Offenbarung als Prophétie. Damit sind wir schon
in der Konfrontation mit der Offenbarung begriffen.

2.

«Wiederkunft» ist eine Aussage qualifizierter Offenbarung.
a) Offenbarung spricht in der Sprache der Endlichkeit auch durch

das mythische Bildwort hindurch. Es ist zuerst von der Interpretation
dieses Bildwortes zu reden.

Es hat eine Zeit gegeben, in der die Kriterien des Historismus
für absolut im Sinne wissenschaftlicher Wahrheit galten. In der
historischen Kritik hatten Ursprungs- und Echtheitsfragen diesen

Rang. Der Begriff des Endes war danach «spätjüdische Apokalyptik»,



P. Schütz, Was heißt - «Wiederkunft Christi»? 405

war «zeitbedingt» und «Mythologie» vergangener Zeiten. So kann
man werten, wenn man der historischen, d. h. der kausalen Zeit
im Sinne Kants Idealität zumißt.

Aber diese Idealität ist fragwürdig geworden, nicht nur
angesichts eines durch die Relativitätstheorie gewandelten Zeitbegriffs.14
Entscheidend ist dies: diese ideale Zeit gibt es im Glauben nicht.
Es hat sie im Glauben nie gegeben. Für den Glauben gibt es die
Horizontale der kausalen Zeit nur gebrochen durch die Vertikale
des Jetzt und Hier. Glaube ist Vergegenwärtigung schlechthin, ist
Existenz gleichsam im Schnittpunkt der vertikalen und der
horizontalen Zeit. Hier ist Prophétie Gegenwart. Hier ist «Wiederkunft
Christi» parusial. Parusie ist dynamisch, nicht statisch zu verstehen :

Parusie ist durch die Zukunft bewegte Gegenwart. Der eschatolo-
gische Horizont unseres geschichtlichen Augenblicks ist von höchster

Aktualität. Mit dem Wort vom Wiederkommenden ist dieser
Horizont nach allen Seiten hin, nicht nur in die Vergangenheit
und in die Zukunft, sondern auch im Raum nach «oben» und nach
«unten» hin aufgerissen. Wir stehen radikal im Offenen des

unverfügbar wirklichen Gottes. Endlichkeit als das große Relativum ist
ein anderer, sozusagen negativer Begriff für dieses Offene, offen
auch für die Möglichkeit eines Geschehens, das in der Kategorie
der endlichen Zeit verneint werden muß.

«Wiederkunft des Herrn» erscheint im eschatologischen Horizont
als eine solche Möglichkeit des Unmöglichen. Auf dieser Schneide

zum Unmöglichen hin wird die Wiederkunft sprachlich andeutbar
nur im mythischen Zeichen. Das «Kommen in den Wolken des

Himmels» zeigt die Radikalität des Endes und die Totalität des

novum eines «neuen Himmels und einer neuen Erde» an. In Matth.
24 ist nicht vom Menschensohn in natura, sondern abstrakt von
seinem «Zeichen» die Rede und das im Zusammenhang mit dem
«Sturz der Sterne» und dem Tanz «der Kräfte der Himmel». Paulus
sagt, es schwinde die Gestalt dieses Kosmos dahin. Wohinaus? In
ein Nichts? Sie «schwindet dahin» in die neue Gestalt einer neuen
Schöpfung. Denn es ist denkbar, daß dieses Schema, diese

gegenwärtige Schöpfungsgestalt atomaren, elektronischen Grundcharakters

lediglich eine Vorform, sozusagen Rohmaterial einer neuen
Schöpfung ist. Rohmaterial! Das ist sehr realistisch vorstellbar.

14 P. Schütz, G. W. IV, S. 132ff.



406 P. Schütz, Was heißt - « Wiederkunft Christi»?

Der Grundstoff der Energie, nach der Quantenphysik von einem
äußersten Grad der Einfachheit, beinahe spirituell bis hin zum
Begriff der «Anti-Materie», bereit zu jeder Wandelbarkeit15 gemäß
dem Logos neuer Schöpfungsentwürfe.

Das «Zeichen» des «in den Wolken des Himmels» Kommenden
ist aus der endlichen Welt genommen, zeigt aber als Bildwort16 über
das Endliche hinaus. Begriffe bestimmen Verfügbares. Bildworte
zeigen hin auf Unverfügbares. Als unberührbare Mitte es umkreisend,

rücken sie immer neue Gesichtspunkte ins Blickfeld. Sie

können sich überlagern, häufen, widersprechen. Römer 8 bringt
das berühmte Bild von der Schöpfung als einer Gebärerin, die in
Wehen stöhnt. Es heißt hier ktisis, nicht Kosmos. Ktisis ist der
dynamische Begriff, der die Bewegung des Gebärens mit hinein-
nimmt gegenüber dem statischen «Kosmos». Hierher gehört die in
der Apokalypse ausdrücklich als «Zeichen» bezeichnete Vision von
der Gebärerin, mit der Sonne bekleidet, der Mond unter ihren Eüßen,
gekrönt mit zwölf Sternen. Es kann kein Zweifel sein, daß hier in
den Akt der schöpferischen Verwandlung das ganze Universum
mit einbezogen ist. Wie kein Zweifel sein kann, daß die Parusie
sich auch kosmologisch als Kampf im Universum abspielt. Nicht
- noologisch - als Evolution, sondern - pneumatologisch - als
Revolution kommt das Reich Gottes im Zeichen des «in der Glorie
des Himmels» Erscheinenden.

Parusie ist Zukunft in Gegenwart.
b) In welcher Gestalt kann die « Wiederkunft des Herrn »Gegenwart

unter uns sein?

In der strengen Unbedingtheit des Endlichen kann dieses

Ereignis nur anwesend sein unter uns sub contrario: Das Geheimnis

zeigt sich verborgen unter seinem Gegensatz.
Es ist jetzt vom Phänomen des Todes zu sprechen! Sub contrario

- das heißt - in der Endlichkeit erscheint der Lebendige unter
der Gestalt des Todes. Er kann hier nicht anders erscheinen, will
er überhaupt erscheinen und eine endliche Welt nicht im Tode
lassen.

Mit anderen Worten - nur als deus inversus, als der auf den Kopf
gestellte Gott, ist er im Endlichen da, dieses Endliche unablässig

16 Ders., G. W. IV, 8. 149ff.
18 Ders., Bd. III, S. 542ff.



P. Schütz, Was heißt - « Wiederkunft Christi»? 407

aufsprengend in das Offene einer Wirklichkeit, die uns unverfügbar
ist. Das finitum ist capax infiniti in der Geschichte nur unter dem
Risiko der Katastrophe.

Hölderlin in seinen Anmerkungen zum «Ödipus» sagt, daß dort,
wo der Gott sich mit dem Menschen «paare», daß dort der Tod
stehe. Das gilt nicht nur für die Individual-, das gilt auch für die
Universalgeschichte. Man könnte auf den Gedanken kommen, daß
hier ein christliches Motiv ins Weltliche übertragen ist. Etwa der
Gedanke Luthers, daß das Kreuz über die ganze Erde hingelegt
sei, daß Christus an jedem Ort zu jeder Zeit gekreuzigt werde.
Vom Heidnischen ins Christliche gewendet: daß hier nicht der
Mensch es ist, sondern der «auf den Kopf gestellte Gott», der in
der «Paarung mit dem Menschen» stirbt.

Es ist durchaus möglich, daß Hegel unter dem Einfluß Hölderlins
seine Anregung zur «Idee vom Tode Gottes» bekommen hat.17

Hegel und Hölderlin, zu denen damals noch Schelling gehörte, rufen
einander beim Abschied aus dem Tübinger Stift das Losungswort
zu: «Reich Gottes!» Mit dieser Parole gehn die drei Jünglinge hinaus,

die Welt neu zu gestalten. Im Zeichen des Gottesreichs heißt
das: Aufhebung aller Widersprüche des Seins. Das aber geschieht
im Tod Gottes, dessen Auferstehung alle Gegensätze in der Liebe
löst. Die «Idee vom Tode Gottes» hat Hegel bis in seine

Altersphilosophie nicht verlassen.
Es ist vielleicht das letzte Mal in der Geschichte des

abendländischen Bewußtseins, daß mit dem Tod, der kein Problem, der
ein unauflösbarer Konflikt ist, vom Fundament des christlichen
Glaubens aus gerungen wird. Seitdem ist der Tod das große Tabu
der Moderne geworden. Niemand denkt daran, daß die einzige
klassenlose Gesellschaft die Gesellschaft des Todes ist. Hier ist
Gesellschaft schlechthin in einer Ohnmacht großen Stiles offenbar.
Man schweigt den Tod tot. Die Frage nach dem Sinn des Lebens ist
die Frage nach dem Sinn des Todes. Auf diese Frage haben die
Gesellschaftspragmatiker keine Antwort zu geben. Sie haben kein
Recht, auch nur einen Stein gegen die aufzuheben, die an die
«Wiederkunft des Auferstandenen» glauben.

Nur die Erfahrung des Bösen kommt dem Leben/Tod-Konflikt
in ihrer Unlösbarkeit gleich. Am Tod und am Bösen sind bisher

17 Für das Folgende vgl. F. Heer, Hegel-Auswahl (1955), S. 284ff. 23, 28£f.



408 P. Schütz, Was heißt - « Wiederkunft Christin?

alle Identitätsphilosophien gescheitert. Der Leben/Tod-Konflikt
läßt sich auf keine Weise auflösen. Er stellt den Konflikt dar, der
nur ausgelitten werden kann.

Hier muß der Widerstand gegen Hegel einsetzen. Mir scheint,
das kann nur theologisch geschehen. Probleme sind lösbar. Konflikte

müssen ausgestanden werden. Der Sinn des Lebens wird hier
sichtbar nicht im Verstehen. Das wäre die Ebene der Probleme.
Der Sinn wird sichtbar im Akt des Bestehens. Der Tod muß
bestanden werden. Das ist der Sinn. Und hier, am Konflikt, beginnt
Theologie. Dort, wo keine Antwort mehr zuhanden ist, wo jedes
Verstehen am Ende ist : dort, wo des Menschen Existenz ihr Escha-
ton erfährt, dort erst beginnt Theologie. Hier gilt es also, Hegel
zu widerstehen.

Die «ungeheure Macht des Negativen» besteht nicht darin, daß
sie dialektisch das Positivum der Auferstehung aus sich hervortreibt.

Nein! Im Tod läuft das Leben leer aus. Das ist die Wahrheit
unserer Existenz. Tod heißt zuerst einmal, die volle Realität des

in den Tod auslaufenden Lebens erfahren müssen. Darin eben
besteht - entgegen Hegel - in Wahrheit die ungeheure Ohnmacht
des Negativen, daß sie aus sich selbst, aus ihrem Nein nicht zum
Ja kommen kann. Die logische Identität erzwingt mitnichten den
dialektischen Umschlag vom Tod in Auferstehung. Das Leben läuft
leer aus.

Die Passion Christi als der «Tod Gottes am Kreuz» ist in Wahrheit

das Eschaton allen Portschritts. Keine Dialektik überspringt
dieses Grab. Hegels Satz vom «spekulativen Karfreitag, der sonst
historisch war», weicht in die Idealität aus. Der Karfreitag der
Evangelien ist beides, spekulativ und historisch. Nur in der
Komplementarität der beiden sich ausschließenden Gegensätze, spekulativ

und historisch, nur in der Zange der beiden konträren
Aussagen, empfängt der Satz vom «Tod Gottes» die qualifizierte
Wirklichkeit des Unverfügbaren.

Hier gibt es keine dialektische Entfaltung der Idee im progressus
einer innergeschichtlichen Vollendung der Geschichte. Hier läuft
das Leben leer aus, ein für allemal, so wahr es der Tod Gottes ist,
was am Kreuz geschieht. Hier ist jetzt nur eines fällig: Schöpfung!
Auferstehung als Welt-Schöpfungsakt Als Beginn des totum novum,
«das kein Auge gesehen, das kein Ohr gehört hat».

Der Satz vom mysterium sub contrario hat noch einen zweiten



P. Schütz, Was heißt — « Wiederkunft Christi»? 409

Aspekt.18 Wenn der Tod Christi der Tod Gottes am Kreuz ist, so

heißt das: Gott ist in der Geschichte anwesend als - Gehenkter.
Genauer, er ist in ihr anwesend als vollendeter deus inversus: als
Verbrecher. Hier kommt das Katastrophische in einer neuen
radikalen Version noch einmal auf uns zu: der tote Gott, von uns
getötet kraft Recht und Gesetz : das heißt eben : als Verbrecher. Jesus
wird hingerichtet - nach Hegel - durch die vergesetzlichte Welt.
Er wird hingerichtet durch die Gesellschaft, und zwar die religiöse
Gesellschaft der Juden im Verein mit der politischen Gesellschaft
der Römer.

Diese Vergesetzlichung des Lebens und der Welt ist die gemeinsame

Frucht der alttestamentarischen Nomokratie und des augusteischen

Imperiums. Sie ist die äußerste Form der Entfremdung des

zur Freiheit berufenen Menschen. Zugleich ist das Gesetz der
Versuch des sich entfremdeten Lebens, sich im Dasein zu erhalten.
Die Befreiung aus dieser Entfremdung ist nur durch ein Brechen
dieses Gesetzes, ist nur durch dieses Verbrechen möglich. Im Tod
des Hingerichteten bricht Jesus Christus zur Freiheit durch. Das
hat Hegel gesehen. Das Grab Christi ist das Grab der «verkehrten
Welt». Dies ist die radikale Revolution des Evangeliums. Die
Wahrheit ist konsternierend und provokant: Daß Gott in der
endlichen Welt des sterblichen Menschen nur unter der Gestalt seines

Gegensatzes anwesend sein kann.
Der Mensch hat die Welt des Guten beschlagnahmt. Das moralische

Gesetz! Der Mensch ist gut! Das Gute ist machbar! Den
Bösen gibt es nicht! Alles Wirkliche ist vernünftig! So bleibt für
Gott nur noch der Ort des Bösen übrig.

Gott ist tot! Und - Gott ist böse! Er kann in dieser Welt
Anwesenheit nur noch als von uns, den Gerechten, Hingerichteter
haben.

Auf jeden Fall - wer sich mit dem Evangelium einläßt, muß
sich der Metanoia aussetzen: einer Erschütterung der Denk- und
Wertkategorien, die in der endlichen Welt gelten.

Denkender Glaube kann hier nur noch denken in einer theologia
negativa. Der denkende Glaube hat keine andere Möglichkeit als
die ex negatione, das Geschichtliche durchsichtig zu machen für
das, was mehr als geschichtlich ist.

18 Diesen Aspekt verdanke ich einem Vortrag von Günther Rohrmoser,
Ev. Akademie Tutzing, am 7. 3. 1971.



410 P. Schütz, Was heißt - « Wiederkunft Christi»?

Negative Theologie definiert durch das Fehlende. Im Negativ
des von uns bezweifelten, verneinten, gekreuzigten Christus ist
Gott uns gegenwärtig. Parusie als Leidensallgegenwart Gottes.
Der leidende Gott als der sich uns sub contrario Zeigende. Als der
auf den Kopf gestellte, dessen Macht gerade seine Ohnmacht ist.

3.

Was heißt - «Wiederkunft Christi»? Im Eingang hatte ich gesagt:
ein Fremdkörper im modernen Bewußtsein. Aber gerade in diesem
Fremdsein kommt die wahre Wirklichkeit des Menschenwesens
zutage - wenn überhaupt: eine Antwort kann nur im Horizont des

Endes und der Endlichkeit gegeben werden.
Wiederkunft Christi ist der Einbruch des Unverfügbaren in das

selbstgenügsame Getto unserer absoluten Diesseitigkeit.
Diese absolute Diesseitigkeit offenzuhalten für die Wirklichkeit

des unverfügbaren Gottes, ist das Wagnis christlicher Existenz.
Es könnte sein, daß Theologie neu nachzudenken hat über den

Wiederkommenden als «des Gesetzes Ende».
Es könnte sein, daß Christenheit über diesen Auftrag wieder zur

Minorität gesundet.
Es könnte sein, daß Theologie neu nachzudenken hat über die

Bestimmung des Menschen «zur Freiheit der Söhne Gottes».
Es könnte sein, daß das Evangelium über der Bedrohung der

Freiheit in den Mechanismen unserer Technokratie wieder so

hochpolitisch wird wie im Jahrhundert seines Ursprungs.

Paul Schütz, Söcking b. Starnberg/Ober-Bayern


	Was heisst "Wiederkunft Christi?"

