Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 6

Artikel: Was heisst "Wiederkunft Christi?"
Autor: Schiitz, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878656

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was heibt — « Wiederkunft Christi»?*

Es ist ein stupendes, es ist ein unertrégliches Wort fiir unser
modernes BewuBtsein, das Wort von der «Wiederkunft Christi». In
der Wissenschaft gibt es keine Kategorien, in denen ein Geschehen
dieses Anspruchs gedacht werden kann. Aber nicht nur rational ist
«Wiederkunft Christi» unvollziehbar. Auch emotional! «Wiederkunft
Christi» ist ein grotesker Fremdkorper im Aufkldrungshorizont des
XX.Jahrhunderts. Wenn «Wiederkunft Christi» fiir uns Nonsens ist,
dann ist auch Offenbarung fiir uns Nonsens. Hier ist die Theologie
in die Schranken gerufen: Welchen Sinn haben diese «alten Worte
der Kirche»?

Es ist ein Denkexperiment, zu dem ich Sie jetzt verfithren mochte.
Ich will dabei in folgender Weise vorgehen:

In einem ersten Teil soll eine Analyse der konkreten Situation erfolgen,
wie sie sich in der Selbsterfahrung des Menschen unserer Zeit spiegelt. Diesen
Teil stelle ich unter das Wort eines unserer fithrenden Naturwissenschaftler.
Es ist ein Wort von Werner Heisenberg und besagt «... daf zum ersten Mal
im Lauf der Geschichte der Mensch auf dieser Erde nur noch sich selber
gegeniibersteht, chne Partner und ohne Gegner...»? Es ist die Erfahrung
des Alleinseins des Menschen im naturwissenschaftlichen Kosmos.

In einem zweiten Teil méchte ich dann der Analyse der Erfahrung des
Menschen mit sich selber eine Konfrontation mit der Offenbarung folgen
lassen. Wie jene Analyse, so mochte ich auch diese Konfrontation unter das
Wort eines anderen unserer fiuhrenden Naturwissenschaftler stellen, Carl
Friedrich von Weizséckers. Es findet sich in seinem Vortrag «Die Aufgabe
der Kirche in der kommenden Weltgesellschaft». In ihm berichtet Weiz-
sécker von einem Gesprach, das er als junger Physiker mit Karl Barth hatte.3
In diesem Gesprich sei das Wort von der «Wiederkunft Christi» gefallen.
Weizsécker sagt, er habe damals sofort verstanden, daf3 hier ein Nerv un-
seres Verhiltnisses zur Geschichte getroffen ist, und daB eine Kirche, die
nicht auf die « Wiederkunft des Herrn» wartet, «den Kern ihres Wesens, ihrer
Kraft aufgegeben habe»,

Warten auf die «Wiederkunft des Herrn»! Weizsicker fragt sich
selbst, ob man so etwas heute glauben konne, und gibt die Frage an
die Kirche* weiter. Das aber geht die Theologie an.

! Vortrag, gehalten am 10. Mai 1971 in der Peterskirche zu Basel, aus
Anlaf} der Verleihung des theologischen Ehrendoktors durch die Universitét
Basel.

2 W. Heisenberg, Das Naturbild der heutigen Physik (1965), S. 17ff.

3 C. F. v. Weizsdcker, Die Aufgabe der Kirche in der kommenden Welt-
gesellschaft: Aktuelle Gespriche, 3 (1970), S. 4.

1 Ebd., S. 1.



400 P. Schiitz, Was heif3t — « Wiederkunft Christin?

Untersuchen wir zuerst die Lage des alleingelassenen Menschen.
Diese Lage ist bestimmt durch die Erfahrung einer Krise, iiber
deren Ernst niemand mehr sich einer Téduschung hingibt. Ist der
Mensch auf sich selbst gestellt, so bleibt ihm nichts anderes iibrig,
als sich unter dullerstem Einsatz aller ihm zu Verfiigung stehenden
Mittel selbst zu helfen. Das zu tun ist er in vollem Zuge. Er tut das
im totalen Politismus unserer Zeit. Der totale Politismus ist der
folgerichtige Schritt in einer totalen Sikularitat.

Der totale Politismus unserer technokratischen Welt ist durch
die Verbindung der Macht mit der Wissenschaft zustande gekom-
men. In der Gefahr sucht der Mensch Sicherheit. Er sucht sie heute
bei der Wissenschaft. Fs gibt heute eine Wissenschaftsreligion. Es
ist der Glaube, daf3 die Wahrheit wissenschaftlicher Erkenntnis
Absolutheitscharakter besitze.

a) Es geschieht zur Zeit innerhalb der Wissenschaft selbst, daB
Kritik an diesem Anspruch wach wird.

Diese Kritik hat ihren Anstol von der exaktesten Form der
Forschung empfangen, wie sie in der modernen Naturwissenschaft
geiibt wird. Erkenntniskritisch ist da eine Unterscheidung not-
wendig geworden zwischen der alten Logik der klassischen Natur-
wissenschaften und der Logik der modernen Naturwissenschaften.
Nicht, dafl die klassische Logik aufgehoben wire. Sie erfihrt Be-
schrinkungen, die allerdings ans Grundsétzliche rithren. Es ist
nicht mehr mdoglich, einen Absolutheitsanspruch im Sinne des
mechanistischen Weltbildes des 19. Jahrhunderts aufrecht zu halten.
Als Beispiel nur dies: In der klassischen Physik galt «natura non
facit saltus». In der modernen Physik gilt «natura facit saltus».
In diesem Satz zeigt sich das neue Element in der modernen Natur-
erkenntnis am augenfilligsten. Eine Natur, die Springe macht,
fordert ein Denken - sozusagen — im «Offenen»’. Die Sicherheit,
die ein fugenlos geschlossenes System bietet, ist nicht mehr ver-
biirgt.

Ich kann nur Hinweise geben auf das, was ich das «Offene» im
Unterschied zum «Geschlossenen» des alten naturwissenschaftlichen

5 Siehe zu diesem Begriff P. Schiitz, Das Wagnis des Menschen im Offenen
der Freiheit: Ges. Werke 111, S. 6411f.



P, Schiitz, Was heifst — « Wiederkunft Christi»? 401

Weltbildes nenne: Statistik statt Kausalgesetz, Nichtobjektivier-
barkeit, Bedeutung der Subjektivitdt im Experiment. Komplemen-
taritdt von sich ausschlieBenden Begriffen in der Beschreibung des
atomaren Vorgangs. Das Problem der Freiheit erscheint unerwartet
im alten Determinismus: Es ist der Streit zwischen Einstein: Gott
wiirfelt nicht — und Max Born: Gott ist unverfiigbar®. In seinem
Vorwort zum Briefwechsel Einstein—-Born spricht Heisenberg davon,
daf} im Fortschritt der Wissenschaft die «enorme Anstrengung» not-
wendig sein konne, «die Struktur des Denkens zu éndern»”.

Alles Denken hingt zusammen. Ob der denkende Glaube will
oder nicht — er kann sich dieser «enormen Anstrengung» nicht ent-
ziehen.

Der Begriff des Offenen erweist sich hier als hilfreich. In Heisen-
bergs Buch «Wandlungen in den Grundlagen der Naturwissen-
schaft» heilit es, «dall alle Erkenntnis gewissermaflen tber einer
grundlosen Tiefe schweben mull». Es zerfalle die Wirklichkeit in
«getrennte Schichten, die erst in einem abstrakten Raum hinter
den Phénomenen zusammenhéingen».®

Hier wird in der exaktesten wissenschaftlichen Disziplin, die wir
heute haben, eine vorbildliche Erkenntniskritik ® geiibt.

Was hier in Frage gestellt ist, das ist nicht die Wissenschaft an
sich. Es ist der absolute Anspruch wissenschaftlicher Wahrheit.

b) Ich wende mich jetzt der Geschichte zu, und zwar dem Phéno-
men der «Ambivalenz».

In seinem Vortrag weist C. F. v.Weizsicker auf «die erschreckende
und erschiitternde Erfahrung» hin — so seine Worte —, «dafl uns
jede absolut gesetzte Position ins Gegenteil umschligt». Weizséicker
gibt dafiir einige Beispiele. Wissenschaft und Technik ermd&glichen
zwar Freiheit, stabilisieren aber zugleich Herrschaft. Sie zwingen,
den Krieg zu iiberwinden durch eine weltweite Ordnung, und be-
drohen im gleichen Zuge die Freiheit durch die Gefahr einer «duler-
sten Tyrannis».

Der Soziologe Friedrich Wagner weist in seiner Wissenschafts-

6 Albert Einstein — Max Born, Briefwechsel 1916-1955 (1969), S. 129f.
119. 204. 207.

? Ebd., S. 12f,

8 W. Heisenberg, Wandlungen in den Grundlagen der Naturwissenschaft
(1949), S. 84.

9 Ausfihrlich P. Schiitz, G. W. III, S. 429-480.

26



402 P. Schiitz, Was heift — « Wiederkunft Christi»?

soziologie diese Koppelung von Progrell und Regref} in umfassenden,
konkreten Analysen nach. Am Rand dieses Widerstreits lauert die
Katastrophe.

Gerade der gesellschaftliche Fortschritt zeigt diesen Januskopf.
Freiheit und Wahrheit sind untrennbar. Am Beispiel des Marxismus
wird erkennbar, wie das Wahrheitsdogma der Gesellschaftsideologen
notwendig die Freiheit an die Knechtschaft ausliefert. Wir sehen uns
in einem Teufelskreis gefangen. Je mehr Gerechtigkeit, sagt Max
Horkheimer, desto weniger Freiheit. Wahrheit, die auf dem Weg
itber die Verwirklichung die Freiheit in ihr Gegenteil verkehrt |10
Gerechtigkeit, die sich heimtiickisch immer nur durch Gewalt ver-
wirklicht! Es ist der Morder Kain, der Gott der Ungerechtigkeit
anklagt. Margret Boveris soziologische Untersuchungen erweisen
die Gesellschaftswelt des XX.Jahrhunderts als eine «Landschaft
des Verrats».!* Wir sind Verrdter entweder an der Wahrheit oder
an der Liebe. Entweder an der Gerechtigkeit oder an der Freiheit.
Entweder am Vaterland oder an der Menschheit. Verrdter — oder
Mairtyrer? Die Rollen werden austauschbar. Bleibt nur die Frage:
Wer hingt wen — morgen?

Diesem ideologischen Zwang parallel lduft der materielle Zwang,
der — etwa im Kapitalismus z. B. — den Konsumenten zum Skla-
ven seiner eigenen Produktion macht.

Gibt es eine Moglichkeit, dieses doppelte Verhdngnis der Skla-
verei riickgangig zu machen? Wir haben iiber die Naturkrifte ver-
tigt durch die Technik. Nun haben wir die Folgen: Es wird iiber uns
verfiigt von eben derselben Technik. Der Vorgang ist nicht mehr
riickgidngig zu machen. Die Naturkréifte sind los- und in die alte
Ordnung eingebrochen. Sie verwirklichen in des Menschen Hand
den Gliicksstand eines technischen Paradieses und bedrohen uns zu-
gleich mit einer technischen Holle.

Unwillkiirlich denkt man in dieser Anarchie der Normen, daf}
wir uns — mit einem Wort W. Audens — im «Stand der Gefallenheit»
befinden, wie er im Genesis-Mythos beschrieben ist.'? Der Segen
«Herrschet und mehret euch!» war dem Menschen vor dem Fall
gegeben. Der Segen ist nicht aufgehoben. Er ist aber — nach dem

10 M. Horkheimer, Interview: Der Spiegel, Januar 1970, S. 80.
11 M. Boveri, Der Verrat im XX. Jahrhundert, 1 (1956), S. 7ff.
12 W. H. Auden, Des Farbers Hand (1962), S. 143.



P. Schiitz, Was heift — « Wiederkunft Christi»? 403

Fall jetzt gekoppelt mit dem Fluch. Ja! Herrschet! Aber die Gefahr
der Weltzerstorung, die ihr mit diesem «Herrschet»! heraufbe-
schworen habt, die kénnt ihr nicht beherrschen. Ja! Mehret Euch!
Aber Raum genug auf Erden habt ihr nicht fur diese Explosion!
Da ist eine Segen-Fluch-Relation! Da ist ein boser Hang in den
Dingen: der Freiheit zur Anarchie, der Gerechtigkeit zur Gewalt-
tibung!

Sollte es moglich sein, dafl diese Doppelbidigkeit unseres tech-
nischen, moralischen, gesellschaftlichen «Fortschritts» auf viel tiefer
sitzende Storungen hinweist? Sollte die Verstrickung in diese com-
plexio oppositorum im innersten Kern unseres Erkenntnisvermo-
gens selbst ihren Ursprung haben? Lassen wir es ruhig bei der Be-
zeichnung «Geist». Konnte es sein, dall des Menschen «Geist» gestort
ist?

¢) Nach der Relativitdt unserer Erkenntnis, der Zweideutigkeit
unserer Taten muf} deshalb auch noch ein Hinweis auf die Rolle des
Wahnsinns in der rationalistischen Gesellschaft folgen.

Der franzosische Psychiater und Philosoph Michel Foucault hat
ein Buch iiber die Geschichte des Wahnsinns verodffentlicht.'® Es ist
eine Anklage gegen die Unmenschlichkeit der Vernunft. Dies ndm-
lich ist die Geschichte des Wahnsinns: Asyliert, ins Verliel abge-
sondert, verfemt und gerichtet begleitet der Wahnsinn die Auf-
klarung. Die raison, will sie ihre Welt sichern, mufl die déraison
verfolgen. Der Wahnsinn aber ist stumm, durch sein blofles Dasein
méchtig genug, die Fiktion einer rationalen Welt in ihrer Frag-
wiirdigkeit bloBzustellen.

Foucault spricht im Blick auf das Ganze der Geschichte von einer «Not-
wendigkeit des Wahnsinns». Indem die Vernunft die Nichtvernunft abweist
und in einem VerlieB abstellt, in der «Grenzerfahrung» dieses Aktes entsteht
uberhaupt erst Geschichte. Ohne déraison gibt es keine raison. Beide haben
eine gemeinsame Wurzel. Der Mensch als verniinftiges Wesen ist eine Selbst-
tduschung. Diese Selbsttéduschung ist nur méglich dank einer Unterdriickung
des Wahnsinns, schlieBlich eines Vergessens, dann eines Leugnens der
acherontischen « Unterseite der Welt». Damit hat die abendldndische Mensch-
heit den tragischen Grund ihrer Wirklichkeit aus ihrem BewufBltsein ausge-
schieden.

Indes — der Mensch ist unergrindbar. Fremd zu sein in der Welt gehort

13 M. Foucault, Histoire de la folie (1961); in deutscher Ubersetzung:
Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der
Vernunft (1969).



404 P. Schiitz, Was heift — « Wiederkunft Christi»?

zum Menschen. Er ist in ihr gleichsam ausgesetzt. Dem Wahnsinnigen ist
die Fremdheit noch vertraut. Visiondre und Propheten, die Teiresias- und
Kassandra-Naturen, Sophokles und Shakespeare, in unseren Tagen Beckett
und Ionesco und die ganze literature noir und die surrealistischen Maler
von Bosch bis Max Ernst und Francis Bacon haben um diese « Unterseite»
der Welt sehr genau gewul3t. In psychischen Epidemien und Massenneurosen
erscheint sie.

Es waren nur einige Anmerkungen, die ich Ihnen zur Selbster-
fahrung des modernen Menschen gemacht habe. Aber diese SchluB3-
folgerung kann doch gezogen werden:

Welt und Werk des Menschen sind endlich. Der Mensch steht
von Anfang seiner Geschichte an in der Grenzerfahrung seiner End-
lichkeit. Er selbst ist ein Eschaton. Der biologische Kosmos kommt
nicht iber ihn hinaus. Das biologische Leben braucht den Tod
sogar als Voraussetzung der besonderen Form von Leben, die es
ist. Um so begreiflicher des Menschen Wunsch nach Unendlichkeit.
Unendlichkeit der Zeit, Unendlichkeit des Raumes. Giordano Bruno!

Der Mythus der Unendlichkeit indes hat in der modernen Natur-
wissenschaft keinen Riickhalt mehr. Was einen Anfang hat, kann
auch ein Ende haben. Ende ist denkbar und moglich, auch im Blick
auf den physikalischen Kosmos.

Vom Ende spricht die Offenbarung. Sie spricht sogar vom Ende
aller Dinge. Sie spricht vom Ende in einem besonderen Sinn als
dem Ziel der Geschichte: Sie spricht von einem Ende, das zugleich
ein Anfang ist. Ein neuer Anfang, und das heiB}t: aus nicht-natiir-
lichem Grund und mit nicht-natiirlicher Bestimmung. In dieser
Aussage spricht Offenbarung als Prophetie. Damit sind wir schon
in der Konfrontation mit der Offenbarung begriffen.

«Wiederkunft» ist eine Aussage qualifizierter Offenbarung.

a) Offenbarung spricht in der Sprache der Endlichkeit auch durch
das mythische Bildwort hindurch. Es ist zuerst von der Interpreta-
tion dieses Bildwortes zu reden.

Es hat eine Zeit gegeben, in der die Kriterien des Historismus
fir absolut im Sinne wissenschaftlicher Wahrheit galten. In der
historischen Kritik hatten Ursprungs- und Echtheitsfragen diesen
Rang. Der Begriff des Endes war danach «spétjiidische Apokalyptiky,



P. Schiitz, Was heifst — « Wiederkunft Christi»? 405

war «zeitbedingt» und «Mythologie» vergangener Zeiten. So kann
man werten, wenn man der historischen, d. h. der kausalen Zeit
im Sinne Kants Idealitat zumifit.

Aber diese Idealitdt ist fragwiirdig geworden, nicht nur ange-
sichts eines durch die Relativitatstheorie gewandelten Zeitbegriffs.14
Entscheidend ist dies: diese ideale Zeit gibt es im Glauben nicht.
Es hat sie im Glauben nie gegeben. Fiir den Glauben gibt es die
Horizontale der kausalen Zeit nur gebrochen durch die Vertikale
des Jetzt und Hier. Glaube ist Vergegenwirtigung schlechthin, ist
Existenz gleichsam im Schnittpunkt der vertikalen und der hori-
zontalen Zeit. Hier ist Prophetie Gegenwart. Hier ist «Wiederkunft
Christi» parusial. Parusie ist dynamisch, nicht statisch zu verstehen:
Parusie ist durch die Zukunft bewegte Gegenwart. Der eschatolo-
gische Horizont unseres geschichtlichen Augenblicks ist von hich-
ster Aktualitdt. Mit dem Wort vom Wiederkommenden ist dieser
Horizont nach allen Seiten hin, nicht nur in die Vergangenheit
und in die Zukunft, sondern auch im Raum nach «oben» und nach
«unten» hin aufgerissen. Wir stehen radikal im Offenen des unver-
figbar wirklichen Gottes. Endlichkeit als das groBe Relativum ist
ein anderer, sozusagen negativer Begriff fur dieses Offene, offen
auch fur die Moglichkeit eines Geschehens, das in der Kategorie
der endlichen Zeit verneint werden muf.

«Wiederkunft des Herrn» erscheint im eschatologischen Horizont
als eine solche Moglichkeit des Unmoglichen. Auf dieser Schneide
zum Unmoglichen hin wird die Wiederkunft sprachlich andeutbar
nur im mythischen Zeichen. Das «Kommen in den Wolken des
Himmels» zeigt die Radikalitdt des Endes und die Totalitit des
novum eines «neuen Himmels und einer neuen Erde» an. In Matth.
24 ist nicht vom Menschensohn in natura, sondern abstrakt von
seinem «Zeichen» die Rede und das im Zusammenhang mit dem
«Sturz der Sterne» und dem Tanz «der Krifte der Himmel». Paulus
sagt, es schwinde die Gestalt dieses Kosmos dahin. Wohinaus? In
ein Nichts? Sie «schwindet dahin» in die neue Gestalt einer neuen
Schopfung. Denn es ist denkbar, dafl dieses Schema, diese gegen-
wirtige Schopfungsgestalt atomaren, elektronischen Grundcharak-
ters lediglich eine Vorform, sozusagen Rohmaterial einer neuen
Schopfung ist. Rohmaterial! Das ist sehr realistisch vorstellbar.

14 P. Schiitz, G. W. IV, 8. 132ff.



406 P. Schiitz, Was heifst — « Wiederkunft Christi»?

Der Grundstoff der Energie, nach der Quantenphysik von einem
dullersten Grad der Einfachheit, beinahe spirituell bis hin zum
Begriff der «Anti-Materie», bereit zu jeder Wandelbarkeit!® gemal}
dem Logos neuer Schopfungsentwiirfe.

Das «Zeichen» des «in den Wolken des Himmels» Kommenden
ist aus der endlichen Welt genommen, zeigt aber als Bildwort ¢ iiber
das Endliche hinaus. Begriffe bestimmen Verfiigbares. Bildworte
zeigen hin auf Unverfigbares. Als unberiihrbare Mitte es umkrei-
send, riicken sie immer neue Gesichtspunkte ins Blickfeld. Sie
konnen sich tberlagern, hdufen, widersprechen. Romer 8 bringt
das berithmte Bild von der Schoépfung als einer Gebérerin, die in
Wehen stohnt. Es heilt hier ktisis, nicht Kosmos. Ktisis ist der
dynamische Begriff, der die Bewegung des Gebédrens mit hinein-
nimmt gegeniiber dem statischen «Kosmos». Hierher gehort die in
der Apokalypse ausdriicklich als «Zeichen» bezeichnete Vision von
der Gebérerin, mit der Sonne bekleidet, der Mond unterihren Fii3en,
gekront mit zwolf Sternen. Es kann kein Zweifel sein, dall hier in
den Akt der schiopferischen Verwandlung das ganze Universum
mit einbezogen ist. Wie kein Zweifel sein kann, dall die Parusie
sich auch kosmologisch als Kampf im Universum abspielt. Nicht
— noologisch — als Evolution, sondern — pneumatologisch — als
Revolution kommt das Reich Gottes im Zeichen des «in der Glorie
des Himmels» Erscheinenden.

Parusie ist Zukunft in Gegenwart.

b) In welcher Gestalt kann die « Wiederkunft des Herrn» Gegenwart
unter uns sein?

In der strengen Unbedingtheit des Endlichen kann dieses Er-
eignis nur anwesend sein unter uns sub contrario: Das Geheimnis
zeigt sich verborgen unter seinem Gegensatz.

Es ist jetzt vom Phédnomen des T'odes zu sprechen! Sub contrario
— das heillt — in der Endlichkeit erscheint der Lebendige unter
der Gestalt des Todes. Er kann hier nicht anders erscheinen, will
er iberhaupt erscheinen und eine endliche Welt nicht im Tode
lassen.

Mit anderen Worten — nur als deus inversus, als der auf den Kopf
gestellte Gott, ist er im Endlichen da, dieses Endliche unablissig

15 Pers., G. W. IV, S. 1491ff.
18 Ders., Bd. 111, S. 542ff.



P. Schiitz, Was heifit — « Wiederkunft Christi»? 407

aufsprengend in das Offene einer Wirklichkeit, die uns unverfigbar
ist. Das finitum ist capax infiniti in der Geschichte nur unter dem
Risiko der Katastrophe.

Hélderlin in seinen Anmerkungen zum «Odipus» sagt, daB dort,
wo der Gott sich mit dem Menschen «paare», dal dort der Tod
stehe. Das gilt nicht nur fiir die Individual-, das gilt auch fiir die
Universalgeschichte. Man kénnte auf den Gedanken kommen, daf3
hier ein christliches Motiv ins Weltliche iibertragen ist. Etwa der
Gedanke Luthers, daBl das Kreuz iiber die ganze Erde hingelegt
sei, daB Christus an jedem Ort zu jeder Zeit gekreuzigt werde.
Vom Heidnischen ins Christliche gewendet: daf hier nicht der
Mensch es ist, sondern der «auf den Kopf gestellte Gott», der in
der «Paarung mit dem Menschen» stirbt.

Es ist durchaus moglich, daBl Hegel unter dem EinfluB Holderlins
seine Anregung zur «Idee vom Tode Gottes» bekommen hat.1?
Hegel und Holderlin, zu denen damals noch Schelling gehorte, rufen
einander beim Abschied aus dem Tiibinger Stift das Losungswort
zu: «Reich Gottes!» Mit dieser Parole gehn die drei Jiinglinge hin-
aus, die Welt neu zu gestalten. Im Zeichen des Gottesreichs heillt
das: Aufhebung aller Widerspriiche des Seins. Das aber geschieht
im Tod Gottes, dessen Auferstehung alle Gegensitze in der Liebe
16st. Die «Idee vom Tode Gottes» hat Hegel bis in seine Alters-
philosophie nicht verlassen.

Es ist vielleicht das letzte Mal in der Geschichte des abend-
lindischen BewuBtseins, daB mit dem Tod, der kein Problem, der
ein unauflosbarer Konflikt ist, vom Fundament des christlichen
Glaubens aus gerungen wird. Seitdem ist der Tod das groBe Tabu
der Moderne geworden. Niemand denkt daran, dafl die einzige
klassenlose Gesellschaft die Gesellschaft des Todes ist. Hier ist
Gesellschaft schlechthin in einer Ohnmacht groflen Stiles offenbar.
Man schweigt den Tod tot. Die Frage nach dem Sinn des Lebens ist
die Frage nach dem Sinn des Todes. Auf diese Frage haben die
Gesellschaftspragmatiker keine Antwort zu geben. Sie haben kein
Recht, auch nur einen Stein gegen die aufzuheben, die an die
«Wiederkunft des Auferstandenen» glauben.

Nur die Erfahrung des Bosen kommt dem Leben/Tod-Konflikt
in ihrer Unlosbarkeit gleich. Am Tod und am Bésen sind bisher

17 Fiir das Folgende vgl. F. Heer, Hegel-Auswahl (1955), S. 284 ff. 23, 281f.



408 P. Schiitz, Was heifst — « Wiederkunft Christi»?

alle Identitdtsphilosophien gescheitert. Der Leben/Tod-Konflikt
148t sich auf keine Weise auflosen. Er stellt den Konflikt dar, der
nur ausgelitten werden kann.

Hier mufl der Widerstand gegen Hegel einsetzen. Mir scheint,
das kann nur theologisch geschehen. Probleme sind lésbar. Kon-
flikte miissen ausgestanden werden. Der Sinn des Lebens wird hier
sichtbar nicht im Verstehen. Das wire die Ebene der Probleme.
Der Sinn wird sichtbar im Akt des Bestehens. Der Tod muf} be-
standen werden. Das ist der Sinn. Und hier, am Konflikt, beginnt
Theologie. Dort, wo keine Antwort mehr zuhanden ist, wo jedes
Verstehen am Ende ist: dort, wo des Menschen Existenz ihr Escha-
ton erfidhrt, dort erst beginnt Theologie. Hier gilt es also, Hegel
zu widerstehen.

Die «ungeheure Macht des Negativen» besteht nicht darin, daf3
sie dialektisch das Positivum der Auferstehung aus sich hervor-
treibt. Nein! Im Tod lduft das Leben leer aus. Das ist die Wahrheit
unserer Existenz. Tod heillt zuerst einmal, die volle Realitit des
in den Tod auslaufenden Lebens erfahren miissen. Darin eben
besteht — entgegen Hegel — in Wahrheit die ungeheure Ohnmacht
des Negativen, dal} sie aus sich selbst, aus ihrem Nein nicht zum
Ja kommen kann. Die logische Identitit erzwingt mitnichten den
dialektischen Umschlag vom Tod in Auferstehung. Das Leben lauft
leer aus.

Die Passion Christi als der «Tod Gottes am Kreuz» ist in Wahr-
heit das Eschaton allen Fortschritts. Keine Dialektik iiberspringt
dieses Grab. Hegels Satz vom «spekulativen Karfreitag, der sonst
historisch war», weicht in die Idealitit aus. Der Karfreitag der
Evangelien ist beides, spekulativ und historisch. Nur in der Kom-
plementaritdt der beiden sich ausschlieBenden Gegensétze, speku-
lativ und historisch, nur in der Zange der beiden kontriaren Aus-
sagen, empfingt der Satz vom «Tod Gottes» die qualifizierte Wirk-
lichkeit des Unverfiigbaren.

Hier gibt es keine dialektische Entfaltung der Idee im progressus
einer innergeschichtlichen Vollendung der Geschichte. Hier lduft
das Leben leer aus, ein fir allemal, so wahr es der Tod Gottes ist,
was am Kreuz geschieht. Hier ist jetzt nur eines fillig: Schopfung!
Auferstehung als Welt-Schopfungsakt! Als Beginn des totum novum,
«das kein Auge gesehen, das kein Ohr gehort hat».

Der Satz vom mysterium sub contrario hat noch einen zweiten



P. Schiitz, Was heift — « Wiederkunft Christi»? 409

Aspekt.’® Wenn der Tod Christi der Tod Gottes am Kreuz ist, so
heiBt das: Gott ist in der Geschichte anwesend als — Gehenkter.
Genauer, er ist in ihr anwesend als vollendeter deus inversus: als
Verbrecher. Hier kommt das Katastrophische in einer neuen radi-
kalen Version noch einmal auf uns zu: der tote Gott, von uns ge-
totet kraft Recht und Gesetz: das heiflt eben: als Verbrecher. Jesus
wird hingerichtet — nach Hegel — durch die vergesetzlichte Welt.
Er wird hingerichtet durch die Gesellschaft, und zwar die religicse
Gesellschaft der Juden im Verein mit der politischen Gesellschaft
der Romer.

Diese Vergesetzlichung des Lebens und der Welt ist die gemein-
same Frucht der alttestamentarischen Nomokratie und des auguste-
ischen Imperiums. Sie ist die dullerste Form der Entfremdung des
zur Freiheit berufenen Menschen. Zugleich ist das Gesetz der Ver-
such des sich entfremdeten Lebens, sich im Dasein zu erhalten.
Die Befreiung aus dieser Entfremdung ist nur durch ein Brechen
dieses Gesetzes, ist nur durch dieses Verbrechen moglich. Im Tod
des Hingerichteten bricht Jesus Christus zur Freiheit durch. Das
hat Hegel gesehen. Das Grab Christi ist das Grab der «verkehrten
Welt». Dies ist die radikale Revolution des Evangeliums. Die
Wahrheit ist konsternierend und provokant: Dall Gott in der end-
lichen Welt des sterblichen Menschen nur unter der Gestalt seines
Gegensatzes anwesend sein kann.

Der Mensch hat die Welt des Guten beschlagnahmt. Das mora-
lische Gesetz! Der Mensch ist gut! Das Gute ist machbar! Den
Bosen gibt es nicht! Alles Wirkliche ist verniinftig! So bleibt fiir
Gott nur noch der Ort des Bosen iibrig.

Gott ist tot! Und — Gott ist bose! Er kann in dieser Welt An-
wesenheit nur noch als von uns, den Gerechten, Hingerichteter
haben.

Auf jeden Fall — wer sich mit dem Evangelium einldf3t, mull
sich der Metanoia aussetzen: einer Erschiitterung der Denk- und
Wertkategorien, die in der endlichen Welt gelten.

Denkender Glaube kann hier nur noch denken in einer theologia
negativa. Der denkende Glaube hat keine andere Moglichkeit als
die ex negatione, das Geschichtliche durchsichtig zu machen fiir
das, was mehr als geschichtlich ist.

18 Diesen Aspekt verdanke ich einem Vortrag von Giinther Rohrmoser,
Ev. Akademie Tutzing, am 7. 3. 1971.



410 P. Schiitz, Was heifft — « Wiederkunft Christi»?

Negative Theologie definiert durch das Fehlende. Im Negativ
des von uns bezweifelten, verneinten, gekreuzigten Christus ist
Gott uns gegenwirtig. Parusie als Leidensallgegenwart Gottes.
Der leidende Gott als der sich uns sub contrario Zeigende. Als der
auf den Kopf gestellte, dessen Macht gerade seine Ohnmacht ist.

Was heilit — «Wiederkunft Christi»? Im Eingang hatte ich gesagt:
ein Fremdkorper im modernen Bewultsein. Aber gerade in diesem
Fremdsein kommt die wahre Wirklichkeit des Menschenwesens zu-
tage — wenn ilberhaupt: eine Antwort kann nur im Horizont des
Endes und der Endlichkeit gegeben werden.

Wiederkunft Christi ist der Einbruch des Unverfiigbaren in das
selbstgeniigsame Getto unserer absoluten Diesseitigkeit.

Diese absolute Diesseitigkeit offenzubalten fiir die Wirklichkeit
des unverfiiggbaren Gottes, ist das Wagnis christlicher Existenz.

Es konnte sein, dafl Theologie neu nachzudenken hat iiber den
Wiederkommenden als «des Gesetzes Enden.

Es konnte sein, dafl Christenheit iiber diesen Auftrag wieder zur
Minoritdt gesundet.

Es konnte sein, dafl Theologie neu nachzudenken hat iiber die
Bestimmung des Menschen «zur Freiheit der Sohne Gottes».

Es konnte sein, dall das Evangelium {iber der Bedrohung der
Freiheit in den Mechanismen unserer Technokratie wieder so hoch-
politisch wird wie im Jahrhundert seines Ursprungs.

Paul Schiitz, Socking b. Starnberg/Ober-Bayern



	Was heisst "Wiederkunft Christi?"

