
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 5

Artikel: Christologie bei Immanuel Kant?

Autor: Metz, Wulf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878653

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christologie bei Immanuel Kant?

In dieser Skizze beschränken wir uns auf die beiden einschlägigen
Schriften Kants: «Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen
Vernunft» (1793 [= Rel.])1 und den «Streit der Fakultäten» (1798

[= SF])2. Auf diese Weise wird die endgültige Ausformung der
Kantschen Religionsphilosophie zugrunde gelegt.3 Die Frage, inwieweit

etwa in der «Religion innerhalb...» ein Abfall von der Position
der «Kritik der praktischen Vernunft» oder aber andererseits die
höchste Vollendung4 der Kantschen Religionsphilosophie festzustellen

sei, lassen wir außer acht.

1.

Kennzeichnend ist für Kants Position seine Stellungnahme gegen
Orthodoxie und Pietismus. - Erstere ist einem ungleich schärferen
Urteil ausgesetzt. Kant spricht nicht nur von der «Unfruchtbarkeit
des kirchlichen Grundsatzes der bloßen Orthodoxie»5 und einem
«seelenlosen Orthodoxism»6, sondern meint, etwa in bezug auf die
altprotestantische Inspirationslehre, sie müsse «eher das Zutrauen»
zum «moralischen Wert» der Bibel «schwächen als es stärken».7
Der Pietismus wird positiver gewertet, im ganzen freilich auch
abgelehnt: Wiewohl Kant dem «wackere(n) Spener» seine Wendung
gegen die «Orthodoxisten» zurechnet und die neue Betonung der
Tat anerkennt, hat er doch grundsätzliche Einwände gegen die

1 Zitiert nach der Ausgabe von K. Vorländer (61956), mit der ursprünglichen

Seitenangabe (hier sind auch die wichtigen Änderungen der 2. Auflage
von 1794 vermerkt).

2 Zitiert nach der Ausgabe von W. Weischedel (1964), mit der ursprünglichen

Seitenangabe.
3 Die Entwicklung ebendieser Religionsphilosophie im Gesamtwerk des

Philosophen ist u. a. Gegenstand der Untersuchung von A. Schweitzer, Die
Religionsphilosophie Kant's von der Kritik der reinen Vernunft bis zur
Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft (1899).

4 Letzteres vertritt z. B. Schweitzer (A. 3), S. 200.
6 Der Streit der Fakultäten SF), S. 91.
6 SF, S. 93 f.
7 SF, S. 103 f.



326 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant

pietistische Offenbarungs- und Wundergläubigkeit.8 Er wendet
sich scharf gegen die «knechtliche Gemütsart» des Pietismus, kritisiert

in diesem Zusammenhang die christliche Sündenlehre, die zu
«beständiger Ängstlichkeit» und zur Suche nach einem «übernatürlichen

Beistande» führe.9 Der «vernunfttötende Mystizism» dieser

theologischen und kirchlichen Richtung steht genauso wie der oben
erwähnte «seelenlose Orthodoxism» im Gegensatz zur wahren Religion,

die sich auf den «Kritizism der Praktischen Vernunft»
gründet.10

«Fragt man nun: welche Zeit der ganzen bisher bekannten
Kirchengeschichte die beste sei, so trage ich keine Bedenken, zu sagen,
es ist die jetzige.. ,»u Kant nimmt oft das Wort «Aufklärung» in den
Mund und bekennt sich zu ihrer Intention: «Der Dienst Gottes
wird dadurch allererst ein freier, mithin moralischer Dienst.» Das
ist der Gegensatz zum «Joch des Gesetzes» des sog. statutarischen
Glaubens.12 In diesem Zusammenhang interessiert seine Stellung
zu Lessing. Kant hat in seiner «Religion innerhalb...» nicht nur
das siebente Wolfenbütteler Fragment und Lessings Vorrede dazu
herangezogen13, sondern es finden sich an den verschiedensten
Stellen seiner Ausführungen z. T. beinahe wörtliche Anklänge an
entscheidende Formulierungen Lessings. Man denkt unwillkürlich
an dessen Gegenüberstellung von «zufälligen Geschichtswahrheiten»
und «notwendigen Vernunftwahrheiten», wenn etwa Kant sagt,
es sei unmöglich, «das bloß Zufällige für an sich notwendig
auszugeben».14

Damit ist schon die Ausrichtung seiner «Christologie» - ob es
eine solche wirklich ist, wird sich zeigen - angedeutet: Die
Kategorien der Gottheit und Menschheit im Dogma der Tradition und
die so behauptete Singularität Jesu Christi sind für Kant keine
Möglichkeit mehr, und die Glaubenszumutung allein auf eine
überkommene Autorität hin ist abgetan.

8 SF, S. 83 ff.
9 Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (=Rel.),

Anm. S. 285.
10 SF, S. 93 f.
11 Rel., S. 197.
12 Rel., S. 275.
13 Vgl. H. Noack, Die Religionsphilosophie im Gesamtwerk Kants : Ed.

Vorländer (A. 1), S. II.
14 SF, S. 74.



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant? 327

2.

Kant spricht nicht expressis verbis von Jesus Christus und
entwirft keine Christologie a se. Sie ist derart in den Zusammenhang
charakteristischer Aussagen hineinverwoben, daß es unabdingbar
ist, zunächst von diesen Zusammenhängen als Voraussetzungen seiner

«Christologie» zu sprechen.
a) Der Begriff der Religion. Schiller hat Kants «Religion innerhalb

der Grenzen der bloßen Vernunft» bereits während der Drucklegung

in Jena gelesen und nennt sie eine «philosophische Religionslehre

» ; dies war übrigens auch der Titel der ersten Originalausgabe
des Werkes. Damit haben wir eine erste typische Charakterisierung
dessen, was der Verfasser unter Religion versteht. Die Religion ist
für Kant ein Teil der Moralphilosophie15 und kein Eigenes neben
der theoretischen und der praktischen Vernunft.16 «Nicht der
Inbegriff gewisser Lehren als göttlicher Offenbarung (denn der heißt
Theologie), sondern der aller unserer Pflichten überhaupt als
göttlicher Gebote (und subjektiv der Maxime, sie als solche zu befolgen)
ist Religion.»17 «Religion ist derjenige Glaube, der das Wesentliche
aller Verehrung Gottes in der Moralität des Menschen setzt ; Heidentum,

der es nicht darein setzt.»18

Einzig der Religionsglaube hat Anspruch auf Allgemeingültigkeit ;

diese Allgemeingültigkeit ist deswegen möglich und gefordert, weil
es nur einen und nicht mehrere davon gibt. Nun ist ja hier die Rede

von göttlichen Geboten, von Gott usw., und es muß sogleich geklärt
werden, was es damit auf sich hat. Es ist unbezweifelhar, daß Kants
Gotteslehre ins Anthropologische verlagert ist, man darf sich von
der einen oder anderen Wendung - aus dem Zusammenhang
gerissen - nicht täuschen lassen. So heißt es : «Diese Idee eines moralischen

Weltherrschers ist eine Aufgabe für unsere praktische
Vernunft. Es liegt uns nicht sowohl daran zu wissen, was Gott an sich

15 Vgl. die erste Einleitung in die «Kritik der Urteilskraft».
16 H. J. Paton, Der kategorische Imperativ. Eine Untersuchung über

Kants Moralphilosophie (1962), S. 239: «Kants Moralphilosophie als Ganzes
ließe sich fast mit dem Titel eines seiner letzten Bücher als 'Religion innerhalb

der Grenzen der bloßen Vernunft' beschreiben.»
17 SF, S. 44f. ; Rel., S. 229. Zu diesem entscheidenden Unterschied von

Theologie und Religion vgl. auch B. Bauch, Luther und Kant (1904),
S. 129ff.

18 SF, S. 72 f.



328 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

selbst (seine Natur) sei, sondern was er für uns als moralische Wesen
sei.»19 Damit ist den göttlichen Geboten, dem «moralischen Gesetz»

der bestimmende Charakter des «extra nos» genommen. Man denke

nur an den Beschluß der «Kritik der praktischen Vernunft», wo
vom «moralischen Gesetz in mir» die Rede ist. Kant verdeutlicht
noch einmal seinen Religionsbegriff, wenn er folgendermaßen
differenziert: «Diejenige (Religion), in welcher ich vorher wissen muß,
daß etwas ein göttliches Gebot sei, um es als meine Pflicht
anzuerkennen, ist geoffenbarte Religion; dagegen diejenige, in der ich
zuvor wissen muß, daß etwas Pflicht sei, ehe ich es für ein göttliches
Gebot anerkennen kann, ist die natürliche Religion.»20 Für die
letztere entscheidet sich Kant und bezeichnet sich daher als
«Rationalisten», genauer als «reinen Rationalisten».21 Die anthropozentrische

Ausrichtung seiner Religion wird vollends in der Ablehnung
besonderer Pflichten gegen Gott (das sind «Hofdienste»!) deutlich.22
Alles liegt an der moralischen Gesinnung im Menschen, der die Tat
entspringt. Glaube ohne Primat der Tat ist «Fetischglaube».23

Fragt man nach der Begründung solcher Gesinnung und der zu
ihr gehörigen Tat, so wird jeglicher Utilitarismus abgelehnt und
allein auf die Pflicht verwiesen. Dieser zentrale Gedanke ist freilich
scharf zu trennen vom Postulat der moralischen Religion, welche
sich zwingend aus der Vernunfteinsicht, einen gerechten Ausgleich
zwischen Handeln und Glückseligkeit zu ermöglichen, ergibt.

b) Die Identifikation von Religion und Christentum. Die Frage
nach der geschichtlichen Verwirklichung dieser moralischen Religion

wird durch ihre Identifikation mit dem Christentum
beantwortet. Kant konstruiert ja seine natürliche Religion nicht einfach
«synthetisch»; es liegt ihm vielmehr daran, Verträglichkeit, ja
Einigkeit zwischen Vernunft und christlicher Tradition (hier ist
insbesondere das Neue Testament gemeint) zu konstatieren. Zu
Beginn der 2. Vorrede zur «Religion innerhalb...» hebt er hervor,
daß Offenbarung und Vernunftreligion als zwei konzentrische Kreise

19 Rel., S. 211.
20 Rel., S. 229ff.
21 Rel., S. 231 f. - So bezeichnet E. Hoehne, Kant's Pelagianismus und

Nomismus. Darstellung und Kritik (1881), S. V, Kants Position als «die des

reinen Rationalismus» (vgl. auch S. 117).
22 Rel., S. 231.
23 Rel., S. 300.



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant? 329

zu verstehen seien. Aus diesem Grunde kann er den analytischen
Weg wählen und eine gegebene Religion «innerhalb der Grenzen
der bloßen Vernunft» finden; sie braucht bloß herausgeschält zu
werden aus ihrem historischen System «nach Weglassung alles

Empirischen». In der Vorrede zum «Streit der Fakultäten» nimmt
Kant noch einmal Bezug auf den Titel seiner Religionsschrift und
betont, daß er absichtlich nicht «Religion aus bloßer Vernunft»
gesagt habe. Noack stellt in seinem Vorwort zum Unternehmen
des Philosophen in seiner Religionsschrift fest: «Die Absicht Kants
war in dieser Abhandlung darauf gerichtet, am Beispiel der
vorgegebenen christlichen Dogmatik darzutun, wie sich aus einem
System gegebener Glaubenssätze durch deren kritisch-philosophische

Auslegung ein Inbegriff von Grundwahrheiten reiner
Vernunftreligion gewinnen läßt.»24 Im übrigen weist Kant darauf hin,
daß in bestimmten Fällen der Schriftauslegung selbst Theologen
die Meinung vertreten, «die Vernunft sei in Religionssachen die
oberste Auslegerin der Schrift».25 Vereinzelt gesteht er der christlichen

Offenbarung sogar eine besondere Dignität zu, wenn er etwa
sagt : «... so kann man die Bekanntmachung desselben (des moralischen

Glaubens) wohl die Offenbarung desjenigen nennen, was für
Menschen durch ihre eigene Schuld bis dahin Geheimnis war.»26
Das ist jedoch eine besonders pointierte Äußerung, die nicht den
Gesamttenor seiner Position wiedergibt.

Kant kennt selbstverständlich auch andere Offenbarungsreligionen

als das Christentum, er nennt sie auch des öfteren. Die
biblische Religion ist für Kant jedoch das hervorragende Beispiel
von Offenbarungsreligion und auch das naheliegendste; allein das
Neue Testament hält einer kritischen Analyse der Herausschälung
der «Ethikotheologie» - um einmal einen Begriff aus der «Kritik
der Urteilskraft»27 zu verwenden - stand. Schon beim Judentum
sieht das anders aus; aus ihm könnte man keine Vernunftreligion
herausschälen, dort triumphiert die bloße Kasuistik über die moralische

Gesinnung; das Christentum ist «eine völlige Verlassung des

Judentums», «auf einem ganz neuen Prinzip gegründet».28

24 Noack (A. 13), S. LUI.
25 SF, S. 54.
26 Rel., S. 213.
27 Vgl. bes. § 86.
28 Rel., S. 189f.



330 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

Man hat Kant nicht zu Unrecht vorgeworfen, daß er eine Identifikation
von Moral und Religion vertrete. Es soll hier aber nicht verschwiegen werden,
daß es auch bei Kant vereinzelt Äußerungen gibt, die auf ein religiöses Mehr
über die Moral hinaus hinweisen. Ich schließe mich Noack an, wenn er hierzu

sagt: «Im Anspruch des unbedingten Sollens liegt von vornherein mehr
als ein nur moralisches Gebot, nämlich auch ein Unterpfand der übersinnlichen

Mächtigkeit der dem Menschen verliehenen praktischen Vernunft im
Bund mit Gottes 'Güte'.» Die Hauptmotive christlicher Glaubenslehre haben
also nicht nur ihre Berechtigung als symbolische Einkleidung moralischer
Forderungen, sondern auch in bezug auf die «Gewißheit des praktischen
Vernunftglaubens». Damit ist der religiöse Charakter noch einmal
unterstrichen29. Man sollte dies auch mitschwingen hören, wenn Kant von Reich
Gottes, Gottseligkeit, Gottesglaube usw. redet. Hier hat man den Eindruck
einer echten religiösen Vertiefung bei Kant. Man könnte pointiert sagen
und folgern: «Auch 'innerhalb der Grenzen' der Vernunft drängt sich ihm
so manches Irrationale und Geheimnisvolle auf, das auch von seinem engen
Begriffe der 'Religion' sich nicht will fem halten lassen und das er nur aus
der christlichen Offenbarungsreligion herüber genommen hat.»30 Dem aber
stehen wieder gegensätzliche Aussagen - teilweise sehr dezidiert formuliert -
gegenüber. Dies liegt z. T. auch an den Begleitumständen, die seine
Religionsschrift umgaben und zum Streit der Fakultäten führten. Das Wöllner-
sche Edikt war in Preußen verkündigt, Kant wurde von Wöllner im Auftrage
des Königs wegen seiner angeblich christentumsfeindlichen Religionsschrift
gerügt. Nun mußte er sich verteidigen. In solchen Situationen können um so
mehr Aussagen entstehen, die in Spannung zueinander stehen. Eine besonders
pointierte Äußerung des Philosophen entnehme ich dem Antwortschreiben
an den König, in dem er sich auf eine eindringliche Ermahnung hin verteidigt
und welches dem «Streit der Fakultäten» vorangestellt ist: Kant versteht
sich in keiner Weise als Widersacher des Christentruns, vielmehr als sein
Lobredner par excellence. So sagt er im Blick auf seine Religionsschrift:
«... die hier aufgeführte Zusammenstimmung desselben (des Christentums)
mit dem reinsten moralischen Vernunftglauben ist die beste und dauerhafteste

Lobrede desselben.»31

c) Die Kritik am Kirchenglauben. Wenn auch die Identifikation
von Religion und Christentum möglich ist, so sind doch Religion
und Kirchenglauben nicht zur Deckung zu bringen.

Es läßt sich nicht leugnen, daß uns das Christentum in der Form

29 Noack (A. 13), S. LXVIII. Mit Bauch (A. 17), S. 128, ist zu ergänzen:
«Wenn also auch Moral ohne Religion möglich ist, so ist doch echte Religion
nicht ohne Moral möglich... Das Prinzip der Religion ist nichts ohne das
der Moral. Das Prinzip der Moral mm ist die Autonomie, also ist auch das
Prinzip der Religion nicht ohne Autonomie möglich. »

30 Hoehne (A. 21), S. V.
31 SF, S. XXI.



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant? 331

des Kirchenglaubens begegnet; ihr Kennzeichen ist eine «statutarische

Lehre» und nicht der Vernunftglaube. Freilich ist das
Christentum unter solchen Lehren, deren es viele gibt, «so viel wir wissen,
die schicklichste Form».32 So ist es auch zu verstehen, wenn Kant
trotz seines Vernunftglaubens von der christlichen Offenbarungslehre

behauptet, sie müsse als «bloßes, aber höchst schätzbares
Mittel, um der ersteren (der natürlichen Religion) Faßlichkeit seihst
für die Unwissenden, Ausbreitung und Beharrlichkeit zu geben,
geliebt und kultiviert werden».33 Um dieser Funktion des Kirchenglaubens

willen, der eine Konzession ans Volk ist, muß er also

hingenommen werden. Der Zustand einer solchen Konzession muß
jedoch abgelöst werden: Der Kirchenglaube ist «nur Vehikel des

Religionsglaubens», «mithin an sich veränderlich» und «einer
allmählichen Reinigung bis zur Kongruenz» mit dem wahren
Religionsglauben fähig.34 Der empirische Glaube, «den uns dem Ansehen
nach ein Ungefähr in die Hände gespielt hat», muß also auf die

«allgemeinen Regeln einer reinen Vernunftreligion» hin gedeutet
werden. «Denn das Theoretische des Kirchenglaubens kann uns
moralisch nicht interessieren, wenn es nicht zur Erfüllung aller
Menschenpflichten als göttlicher Gebote hinwirkt.»35 Die «moralische

Besserung» ist «eigentlicher Zweck aller Religion». So ergibt
sich Kants Zielvorstellung vom «allmähliche(n) Übergang des

Kirchenglaubens zur Alleinherrschaft des reinen Religionsglaubens».36
Der Kirchenglaube ist als «Fron- und Lohnglaube» nicht moralisch;
denn der «cultus» hat den Primat vor der moralischen Gesinnung.37
So werden Beten, Kirchegehen, Taufe und Kommunion schärfster
Kritik unterworfen. Sie sind «erkünstelte Selbsttäuschungen», bei
denen moralisch nichts herauskommt, man vielmehr, statt sich zu
bessern, derselbe «lose Knecht bleibt».38 Dasselbe gilt für das
theoretische Fürwahrhalten im Kirchenglauben ; dadurch wird man kein
besserer Mensch.39 Deswegen hat die moralische Vernunftreligion

32 SF, S. 45.
33 Rel., S. 250.
34 SF, S. 58.
35 Rel., S. 158.
36 Rel., S. 167ff.
37 Rel., S. 168f.
38 Rel., S. 311.
39 Vgl. SF, S. 57,



332 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

den Kirchenglauben von «allen empirischen Bestimmungsgründen,
von allen Statuten, welche auf Geschichte beruhen» und welche
daher provisorisch sind, zu läutern;40 das Wesen des wahren Glaubens

besteht in der Anerkennung der «Postulate des sittlichen
Selbstgefühls».41 Die Autonomie des Menschen im rationalen
Erheben des Vernunftglaubens aus dem Kirchenglauben begegnet uns
auch typisch im Kantschen Gewissensbegriff: «Es ist hier nicht die

Frage, wie das Gewissen geleitet werden solle (denn das will keinen
Leiter; es ist genug, eines zu haben), sondern wie dieses selbst zum
Leitfaden in den bedenklichsten moralischen Entschließungen
dienen könne.»42 Der Gegensatz zum biblischen Gewissensbegriff ist
unübersehbar. Immerhin, Kant meint, das Christentum gegen den

Kirchenglauben richtig zu interpretieren; ja selbst «aufgeklärte
Katholiken und Protestanten» arbeiten in seinem Sinne auf den
wahren Religionsglauben hin.43 Die Zeit ist reif, den statutarischen
Kirchenglauben vom «Heidentum» zu reinigen.44

«Daß eine Offenbarung göttlich sei, kann nie durch Kennzeichen,
welche die Erfahrung an die Hand gibt, eingesehen werden. Ihr
Charakter ist immer die Übereinstimmung mit dem, was die
Vernunft für Gott anständig erklärt.»45 Damit entfällt das, was
nach unserem Verständnis die Offenbarung ausmacht, ihr extra
nos und ihre Unverfügbarkeit. Kant hat nun in der Tat einen anderen
Offenbarungsbegriff; er spricht von der Vernunftreligion «als einer
an alle Menschen beständig geschehenden göttlichen (obzwar nicht
empirischen) Offenbarung».46 Geschichtliche Offenbarung ist nicht
akzeptabel: «Daß der Geschichtsglaube Pflicht sei, und zur Seligkeit
gehöre, ist Aberglaube»47, «Religionswahn», seine Befolgung
«Afterdienst».48

40 Rel., S. 179.
41 W. Schultz, Kant als Philosoph des Protestantismus (1960), S. 39.
42 Rel., S. 287. Vgl. auch W. Wohlrabe, Kants Lehre vom Gewissen (1888),

S. 20ff.
43 SF, S. 79.
44 Jeder statutarische Kirchenglaube «hat eine gewisse Beimischung von

Heidentum, denn dieses besteht darin, das Äußerliche (Außerwesentliche)
der Religion für wesentlich auszugeben»: SF, S. 74f.

45 SF, S. 66.
46 Rel., S. 181ff. 47 SF, S. 107.
48 Rel., S. 255ff. Vgl. viertes Stück, zweiter Teil, § 2: «Das dem Religionswahne

entgegengesetzte moralische Prinzip der Religion» (S. 260ff.).



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant? 333

Zentral für die christliche Offenbarung und die daraus sich
ergebende Christologie ist aber das Zeugnis der Heiligen Schrift. Kant
bezeichnet es als «das Vernünftigste und Billigste», «dies Buch, was
einmal da ist, (sei) nicht durch unnütze oder mutwillige Angriffe
zu schwächen, dabei aber auch keinem Menschen den Glauben
daran als zur Seligkeit erforderlich aufzudringen.» Es muß
eingeschärft werden, «daß die wahre Religion nicht im Wissen oder
Bekennen dessen, was Gott zu unserer Seligwerdung tue oder getan
habe, sondern in dem, was wir tun müssen, um dessen würdig zu
werden, zu setzen sei.. .»4B Dann ist die Bibel nicht nur hinzunehmen,
sondern sogar zu würdigen; biblische Lehren a se sind jedoch, wenn
nicht auf das Tun bzw. die Gesinnung gerichtet, «Adiaphora»!50
Im übrigen ist die Hl. Schrift in ihrem Bestand an entscheidenden
Stellen äußerst suspekt: Man denke nur an die «bedenkliche Zahlen-
Kabbala» in der biblischen Chronologie, «welche den Glauben an
die Authentizität dieser biblischen Geschichtserzählung etwas schwächen

dürfte».51 Also nicht auf die Geschichte kann man sich
verlassen, sondern auf die Vernunft. Keine Geschichtserzählung kann
die Bibel als göttlich erweisen. «Die Beglaubigung der Bibel
kann nicht aus der Gottesgelehrtheit ihrer Verfasser sondern
muß aus der Wirkung ihres Inhalts auf die Moralität des Volks»
geschöpft werden.52 Freilich, und das darf man verraten : Ihr
moralischer Inhalt in seiner ganzen Göttlichkeit entschädigt für allzu
menschliche Geschichtserzählung.53

Damit ist Kants Prinzip der Schriftauslegung bereits ausgesprochen:

Die «reine Vernunft»54 ist «Prüfstein» und schält den
moralischen Gebrauchswert, der zugleich allgemeingültiger Wahrheitsgehalt

ist, aus dem historischen Gewände heraus. Alles, was der
praktischen Vernunft nach dem Buchstaben widerspricht, muß zu
ihren Gunsten ausgelegt werden.55 Welche Konsequenzen dieses

49 Rel., S. 198ff.
50 SF, S. 67.
51 SF, S. 99f.
62 SF, S. 103.
53 SF, S. 105.
54 Kant hat also entgegen mancher irrigen Annahme die kalte Vernunft

gerade nicht aus der Religion verbannt, sondern im Gegenteil die Religion
auf die autonome menschliche Vernunft gegründet. Vgl. u. a. Bauch (A. 17),
S. 144.

65 SF, S. 49f.



334 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

hermeneutische Prinzip für eine ausgeführte Christologie hat,
werden wir noch darlegen. Die Auslegung muß «doktrinal» sein,
nicht «authentisch» im Sinne von «buchstäblich», doktrinal freilich
«in moralisch-praktischer Absicht».66 Nun aber ist in der Absicht,
die einzig auf Moral abzielt, gerade die doktrinale Auslegung die
authentische, denn «so will Gott seinen in der Bibel offenbarten
Willen verstanden wissen». «Nicht die Schriftgelehrtheit, und was
man vermittelst ihrer aus der Bibel herauszieht, sondern was man
mit moralischer Denkungsart in sie hineinträgt», ist entscheidend.

Es geht nicht darum, was die biblischen Autoren im Sinn
gehabt haben.57 Noch einmal möchte ich davor warnen, das Reden
Kants von Gott und Göttlichkeit in diesen Zusammenhängen falsch
zu verstehen : «... der Gott in uns selbst ist der Ausleger, weil wir
niemand verstehen, als den, der durch unsern eigenen Verstand und
unsere eigene Vernunft mit uns redet, die Göttlichkeit einer an uns
ergangenen Lehre also durch nichts, als durch Begriffe unserer
Vernunft, so ferne sie rein moralisch und hiemit untrüglich sind,
erkannt werden kann».68 Einem solchen Gott in uns fällt etwa auch
die «unmoralische» Abraham-Geschichte von Gen. 22, 1-14 zum
Opfer ; der Gott in uns steht gegen den Gott der Geschichte.59 Es
ist nunmehr vollends deutlich: Durch eine solchermaßen
vorgenommene eklektische Reduktion ist Kant «nicht im stände, den

Vollgehalt der christlichen Wahrheit zur Entfaltung zu bringen»;
seine Behauptung von der Lobrede auf das Christentum vermag
nicht zu überzeugen; zumal es eben «nicht ohne Rest in Kategorien

56 SF, S. 108ff.
57 Ebd. ; vgl. SF, S. 56 : «... sondern alles kommt in der Religion aufs

Tun an, und diese Endabsieht mithin auch ein dieser gemäßer Sinn muß
allen biblischen Glaubenslehren untergelegt werden. »

58 SF, S. 70. - Mit Bauch (A. 17), S. 127, ist zu ergänzen: «Man könnte
also ohne die Idee Gottes, und ohne diesen Namen zu kennen, durchaus
moralisch handeln und ein sittlich wertvoller Mensch sein - also den höchsten
und, nach Kant, einzigen Wert in sich darstellen, den der Mensch in sich
darzustellen vermag.» - Hoehne (A. 21), S. 116, spricht von der
«hypothetischein) Bedeutung» Gottes und der Religion im ethischen System
Kants.

59 SF, S. 102f. - Vgl. zur Thematik auch O. Kaiser, Kants Anweisung
zur Auslegung der Bibel. Ein Beitrag zur Geschichte der Hermeneutik:
Neue Zeitschr. f. Syst. Theol. 11 (1969), S. 125ff., wo Kant gerade in dieser
Sache zu einseitig «ad bonam partem» interpretiert wird.



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant? 335

aufgeht»60, die - auf welche Weise auch immer - von außen
herangetragen werden. Für Kant aber geht Religion letzten Endes nun
doch - sieht man von einigen pointierten Formulierungen ab - in
Moral auf.61

d) Philosophie und Theologie. Die «Christologie» Kants in nuce
wurde durch diese eben skizzierten Voraussetzungen seiner expliziten

«Christologie» bereits in der Weise vorbereitet, daß schon

einige Konturen seiner Sicht, seines Verständnisses von Jesus
Christus deutlich sind.

Weswegen fühlt sich nun Kant in Sonderheit berufen, gerade zu
einem solchen zentralen theologischen Thema sich zu äußern? Der

sog. «Streit der Fakultäten» deutet eine Antwort an, indem dort
eine Verhältnisbestimmung von Theologie und Philosophie
unternommen wird: «Der biblische Theolog ist eigentlich der Schriftgelehrte

für den Kirchenglauben, der auf Statuten, d. i. auf Gesetzen

beruht, die aus der Willkür eines andern ausfließen, dagegen ist der
rationale der Vernunftgelehrte für den Religionsglauben, folglich
denjenigen, der auf innern Gesetzen beruht, die sich aus jedes Menschen

eigener Vernunft entwickeln lassen.»62 Kant reißt den Graben
zwischen den oberen Fakultäten (uns interessiert hier natürlich nur
die theologische) und der unteren weit auf und kommt zu der
Aussage, daß der Theologe, wenn er sich selbst treu bleiben will, die
Vernunft gar nicht gebrauchen darf.68 «Bemengt der biblische Theolog

sich mit der Vernunft so überspringt er die Mauer
des allein seligmachenden Kirchenglaubens, und verläuft sich in
das offene freie Feld der eigenen Beurteilung und Philosophie, wo
er, der geistlichen Regierung entlaufen, allen Gefahren der Anarchie
ausgesetzt ist.» Freilich ist gleichzeitig zu ergänzen: «Man muß

60 W. Mengel, Kants Begründung der Religion. Ein kritischer Versuch.
Mit einem Vorwort über die Beziehungen der neueren Dogmatik zu Kant
(1900), S. Vlllf. Diese vom Standpunkt der Ritschlschen Theologie aus
verfaßte Auseinandersetzung mit dem Königsberger Philosophen beleuchtet
äußerst engagiert den Kantschen Religionsbegriff.

61 Vgl. auch Hoehne (A. 21), S. VI.
62 SF, S. 44; vgl. S. 47: «Die biblisch-theologische Fakultät dringt nun

darauf (sc. auf den Geschichtsglauben) in gleichem Maße, als wenn der Glaube
desselben zur Religion gehörte. Die philosophische aber widerstreitet jener
in Ansehung dieser Vermengung und dessen, was jene über die eigentliche
Religion Wahres in sich enthält. »

63 SF, S. 15.



336 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

aber wohl merken, daß ich hier vom reinen (purus, putus) biblischen
Theologen rede, der von dem verschrienen Freiheitsgeist der
Vernunft und Philosophie noch nicht angesteckt ist.»64 Man bemerkt

ganz deutlich den ironischen Unterton. Während sich nun aber die

Theologische Falkultät nicht mit der Philosophie bemengen darf,
steht das mit dem «Ausscheren» der unteren Falkultät anders: Die
oberen Falkultäten müssen sich eine vernünftige Wahrheitsprüfung
von Seiten der Philosophie gefallen lassen.68 Kant sagt expressis
verbis, daß «die Philosophie, im Falle des Streits über den Sinn
einer Schriftstelle sich das Vorrecht anmaßt, ihn zu bestimmen».66
Daß dies aber Frucht trägt, ist angesichts des Volksglaubens eine

langwierige Sache.67

3.

Aufgrund der bisher aufgezeigten Voraussetzungen und
Zusammenhänge ist nun der Versuch einer Darstellung der a Christologie»
Kants möglich.

a) Die Frage nach der Kategorie. Nachdem wir begründet haben,
warum die Kategorien der Tradition für Kant zur Erfassung Jesu
Christi ungeeignet erschienen sind, ist aufzuzeigen, welche Kategorie

64 SF, S. 18.
65 SF, S. 24ff.
66 SF, S. 48f. - S. 49ff. nennt Kant die «philosophischen Grundsätze der

Schriftauslegerei». S. 36: Es ist Aufgabe der Philosophischen Fakultät,
«die Vernunftgründe der Gesetzgebung aus dem historischen Vortrage
herauszusuchen, und überdem, ob sie technisch- oder moralisch-praktisch
sind, zu würdigen». — F. Delekat, Immanuel Kant. Historisch-kritische
Interpretation der Hauptschriften (21966), S. 345, beschreibt zutreffend den
Skopus dieser Schrift Kants: «Inhaltlich läuft dieser Streit der Fakultäten
auf einen Streit über die Prinzipien der Schriftauslegung hinaus. »

67 Kant skizziert die Meinung des Volkes folgendermaßen: «Was ihr
Philosophen da schwatzet, wußte ich längst von selbst ; ich will aber von euch
als Gelehrten wissen: wie, wenn ich ruchlos gelebt hätte, ich dennoch kurz
vor dem Torschlüsse mir ein Einlaßbillet ins Himmelreich verschaffen...
könne... Es ist aber hier, als ob das Volk zu dem Gelehrten, wie zum Wahrsager

und Zauberer ginge, der mit übernatürlichen Dingen Bescheid weiß...
Die Geschäftsleute der drei oberen Fakultäten sind aber jederzeit solche
Wundermänner, wenn der philosophischen nicht erlaubt wird, ihnen öffentlich

entgegen zu arbeiten...» (SF, S. 31 f).



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant? 337

an diese Stelle getreten ist. Wir nehmen den Einsatz bei seinen

anthropologischen Ausführungen: Kants «Christologie» ist nur in
Korrelation zum sittlichen Kampf des Menschen zu verstehen.
Dieser hat seinen Grund in der Bestimmung des Menschen durch
das «radikal Böse». Dieses Böse ist aber nun nicht als Fatum zu
verstehen, sondern trägt den Charakter der Schuld, denn es geht
auf eine sog. «intelligible Tat» zurück. Kant spricht daher vom
«Hang zum Bösen», welcher im Gegensatz zur ursprünglichen
Anlage zum Guten steht. Einen Hang kann man sich nur selber
zuziehen, wiewohl es «unerforschlich» ist, wie es zu solcher dem
moralischen Gesetz widerstreitenden Maxime kommt. Es ist wichtig,
sich über diese Definition des Bösen klar zu sein, damit es auch
verständlich wird, warum Kant den christlichen Erbsündenbegriff
als den «unschicklichsten» ablehnt:68 «Eine jede böse Handlung
muß, wenn man den Vernunftursprung derselben sucht, so betrachtet

werden, als ob der Mensch unmittelbar aus dem Stande der
Unschuld in sie geraten wäre.» Das bedeutet : Wenn man das Böse
als Schuld zurechnen will, dann muß man auf eine freie Entscheidung

zurückgehen. Die Pflicht des Menschen aber ist es, sich zu
bessern. Kant behauptet ausdrücklich, daß der Mensch, der unter
dem Hang zum Bösen steht, dies können muß.69 So handelt er auch
ausführlich «Von der Wiederherstellung der ursprünglichen Anlage
zum Guten in ihre Kraft».70 Da der Mensch frei und autonom ist,

68 Mengel (A. 60), S. 81: «Man wird in den Ausführungen des großen
Denkers über Religion nichts finden von dem Bewußtsein unaustilgbarer
Schuld, von dem Bedürfnis nach einemErlöser : es giebt keine Sünde, die der
Mensch selbst nicht tilgen könnte...» Vgl. dagegen die unhaltbare
Darstellung bei E. Katzer, Luther und Kant. Ein Beitrag zur innern
Entwicklungsgeschichte des deutschen Protestantismus (1910), der Luthers und
Kants SündenVerständnis harmonisiert (z. B. S. 112). — Inwieweit Kants
Ablehnimg des traditionellen Erbsündenbegriffs im Blick auf manche fragwürdige

Ausformung verständlich und z. T. berechtigt ist, soll hier nicht weiter
verfolgt werden.

69 Rel., S. 43. - Vgl. Schultz (A. 41), S. 34f., speziell zum Problem der
Freiheit bei Kant S. 47ff. - Delekat (A. 66), S. 346ff. 348: «... die
Konsequenzen, die Paulus und Luther aus der Lehre von dem Unterworfensein
aller Menschen unter die Macht des radikalen Bösen gezogen haben, zieht
Kant nicht.»

70 Rel., S. 48ff. - «Wiedergeburt» entspringt demgemäß aus dem menschlichen

Willensakt und ist in Parallele zur intelligiblen Tat des Hanges zum
Bösen zu sehen; Delekat (A. 66), S. 351.

22



338 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

kann, soll71 und muß er sich selbst bessern. Unter allem Bösen ist
nämlich «ein Keim des Guten in seiner ganzen Reinigkeit übrig
geblieben», der «nicht vertilgt oder verderbt werden konnte».72 Von
einer «corruptio» des Menschen kann keine Rede sein.73

Leitbild der moralischen Besserung ist das Urbild der Gott
wohlgefälligen Menschheit, eine «moralische Vernunftidee» also, die
zugleich «Richtschnur» und «Triebfeder» ist. Jenes Urbild stammt nun
nicht aus dem empirischen oder historischen Glauben, sondern
liegt in der ratio ; dies betont Kant besonders.74 Christologisch
gesagt: Der Ansatz liegt nicht bei der geschichtlichen Erscheinung
Jesu Christi, sondern beim Urbild in unserer Vernunft, welches wir
alsdann dieser Erscheinung «unterlegen», welche dann auch jenem
gemäß empfunden wird. Diese Prioritäten sind entscheidend. So

wird auch ausdrücklich festgestellt, daß «das Objekt des
seligmachenden Glaubens» ebendieses Urbild ist75. Somit zielt die Nachfolge

darauf und nicht auf Jesus ab. Das muß man im Auge haben,
wenn man sich der eigenartigen Umdeutung der Christologie durch
Kant zuwendet. Eine der sonderbarsten Formulierungen will ich
nennen: «Zu diesem Ideal der moralischen Vollkommenheit, d. i.
dem Urbilde der sittlichen Gesinnung in ihrer ganzen Lauterkeit
uns zu erheben, ist nun allgemeine Menschenpflicht, wozu uns auch
diese Idee selbst, welche von der Vernunft uns zur Nachstrebung
vorgelegt wird, Kraft geben kann.» Und nun folgt das Bemerkenswerte:

«Eben darum aber, weil wir von ihr nicht die Urheber sind,
sondern sie in dem Menschen Platz genommen hat, ohne daß wir
begreifen, wie die menschliche Natur für sie auch nur habe
empfänglich sein können, kann man besser sagen: daß jenes Urbild
vom Himmel zu uns herabgekommen sei, daß es die Menschheit

angenommen habe Diese Vereinigung mit uns kann also als ein
Stand der Erniedrigimg des Sohnes Gottes angesehen werden, wenn

71 Vgl. 6. Ellscheid, Das Problem von Sein und Sollen in der Philosophie
Immanuel Kants, Annales Universitatis Saraviensis, Rechts- und
Wirtschaftswissenschaftliche Abteilung, 34 (1968), S. 10: Kant selbst hat «seine

Ethik wesentlich als die Entfaltung der Idee des Sollens begriffen».
72 Rel., S. 50.
73 Hoehne (A. 21), S. 129, hebt den Zusammenhang hervor, der zwischen

der Abschwächung des Sündenbegriffes bei Kant und seiner Christologie
besteht.

74 Rel., S. 174f.
75 Ebd.



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant 339

wir uns jenen göttlich gesinnten Menschen als Urbild für uns so

vorstellen, wie er, obzwar selbst heilig und als solcher zu keiner
Erduldung von Leiden verhaftet, diese gleichwohl im größten Maße

übernimmt, um das Weltbeste zu befördern.»76

Hat nun Kant doch irgendeine modifizierte Inkarnationslehre,
um so Jesu Eigenart zu erfassen?77 Zweifellos nicht. Es ist ja
schon in dieser Passage der Potentialis in der Wendung aufgefallen ;

meist redet Kant sogar im Irrealis, um ja nicht mißverstanden
zu werden.78 Eine Inkarnationslehre hat Kant nicht, zumal «aus
diesem Geheimnisse gar nichts Praktisches für uns zu machen» ist,
«weil wir doch nicht von uns verlangen können, daß wir es einem
Gotte gleich tun sollen, er also in so fern kein Beispiel für uns werden
kann...»79 Einem Gottmenschen könnten wiederum nur
Gottmenschen nachfolgen, solche sind wir aber nicht. Also kann die

Singularität Jesu aus Gründen der praktischen Vernunft nicht
behauptet werden. - Wir halten fest: Wenn Kant nach Jesus fragt,
dann nur nach seiner Sittlichkeit. Das ist begründet im sittlichen
Kampf des Menschen. Aber auch die so beleuchtete Person Jesu
steht in ihrer Dignität unter dem moralischen Urbild in der Brust
des Menschen. Diese Kategorie ist auch auf Jesus anzuwenden, und
es ist nur noch zu fragen, wie weit er dieser gerecht wird.

b) Die Person Jesu. Kants ganze Intention geht dahin,
aufzuzeigen, daß Jesus die geschichtlich verwirklichte Realität der Idee
des moralischen Urbildes ist. Er wird verstanden als die «personifizierte

Idee des guten Prinzips» und in diesem Sinne als das «Ideal
der moralischen Vollkommenheit». Kant handelt ausführlich über
die «objektive Realität dieser Idee»80; freilich, was hier Realität
und Beispiel wird, der «Geist Christi», liegt schon in unserer
«ursprünglichen moralischen Anlage».81 Hier haben wir übrigens eine
der ganz wenigen Stellen, wo expressis verbis der Name Christi
erwähnt wird. Weil aber dieser Geist Christi, der auch in unserer

76 Rel., S. 74f.
77 Schweitzer (A. 3), S. 168, stellt in seiner Untersuchung den

«dogmatischen Sprachgebrauch» (ähnlich S. 171), «die Anlehnung an die reli-
giös-biblisch-dogmatischen Anschauungen» (S. 169), eine Konzession an
«die steife dogmatische Form der kirchlichen Sprache seiner Zeit» (S. 200)
fest. Zweifellos gilt dies in besonderer Weise hinsichtlich Kants Ausführungen
zum «Bösen». Mißverständnisse können deshalb nur allzu leicht entstehen.

78 Z. B. Rel., S. 75 79 SF, S. 60ff.
80 Rel., S. 76ff. 81 SF, S. 93.



340 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

moralischen Anlage liegt, Triebfeder zur Nachfolge des Menschen
sein soll, kann die gottmenschhche Person Jesu - und das ist
zunächst der vom Dogma vorgelegte kritische Maßstab - nicht
behauptet werden. Diese wäre zur Nachfolge ungeeignet. Um das
besonders zu unterstreichen, wählt er überdies den Irrealis, wenn
er folgendes sagt :

«Wäre nun ein solcher wahrhaft göttlich gesinnter Mensch» (man beachte
diese Wendung) «zu einer gewissen Zeit gleichsam vom Himmel auf die Erde
herabgekommen, der durch Lehre, Lebenswandel und Leiden das Beispiel
eines Gott wohlgefälligen Menschen an sich gegeben hätte, soweit man es

von äußerer Erfahrung nur verlangen kann (indessen das Urbild eines
solchen immer doch nirgend anders als in unserer Vernunft zu suchen ist)...,
so würden wir doch nicht Ursache haben, an ihm etwas anderes als einen
natürlich gezeugten Menschen anzunehmen... Vielmehr würde die Erhebung
eines solchen Heiligen über alle Gebrechlichkeit der menschlichen Natur der
praktischen Anwendung der Idee desselben auf unsere Nachfolge nach allem,
was wir einzusehen vermögen, eher im Wege sein.»82

Jesus muß vere homo sein, damit er Beispiel zur Nachfolge
bleiben kann. Wäre er Gott, so könnte er diese Punktion nicht mehr
erfüllen; der Mensch könnte ihm dann allenfalls Bewunderung,
Dankbarkeit und Liebe entgegenbringen.83 Außerdem, mit einem
solchen, von der christlichen Tradition behaupteten Wunder kann
Kant nicht nur nichts anfangen, es wäre seiner Intention geradezu
hinderlich: «Denn es verrät einen sträflichen Grad moralischen
Unglaubens, wenn man den Vorschriften der Pflicht, wie sie ursprünglich

ins Herz des Menschen durch die Vernunft geschrieben sind,
anders nicht hinreichende Autorität zugestehen will, als wenn sie

noch dazu durch Wunder beglaubigt werden.»81 Man muß sich bei
allen seinen Äußerungen vor Augen halten, daß bei Kant Jesu

Dignität eo ipso begrenzt ist, weil «das gute Prinzip» eben schon

«von dem Ursprünge des menschlichen Geschlechts an unsichtbarerweise

vom Himmel in die Menschheit herabgekommen gewesen».85
Jesus ist dann nur noch ein nicht unentbehrliches, wiewohl
hilfreiches donum superadditum. Man könnte auch so sagen, wenn
man theologisch reden will : Bei Kant erdrückt der erste Artikel die
Relevanz des zweiten. Sieht man diese Einschränkung und Be-

82 Bel., S. 78f. 83 Bel., S. 80f.
84 Rel., S. 116. - Bezüglich Kants Stellung zu den «Wundern» vgl.

insgesamt die «allgemeine Anmerkung» zum II. Stück.
85 Rel., S. 113f.



W. Metz, Ghristologie bei Immanuel Kant? 341

schränkung, dann kann man auch nicht mißverstehen, was Kant,
fasziniert von jenem Beispiel Jesus, der realisierten Idee, sagt : Wenn
Jesus Christus auch nicht der « Stifter der von allen Satzungen
reinen, in aller Menschen Herz geschriebenen Religion» ist («denn die
ist nicht von willkürlichem Ursprünge»), so gibt es doch einige Lehren

bei ihm, die man «als zweifelsfreie Urkunden einer Religion
überhaupt anführen» kann, womit auch seine «göttliche Sendung»
beglaubigt wird. Insbesondere die Bergpredigt verdeutlicht dies.
Danach lehrte Jesus die «reine moralische Herzensgesinnung» gegen
die «statutarischen Kirchenpflichten»; er überwand den hohlen
jüdischen Buchstabenglauben86, zumal er nicht knechtische, sondern
fröhliche Gemütsstimmung will.87

«Endlich faßte er alle Pflichten 1) in einer allgemeinen Regel zusammen
(welche sowohl das innere als das äußere moralische Verhältnis der Menschen
in sich begreift), nämlich: tue deine Pflicht aus keiner anderen Triebfeder
als der immittelbaren Wertschätzung derselben, d. i. liebe Gott (den Gesetzgeber

aller Pflichten) über alles, 2) einer besonderen Regel, nämlich die das
äußere Verhältnis zu anderen Menschen als allgemeine Pflicht betrifft : liebe
einen jeden als dich selbst, d. i. befördere ihr Wohl aus unmittelbaren, nicht
von eigennützigen Triebfedern abgeleitetem Wohlwollen.»88 - Dazu wird
noch das andere gesagt : «Denen also, die dieses moralische Gute mit der Hand
im Schöße als eine himmlische Gabe von oben herab ganz passiv zu erwarten
meinen, spricht er alle Hoffnung dazu ab.89 Wer die natürliche Anlage zum
Guten... unbenutzt läßt, im faulen Vertrauen, ein höherer moralischer Einfluß

werde wohl die ihm mangelnde sittliche Beschaffenheit und Vollkommenheit

sonst ergänzen, dem droht er an, daß selbst das Gute, was er aus natürlicher

Anlage möchte getan haben, um dieser Verabsäumung willen ihm
nicht zu statten kommen solle (XXV, 29).»90

86 Kants Polemik gegen den jüdischen Glauben schlägt immer wieder
durch, weil da « das Innere der moralischen Gesinnung gar nicht in Betracht
kam»: Rel., S. 108.

87 Die fröhliche Gemütsstimmung soll zweifellos auch den Charakter des

Kantschen Begriffes der Pflicht mitbestimmen und vor Mißverständnissen,
wie sie sich etwa in Schillers Urteil über Kants Religionsschrift finden,
schützen. Vgl. auch die Beilagen in Ed. Vorländer (A. 1), S. Clllf.

88 Rel., S. 242.
89 H. S. Chamberlain, Immanuel Kant. Die Persönlichkeit als Einführung

in das Werk (21909), S. 876 (1. Auflage, S. 765), stellt zusammenfassend
in seiner begeisterten Apologie der Kantschen Philosophie fest: « Kant's
Religionslehre ist nichts mehr aber auch nichts weniger als die ausführliche
Begründung und die methodische Entwickelung von Christi Lehre das Reich
Gottes ist inwendig in euch.»

90 Rel., S. 245; gemeint ist Matth. 25, 29. - Der Lohn in einer künftigen



342 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

Das ist meines Erachtens die zentrale Stelle bei Kant bezüglich
der Christologie. Es ist in Sonderheit eine «Christologie pro nobis»,
freihch nicht im Sinne der Tradition als Soteriologie ; eine
konstruierte a se interessiert ihn nicht.91 Kant steht insofern in der
Tradition der Aufklärung, als auch er, was Jesus betrifft, dessen
Lehre in den Vordergrund stellt. Er vertieft ebendiese Tradition
freilich dadurch, daß er Jesus nicht in dieser Lehre aufgehen läßt,
sondern sein Beispiel auch in dem Sinne hervorhebt, daß er seine

Gesinnung, seinen Lebensvollzug als Realisierung der moralischen
Idee betont. Das ist eine echte Vertiefung der Christologie. «Hier
ist nun eine vollständige Religion, die allen Menschen durch ihre
eigene Vernunft faßlich und überzeugend vorgelegt werden kann,
die über das an einem Beispiele, dessen Möglichkeit und sogar
Notwendigkeit, für uns Urbild der Nachfolge zu sein (soviel Menschen
dessen fähig sind), anschaulich gemacht worden, ohne daß weder
die Wahrheit jener Lehren noch das Ansehen und die Würde des

Lehrers irgend einer anderen Beglaubigung (dazu Gelehrsamkeit
oder Wunder, die nicht jedermanns Sache sind, erfordert würde)
bedürfte.»92 Das muß also auch gesagt werden: Jesu Religion ist
einfach zu verstehen und bedarf keiner Gelehrsamkeit, wie das beim
Kirchenglauben der Fall ist, so wie überhaupt der Philosoph sich
mit den einfachen Dingen beschäftigt im Gegensatz zum Theologen.
In der Tat, das versteht jeder: «Der Lehrer des Evangeliums hat
seinen Jüngern das Reich Gottes auf Erden93 nur von der herrlichen
seelenerhebenden, moralischen Seite gezeigt und sie dahin an¬

Welt soll freilich nicht Triebfeder der sittlichen Handlung sein, sondern nur
«Objekt der reinsten Verehrung» als «seelenerhebende Vorstellung der
Vollendung der göttlichen Güte und Weisheit in Führung des menschlichen
Geschlechts» (ebd.).

91 Freilich fällt auf, daß ein zentrales Anliegen des christlichen Glaubens
bei Kant nicht zu seinem Recht kommt, der Gedanke der Liebe. Christus
ist nicht die fleischgewordene Liebe Gottes. Kant kann davon - seinem
Ansatz nach - nicht sprechen. Vgl. auch Paton (A. 16), S. 240, sowie Schultz
(A. 41), S. 55ff.

92 Rel., S. 245f.
93 Zum «Reich Gottes auf Erden» vgl. das III. Stück der Religionsschrift.

Die individuellen Ansätze werden nunmehr auf die Gemeinschaft übertragen
und dabei noch vertieft. Man beachte insbesondere die Ausführungen über
ein ethisches Gemeinwesen, ein «Volk Gottes... nach Tugendgesetzen»,
welches Gestalt haben soll in der Form einer Kirche.



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant? 343

gewiesen, was sie zu tun hätten...»94 In dieser Hinsicht ist Jesus
als der «erste Lehrer» zu bezeichnen.95

Jesus ist also die Realität der idealen und urbildlichen Menschlichkeit,

ihre vollkommene Verwirklichung. «Als vere homo ist er
die geschichtliche Erscheinung der Veritas humanitatis.»96 Dies ist
das neue, durch die Kategorie des Kantschen Ideals bestimmte
Würdeprädikat Jesu. Es wird auf die geschichtliche Erscheinung
übertragen, weil Kants Befund ergibt, daß es auf sie zutrifft. Wir
dürfen aber nicht aus den Augen verlieren: Die «Idee hat ihre
Realität in praktischer Beziehung in sich selbst. Denn sie liegt in
unserer moralisch gesetzgebenden Vernunft... Es bedarf also keines

Beispiels der Erfahrung, um die Idee eines Gott moralisch
wohlgefälligen Menschen für uns zum Vorbilde zu machen; sie liegt als
ein solches schon in unserer Vernunft.»97 Mehr noch: «Kein Beispiel
in der äußeren Erfahrung» ist dieser Vernunftidee «adäquat».98 Die
Vertiefung der vorhergehenden aufklärerischen Tradition, die nicht
zu bestreiten ist, führt bei Kant nicht zu einer in der Kontinuität
der Tradition stehenden Würdigung der Person Jesu Christi, die
seine Dignität angemessen zur Sprache bringen würde. Jesus ist
weniger als das Urbild, nur Beispiel und Vorbild, mehr nicht.99

c) Das «Werk» Jesu Christi. Kant äußert sich in graduell
unterschiedenen Wendungen zu einem der zentralen Loci der dogmatischen

Tradition über das Werk Christi, der Lehre von der Satisfak-

94 Rel., S. 203.
95 Vgl. Rel., S. 245.
96 F. Mildenberger, Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung :

Was heißt: loh glaube an Jesus Christus? Zweites Reichenau-Gespräch der
evangelischen Landessynode in Württemberg (1968), S. 14. - Delekat (A. 66),
S. 354, spricht von der «Ersetzung des historischen Jesus durch die Idee der
Humanität».

97 Rel., S. 76.
98 Hoehne (A. 21), S. 120, kennzeichnet Kants Position hierzu folgendermaßen:

«Die Personification dieser Idee, ihr Heraussetzen aus der Subjecti-
vität in die objective Geschichte ist eine Degradation derselben, und führt
zum Anthropomorphismus und zur Idololatrie des historischen Glaubens. »

99 Vgl. Hoehne (A. 21), S. 121. Wir stellen in Kants System «die
Beseitigung des evangelischen, des kirchlichen Christusbildes» fest (S. 129). Das
Dogma der Tradition hat keine Relevanz ; in dieser Hinsicht teilt Kant
vollständig die Position der Aufklärung, wenn er auch differenzierter argumentiert;

gegen B. Bauch, Immanuel Kant (1917), S. 346, der allzu gezwungen
einen «Sinn» des Dogmas bei Kant feststellen will.



344 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

tion Jesu Christi. Sie ist - das ist als Mindestes zu behaupten -
«fürs Vernünfteln» ein «unerreichbares Geheimnis», dessen
Annahme, wenn man seine Möglichkeit überhaupt akzeptieren will,
wenigstens «eine gottgefällige Gesinnung im Menschen
voraussetzt»100 und nicht ersetzt. Letzteres sieht Kant aber gerade als
Gefahr dieser dogmatischen Behauptung des Kirchenglaubens: Die
Genugtuungslehre ist schlechthin unvernünftig; «kein überlegender
Mensch» kann ihr zustimmen; «diese Frage übersteigt das ganze
Spekulationsvermögen unserer Vernunft».101 Wer aber vernünftig
argumentiert, muß zum Inhalt dieser dogmatischen Behauptung
sagen: Die ursprüngliche Schuld kann «nicht von einem anderen

getilgt werden ; denn sie ist keine transmissible Verbindlichkeit.. .»102

Damit fällt für Kant das Heilswerk Jesu Christi - das also, was die
Kirche gründet - im ganzen.103 So sagt er seine Meinung zu
Auferstehung und Himmelfahrt und argumentiert gegen 1. Kor. 15:
Was hier von Paulus gesagt wird, «das kann uns in praktischer
Absicht ganz gleichgültig sein; denn wem ist wohl sein Körper so

lieb, daß er ihn gern in die Ewigkeit mit sich schleppen möchte.. .»104

Im übrigen stehen der Glaubhaftigkeit der Auferstehungsbotschaft
«wichtige Einwürfe» entgegen, so etwa die «traurige Unterhaltung»
bei der Einsetzung des Abendmahls, oder: «Die klagenden Worte
am Kreuz drücken eine fehlgeschlagene Absicht aus da doch
eher das Frohsein über eine vollzogene Absicht hätte erwartet
werden sollen.» Auch die Enttäuschung der Jünger nach dem Tod
Jesu ist unverständlich.105 Aber weiter will sich Kant nicht
aufhalten lassen: «Warum sollten wir wegen einer Geschichtserzählung,
die wir immer an ihren Ort (unter die Adiaphora) gestellt sein lassen

sollen, uns in so viel gelehrte Untersuchungen und Streitigkeiten
verflechten, wenn es um Religion zu tun ist, zu welcher der Glaube
in praktischer Beziehung, den die Vernunft uns einflößt, schon für
sich hinreichend ist.»106

100 Rel., S. 216f.
101 Rel., 8. 169ff.
102 Rel., S. 94f.
103 Hoehne (A. 21), S. 122, verweist auf den offenkundigen inneren

Zusammenhang: «Nach der Beseitigung und Subjectivierung von Christi
Person war die Bestreitimg und moralische Vernichtung seines Werkes, der
Kirche, ein ebenso Notwendiges wie Leichtes. »

104 SF, S. 52. 105 SF, S. 53f. 106 SF, S. 54.



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant? 345

Insbesondere Paulus, der als Theologe von dem Philosophen
geprüft werden kann und muß, unterliegt Kants Kritik. Seine

Aussagen werden z. T. als «Privatmeinung» (so etwa in bezug auf seine

Prädestinationslehre)107 abqualifiziert und müssen der Prüfung
durch die Vernunft, die allgemeine Gültigkeit und Anerkennung
erwarten darf, weichen.

Kants Stellungnahmen zur Rechtfertigungslehre lassen aber eine

gewisse Variationsbreite erkennen. Zunächst meint er zur
Rechtfertigungsbotschaft: «Es ist nicht abzusehen, welcher positive
Gebrauch davon für die Religion und den Lebenswandel zu machen
sei.»108 Im übrigen: «Der Begriff eines übernatürlichen Beitritts zu
unserem moralischen Vermögen ist transcendent und eine
bloße Idee, von deren Realität uns keine Erfahrung versichern
kann.109 - Aber selbst als Idee in bloß praktischer Absicht sie

anzunehmen, ist sehr gewagt und mit der Vernunft schwer
vereinbar».110 Man sollte sich daher von dieser Idee in «ehrerbietiger»
Entfernung halten, um sich nicht «für allen Vernunftgebrauch
untauglich machen oder auch zur Trägheit einladen (zu) lassen».111

«Der Begriff eines sogenannten Gnadenmittels... dient hier doch
zum Mittel einer Selbsttäuschung, welche ebenso gemein als der
wahren Religion nachteilig ist.»112 So hält er konsequent eine
Unterscheidung von Natur und Gnade, ja die Behauptung der Möglichkeit
von Gnade, für «Schwärmerei».113 Daraus folgt: «die Auslegung der
Schriftstellen, welche buchstäblich das letztere zu enthalten scheinen»,

muß auf die Intention der moralischen Vernunftreligion
gerichtet werden.114 Erst nach dieser Voraussetzung kann auch das
andere gesagt werden: Eine «übernatürliche Ergänzung» darf allenfalls

konsekutiv gläubig angenommen werden.115 Kant kann sogar
einmal in diesem Zusammenhang den Glauben an die übernatürliche
Ergänzung in diesem Sinn als «seligmachend» bezeichnen.116 Wir
sehen also, er ist hier in seiner Aussage nicht starr: wenn nur der
moralische Gebrauchswert der Religion unangetastet bleibt, dann

107 SF, S. 55; vgl. auch S. 109.
108 Rel., S. 102.
109 Man beachte hier Kants Betonung der Erfahrung und seine Rede von

der «bloße(n) Idee».
110 Rel., 8. 296.
111 Rel., 8. 298. 112 Ebd. 113 Rel., S. 266f.
114 SF, S. 59. 115 SF, S. 60f. 116 SF, S. 61.



346 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

ist er auch zu Konzessionen bereit; das fällt unter die Adiaphora.
Immerhin, in dem zentralen Punkt gibt es auch hier keine
Konzessionen, weswegen die Unverträglichkeit sowohl mit der
reformatorischen Rechtfertigungslehre117 als auch der Gegensatz zur
katholischen Lehre von Natur und Gnade unverkennbar ist: Wenn schon
Gnade behauptet werden soll, dann geht der Weg auf jeden Fall
«von der Tugend zur Begnadigung», nicht von der «Begnadigung
zur Tugend».118 Theologisch gesprochen: eine Begründung des

Imperativs im Indikativ kennt Kant nicht und muß er ablehnen.

*

Kant wird Person und Werk Jesu Christi in beidem, hinsichtlich
der von der Kirche zu behauptenden Singularität und des universalen

Anspruches nicht gerecht. Insofern er diesem unaufgebbaren
Kontinuum von Christologie nicht gerecht wird, ist seine Rede
dieser Sache nicht «angemessen». Das unaufgebbare Bekenntnis
«Jesus Christus ist mein Herr», welches im Raum von Kirche und
Theologie zu allen Zeiten allein Christologie ermöglicht, hat in Kants
System keine Funktion. Die von ihm auf Jesus Christus angewandte
Kategorie und das sich daraus ergebende Würdeprädikat nivellieren
Jesu Dignität. Seine Religion ist als ungeschichtliche und rationale
in der Gefahr, starr und steril zu werden. Seine Distanzierung von
der Kirche und dem sog. Kirchenglauben, seine Kritik kirchlicher
Tradition lassen auf weite Sicht seine Religion nicht lebensfähig
erscheinen und der Verkümmerung ausgesetzt sein. Auf diesem

Hintergrund ist Schleiermachers Ansatz zu verstehen, für den Religion

nicht mit den Kategorien eines moralischen Rationalismus
bzw. einer rationalistischen Moral zu bestimmen ist, sondern ein
Selbständiges ist, das in der Konkretheit geschichtlichen Erlebens
seinen Ort hat.

Wulf Metz, Erlangen

117 Diesen Unterschied gibt selbst Katzer (A. 68), 8. 109, zu, dem in
seiner Untersuchung alles daran gelegen ist, in den zentralen Anliegen
Übereinstimmung zwischen Luther und Kant zu konstatieren. Vgl. etwa S. 108:
« So ist auch der Inhalt des Glaubens bei Luther und Kant der gleiche, wennschon

Kant ihn philosophisch, Luther theologisch bestimmt»; 8. 111: «Alles
in allem stimmen... Luther und Kant in den wesentlichsten Punkten überein » ;

S. 113: «Es ist unverkennbar: Luther und Kant reden aus einem Geiste.»
118 Rel., S. 314; vgl. auch S. 48ff.


	Christologie bei Immanuel Kant?

