Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 5

Artikel: Christologie bei Immanuel Kant?
Autor: Metz, Wulf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878653

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christologie bei Immanuel Kant?

In dieser Skizze beschrinken wir uns auf die beiden einschligigen
Schriften Kants: «Die Religion innerhalb der Grenzen der bloBen
Vernunft» (1793 [= Rel.])! und den «Streit der Fakultiten» (1798
[= SF])2. Auf diese Weise wird die endgiiltige Ausformung der
Kantschen Religionsphilosophie zugrunde gelegt. ® Die Frage, inwie-
weit etwa in der «Religion innerhalb...» ein Abfall von der Position
der «Kritik der praktischen Vernunft» oder aber andererseits die
hochste Vollendung® der Kantschen Religionsphilosophie festzu-
stellen sei, lassen wir auller acht.

Kennzeichnend ist fiir Kants Position seine Stellungnahme gegen
Orthodoxie und Pietismus. — Erstere ist einem ungleich schérferen
Urteil ausgesetzt. Kant spricht nicht nur von der «Unfruchtbarkeit
des kirchlichen Grundsatzes der bloBen Orthodoxie»’ und einem
«seelenlosen Orthodoxism»$, sondern meint, etwa in bezug auf die
altprotestantische Inspirationslehre, sie miisse «eher das Zutrauen»
zum «moralischen Wert» der Bibel «schwichen als es stirkenn.?
Der Pietismus wird positiver gewertet, im ganzen freilich auch ab-
gelehnt: Wiewohl Kant dem «wackere(n) Spener» seine Wendung
gegen die «Orthodoxisten» zurechnet und die neue Betonung der
Tat anerkennt, hat er doch grundsitzliche Einwinde gegen die

1 Zitiert nach der Ausgabe von K. Vorlinder (61956), mit der urspriing-
lichen Seitenangabe (hier sind auch die wichtigen Anderungen der 2. Auflage
von 1794 vermerkt).

2 Zitiert nach der Ausgabe von W. Weischedel (1964), mit der urspring-
lichen Seitenangabe.

8 Die Entwicklung ebendieser Religionsphilosophie im Gesamtwerk des
Philosophen ist u. a. Gegenstand der Untersuchung von A. Schweitzer, Die
Religionsphilosophie Kant’s von der Kritik der reinen Vernunft bis zur
Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft (1899).

4 Letzteres vertritt z. B. Schweitzer (A. 3), S. 200.

5 Der Streit der Fakultiten (= SF), S. 91.

8 SF, S. 93f.

? SF, S. 103f.



326 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

pietistische Offenbarungs- und Wundergldubigkeit.® Er wendet
sich scharf gegen die «knechtliche Gemiitsart» des Pietismus, kriti-
siert in diesem Zusammenhang die christliche Siindenlehre, die zu
«bestindiger Angstlichkeit» und zur Suche nach einem «iibernatiir-
lichen Beistande» fithre.® Der «vernunfttotende Mystizism» dieser
theologischen und kirchlichen Richtung steht genauso wie der oben
erwahnte «seelenlose Orthodoxism» im Gegensatz zur wahren Reli-
gion, die sich auf den «Kritizism der Praktischen Vernunft» griin-
det.10

«Fragt man nun: welche Zeit der ganzen bisher bekannten Kir-
chengeschichte die beste sei, so trage ich keine Bedenken, zu sagen,
es ist die jetzige...»! Kant nimmt oft das Wort «Aufklédrung» in den
Mund und bekennt sich zu ihrer Intention: «Der Dienst Gottes
wird dadurch allererst ein freier, mithin moralischer Dienst.» Das
ist der Gegensatz zum «Joch des Gesetzes» des sog. statutarischen
Glaubens.'? In diesem Zusammenhang interessiert seine Stellung
zu Lessing. Kant hat in seiner «Religion innerhalb...» nicht nur
das siebente Wolfenbiitteler Fragment und Lessings Vorrede dazu
herangezogen!?, sondern es finden sich an den verschiedensten
Stellen seiner Ausfithrungen z. T. beinahe wortliche Anklinge an
entscheidende Formulierungen Lessings. Man denkt unwillkiirlich
an dessen Gegeniiberstellung von «zufilligen Geschichtswahrheiten»
und «notwendigen Vernunftwahrheiten», wenn etwa Kant sagt,
es sei unmdoglich, «das blofl Zufillige fiir an sich notwendig auszu-
gebeny.14

Damit ist schon die Ausrichtung seiner «Christologie» — ob es
eine solche wirklich ist, wird sich zeigen — angedeutet: Die Kate-
gorien der Gottheit und Menschheit im Dogma der Tradition und
die so behauptete Singularitit Jesu Christi sind fiir Kant keine
Moglichkeit mehr, und die Glaubenszumutung allein auf eine iiber-
kommene Autoritdt hin ist abgetan.

8 SF, S. 83ff.

? Die Religion innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft (= Rel.),
Anm. S. 285,

10 SF, S. 93f.

11 Rel., S. 197.

12 Rel., S. 275.

13 Vgl. H. Noack, Die Religionsphilosophie im Gesamtwerk Kants: Ed.
Vorldnder (A. 1), S. IL.

1 SF, S. 74.



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant? 327
2.

Kant spricht nicht expressis verbis von Jesus Christus und ent-
wirft keine Christologie a se. Sie ist derart in den Zusammenhang
charakteristischer Aussagen hineinverwoben, dafl es unabdingbar
ist, zundchst von diesen Zusammenhéingen als Voraussetzungen seiner
«Christologie» zu sprechen.

a) Der Begriff der Religion. Schiller hat Kants «Religion inner-
halb der Grenzen der bloBen Vernunft» bereits wihrend der Druck-
legung in Jena gelesen und nennt sie eine «philosophische Religions-
lehre»; dies war iibrigens auch der Titel der ersten Originalausgabe
des Werkes. Damit haben wir eine erste typische Charakterisierung
dessen, was der Verfasser unter Religion versteht. Die Religion ist
fir Kant ein Teil der Moralphilosophie!® und kein Eigenes neben
der theoretischen und der praktischen Vernunft.® «Nicht der In-
begriff gewisser Lehren als gottlicher Offenbarung (denn der heillt
Theologie), sondern der aller unserer Pflichten iiberhaupt als gott-
licher Gebote (und subjektiv der Maxime, sie als solche zu befolgen)
ist Religion.»'? «Religion ist derjenige Glaube, der das Wesentliche
aller Verehrung Gottes in der Moralitét des Menschen setzt; Heiden-
tum, der es nicht darein setzt.»®

Einzig der Religionsglaube hat Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit;
diese Allgemeingiiltigkeit ist deswegen méglich und gefordert, weil
es nur einen und nicht mehrere davon gibt. Nun ist ja hier die Rede
von gottlichen Geboten, von Gott usw., und es muB sogleich geklért
werden, was es damit auf sich hat. Es ist unbezweifelbar, daf3 Kants
Gotteslehre ins Anthropologische verlagert ist, man darf sich von
der einen oder anderen Wendung — aus dem Zusammenhang ge-
rissen — nicht tduschen lassen. So heil3t es: «Diese Idee eines morali-
schen Weltherrschers ist eine Aufgabe fiir unsere praktische Ver-
nunft. Es liegt uns nicht sowohl daran zu wissen, was Gott an sich

15 Vgl. die erste Einleitung in die «Kritik der Urteilskraft».

16 H. J. Paton, Der kategorische Imperativ. Eine Untersuchung iiber
Kants Moralphilosophie (1962), S. 239: «Kants Moralphilosophie als Ganzes
lieBe sich fast mit dem Titel eines seiner letzten Bucher als ‘Religion inner-
halb der Grenzen der bloBen Vernunft’ beschreiben.»

17 SF, S.44f.; Rel., S. 229. Zu diesem entscheidenden Unterschied von
Theologie und Religion vgl. auch B. Bauch, Luther und Kant (1904),
S. 129ff.

18 SF, 8. 72f,



328 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

selbst (seine Natur) sei, sondern was er fiir uns als moralische Wesen
sein!® Damit ist den gottlichen Geboten, dem «moralischen Gesetz»
der bestimmende Charakter des «extra nos» genommen. Man denke
nur an den Beschlufl der «Kritik der praktischen Vernunft», wo
vom «moralischen Gesetz in mir» die Rede ist. Kant verdeutlicht
noch einmal seinen Religionsbegriff, wenn er folgendermaflen dif-
ferenziert: «Diejenige (Religion), in welcher ich vorher wissen muf,
dall etwas ein gottliches Gebot sei, um es als meine Pflicht anzuer-
kennen, ist geoffenbarte ... Religion; dagegen diejenige, in der ich
zuvor wissen muf}, dafl etwas Pflicht sei, ehe ich es fir ein gottliches
Gebot anerkennen kann, ist die natiirliche Religion.»?* Fiir die
letztere entscheidet sich Kant und bezeichnet sich daher als « Ratio-
nalisten», genauer als «reinen Rationalisten».?! Die anthropozen-
trische Ausrichtung seiner Religion wird vollends in der Ablehnung
besonderer Pflichten gegen Gott (das sind «Hofdienste»!) deutlich. 22
Alles liegt an der moralischen Gesinnung im Menschen, der die Tat
entspringt. Glaube ohne Primat der Tat ist «Fetischglaube».?3

Fragt man nach der Begriindung solcher Gesinnung und der zu
ihr gehorigen Tat, so wird jeglicher Utilitarismus abgelehnt und
allein auf die Pflicht verwiesen. Dieser zentrale Gedanke ist freilich
scharf zu trennen vom Postulat der moralischen Religion, welche
sich zwingend aus der Vernunfteinsicht, einen gerechten Ausgleich
zwischen Handeln und Glickseligkeit zu ermdéglichen, ergibt.

b) Die Identifikation von Religion und Christentum. Die Frage
nach der geschichtlichen Verwirklichung dieser moralischen Reli-
gion wird durch ihre Identifikation mit dem Christentum beant-
wortet. Kant konstruiert ja seine natiirliche Religion nicht einfach
«synthetischy; es liegt ihm vielmehr daran, Vertriglichkeit, ja
Einigkeit zwischen Vernunft und christlicher Tradition (hier ist
insbesondere das Neue Testament gemeint) zu konstatieren. Zu
Beginn der 2. Vorrede zur «Religion innerhalb...» hebt er hervor,
da3 Offenbarung und Vernunftreligion als zwei konzentrische Kreise

19 Rel., S. 211.

20 Rel., S. 229ff.

2t Rel., S. 231f. — So bezeichnet E. Hoehne, Kant’s Pelagianismus und
Nomismus. Darstellung und Kritik (1881), S. V, Kants Position als «die des
reinen Rationalismusy» (vgl. auch S, 117).

22 Rel., S. 231.

23 Rel., S. 300.



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant? 329

zu verstehen seien. Aus diesem Grunde kann er den analytischen
Weg wihlen und eine gegebene Religion «innerhalb der Grenzen
der blofen Vernunft» finden; sie braucht blo herausgeschélt zu
werden aus ihrem historischen System «nach Weglassung alles
Empirischen». In der Vorrede zum «Streit der Fakultidten» nimmt
Kant noch einmal Bezug auf den Titel seiner Religionsschrift und
betont, daB er absichtlich nicht «Religion aus bloBer Vernunft»
gesagt habe. Noack stellt in seinem Vorwort zum Unternehmen
des Philosophen in seiner Religionsschrift fest: «Die Absicht Kants
war in dieser Abhandlung darauf gerichtet, am Beispiel der vor-
gegebenen christlichen Dogmatik darzutun, wie sich aus einem
System gegebener Glaubenssitze durch deren kritisch-philosophi-
sche Auslegung ein Inbegriff von Grundwahrheiten reiner Ver-
nunftreligion gewinnen laBt.»2¢ Im iibrigen weist Kant darauf hin,
dafl in bestimmten Féllen der Schriftauslegung selbst Theologen
die Meinung vertreten, «die Vernunft sei in Religionssachen die
oberste Auslegerin der Schrift».25 Vereinzelt gesteht er der christ-
lichen Offenbarung sogar eine besondere Dignitdt zu, wenn er etwa
sagt: «... so kann man die Bekanntmachung desselben (des morali-
schen Glaubens) wohl die Offenbarung desjenigen nennen, was fiir
Menschen durch ihre eigene Schuld bis dahin Geheimnis war.»28
Das ist jedoch eine besonders pointierte AuBerung, die nicht den
Gesamttenor seiner Position wiedergibt.

Kant kennt selbstverstindlich auch andere Offenbarungsreli-
gionen als das Christentum, er nennt sie auch des ofteren. Die
biblische Religion ist fiir Kant jedoch das hervorragende Beispiel
von Offenbarungsreligion und auch das naheliegendste; allein das
Neue Testament hilt einer kritischen Analyse der Herausschilung
der «Ethikotheologie» — um einmal einen Begriff aus der «Kritik
der Urteilskraft»?? zu verwenden — stand. Schon beim Judentum
sieht das anders aus; aus ihm kénnte man keine Vernunftreligion
herausschélen, dort triumphiert die bloBe Kasuistik iiber die mora-
lische Gesinnung; das Christentum ist «eine véllige Verlassung des
Judentums»y, «auf einem ganz neuen Prinzip gegriindet».28

2 Noack (A. 13), S. LIII.
2% SF, S. 54.

26 Rel., S. 213.

27 Vgl. bes. § 86.

28 Rel., S. 189f.



330 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

Man hat Kant nicht zu Unrecht vorgeworfen, da3 er eine Identifikation
von Moral und Religion vertrete. Es soll hier aber nicht verschwiegen werden,
daf3 es auch bei Kant vereinzelt AuBerungen gibt, die auf ein religiéses Mehr
tber die Moral hinaus hinweisen. Ich schlieBe mich Noack an, wenn er hier-
zu sagt: «Im Anspruch des unbedingten Sollens liegt von vornherein mehr
als ein nur moralisches Gebot, niamlich auch ein Unterpfand der {ibersinn-
lichen Méchtigkeit der dem Menschen verliehenen praktischen Vernunft im
Bund mit Gottes ‘Gute’.» Die Hauptmotive christlicher Glaubenslehre haben
also nicht nur ihre Berechtigung als symbolische Einkleidung moralischer
Forderungen, sondern auch in bezug auf die «GewilBheit des praktischen
Vernunftglaubens». Damit ist der religiose Charakter noch einmal unter-
strichen 2%, Man sollte dies auch mitschwingen hoéren, wenn Kant von Reich
Gottes, Gottseligkeit, Gottesglaube usw. redet. Hier hat man den Eindruck
einer echten religitsen Vertiefung bei Kant. Man kénnte pointiert sagen
und folgern: ¢«Auch ‘innerhalb der Grenzen’ der Vernunft dringt sich ihm
so manches Irrationale und Geheimnisvolle auf, das auch von seinem engen
Begriffe der ‘Religion’ sich nicht will fern halten lassen und das er nur aus
der christlichen Offenbarungsreligion heriiber genommen hat.»*® Dem aber
stehen wieder gegensétzliche Aussagen — teilweise sehr dezidiert formuliert —
gegeniiber. Dies liegt z. T. auch an den Begleitumstinden, die seine Reli-
gionsschrift umgaben und zum Streit der Fakultdten fiihrten. Das Wollner-
sche Edikt war in Preullen verkiindigt, Kant wurde von Wollner im Auftrage
des Konigs wegen seiner angeblich christentumsfeindlichen Religionsschrift
geriigt. Nun mufBte er sich verteidigen. In solchen Situationen kénnen um so
mehr Aussagen entstehen, die in Spannung zueinander stehen. Eine besonders
pointierte AuBerung des Philosophen entnehme ich dem Antwortschreiben
an den Koénig, in dem er sich auf eine eindringliche Ermahnung hin verteidigt
und welches dem «Streit der Fakultdten» vorangestellt ist: Kant versteht
sich in keiner Weise als Widersacher des Christentums, vielmehr als sein
Lobredner par excellence. So sagt er im Blick auf seine Religionsschrift:
«... die hier aufgefiihrte Zusammenstimmung desselben (des Christentums)
mit dem reinsten moralischen Vernunftglauben ist die beste und dauerhaf-
teste Lobrede desselben.»3!

¢) Die Kritik am Kirchenglauben. Wenn auch die Identifikation
von Religion und Christentum maglich ist, so sind doch Religion
und Kirchenglauben nicht zur Deckung zu bringen.

Es 146t sich nicht leugnen, dal uns das Christentum in der Form

2 Noack (A. 13), S. LXVIII. Mit Bauch (A. 17), S. 128, ist zu ergénzen:
«Wenn also auch Moral ohne Religion méglich ist, so ist doch echte Religion
nicht ohne Moral mdéglich..., Das Prinzip der Religion ist nichts ohne das
der Moral. Das Prinzip der Moral nun ist die Autonomie, also ist auch das
Prinzip der Religion nicht ohne Autonomie mdéglich. »

30 Hoehne (A. 21), S. V.

3t SF, S. XXI.



W. Metz, Christologie be: Immanuel Kant? 331

des Kirchenglaubens begegnet; ihr Kennzeichen ist eine «statuta-
rische Lehre» und nicht der Vernunftglaube. Freilich ist das Chri-
stentum unter solchen Lehren, deren es viele gibt, «so viel wir wissen,
die schicklichste Form».32 So ist es auch zu verstehen, wenn Kant
trotz seines Vernunftglaubens von der christlichen Offenbarungs-
lehre behauptet, sie miisse als «bloBles, aber hochst schitzbares
Mittel, um der ersteren (der natiirlichen Religion) FaBlichkeit selbst
fur die Unwissenden, Ausbreitung und Beharrlichkeit zu geben,
geliebt und kultiviert werden».?® Um dieser Funktion des Kirchen-
glaubens willen, der eine Konzession ans Volk ist, mull er also
hingenommen werden. Der Zustand einer solchen Konzession muf}
jedoch abgelost werden: Der Kirchenglaube ist «nur Vehikel des
Religionsglaubens», «mithin an sich verdnderlich» und «einer all-
méhlichen Reinigung bis zur Kongruenz» mit dem wahren Reli-
gionsglauben fihig. 3¢ Der empirische Glaube, «den uns dem Ansehen
nach ein Ungefihr in die Hénde gespielt hat», mull also auf die
«allgemeinen Regeln einer reinen Vernunftreligion» hin gedeutet
werden. «Denn das Theoretische des Kirchenglaubens kann uns
moralisch nicht interessieren, wenn es nicht zur Erfillung aller
Menschenpflichten als gottlicher Gebote ... hinwirkt.»3* Die «mora-
lische Besserung» ist «eigentlicher Zweck aller Religion». So ergibt
sich Kants Zielvorstellung vom «allméhliche(n) Ubergang des Kir-
chenglaubens zur Alleinherrschaft des reinen Religionsglaubens».3®
Der Kirchenglaube ist als «Fron- und Lohnglaube» nicht moralisch;
denn der «cultus» hat den Primat vor der moralischen Gesinnung.??
So werden Beten, Kirchegehen, Taufe und Kommunion schérfster
Kritik unterworfen. Sie sind «erkiinstelte Selbsttduschungen», bei
denen moralisch nichts herauskommt, man vielmehr, statt sich zu
bessern, derselbe «lose Knecht bleibt».?® Dasselbe gilt fiir das theo-
retische Fiirwahrhalten im Kirchenglauben ; dadurch wird man kein
besserer Mensch.®® Deswegen hat die moralische Vernunftreligion

32 SF, S. 45.

3% Rel., 8. 250.

3 SF, S. 58.

3 Rel., S. 158.

36 Rel., S. 1671f.
37 Rel., S. 168f.
38 Rel., 8. 311.
3% Vgl. SF, 8. 57.



332 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

den Kirchenglauben von «allen empirischen Bestimmungsgriinden,
von allen Statuten, welche auf Geschichte beruhen» und welche
daher provisorisch sind, zu ldutern;4® das Wesen des wahren Glau-
bens besteht in der Anerkennung der «Postulate des sittlichen
Selbstgefiihls».4t Die Autonomie des Menschen im rationalen Er-
heben des Vernunftglaubens aus dem Kirchenglauben begegnet uns
auch typisch im Kantschen Gewissensbegriff: «Es ist hier nicht die
Frage, wie das Gewissen geleitet werden solle (denn das will keinen
Leiter; es ist genug, eines zu haben), sondern wie dieses selbst zum
Leitfaden in den bedenklichsten moralischen EntschlieBungen die-
nen konne.»*? Der Gegensatz zum biblischen Gewissensbegriff ist
uniibersehbar. Immerhin, Kant meint, das Christentum gegen den
Kirchenglauben richtig zu interpretieren; ja selbst «aufgeklirte
Katholiken und Protestanten» arbeiten in seinem Sinne auf den
wahren Religionsglauben hin. 4? Die Zeit ist reif, den statutarischen
Kirchenglauben vom «Heidentum» zu reinigen. 44

«Daf} eine Offenbarung gottlich sei, kann nie durch Kennzeichen,
welche die Erfahrung an die Hand gibt, eingesehen werden. Ihr
Charakter ... ist immer die Ubereinstimmung mit dem, was die
Vernunft fiir Gott anstidndig erklirt.»*® Damit entfillt das, was
nach unserem Verstindnis die Offenbarung ausmacht, ihr extra
nos und ihre Unverfiigbarkeit. Kant hat nun in der Tat einen anderen
Offenbarungsbegriff; er spricht von der Vernunftreligion «als einer
an alle Menschen besténdig geschehenden géttlichen (obzwar nicht
empirischen) Offenbarung».4® Geschichtliche Offenbarung ist nicht
akzeptabel: «Dall der Geschichtsglaube Pflicht sei, und zur Seligkeit
gehore, ist Aberglaube»??, «Religionswahn», seine Befolgung «After-
dienst ».48

Al

40 Rel., S. 179.

41 'W. Schultz, Kant als Philosoph des Protestantismus (1960), S. 39.

42 Rel., S. 287. Vgl. auch W. Wohlrabe, Kants Lehre vom Gewissen (1888),
S. 20ff.

43 SF, 8. 179.

41 Jeder statutarische Kirchenglaube «hat eine gewisse Beimischung von
Heidentum, denn dieses besteht darin, das AuBerliche (AuBerwesentliche)
der Religion fiir wesentlich auszugeben»: SF, S. 74f.

45 SF, S. 66.

16 Rel., S. 181f1f. 47 SF, 8. 107.

48 Rel., S. 255ff. Vgl. viertes Stiick, zweiter Teil, § 2: «Das dem Religions-
wahne entgegengesetzte moralische Prinzip der Religion» (S. 2601f.).



W. Metz, Christologie bet Immanuel Kant? 333

Zentral fiir die christliche Offenbarung und die daraus sich er-
gebende Christologie ist aber das Zeugnis der Heiligen Schrift. Kant
bezeichnet es als «das Verniinftigste und Billigste», «dies Buch, was
einmal da ist, ... (sei) nicht durch unniitze oder mutwillige Angriffe
zu schwéchen, dabei aber auch keinem Menschen den Glauben
daran als zur Seligkeit erforderlich aufzudringen.» Es mul} ein-
geschirft werden, «dafl die wahre Religion nicht im Wissen oder
Bekennen dessen, was Gott zu unserer Seligwerdung tue oder getan
habe, sondern in dem, was wir tun miissen, um dessen wirdig zu
werden, zu setzen sei.. .»*® Dann ist die Bibel nicht nur hinzunehmen,
sondern sogar zu wiirdigen ; biblische Lehren a se sind jedoch, wenn
nicht auf das Tun bzw. die Gesinnung gerichtet, «Adiaphora»!5°
Im iibrigen ist die Hl. Schrift in ihrem Bestand an entscheidenden
Stellen dubBerst suspekt: Man denke nur an die «bedenkliche Zahlen-
Kabbala» in der biblischen Chronologie, «welche den Glauben an
die Authentizitit dieser biblischen Geschichiserzihlung etwas schwii-
chen diirfte».5! Also nicht auf die Geschichte kann man sich ver-
lassen, sondern auf die Vernunft. Keine Geschichtserzahlung kann
die Bibel als gottlich erweisen. «Die Beglaubigung der Bibel ...
kann nicht aus der Gottesgelehrtheit ihrer Verfasser ... , sondern
mull aus der Wirkung ihres Inhalts auf die Moralitit des Volks»
geschopft werden. 52 Freilich, und das darf man verraten: Ihr mora-
lischer Inhalt in seiner ganzen Géottlichkeit entschidigt fiir allzu
menschliche Geschichtserzdhlung. 53

Damit ist Kants Prinzip der Schriftauslegung bereits ausgespro-
chen: Die «reine Vernunft»?® ist «Priifstein» und schélt den mora-
lischen Gebrauchswert, der zugleich allgemeingiiltiger Wahrheits-
gehalt ist, aus dem historischen Gewande heraus. Alles, was der
praktischen Vernunft nach dem Buchstaben widerspricht, mul} zu
ihren Gunsten ausgelegt werden.% Welche Konsequenzen dieses

49 Rel., S. 198ff.

50 SF, S. 617.

5 BF, 8. 90f.

52 SF, S. 103.

8 SF, S. 105.

54 Kant hat also entgegen mancher irrigen Annahme die kalte Vernunft
gerade nicht aus der Religion verbannt, sondern im Gegenteil die Religion
auf die autonome menschliche Vernunft gegriindet. Vgl. u. a. Bauch (A. 17),
S. 144,

8% SF, 8. 49f.



334 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

hermeneutische Prinzip fiir eine ausgefithrte Christologie hat,
werden wir noch darlegen. Die Auslegung mufl «doktrinal» sein,
nicht «authentisch» im Sinne von «buchstablich», doktrinal freilich
«in moralisch-praktischer Absicht».?® Nun aber ist in der Absicht,
die einzig auf Moral abzielt, gerade die doktrinale Auslegung die
authentische, denn «so will Gott seinen in der Bibel offenbarten
Willen verstanden wissen». «Nicht die Schriftgelehrtheit, und was
man vermittelst ihrer aus der Bibel ... herauszieht, sondern was man
mit moralischer Denkungsart ... in sie hinewntrdgt», ist entschei-
dend. Es geht nicht darum, was die biblischen Autoren im Sinn
gehabt haben. 5 Noch einmal mochte ich davor warnen, das Reden
Kants von Gott und Gottlichkeit in diesen Zusammenhéngen falsch
zu verstehen: « .. der Gott in uns selbst ist der Ausleger, weil wir
niemand verstehen, als den, der durch unsern eigenen Verstand und
unsere eigene Vernunft mit uns redet, die Gottlichkeit einer an uns
ergangenen Lehre also durch nichts, als durch Begriffe unserer Ver-
nunft, so ferne sie rein moralisch und hiemit untriiglich sind, er-
kannt werden kann».5® Einem solchen Gott in uns fillt etwa auch
die «unmoralische» Abraham-Geschichte von Gen. 22, 1-14 zum
Opfer; der Gott in uns steht gegen den Gott der Geschichte.® Es
ist nunmehr vollends deutlich: Durch eine solchermaflen vorge-
nommene eklektische Reduktion ist Kant «nicht im stande, den
Vollgehalt der christlichen Wahrheit zur Entfaltung zu bringeny;
seine Behauptung von der Lobrede auf das Christentum vermag
nicht zu iiberzeugen; zumal es eben «nicht ohne Rest in Kategorien

5 SF, S. 108ff.

57 Ebd.; vgl. SF, S. 56: «... sondern alles kommt in der Religion aufs
Tun an, und diese Endabsicht mithin auch ein dieser geméfBler Sinn mu@
allen biblischen Glaubenslehren untergelegt werden.»

58 SF, S. 70. — Mit Bauch (A. 17), S. 127, ist zu ergidnzen: «Man kénnte
also ohne die Idee Gottes, und ohne diesen Namen zu kennen, durchaus
moralisch handeln und ein sittlich wertvoller Mensch sein — also den héchsten
und, nach Kant, einzigen Wert in sich darstellen, den der Mensch in sich
darzustellen vermag.» — Hoehne (A. 21), 8. 116, spricht von der «hypo-
thetische(n) Bedeutung» Gottes und der Religion im ethischen System
Kants.

% SF, S.102f. — Vgl. zur Thematik auch O. Kaiser, Kants Anweisung
zur Auslegung der Bibel. Ein Beitrag zur Geschichte der Hermeneutik:
Neue Zeitschr. f. Syst. Theol. 11 (1969), S. 125ff., wo Kant gerade in dieser
Sache zu einseitig «ad bonam partem» interpretiert wird.



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant? 335

aufgeht»®, die — auf welche Weise auch immer — von auflen heran-
getragen werden. Fiir Kant aber geht Religion letzten Endes nun
doch — sieht man von einigen pointierten Formulierungen ab — in
Moral auf. 6!

d) Philosophie und Theologie. Die «Christologie» Kants in nuce
wurde durch diese eben skizzierten Voraussetzungen seiner expli-
ziten «Christologie» bereits in der Weise vorbereitet, dall schon
einige Konturen seiner Sicht, seines Verstindnisses von Jesus
Christus deutlich sind.

Weswegen fiihlt sich nun Kant in Sonderheit berufen, gerade zu
einem solchen zentralen theologischen Thema sich zu dullern? Der
sog. «Streit der Fakultdten» deutet eine Antwort an, indem dort
eine Verhiltnisbestimmung von Theologie und Philosophie unter-
nommen wird: «Der biblische Theolog ist eigentlich der Schriftge-
lehrte fiir den Kirchenglauben, der auf Statuten, d.i. auf Gesetzen
beruht, die aus der Willkiir eines andern ausflielen, dagegen ist der
rationale der Vernunftgelehrte fur den Religionsglauben, folglich den-
jenigen, der auf innern Gesetzen beruht, die sich aus jedes Menschen
eigener Vernunft entwickeln lassen.» Kant reifit den Graben
zwischen den oberen Fakultdten (uns interessiert hier natiirlich nur
die theologische) und der unteren weit auf und kommt zu der Aus-
sage, dall der Theologe, wenn er sich selbst treu bleiben will, die
Vernunft gar nicht gebrauchen darf. ¢ « Bemengt der biblische Theo-
log sich ... mit der Vernunft ..., so uberspringt er ... die Mauer
des allein seligmachenden Kirchenglaubens, und verlduft sich in
das offene freie Feld der eigenen Beurteilung und Philosophie, wo
er, der geistlichen Regierung entlaufen, allen Gefahren der Anarchie
ausgesetzt ist.n Freilich ist gleichzeitig zu ergénzen: «Man mul

60 W. Mengel, Kants Begriindung der Religion. Ein kritischer Versuch.
Mit einem Vorwort iiber die Beziehungen der neueren Dogmatik zu Kant
(1900), S. VIIIf. Diese vom Standpunkt der Ritschlschen Theologie aus
verfallte Auseinandersetzung mit dem Konigsberger Philosophen beleuchtet
dulerst engagiert den Kantschen Religionsbegriff.

61 Vgl. auch Hoehne (A. 21), S. VI.

62 SF, S. 44; vgl. S. 47: «Die biblisch-theologische Fakultéit dringt nun
darauf (sc. auf den Geschichtsglauben) in gleichem Mafe, als wenn der Glaube
desselben zur Religion gehorte. Die philosophische aber widerstreitet jener
in Ansehung dieser Vermengung und dessen, was jene iiber die eigentliche
Religion Wahres in sich enthélt.»

6 SF, 8. 15.



336 W. Metz, Christologie bev Immanuel Kant?

aber wohl merken, da@ ich hier vom reinen (purus, putus) biblischen
Theologen rede, der von dem verschrienen Freiheitsgeist der Ver-
nunft und Philosophie noch nicht angesteckt ist.» % Man bemerkt
ganz deutlich den ironischen Unterton. Wéhrend sich nun aber die
Theologische Falkultdt nicht mit der Philosophie bemengen darf,
steht das mit dem «Ausscheren» der unteren Falkultit anders: Die
oberen Falkultidten miissen sich eine verniinftige Wahrheitspriifung
von seiten der Philosophie gefallen lassen.® Kant sagt expressis
verbis, daB} «die Philosophie, im Falle des Streits iiber den Sinn
einer Schriftstelle sich das Vorrecht anmaf}t, ihn zu bestimmen».%¢
Dal} dies aber Frucht tragt, ist angesichts des Volksglaubens eine
langwierige Sache. %7

Aufgrund der bisher aufgezeigten Voraussetzungen und Zusam-
menhiénge ist nun der Versuch einer Darstellung der «Christologie»
Kants moglich.

a) Die Frage nach der Kategorie. Nachdem wir begriindet haben,
warum die Kategorien der Tradition fiir Kant zur Erfassung Jesu
Christi ungeeignet erschienen sind, ist aufzuzeigen, welche Kategorie

84 SF, S. 18.

85 SF, S. 24ff.

88 ST, S. 48f. — S. 49ff. nennt Kant die «philosophischen Grundsiitze der
Schriftauslegerein. 8. 36: Hs ist Aufgabe der Philosophischen Fakultit,
«die Vernunftgrimde der Gesetzgebung aus dem historischen Vortrage
herauszusuchen, und iiberdem, ob sie technisch- oder moralisch-praktisch
sind, zu wurdigen». — F. Delekat, Immanuel Kant. Historisch-kritische
Interpretation der Hauptschriften (21966), S. 345, beschreibt zutreffend den
Skopus dieser Schrift Kants: «Inhaltlich lduft dieser Streit der Fakultéten
auf einen Streit tber die Prinzipien der Schriftauslegung hinaus.»

87 Kant skizziert die Meinung des Volkes folgendermafBen: «Was ihr
Philosophen da schwatzet, wuBte ich ldngst von selbst ; ich will aber von euch
als Gelehrten wissen: wie, wenn ich ruchlos gelebt hétte, ich dennoch kurz
vor dem Torschlusse mir ein EinlaBbillet ins Himmelreich verschaffen...
kénne... Es ist aber hier, als ob das Volk zu dem Gelehrten, wie zum Wahr-
sager und Zauberer ginge, der mit tibernatiirlichen Dingen Bescheid weil3...
Die Geschaftsleute der drei oberen Fakultédten sind aber jederzeit solche
Wunderménner, wenn der philosophischen nicht erlaubt wird, ihnen &ffent-
lich entgegen zu arbeiten...» (SF, S. 31f).



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant? 337

an diese Stelle getreten ist. Wir nehmen den Einsatz bei seinen
anthropologischen Ausfithrungen: Kants «Christologie» ist nur in
Korrelation zum sittlichen Kampf des Menschen zu verstehen.
Dieser hat seinen Grund in der Bestimmung des Menschen durch
das «radikal Bose». Dieses Bose ist aber nun nicht als Fatum zu
verstehen, sondern triagt den Charakter der Schuld, denn es geht
auf eine sog. «intelligible Tat» zuriick. Kant spricht daher vom
«Hang zum Bosen», welcher im Gegensatz zur urspriinglichen An-
lage zum Guten steht. Einen Hang kann man sich nur selber zu-
ziehen, wiewohl es «unerforschlich» ist, wie es zu solcher dem mora-
lischen Gesetz widerstreitenden Maxime kommt. Es ist wichtig,
sich iiber diese Definition des Bésen klar zu sein, damit es auch
verstindlich wird, warum Kant den christlichen Erbsiindenbegriff
als den «unschicklichsten» ablehnt:% «Kine jede bose Handlung
muf, wenn man den Vernunftursprung derselben sucht, so betrach-
tet werden, als ob der Mensch unmittelbar aus dem Stande der
Unschuld in sie geraten wire.» Das bedeutet: Wenn man das Bose
als Schuld zurechnen will, dann mul3 man auf eine freie Entschei-
dung zuriickgehen. Die Pflicht des Menschen aber ist es, sich zu
bessern. Kant behauptet ausdriicklich, dal der Mensch, der unter
dem Hang zum Boésen steht, dies konnen muf}. % So handelt er auch
ausfithrlich «Von der Wiederherstellung der urspringlichen Anlage
zum Guten in ihre Kraft».7 Da der Mensch frei und autonom ist,

68 Mengel (A. 60), S.81: «Man wird in den Ausfithrungen des grofen
Denkers iiber Religion nichts finden von dem Bewulltsein unaustilgbarer
Schuld, von dem Bediirfnis nach einem Erldser: es giebt keine Siinde, die der
Mensch selbst nicht tilgen kénnte...» Vgl. dagegen die unhaltbare Dar-
stellung bei E. Katzer, Luther und Kant. Ein Beitrag zur innern Entwick-
lungsgeschichte des deutschen Protestantismus (1910), der Luthers und
Kants Siundenverstindnis harmonisiert (z. B. 8. 112). — Inwieweit Kants
Ablehnung des traditionellen Erbsiindenbegriffs im Blick auf manche fragwiir-
dige Ausformung verstidndlich und z. T. berechtigt ist, soll hier nicht weiter
verfolgt werden.

6 Rel., S. 43. — Vgl. Schultz (A. 41), S. 34f., speziell zum Problem der
Freiheit bei Kant S. 47ff. — Delekat (A. 66), S. 346ff. 348: «... die Konse-
quenzen, die Paulus und Luther aus der Lehre von dem Unterworfensein
aller Menschen unter die Macht des radikalen Bosen gezogen haben, zieht
Kant nicht.»

0 Rel., S. 48ff. — « Wiedergeburt» entspringt demgemaf aus dem mensch-
lichen Willensakt und ist in Parallele zur intelligiblen Tat des Hanges zum
Boésen zu sehen; Delekat (A. 66), S. 351.

22



338 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

kann, soll” und muB er sich selbst bessern. Unter allem Bosen ist
nimlich «ein Keim des Guten in seiner ganzen Reinigkeit iibrig
geblieben», der «nicht vertilgt oder verderbt werden konnte».”? Von
einer «corruptio» des Menschen kann keine Rede sein. 7

Leitbild der moralischen Besserung ist das Urbild der Gott wohl-
gefilligen Menschheit, eine «moralische Vernunftidee» also, die zu-
gleich «Richtschnur» und «Triebfeder» ist. Jenes Urbild stammt nun
nicht aus dem empirischen oder historischen Glauben, sondern
liegt in der ratio; dies betont Kant besonders.?* Christologisch ge-
sagt: Der Ansatz liegt nicht bei der geschichtlichen Erscheinung
Jesu Christi, sondern beim Urbild in unserer Vernunft, welches wir
alsdann dieser Erscheinung «unterlegen», welche dann auch jenem
gemill empfunden wird. Diese Prioritdten sind entscheidend. So
wird auch ausdriicklich festgestellt, dafl «das Objekt des selig-
machenden Glaubens» ebendieses Urbild ist 7. Somit zielt die Nach-
folge darauf und nicht auf Jesus ab. Das mufl man im Auge haben,
wenn man sich der eigenartigen Umdeutung der Christologie durch
Kant zuwendet. Eine der sonderbarsten Formulierungen will ich
nennen: «Zu diesem Ideal der moralischen Vollkommenheit, d. i.
dem Urbilde der sittlichen Gesinnung in ihrer ganzen Lauterkeit
uns zu erheben, ist nun allgemeine Menschenpflicht, wozu uns auch
diese Idee selbst, welche von der Vernunft uns zur Nachstrebung
vorgelegt wird, Kraft geben kann.» Und nun folgt das Bemerkens-
werte: « Kben darum aber, weil wir von ihr nicht die Urheber sind,
sondern sie in dem Menschen Platz genommen hat, ohne daf wir
begreifen, wie die menschliche Natur fiir sie auch nur habe emp-
fanglich sein konnen, kann man besser sagen: dalB3 jenes Urbild
vom Himmel zu uns herabgekommen sei, dafl es die Menschheit an-
genommen habe ... Diese Vereinigung mit uns kann also als ein
Stand der Erniedrigung des Sohnes Gottes angesehen werden, wenn

1 Vgl. G. Ellscheid, Das Problem von Sein und Sollen in der Philosophie
Immanuel Kants, = Annales Universitatis Saraviensis, Rechts- und Wirt-
schaftswissenschaftliche Abteilung, 34 (1968), S.10: Kant selbst hat «seine
Ethik wesentlich als die Entfaltung der Idee des Sollens begriffen».

2 Rel., S. 50.

73 Hoehne (A. 21), S. 129, hebt den Zusammenhang hervor, der zwischen
der Abschwichung des Siindenbegriffes bei Kant und seiner Christologie
besteht.

74 Rel., S. 174f.

"% Ebd.



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant? 339

wir uns jenen gottlich gesinnten Menschen als Urbild fiir uns so
vorstellen, wie er, obzwar selbst heilig und als solcher zu keiner
Erduldung von Leiden verhaftet, diese gleichwohl im groften Mafle
tibernimmt, um das Weltbeste zu beférdern.» 76

Hat nun Kant doch irgendeine modifizierte Inkarnationslehre,
um so Jesu Eigenart zu erfassen??”” Zweifellos nicht. Es ist ja
schon in dieser Passage der Potentialis in der Wendung aufgefallen ;
meist redet Kant sogar im Irrealis, um ja nicht millverstanden
zu werden.’® Eine Inkarnationslehre hat Kant nicht, zumal «aus
diesem Geheimnisse gar nichts Praktisches fiir uns zu macheny ist,
«weil wir doch nicht von uns verlangen kénnen, dal wir es einem
Gotte gleich tun sollen, er also in so fern kein Beispiel fiir uns werden
kann..»” Einem Gottmenschen koénnten wiederum nur Gott-
menschen nachfolgen, solche sind wir aber nicht. Also kann die
Singularitidt Jesu aus Griinden der praktischen Vernunft nicht be-
hauptet werden. — Wir halten fest: Wenn Kant nach Jesus fragt,
dann nur nach seiner Sittlichkeit. Das ist begriindet im sittlichen
Kampf des Menschen. Aber auch die so beleuchtete Person Jesu
steht in ihrer Dignitdt unter dem moralischen Urbild in der Brust
des Menschen. Diese Kategorie ist auch auf Jesus anzuwenden, und
es ist nur noch zu fragen, wie weit er dieser gerecht wird.

b) Die Person Jesu. Kants ganze Intention geht dahin, aufzu-
zeigen, dal3 Jesus die geschichtlich verwirklichte Realitdt der Idee
des moralischen Urbildes ist. Er wird verstanden als die «personifi-
zierte Idee des guten Prinzips» und in diesem Sinne als das «Ideal
der moralischen Vollkommenheity. Kant handelt ausfiihrlich iiber
die «objektive Realitit dieser Idee»®?; freilich, was hier Realitit
und Beispiel wird, der «Geist Christi», liegt schon in unserer «ur-
spriinglichen moralischen Anlage».®! Hier haben wir iibrigens eine
der ganz wenigen Stellen, wo expressis verbis der Name Christi
erwahnt wird. Weil aber dieser Geist Christi, der auch in unserer

6 Rel., S. 74f.

77 Schweitzer (A. 3), S. 168, stellt in seiner Untersuchung den «dog-
matischen Sprachgebrauch» (dhnlich S.171), «die Anlehnung an die reli-
gios-biblisch-dogmatischen Anschauungen» (S.169), eine Konzession an
«die steife dogmatische Form der kirchlichen Sprache seiner Zeit» (S. 200)
fest. Zweifellos gilt dies in besonderer Weise hinsichtlich Kants Ausfithrungen
zum «Bésen». MiBverstindnisse konnen deshalb nur allzu leicht entstehen.

" Z.B.Rel, 8.75. ™ SF, S. 50ff.

80 Rel., S. 761f. 81 SF, 8. 93.



340 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

moralischen Anlage liegt, Triebfeder zur Nachfolge des Menschen
sein soll, kann die gottmenschliche Person Jesu — und das ist zu-
nichst der vom Dogma vorgelegte kritische Mafstab — nicht be-
hauptet werden. Diese wire zur Nachfolge ungeeignet. Um das
besonders zu unterstreichen, wéahlt er iiberdies den Irrealis, wenn
er folgendes sagt:

«Wire nun ein solcher wahrhaft géttlich gesinnter Mensch» (man beachte
diese Wendung) «zu einer gewissen Zeit gleichsam vom Himmel auf die Erde
herabgekommen, der durch Lehre, Lebenswandel und Leiden das Beispiel
eines Gott wohlgefiilligen Menschen an sich gegeben hétte, soweit man es
von #dullerer Erfahrung nur verlangen kann (indessen das Urbild eines
solchen immer doch nirgend anders als in unserer Vernunft zu suchen ist)...,
so wirden wir doch nicht Ursache haben, an ihm etwas anderes als einen
natiirlich gezeugten Menschen anzunehmen... Vielmehr wiirde die Erhebung
eines solchen Heiligen iiber alle Gebrechlichkeit der menschlichen Natur der
praktischen Anwendung der Idee desselben auf unsere Nachfolge nach allem,
was wir einzusehen vermdogen, eher im Wege sein.» 52

Jesus mufl vere homo sein, damit er Beispiel zur Nachfolge
bleiben kann. Wire er Gott, so konnte er diese Funktion nicht mehr
erfilllen; der Mensch kénnte ihm dann allenfalls Bewunderung,
Dankbarkeit und Liebe entgegenbringen.?® Auflerdem, mit einem
solchen, von der christlichen Tradition behaupteten Wunder kann
Kant nicht nur nichts anfangen, es wére seiner Intention geradezu
hinderlich: «Denn es verrit einen striflichen Grad moralischen Un-
glaubens, wenn man den Vorschriften der Pflicht, wie sie urspriing-
lich ins Herz des Menschen durch die Vernunft geschrieben sind,
anders nicht hinreichende Autoritéit zugestehen will, als wenn sie
noch dazu durch Wunder beglaubigt werden.» % Man muf} sich bei
allen seinen AuBerungen vor Augen halten, daBl bei Kant Jesu
Dignitédt eo ipso begrenzt ist, weil «das gute Prinzip» eben schon
«von dem Ursprunge des menschlichen Geschlechts an unsichtbarer-
weise vom Himmel in die Menschheit herabgekommen gewesen».85
Jesus ist dann nur noch ein nicht unentbehrliches, wiewohl hilf-
reiches donum superadditum. Man koénnte auch so sagen, wenn
man theologisch reden will: Bei Kant erdriickt der erste Artikel die
Relevanz des zweiten. Sieht man diese Einschrdnkung und Be-

82 Rel., S. 78f. 83 Rel., S. 80f.

84 Rel., 8. 116. — Bezlglich Kants Stellung zu den «Wundern» vgl. ins-
gesamt die «allgemeine Anmerkung» zum II. Stiick.

8 Rel., S. 113f.



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant? 341

schrinkung, dann kann man auch nicht miflverstehen, was Kant,
fagziniert von jenem Beispiel Jesus, der realisierten Idee, sagt: Wenn
Jesus Christus auch nicht der «Stifter der von allen Satzungen rei-
nen, in aller Menschen Herz geschriebenen Religion» ist («denn die
ist nicht von willkiirlichem Ursprunge»), so gibt es doch einige Leh-
ren bei ihm, die man «als zweifelsfreie Urkunden einer Religion
iiberhaupt anfithren» kann, womit auch seine «gottliche Sendung»
beglaubigt wird. Insbesondere die Bergpredigt verdeutlicht dies.
Danach lehrte Jesus die «reine moralische Herzensgesinnung» gegen
die «statutarischen Kirchenpflichteny; er itberwand den hohlen jii-
dischen Buchstabenglauben®®, zumal er nicht knechtische, sondern
frohliche Gemiitsstimmung will. 87

«Endlich faBte er alle Pflichten 1) in einer allgemeinen Regel zusammen
(welche sowohl das innere als das dullere moralische Verhaltnis der Menschen
in sich begreift), ndmlich: tue deine Pflicht aus keiner anderen Triebfeder
als der unmittelbaren Wertschiatzung derselben, d. i. liebe Gott (den Gesetz-
geber aller Pflichten) tiber alles, 2) einer besonderen Regel, ndmlich die das
duBere Verhéltnis zu anderen Menschen als allgemeine Pflicht betrifft: liebe
einen jeden als dich selbst, d. i. beférdere ihr Wohl aus unmittelbaren, nicht
von eigenniitzigen Triebfedern abgeleitetem Wohlwollen.»® — Dazu wird
noch das andere gesagt : « Denen also, die dieses moralische Gute mit der Hand
im SchofBe als eine himmlische Gabe von oben herab ganz passiv zu erwarten
meinen, spricht er alle Hoffnung dazu ab.8? Wer die natiirliche Anlage zum
Guten... unbenutzt 148+, im faulen Vertrauen, ein héherer moralischer Ein-
flull werde wohl die ihm mangelnde sittliche Beschaffenheit und Vollkommen-
heit sonst ergénzen, dem droht er an, daf} selbst das Gute, was er aus natir-
licher Anlage mochte getan haben, um dieser Verabsdumung willen ihm
nicht zu statten kommen solle (XXV, 29).»9%0

8¢ Kants Polemik gegen den jidischen Glauben schligt immer wieder
durch, weil da «das Innere der moralischen Gesinnung gar nicht in Betracht
kam»: Rel., S. 108.

87 Die frohliche Gemiitsstimmung soll zweifellos auch den Charakter des
Kantschen Begriffes der Pflicht mitbestimmen und vor Mif3versténdnissen,
wie sie sich etwa in Schillers Urteil tiber Kants Religionsschrift finden,
schiitzen. Vgl. auch die Beilagen in Ed. Vorldnder (A. 1), S. CIIIf.

8 Rel., S. 242.

89 H. S. Chamberlain, Immanuel Kant. Die Persdnlichkeit als Einfiih-
rung in das Werk (21909), S. 876 (1. Auflage, S. 765), stellt zusammenfassend
in seiner begeisterten Apologie der Kantschen Philosophie fest: «Kant’s
Religionslehre ist nichts mehr aber auch nichts weniger als die ausfiihrliche
Begrimdung und die methodische Entwickelung von Christi Lehre das Reich
Gottes ist tnwendig in euch.»

% Rel., S.245; gemeint ist Matth. 25, 29. — Der Lohn in einer kiinftigen



342 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

Das ist meines Erachtens die zentrale Stelle bei Kant beziiglich
der Christologie. Es ist in Sonderheit eine « Christologie pro nobis»,
freilich nicht im Sinne der Tradition als Soteriologie; eine
konstruierte a se interessiert ihn nicht. ®* Kant steht insofern in der
Tradition der Aufklirung, als auch er, was Jesus betrifft, dessen
Lehre in den Vordergrund stellt. Er vertieft ebendiese Tradition
freilich dadurch, daB3 er Jesus nicht in dieser Lehre aufgehen 148t,
sondern sein Beispiel auch in dem Sinne hervorhebt, dal} er seine
Gesinnung, seinen Lebensvollzug als Realisierung der moralischen
Idee betont. Das ist eine echte Vertiefung der Christologie. «Hier
ist nun eine vollstindige Religion, die allen Menschen durch ihre
eigene Vernunft faBllich und iiberzeugend vorgelegt werden kann,
die itber das an einem Beispiele, dessen Maoglichkeit und sogar Not-
wendigkeit, fiir uns Urbild der Nachfolge zu sein (soviel Menschen
dessen fahig sind), anschaulich gemacht worden, ohne dafl weder
die Wahrheit jener Lehren noch das Ansehen und die Wiirde des
Lehrers irgend einer anderen Beglaubigung (dazu Gelehrsamkeit
oder Wunder, die nicht jedermanns Sache sind, erfordert wiirde)
bediirfte.» °2 Das mull also auch gesagt werden: Jesu Religion ist
einfach zu verstehen und bedarf keiner Gelehrsamkeit, wie das beim
Kirchenglauben der Fall ist, so wie iiberhaupt der Philosoph sich
mit den einfachen Dingen beschéftigt im Gegensatz zum Theologen.
In der Tat, das versteht jeder: «Der Lehrer des Evangeliums hat
seinen Jiingern das Reich Gottes auf Erden ®® nur von der herrlichen
seelenerhebenden, moralischen Seite ... gezeigt und sie dahin an-

Welt soll freilich nicht Triebfeder der sittlichen Handlung sein, sondern nur
«Objekt der reinsten Verehrung» als «seelenerhebende Vorstellung der Voll-
endung der géttlichen Giite und Weisheit in Fithrung des menschlichen
Geschlechts» (ebd.).

91 Freilich fillt auf, daB ein zentrales Anliegen des christlichen Glaubens
bei Kant nicht zu seinem Recht kommt, der Gedanke der Liebe. Christus
ist nicht die fleischgewordene Liebe Gottes. Kant kann davon — seinem
Ansatz nach — nicht sprechen. Vgl. auch Paton (A. 16), S. 240, sowie Schultz
(A. 41), S. 551f.

92 Rel., S. 245f.

93 Zum «Reich Gottes auf Erden» vgl. das ITI. Stiick der Religionsschrift.
Die individuellen Ansdtze werden nunmehr auf die Gemeinschaft iibertragen
und dabei noch vertieft. Man beachte insbesondere die Ausfithrungen tber
ein ethisches Gemeinwesen, ein «Volk Gottes... nach Tugendgesetzenn,
welches Gestalt haben soll in der Form einer Kirche.



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant? 343

gewiesen, was sie zu tun hétten...»®® In dieser Hinsicht ist Jesus
als der «erste Lehrer» zu bezeichnen. %5

Jesus ist also die Realitédt der idealen und urbildlichen Mensch-
lichkeit, ihre vollkommene Verwirklichung. «Als vere homo ist er
die geschichtliche Erscheinung der veritas humanitatis.» *¢ Dies ist
das neue, durch die Kategorie des Kantschen Ideals bestimmte
Wiirdepriadikat Jesu. Es wird auf die geschichtliche Erscheinung
iibertragen, weil Kants Befund ergibt, dall es auf sie zutrifft. Wir
diirfen aber nicht aus den Augen verlieren: Die «Idee hat ihre
Realitit in praktischer Beziehung in sich selbst. Denn sie liegt in
unserer moralisch gesetzgebenden Vernunft... Es bedarf also keines
Beispiels der Erfahrung, um die Idee eines Gott moralisch wohl-
gefilligen Menschen fiir uns zum Vorbilde zu machen; sie liegt als
ein solches schon in unserer Vernunft.» ®” Mehr noch: «Kein Beispiel
in der duBeren Erfahrung» ist dieser Vernunftidee «adiquat».?® Die
Vertiefung der vorhergehenden aufklirerischen Tradition, die nicht
zu bestreiten ist, fithrt bei Kant nicht zu einer in der Kontinuitiat
der Tradition stehenden Wiirdigung der Person Jesu Christi, die
seine Dignitdt angemessen zur Sprache bringen wiirde. Jesus ist
weniger als das Urbild, nur Beispiel und Vorbild, mehr nicht. 9

¢) Das «Werk» Jesu Christi. Kant dulert sich in graduell unter-
schiedenen Wendungen zu einem der zentralen Loci der dogmati-
schen Tradition iber das Werk Christi, der Lehre von der Satisfak-

% Rel., S. 203.

9 Vgl. Rel., S. 245.

% F. Mildenberger, Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklidrung:
Was heilt: Ich glaube an Jesus Christus? Zweites Reichenau-Gesprich der
evangelischen Landessynode in Wiirttemberg (1968), S. 14. — Delekat (A. 66),
S. 354, spricht von der « Ersetzung des historischen Jesus durch die Idee der
Humanitéat».

97 Rel., S. 76.

9% Hoehne (A. 21), S. 120, kennzeichnet Kants Position hierzu folgender-
mafBen: «Die Personification dieser Idee, ihr Heraussetzen aus der Subjecti-
vitét in die objective Geschichte ist eine Degradation derselben, und fiihrt
zum Anthropomorphismus und zur Idololatrie des historischen Glaubens.»

9 Vgl. Hoehne (A. 21), S. 121. Wir stellen in Kants System «die Besei-
tigung des evangelischen, des kirchlichen Christusbildes» fest (3. 129). Das
Dogma, der Tradition hat keine Relevanz; in dieser Hinsicht teilt Kant voll-
stéindig die Position der Aufkliérung, wenn er auch differenzierter argumen-
tiert; gegen B. Bauch, Immanuel Kant (1917), S. 346, der allzu gezwungen
einen ¢ Sinn» des Dogmas bei Kant feststellen will.



344 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

tion Jesu Christi. Sie ist — das ist als Mindestes zu behaupten -
«firs Verniinfteln» ein «unerreichbares Geheimnis», dessen An-
nahme, wenn man seine Moglichkeit iiberhaupt akzeptieren will,
wenigstens «eine gottgefillige Gesinnung im Menschen voraus-
setzt»1% und nicht ersetzt. Letzteres sieht Kant aber gerade als
Gefahr dieser dogmatischen Behauptung des Kirchenglaubens: Die
Genugtuungslehre ist schlechthin unverniinftig; «kein iiberlegender
Mensch» kann ihr zustimmen; «diese Frage iibersteigt das ganze
Spekulationsvermégen unserer Vernunft».1®? Wer aber verniinftig
argumentiert, mufl zum Inhalt dieser dogmatischen Behauptung
sagen: Die urspringliche Schuld kann «nicht von einem anderen
getilgt werden ; denn sie ist keine transmissible Verbindlichkeit. . .»102
Damit fallt fiir Kant das Heilswerk Jesu Christi — das also, was die
Kirche griindet — im ganzen.%® So sagt er seine Meinung zu Auf-
erstehung und Himmelfahrt und argumentiert gegen 1. Kor. 15:
Was hier von Paulus gesagt wird, «das kann uns in praktischer
Absicht ganz gleichgiiltig sein; denn wem ist wohl sein Korper so
lieb, daB} er ihn gern in die Ewigkeit mit sich schleppen méchte. . .»104
Im dbrigen stehen der Glaubhaftigkeit der Auferstehungsbotschaft
«wichtige Einwiirfe» entgegen, so etwa die «traurige Unterhaltung»
bei der Einsetzung des Abendmahls, oder: «Die klagenden Worte
am Kreuz driicken eine fehlgeschlagene Absicht aus ..., da doch
eher das Frohsein iiber eine vollzogene Absicht hitte erwartet
werden sollen.» Auch die Enttauschung der Jiinger nach dem Tod
Jesu ist unverstindlich.1% Aber weiter will sich Kant nicht auf-
halten lassen: «Warum sollten wir wegen einer Geschichtserziahlung,
die wir immer an ihren Ort (unter die Adiaphora) gestellt sein lassen
sollen, uns in so viel gelehrte Untersuchungen und Streitigkeiten
verflechten, wenn es um Religion zu tun ist, zu welcher der Glaube
in praktischer Beziehung, den die Vernunft uns einfl6ft, schon fiir
sich hinreichend ist.» 106

100 Rel., S. 216f.

101 Rel., S. 169ff.

102 Rel., S. 94f.

103 Hoehne (A. 21), S. 122, verweist auf den offenkundigen inneren Zu-
sammenhang: «Nach der Beseitigung und Subjectivierung von Christi
Person war die Bestreitung und moralische Vernichtung seines Werkes, der
Kirche, ein ebenso Notwendiges wie Leichtes.»

104 SF, S. 52. 105 SF, S. 53f. 06 SF, S. 54.



W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant? 345

Insbesondere Paulus, der als Theologe von dem Philosophen ge-
prift werden kann und muf}, unterliegt Kants Kritik. Seine Aus-
sagen werden z. T. als «Privatmeinung» (so etwa in bezug auf seine
Pridestinationslehre)1°? abqualifiziert und miissen der Priifung
durch die Vernunft, die allgemeine Giltigkeit und Anerkennung
erwarten darf, weichen.

Kants Stellungnahmen zur Rechtfertigungslehre lassen aber eine
gewisse Variationsbreite erkennen. Zunichst meint er zur Recht-
fertigungsbotschaft: «Es ist nicht abzusehen, welcher positive Ge-
brauch davon fir die Religion und den Lebenswandel zu machen
sei.» 198 Im iibrigen: «Der Begriff eines iibernatiirlichen Beitritts zu
unserem moralischen ... Vermdégen ... ist transcendent und eine
bloBe Idee, von deren Realitit uns keine Erfahrung versichern
kann.1%® — Aber selbst als Idee in blof} praktischer Absicht sie an-
zunehmen, ist sehr gewagt und mit der Vernunft schwer verein-
bary.11® Man sollte sich daher von dieser Idee in «ehrerbietiger»
Entfernung halten, um sich nicht «fiir allen Vernunftgebrauch un-
tauglich machen oder auch zur Tréigheit einladen (zu) lassen».11!
«Der Begriff eines sogenannten Gnadenmittels... dient hier doch
zum Mittel einer Selbsttiduschung, welche ebenso gemein als der
wahren Religion nachteilig ist.» 112 So hélt er konsequent eine Unter-
scheidung von Natur und Gnade, ja die Behauptung der Méglichkeit
von Gnade, fiir « Schwirmerei».11® Daraus folgt: «die Auslegung der
Schriftstellen, welche buchstiblich das letztere zu enthalten schei-
nen», mull auf die Intention der moralischen Vernunttreligion ge-
richtet werden.1* Erst nach dieser Voraussetzung kann auch das
andere gesagt werden: Eine «iibernatiirliche Erginzung» darf allen-
falls konsekutiv gldubig angenommen werden. 15 Kant kann sogar
einmal in diesem Zusammenhang den Glauben an die {ibernatiirliche
Erginzung in diesem Sinn als «seligmachend» bezeichnen.® Wir
sehen also, er ist hier in seiner Aussage nicht starr: wenn nur der
moralische Gebrauchswert der Religion unangetastet bleibt, dann

107 SF, 8. 55; vgl. auch 8. 109,

108 Rel., S. 102.

109 Man beachte hier Kants Betonung der Erfahrung und seine Rede von
der «bloBe(n) Idee».

110 Rel., 8. 296.

11 Rel., 8. 298. 112 Ebd. 113 Rel., S. 266f.

14 SF, S. 59. 15 SF, S. 60f. s SF, S. 61.



346 W. Metz, Christologie bei Immanuel Kant?

ist er auch zu Konzessionen bereit; das fillt unter die Adiaphora.
Immerhin, in dem zentralen Punkt gibt es auch hier keine Kon-
zessionen, weswegen die Unvertriglichkeit sowohl mit der reforma-
torischen Rechtfertigungslehre!? als auch der Gegensatz zur katho-
lischen Lehre von Natur und Gnade unverkennbar ist: Wenn schon
Gnade behauptet werden soll, dann geht der Weg auf jeden Fall
«von der Tugend zur Begnadigung», nicht von der «Begnadigung
zur Tugend».1'® Theologisch gesprochen: eine Begriindung des Im-
perativs im Indikativ kennt Kant nicht und muf} er ablehnen.

*

Kant wird Person und Werk Jesu Christi in beidem, hinsichtlich
der von der Kirche zu behauptenden Singularitit und des univer-
salen Anspruches nicht gerecht. Insofern er diesem unaufgebbaren
Kontinuum von Christologie nicht gerecht wird, ist seine Rede
dieser Sache nicht «angemessen». Das unaufgebbare Bekenntnis
«Jesus Christus ist mein Herr», welches im Raum von Kirche und
Theologie zu allen Zeiten allein Christologie ermdglicht, hat in Kants
System keine Funktion. Die von ihm auf Jesus Christus angewandte
Kategorie und das sich daraus ergebende Wiirdepridikat nivellieren
Jesu Dignitét. Seine Religion ist als ungeschichtliche und rationale
in der Gefahr, starr und steril zu werden. Seine Distanzierung von
der Kirche und dem sog. Kirchenglauben, seine Kritik kirchlicher
Tradition lassen auf weite Sicht seine Religion nicht lebenstéhig
erscheinen und der Verkiimmerung ausgesetzt sein. Auf diesem
Hintergrund ist Schleiermachers Ansatz zu verstehen, fiir den Reli-
gion nicht mit den Kategorien eines moralischen Rationalismus
bzw. einer rationalistischen Moral zu bestimmen ist, sondern ein
Selbstdndiges ist, das in der Konkretheit geschichtlichen Erlebens
seinen Ort hat.

Wulf Metz, Erlangen

117 Diesen Unterschied gibt selbst Katzer (A. 68), S. 109, zu, dem in
seiner Untersuchung alles daran gelegen ist, in den zentralen Anliegen Uber-
einstimmung zwischen Luther und Kant zu konstatieren. Vgl. etwa S. 108:
«So ist auch der Inhalt des Glaubens bei Luther und Kant der gleiche, wenn-
schon Kant ihn philosophisch, Luther theologisch bestimmt»; S. 111: «Alles
in allem stimmen. .. Luther und Kant in den wesentlichsten Punkten iiberein »;
S. 113: «Es ist unverkennbar: Luther und Kant reden aus einem Geiste.»

118 Rel., S. 314; vgl. auch S. 48ff.



	Christologie bei Immanuel Kant?

