
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 5

Artikel: Die Bedeutung der Auferweckung Jesu nach Aussagen des Neuen
Testaments

Autor: Friedrich, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878652

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 27 Heft 5 Sept./Okt. 1971

Die Bedeutung der Auferweckung Jesu
nach Aussagen des Neuen Testaments

Die meisten Veröffentlichungen sprechen von der «Auferstehung
Jesu». Schlägt man die Konkordanz auf, so stellt man fest, daß
das Wort Auferweckung im N.T. nur in Matth. 27, 53 vorkommt.
Das Substantiv «Auferstehung» findet sich häufiger; aber im großen
und ganzen wird auch diese Vokabel für das Ostergeschehen
verhältnismäßig selten gebraucht.1 Das hat seine Gründe. Das N.T. ist
an der Schilderung der Vorgänge bei der Auferweckung nicht
interessiert. Abgesehen von dem legendären Bericht Matth. 28, 2ff. wird
in den Ostergeschichten der kanonischen Evangelien keine
Darstellung des Ereignisses gegeben. Im Mittelpunkt der neutestament-
lichen Aussagen steht nirgendwo das wunderbare Geschehen selbst2,
sondern überall der Auferwecker, der Auferweckte und die
Konsequenzen, die sich daraus ergeben, daß Jesus auferweckt ist. Damit
ist angedeutet, daß das Eaktum der Auferweckung für das N.T.
nicht bedeutungslos ist; denn ohne Auferweckung gibt es keinen
Auferweckten. Aber die Bedeutsamkeit von Ostern liegt nicht bei
dem menschlichem Nachprüfen unzugänglichen Ereignis, sondern
bei den Folgen, die dieses Ereignis mit sich bringt. In diesem Sinne
soll von der Bedeutung der Auferweckung Jesu nach den Aussagen
des N.T. gesprochen werden.

1. Die theologische Bedeutung der Auferweckung Jesu

«Theologisch» ist hier im strengen Sinn des Wortes gemeint.
Welche Konsequenzen ergeben sich für das Verständnis vom Handeln

Gottes aus der Auferweckung Jesu?
Nach den Zeugnissen des N.T. ist Ostern nicht die Selbstbefreiung

Jesu von der allbezwingenden Macht des Todes. Es ist nicht das

1 Acta 1, 22 ; 2, 31 ; 4, 33 ; 26, 23 ; Rom. 1, 4 ; 6, 5 ; Phil. 3,10 ; 1. Petr. 1, 3 ; 3,21.
2 «Nicht dieses Wunder ohnegleichen war der Gegenstand der Verkündigung,

sondern daß eben dieser Eine und Einzige auferweckt war, der
Herzog des Lebens... Es hing alles an seiner Person und an ihrer fortgehenden

Gemeinschaft mit den Glaubenden»: M. Kahler, Mit Christo auferweckt
sein: Dogmatische Zeitfragen, 2. Angewandte Dogmen (21908), S. 181.

20



306 G. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu

Fest des sieghaften Christus, der als Fürst des Lebens die Gewalten
des Todes bezwungen hat und nun als Held und Triumphator dem
Grabe entsteigt, wie es in manchen Kirchenliedern dargestellt wird3,
sondern Ostern spricht nach der Botschaft des N.T. vom Wirken

3 Kaspar Stolzhagen (1591):
Heut triumphieret Gottes Sohn,
der von dem Tod erstanden schon,
mit großer Pracht und Herrlichkeit,
des danken wir ihm in Ewigkeit.
Dem Teufel hat er sein Gewalt
zerstört, verheert in allr Gestalt,
wie pflegt zu tun ein großer Held,
der seinen Feind gewaltig fällt.

E. C. Homburg (1679):
Jesus, unser Trost und Leben,
der dem Tode war ergeben,
der hat herrlich und mit Macht
Sieg und Leben wiederbracht :

er ist aus des Todes Banden
als ein Siegsfürst auferstanden.

Er hat ritterlich gerungen,
Holl und Teufel überzwungen,
Kein Feind uns kann schaden mehr,
ob er tobet noch so sehr.
Darum, Zion, fröhlich singe
und mit voller Stimm erklinge :

Halleluja.
Paul Gerhardt (1653):

Lebensfürst, o starker Leu,
aus Judas Stamm erstanden,
so bist du mm wahrhaftig frei,
von Todes Strick und Banden.
Du hast gesiegt und trägst zum Lohn
ein allzeit unverwelkte Krön
als Herr all deiner Feinde.

B. Prätorius (1659):
Triumph, Triumph! Er kommt mit Pracht,
der Siegesfürst heut aus der Schlacht.
Wer seines Reiches Untertan,
schau heute sein Triumphfest an.
Das stille Lamm jetzt nicht mehr schweigt,
sich mutig als ein Löwe zeigt ;

Kein harter Fels ihn hält und zwingt,
Grab, Siegel, Riegel vor ihm springt.



G. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu 307

Gottes4. Mit besonderem Nachdruck hat K. Barth herausgestellt,
daß die Auferweckung eine «selbständige neue Tat Gottes» ist, die
«als die eigentliche, ursprüngliche, exemplarische Offenbarungstat
und von daher als Gottes Tat sui generis» verstanden werden muß5.

Gott hat mit allmächtiger Hand in den durch Sünde und Tod
gekennzeichneten Weltablauf eingegriffen und Jesus Christus den
Verderbensmächten entrissen. Er hat den Kyrios (1. Kor. 6, 14),
den Christus (1. Kor. 15, 3f. 15), seinen Sohn (1. Thess. 1, 10) von
den Toten erweckt. Wenn bei diesen Aussagen passivische
Wendungen gebraucht werden, so wird damit zum Ausdruck gebracht,
daß es ein Handeln Gottes gewesen ist.6 Der Glaube der Christen
richtet sich nicht auf den auferstandenen, sondern auf den durch
Gott von den Toten auferweckten Christus. Es fällt auf, wie oft
und manchmal direkt unmotiviert das Partizipium bei der Auf-
erweckung Jesu durch Gott gebraucht7 und Gott der Erwecker
Christi genannt wird. Eür die Urgemeinde ist die Auferweckung
Jesu durch Gott von so großer, entscheidender Wichtigkeit
gewesen, daß sie geradezu zur Prägung eines neuen Gottesprädikates
geführt hat.

Die sonst im Judentum geläufigen Würdebezeichnungen für Gott8
fehlen bei Paulus fast vollständig. An die Stelle der alttestament-
liehen Wendungen «Der Schöpfer Himmels und der Erde»9 oder
«Der ich dich aus dem Lande Ägypten aus dem Sklavenhaus
herausgeführt habe»10, womit die großen Taten Gottes gepriesen werden,
tritt im N.T. eine ganz neue Bezeichnung Gottes, die seine
entscheidende Heilstat zum Ausdruck bringt: «Gott hat ihn von den

4 Vgl. Rom. 10, 9; Acta 2, 24a; 3, 15; 4, 10; 5, 30; 10, 40; 13, 30. 37.
6 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 1 (1953), S. 335 f.
6 Rom. 6, 4. 9; 7, 4; 8, 34; 1. Kor. 15, 4. 12. 14. 20; 2. Kor. 5, 15; 2. Tim.

2, 8.
7 H. Schwantes, Schöpfung der Endzeit. Ein Beitrag zum Verständnis

der Auferweckung bei Paulus (1962), S. 70-74; vgl. G. Delling, Partizipiale
Gottesprädikationen in den Briefen des N.T.: Stud. Theol. 17 (1963),
S. 31-34; ders., Die Bedeutung der Auferstehung Jesu für den Glauben an
Jesus Christus (1966), S. 76.

8 Vgl. W. Bousset und H. Greßmann, Die Religion des Judentums im
späthellenistischen Zeitalter (31926), S. 310ff.

9 Gen. 14, 19. 22, vgl. 1, 1; 2, 4; femer Deut. 4, 32; Ps. 148, 5; Jes. 40,
28; 42, 5; 45, 12. 18.

10 Ex. 20, 2; Deut. 5, 6, vgl. Ps. 81, 11; Arnos 2, 10; Micha 6, 4.



308 G. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu

Toten erweckt»11 oder direkt «Der Auferwecker Christi von den
Toten». Paulus gebraucht bei der Verkündigung der Ostertat das
Verbum exeipuj, während avicrrriiui sich nur in Zitaten aus der Tradition

findet (1. Thess. 4, 14). Wie der Credo-Satz in Rom. 10, 9

und die Kurzfassung des Evangeliums in 1. Kor. 15, 3f. zeigen,
hat er den Terminus éfeipuj zur Beschreibung des Ostergeschehens
bereits vorgefunden. Ob Paulus allerdings «die Formel von Gott
als dem âyeipaç schon übernommen hat», ist fraglich12. Das Partizipium

èfeipaç kommt bei ihm gelegentlich ganz überraschend vor.
Er nennt die Christen Menschen, die glauben an den «Auferwecker
Jesu unseres Herrn von den Toten» (Rom. 4, 24). Diese Formel
dient nicht zur Erläuterung der GottesvorStellung, sondern ist eine

Gottesprädikation13. Das Typische und Charakteristische des

Gottesglaubens der Christen, worin sie sich von Aussagen anderer über
Gott unterscheiden, ist, daß er Jesus auferweckt hat. Man braucht
nicht zu sagen, wer der Erwecker ist, man weiß es. In Rom. 8, IIa
wird nicht vom Heiligen Geist oder vom Geist Gottes, sondern vom
Geist «des Auferweckers Jesu von den Toten» gesprochen. In Gal.

1,1 wird Gott der Vater genannt, und es wird hinzugefügt: «der ihn
von den Toten auferweckte». In Rom. 8, IIb heißt es nicht: «Gott
wird eure sterblichen Leiber lebendig machen», sondern «der
Erwecker Christi Jesu von den Toten» wird es tun. Wie in Rom. 8,

IIb, so ist auch in 2. Kor. 4, 14 «der Auferwecker des Herrn Jesus»

Subjekt des Satzes. Aus diesen Beispielen wird deutlich, daß die
Ostertat Gottes für das Urchristentum von so entscheidender
Bedeutung gewesen ist, daß man Gott die Bezeichnung «Christi Auf-
erwecker von den Toten» gegeben hat. Wie die Stellen Kol. 2, 12

und 1. Petr. 1,21 zeigen, haben die nachpaulinischen BriefSchreiber
diese Wendung beibehalten.

Zwar sagten auch das Alte Testament und das Judentum, daß

Gott Tote lebendig machen kann. Wenn im A.T. in verschiedenen

Wendungen, aber im Grunde doch gleichbleibend die Formel wiederkehrt:

«Ich töte und mache lebendig»14, wenn das Judentum im

11 Rom. 10, 9; vgl. Acta 3, 15; 4, 10; 1. Kor. 6, 14; 1. Thess. 1, 10.
12 H. Braun, Zur Terminologie der Acta von der Auferstehung Jesu:

Gesammelte Studien zum N.T. und seiner Umwelt (1962), S. 173.
13 Vgl. auch G. Kegel, Auferstehimg Jesu - Auferstehung der Toten

(1970), S. 24.
14 Deut. 32, 39, vgl. 1. Sam. 2, 6 und 2. Kön. 5, 7.



G. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jeau 309

Lobpreis der zweiten Benediktion des Schemone Esre Gott anruft
als den, «der die Toten lebendig macht» und das Neue Testament
von Gott ebenfalls sagt ö Zluottoiuüv toùç vetcpouç (Rom. 4, 17) oder
2iuofovdjv tù ttuvt« (1. Tim. 6, 13) oder direkt ô éfeipaç toùç veKpoûç

(2. Kor. 1, 9), so sind das im Zusammenhang mit ähnlichen
Wendungen Aussagen über die Allmacht und Größe Gottes, der imstande
ist, das Nichtseiende zum Sein zu rufen (Rom. 4, 17), aber damit
ist nichts über das konkrete Eingreifen Gottes gesagt, das die große
Wendung am Ende der Zeit herbeiführt.

Die Auferweckung Jesu ist im N.T. die entscheidende Tat Gottes,
die durch seine Herrlichkeit (Rom. 6, 4) erfolgt ist. Ostern war, wie
es in Eph. 1, 19f. heißt, Gott mit «der Wirksamkeit der Kraft
seiner Stärke» «an Christus am Werke». Was damals geschehen ist,
ist eine Tat ohne Analogie in der Heilsgeschichte. Seit Ostern gibt
es für den Christen keinen anderen Gott als den, der Christus
auferweckt hat. «Das kennzeichnende Prädikat Gottes faßt sich in
der Aussage zusammen : Gott ist der Gott, der Christus auferweckt
hat, er ist der Gott der Auferweckung. So kann es auf Grund des

Osterereignisses keine andere Gotteserkenntnis geben als in und
durch die Erkenntnis des Christus als des Herrn. Jede Gottesverehrung

ohne die Kyriosverehrung des Christus wird, da das Handeln
Gottes an Christus in der Auferstehung mißachtend, im letzten
Grunde gottfern.»15 Die Christen glaubten an den Gott, der Jesus

von den Toten auferweckt hat ; diesen Gott rufen sie in ihren
Gottesdiensten an.16

2. Die christologische Bedeutung der Auferweckung

Wäre Jesus nicht auferweckt worden, so wäre er ein bestaunter
Wundertäter und ein seltsamer Rabbi des jüdischen Volkes
gewesen, der als Schwärmer und Phantast in tragischer Weise sein
Leben am Kreuz hat lassen müssen.17 Ostern ist das Bekenntnis
Gottes zu dem am Kreuz Gestorbenen.18 Mit diesen Worten soll
keineswegs der Eindruck erweckt werden, daß die Auferstehung

16 W. Künneth, Theologie der Auferstehung (41951), S. 118.
16 K. Wengst, Christologische Formeln und Lieder des Urchristentums

(1967), S. 39.
17 Vgl. W. Grundmann, Die Geschichte Jesu Christi (31961), S. 359f.
18 «Die Auferweckung Jesu Christi ist das große Gottesurteil, der Vollzug

und die Proklamation der göttlichen Entscheidung über das Kreuzesgeschehen»:

K. Barth (A. 5), S. 340.



310 £?. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu

ein «beglaubigendes Mirakel» ist, «dessen feststellbare Sicherheit
den Fragenden davon überzeugen könnte, daß das Kreuz wirklich
die ihm zugeschriebene kosmisch-eschatologische Bedeutung hat»
und «auf das hin der Fragende nun sicher an Christus glauben
kann»19. Weder die Bedeutung des Todes noch die der Auferweckung
Jesu lassen sich beweisen. Aber für den Glaubenden ist die
Auferweckung das entscheidende Heilsereignis, ohne die das Kreuz keine
Kraft hat; sie ist der «sinngebende Faktor», «der Schlüssel zum
Verstehen des Todes bzw. des Schicksals Jesu überhaupt»20. Ohne
Ostern gäbe es keine christliche Verkündigung. Der Glaubende sieht
erfreut und dankbar, daß mit Golgatha nicht beendet ist, was in
Nazareth, Kapernaum, Cäsarea und Jerusalem begonnen war.
Ostern hat Gott sein Ja zu Jesus Christus und sein Nein zur Justiz
der Menschen im Gerichtsverfahren gegen Jesus gesprochen. In
den missionarischen Reden der Acta heißt es immer wieder: Ihr
habt ihn getötet, Gott aber hat ihn auferweckt21.

Die Auferweckung mindert nicht das Kreuzesereignis oder macht
es in seiner theologischen Bedeutung unmöglich, weil es ein
überholtes Durchgangsstadium gewesen ist22. Gerade das Gegenteil ist
der Fall. «Die Urkirche hat letzten Endes nicht trotz Ostern am
Kreuz Jesu und an der Jesus-Geschichte festgehalten, sondern
gerade wegen Ostern und aufgrund von Ostern.»23 Ostern steht darum
nicht im Gegensatz zu Karfreitag, sondern Ostern hat die Jünger
verstehen lassen, daß das Kreuzesgeschehen gottgewollt ist (Luk. 24,

25f.), so daß sie das Kreuz bejaht und es verkündigt haben24. Bei
Paulus steht der Gekreuzigte direkt im Mittelpunkt seiner
Botschaft (1. Kor. 1, 18; 2, 2; Gal. 3, 1), und das gerade darum, weil
für ihn der Gekreuzigte der Auferstandene ist. Karfreitag und

19 R. Bultmann, N.T. und Mythologie, Kerygma und Mythos, 1 (1948),
S. 48 f.

20 H. Conzelmann, Jesus von Nazareth und der Glaube an den
Auferstandenen: H. Ristow und K. Matthiae (Hrsg.), Der historische Jesus und
der kerygmatisehe Christus (1960), S. 192f.

21 Acta 2, 23f.; 3, 15; 4, 10; 5, 30; 10, 40.
22 «Der Erhöhte ist nicht der Schmetterling, wenn er das verdeckende

Puppenkleid abgestreift hat»; Kahler (A. 2), S. 180.
23 J. Blank, Paulus und Jesus (1968), S. 183; vgl. auch G. Koch, Die

Auferstehung Jesu Christi (1959), S. 178.
24 E. Hirsch, Die Auferstehungsgeschichten und der christliche Glaube

(1940), S. 106.



G. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu 311

Ostern, Kreuz und Auferweckung gehören als Heilswirken für die
Menschen unauflöslich zusammen25. Ostern ist nun nicht etwa
Korrektur des Kreuzes und Rehabilitation des Verfluchten (Gal. 3,

13), zur Sünde Gemachten (2. Kor. 5, 21) und von Gott Verlassenen
(Mark. 15, 34). Die Jünger haben nicht deshalb ihre Überzeugung
von der Auferweckung Jesu in ein Glaubensbekenntnis gefaßt,
damit sie «alle Einwände, die aus dem Verbrechertod Jesu gegen
ihn gemacht wurden, zurückweisen konnten»26. Zu der Ehrenrettung
eines unschuldig Verurteilten hätte die Wiederbelebung der Leiche
genügt.

Ostern bedeutet mehr als die Rückkehr eines Toten in die alte
Welt. Wie es in Rom. 1, 4 und Acta 13, 33f. heißt, hat Gott Jesus
durch die Auferweckung von den Toten zu seinem Sohn eingesetzt.
Nach alttestamentlicher Anschauung wird man Sohn Gottes nicht
durch Zeugung und Geburt, sondern durch Erwählung und
Legitimation27. In den angeführten Zeugnissen des N.T. ist die Berufung
Jesu zum Sohn Gottes nicht bei der Taufe (Mark. 1, 11) oder bei
der Geburt (Luk. 1, 35) erfolgt, sondern sie hat sich beim
Osterngeschehen ereignet.28 Künneth stellt, indem er den Präexistenzgedanken

einbezieht, die Forderung auf: «Die Christologie hat ihren
grundlegenden Ausgangspunkt in der Auferweckung des Christus
zu nehmen... Die Christologie ist darum wesensmäßig als eine

Auferstehungschristologie zu konstituieren»29. Durch die
Auferweckung hat Jesus Christus von Gott eine Funktion erhalten, die
er vorher noch nicht gehabt hat30. Er ist zum Erretter (Acta 5, 30f.),
Richter (Acta 10, 40-42) und zum Kyrios geworden (Acta 2, 22-
36)31. Das bringt das Christuslied in Phil. 2, 9ff. unüberhörbar zum
Ausdruck, wenn das Wort Auferweckung dort auch nicht vorkommt.

25 Rom. 4, 25; 6, 4; 14, 9; 1. Kor. 15, 3f.; 1. Thess. 4, 14; 1. Petr. 3, 18.
26 Kegel (A. 13), S. 25.
27 2. Sam. 7, 14; Ps. 2, 7.
28 G. Friedrich, Schwierigkeiten mit dem Apostolikum. Sohn Gottes,

empfangen vom heiligen Geist, geboren von der Jungfrau Maria: Veraltetes
Glaubensbekenntnis? (1968), S. 65ff.

29 Künneth (A. 15), S. 101.
30 Vgl. E. Lohmeyer, Kyrios Jesus (1928), S. 50f.
31 Vgl. A. Schneider, Das Evangelium der vierzig Tage: Gesammelte

Aufsätze (1963), S. 25 : «Die Ostertatsache ist ein Ereignis von ganz spezieller
Bedeutung, ist das grundlegende messianische oder eschatologische Ereignis,
ist die Einsetzung Jesu zum Messias und der Anbruch des aïiùv geXXujv».



312 O. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu

«Gott hat ihn erhöht und ihm den Namen über alle Namen verliehen,
damit in dem Namen Jesu sich alle Knie beugen sollten und
jede Zunge bekennen: Herr ist Jesus Christus.» Weil Christus
gestorben und wieder lebendig geworden ist, ist er Herr über Lebende
und Tote (Rom. 14, 9). Die neutestamentliche Christologie ist Auf-
erstehungschristologie, und als solche Kyrios-Christologie32. Die
Osterbotschaft verkündigt nicht nur, daß Jesus lebt, sondern auch,
daß er herrscht33.

In der theologischen Diskussion hat man zwischen Auferweckung
und Erhöhung unterschieden und behauptet, beide hätten ursprünglich

nichts miteinander zu tun34. Nach J. Weiß35 hat am Anfang
des Christentums der Glaube an die unmittelbare Erhöhung Jesu
im Augenblick seines Todes gestanden. Die Lehre von der
Auferweckung am dritten Tage sei eine spätere Hilfskonstruktion. Diese
hat dann nach Marxsen die Theologie der Erhöhung ganz in das

Schlepptau genommen.36 Im Gegensatz dazu behauptet F. Hahn,
daß die Erhöhungsvorstellung erst später, nämlich im hellenistischen

Judentum, entstanden sei, als die Parusieerwartung bereits
nachgelassen habe.37 In Wirklichkeit sind beide Vorstellungen schon
sehr früh miteinander verbunden gewesen. Bultmann stellt fest,
daß zwischen Auferstehung und Erhöhung Jesu ursprünglich kein
Unterschied bestanden habe; dieser habe sich erst herausgebildet,
als die Osterlegenden eine besondere Himmelfahrtsgeschichte als
Abschluß des Erdenaufenthaltes des Auferstandenen notwendig
machten38. Ganz ähnlich urteilt auch Künneth: «Der Begriff
Erhöhung bedeutet eine theologische Interpretation der Auferstehung
Jesu, aber nicht einen besonderen Akt neben Auferstehung und
Himmelfahrt. Die Auferstehung Jesu ist identisch mit der Erhöhung,
während die allgemeine Auferstehung der Toten keineswegs in
diesem spezifischen Sinne als Erhöhung zu bezeichnen wäre. Der auf-

32 Künneth (A. 15), 8. 112.
33 A. Schneider, Ist Ostern eine Geschichtstatsache?: Aufsätze (A. 31),

S. 56.
34 W. Marxsen, Die Auferstehung Jesu von Nazareth (1968), S. 149.
35 J. Weiß, Das Problem der Entstehung des Christentums : Arch. f. Rel.

wiss. 16 (1913), S. 474-476.
36 Marxsen (A. 34), S. 150.
37 F. Hahn, Christologische Hoheitstitel (31966), S. 129ff.
38 R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition 71967), S. 315.



G. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu 313

erstandene Christus ist zugleich der Erhöhte und der Erhöhte ist
immer der Auferstandene.»38 Die Zusammengehörigkeit von
Auferstehung und Erhöhung zeigt die alte Formel, die Paulus in Rom.
1, 3f. zitiert, nach der Jesus durch die Totenauferweckung zum
Sohn Gottes eingesetzt ist. In der Homologie Rom. 10, 9 wird Jesus
als Kyrios bezeichnet, was seine Erhöhung voraussetzt, und in dem
Credo- Satz wird von seiner Auferweckung von den Toten gesprochen.
Die Zusammenstellung von Homologie und Credo, von Auferwek-
kung und Erhöhung geht wahrscheinlich nicht erst auf Paulus
zurück, sondern ist bereits vorpaulinisch40. Paulus selbst spricht in
Rom. 8, 34 von dem Erweckten, der zur Rechten Gottes ist. Auch
nach 1. Kor. 15, 24 ff. hat der Auferstandene die Herrschaft erhalten41.

In ähnlicher Weise wird in den Reden der Apg. von der
Auferweckung, Erhöhung zur Rechten Gottes, Einsetzung zum Herrn,
Erretter, Richter und Sohn gesprochen42. In dem Tauflied, das in
1. Petr. 3, 18ff. zitiert wird, heißt es: «Christus wurde lebendig
gemacht nach dem Geist ist zum Himmel aufgefahren und
sitzt zur Rechten Gottes, nachdem die Engel, Gewalten und Mächte
ihm Untertan worden sind.»43 Noch weiter gefaßt ist die in gehobener

Sprache formulierte Meditation über das christliche
Glaubensbekenntnis in Eph. 1, 19-23: Die Kraft der Stärke Gottes hat sich
an Christus gezeigt, «als er ihn von den Toten erweckte und zur
Rechten in den Himmel setzte über alle Gewalt und Hoheit und
Macht und Herrschaft und jeden Namen, der genannt wird, nicht
nur in diesem Äon, sondern auch im zukünftigen, und alles hat er
ihm zu Füßen gelegt und ihn als Haupt über alles der Kirche
gegeben». Die Auferweckung Jesu ist seine Einsetzung in seine himmlische

Machtstellung, und die Mächte und Gewalten beugen sich
unter seine Herrschaft und gehen ihm die Eime, die ihm gebührt.
Er ist zum Herrn des Kosmos und zum Haupt der Kirche eingesetzt.
Der in Schwachheit Hingerichtete ist der in Macht eingesetzte Sohn
Gottes, der Getötete ist der von keinem Tod mehr betroffene
Lebende, der Erniedrigte ist der Erhöhte. Dem anscheinend Vernichteten

gehört die Zukunft.

39 Künneth (A 15), S. 111.
40 Wengst (A 16), S. 22.
41 Vgl. R. Bultmann, Theologie des N.T. (61968), S, 48, 84.
42 Acta 2, 32-36; 5, 30f.; 10, 40-43; 13, 33f.



314 G. Friedrich, Die Bedeutung der Aujerweckung Jesu

3. Die soteriologische Bedeutung der Auferweckung
Bei der Auferweckung Jesu geht es nicht nur um die individuelle

Angelegenheit seiner Person. Es handelt sich nicht um ein einmaliges,

in sich abgeschlossenes Geschehen, das sich einst an Jesus

vollzogen hat und dessen Paktizität man für wahr halten muß. Sondern
dieses Geschehen hat Gegenwartsbedeutung : es ist das für die
Menschen entscheidende Ereignis, das ihnen das endzeitliche Heil
bringt. Paulus hat dieses in dem von ihm in Rom. 10, 9 zitierten
Credo-Satz deutlich ausgesprochen: «Wenn du in deinem Herzen

glaubst, daß Gott ihn von den Toten auferweckt hat, wirst du
gerettet werden.» Zum Inhalt des Evangeliums gehört die
Auferweckung Jesu44, und dieses Evangelium vom gekreuzigten und
auferweckten Jesus hat rettende Kraft45. Paulus schließt den Bericht
über die Zeugen des Auferstandenen mit den Worten: «Sei ich es

nun, seien es jene - so predigen wir und so seid ihr zttm Glauben
gekommen» (1. Kor. 15, 11). Die urchristlichen Prediger verkündigten,

daß Jesus auferstanden ist, und an diesen Auferstandenen
glaubten die Christen. Der Inhalt des christlichen Glaubens konnte
verschieden formuliert werden, aber zum Kernpunkt gehört das
Bekenntnis zur Auferstehung Christi (vgl. Rom. 4, 24f.)46, die die

Grundlage anderer Glaubensaussagen bildet und darum vorausgesetzt

wird, wenn sie auch nicht immer und überall expressis
verbis ausgedrückt ist. Christ-Sein heißt für die Urchristenheit an
den Auferweckten glauben. Die Errettung des Menschen von Sünde
und Tod hängt von dem Glauben an die durch Gott erfolgte
Auferweckung Jesu ab. So wichtig für Paulus die Verkündigung des

Kreuzestodes Jesu ist47, so genügt diese nicht, wenn sie nicht mit
der von der Auferweckung Jesu zusammen gesehen wird. Diese ist
deshalb von so entscheidender Bedeutung, weil sich durch sie für

43 Vgl. Ch. Hunzinger, Zur Struktur der Christushymnen in Phil. 2 und
1. Petr. 3: Festschrift J. Jeremias (1970), S. 142-145.

44 1. Kor. 15, Iff. und Rom. 1, Iff.
45 Rom. 1, 16; 1. Kor. 15, Iff.
46 Vgl. M. Kahler, Die Wissenschaft der christlichen Lehre von dem

evangelischen Grundartikel aus im Abriß dargestellt (31966), S. 336, 382:
«Nachdem Christus seine ersten Zeugen persönlich von dieser Tatsache
überführt hat, ist seine Auferstehung in ihrem Zusammenhange mit dem
Kreuzestode Gegenstand des Bekenntnisses und als solches zum Grunddogma
der Christenheit geworden. »

47 1. Kor. 1, 18; 2, 2; Gal. 3, 1.



G. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu 315

den Menschen eine ganz neue Möglichkeit des Verhältnisses zu Gott
eröffnet. Gott hat den getöteten und auferweckten Jesus «zum
Herrscher und Retter durch seine Hand erhöht, um Israel Umkehr
und Vergebung der Sünden zu gewähren» (Acta 5, 31). Diese Zusage

gilt nicht nur Israel, sondern allen Menschen. Der Glaube an die

erfolgte Erweckung Jesu entscheidet über das, was aus dem
Menschen endzeitlich wird. Die christliche Existenz ist aufs engste mit
der Realität der Auferweckung Jesu verbunden. Mit ihr steht und
fällt unser Christsein. Ohne die Auferweckung Jesu hat die christliche

Verkündigung ihren spezifischen Inhalt verloren, der Glaube
ist dann eine Illusion und die Befreiung von Sünden eine Fiktion
(1. Kor. 15, 14-17). Ob man ein Sünder oder ein Gerechtfertigter
ist, hängt nicht von den Taten allein ab, die man tut oder getan
hat, sondern von der völlig neuen Situation, die durch die
Auferweckung Jesu für den Menschen eingetreten ist. Nach den eindeutigen

Worten des Apostels Paulus ist dem Christentum die Grundlage
entzogen, wenn Jesus nicht auferweckt ist.

Wie ist es zu verstehen, daß die Auferweckung Jesu über das
Sündersein des Menschen entscheidet? Sünde wie Gerechtigkeit sind
für Paulus keine moralischen Begriffe für innermenschliche
Beziehungen, sondern Sünde wie Gerechtigkeit bezeichnen das
Verhältnis des Menschen zu Gott, das sich dann allerdings auch in
dem Zusammenleben der Menschen untereinander ausdrückt. Die
Rechtfertigung hängt nicht von der bösen oder guten Beschaffenheit

des Menschen ab, sondern sie ist ausschließlich eine Tat Gottes.
Die durch das Verhalten des Menschen eingetretene Trennung von
Gott ist vom Menschen aus nicht zu überbrücken, weil die Macht
der Sünde in diesem durch die Ursünde herbeigeführten Zustand
zu groß ist. Durch die Auferweckung Jesu hat Gott den Zusammenhang

von Sünde und Tod beseitigt. Christus vollführt einen Durchbruch

in dieser von der Sünde und dem Tode beherrschten Welt zu
Gerechtigkeit und Leben, so daß den Menschen nun der Zugang zu
Gott ermöglicht ist. Christus ist nicht nur für uns gestorben -
diese Formulierung ist uns aus Paulus und durch Luther ganz
geläufig - er ist auch, wie es Paulus in 2. Kor. 5, 15 ausdrückt, für
uns auferweckt. Durch die Taufe ist der Christ mit dem gestorbenen
und auferstandenen Christus in eine Schicksalsgemeinschaft
hineingenommen, so daß ihm dasselbe widerfährt, was mit Christus
geschehen ist, und er durch die Auferstehung Jesu vom Tod zum



316 O. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu

Leben kommt: «Wir sind mit Christus zusammen durch die Taufe
begraben in den Tod, damit, wie Christus durch die Herrlichkeit
des Vaters von den Toten auferweckt wurde, auch wir in einem
neuen Leben wandeln sollen» (Rom. 6, 4). Durch die Gemeinschaft
mit dem gestorbenen und auferstandenen Christus hat die Sünde
keine Existenzmöglichkeit beim Menschen, weil «der Leib der Sünde»

vernichtet ist (Rom. 6, 6). Die Auferweckung Jesu vermittelt
dem mit Christus verbundenen Christen das neue Leben. Sie befreit
ihn von der Knechtschaft des Gesetzes und bewirkt, daß wir Gott
Frucht bringen (Rom. 7, 4). In Christus haben wir schon jetzt an
der Auferweckung Jesu und an der himmlischen Herrlichkeit teil.
Gott «hat uns, die wir durch Übertretungen tot waren, lebendig
gemacht mit Christus... und hat uns zusammen auferweckt und
zusammen in den Himmel eingesetzt in Christus Jesus» (Eph. 2,

5f.). Die Auferweckung Jesu ist für die UrChristenheit nicht eine

Theorie, sie ist nicht ein Interpretament, das sie vollzogen hat48,
sondern sie ist eine «Macht» (Phil. 3, 10), die sich im Leben der
Christen auswirkt.

Ohne die Auferweckung Jesu gibt es keine Rechtfertigung des

Sünders durch Gott. Diese kann nur erfolgen, weil Gott Christus
auferweckt hat. Das bringt Paulus in dem wichtigen urchristlichen

Katechismusstück zum Ausdruck: Wir glauben «an den,
welcher Jesus, unsern Herrn, von den Toten auferweckt, der um
unserer Sünden willen dahingegeben wurde und um unserer Gerechtigkeit

willen auferweckt wurde» (Rom. 4, 24f.). Gott hat ihn auf-
erweckt, um uns die Rechtfertigung zu verschaffen. Seine
Auferweckung macht klar, was sein Tod erworben hat, sie bedeutet für
den Glaubenden die Heilsverwirklichung. Weil Christus nicht im
Grabe geblieben ist, sondern erweckt und erhöht wurde, kann er
die Christen vor dem eschatologischen Zornesgericht erretten, das

am Jüngsten Tage über die Welt geht (1. Thess. 1, 10). Paulus fragt
in Rom. 8, 34, wer die Christen verurteilen könnte. Das Recht dazu
hätte Jesus, der gestorben, vielmehr, der auferweckt ist und zur
Rechten Gottes thront. Aber der Gestorbene und Auferweckte ist
nicht unser Richter, der das Verdammungsurteil spricht, sondern
er ist der Priester, der sich fürbittend für uns einsetzt, damit uns

48 Vgl. W. Marxsen, Die Auferstehung Jesu als historisches und als
theologisches Problem (1964).



G. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu 317

nichts geschieht. Die Auferweckung Jesu ist Ursache und Grund
unserer gegenwärtigen und zukünftigen Errettung. Alles, was der
Christ hat und was er erwartet, verdankt er der Auferweckung Jesu.
Gott «hat uns nach seiner großen Barmherzigkeit wiedergeboren zu
einer lebendigen Hoffnung durch die Auferstehung Jesu Christi von
den Toten zu einem unvergänglichen, unbefleckten und unverwelk-
lichen Erbe» (1. Petr. 1, 3f,). Diese Gewißheit gibt den Christen die

Kraft, Leiden und Verfolgungen durch die Umwelt in der Gegenwart

auf sich zu nehmen, wissen sie sich doch in den Händen Gottes
geborgen, dessen Heilsmacht sich in der Auferweckung Jesu stärker
erwiesen hat als die Verderbensmächte. Glauben ist im N.T. Auf-
erweckungsglaube (Rom. 4, 24f.), und Hoffnung ist Auferweckungs-
hoffnung (1. Thess. 4, 14). Die Verkündigung der Auferweckung
Jesu enthält nicht eine christliche Teilwahrheit, auf die man ohne
Schaden verzichten kann, sondern «den ganzen Glauben»49. Ohne
die Auferweckung Jesu gäbe es für den Menschen kein Heil. Scharf
zugespitzt bringt K. Barth diesen Tatbestand auf die Formel: «Man

glaubt im Sinn des Neuen Testamentes an den auferstandenen
Jesus Christus oder man glaubt gar nicht an ihn. Das ist ein Satz,
den Glaubende und Nichtglaubende zunächst einfach im Blick auf
die Quellen miteinander sollten aussprechen können.»50

4. Die ekklesiologische Bedeutung der Auferweckung

Die Auferweckung Jesu und die Erscheinungen des Auferstandenen

sind nach den neutestamentlichen Berichten, abgesehen von
Matth. 28, 4, keine demonstrativen Schauwunder an die Welt, um
diese zum Glauben zu zwingen; sie haben aber missionarische und
ekklesiologische Bedeutung. Die Erscheinungen des Auferstandenen
sind mit einem Sendungsauftrag an die Zeugen verbunden. Die
Frauen am Grabe erhalten nach Mark. 16, 7 von den Engeln den
Befehl, den Jüngern eine Botschaft auszurichten. Bei Matth. 28, 10

ist es der Auferstandene selbst, der den Frauen diesen Auftrag
erteilt. Ein wichtiges Element der neutestamentlichen Auferstehungsaussage

besteht darin, daß Christus die Zeugen der Auferweckung
in seinen Dienst nimmt, so daß sie weitersagen, was sie gesehen
und gehört haben.

49 H. Conzelmann, Auferstehung Christi im N.T.: Rel. Gesch. Geg., 1

(1957), S. 699.
50 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 2 (1948), S. 531.



318 G. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu

Die christliche Gemeinde gründet sich auf die Botschaft der
Apostel, und diese sind durch die Erscheinungen des Auferstandenen
zu Aposteln geworden. Ohne die Auferweckung Jesu gäbe es keine
Apostel und damit auch keine Kirche. Die Begegnung mit dem
Auferstandenen und die damit verbundene Beauftragung sind für
den Apostolat konstitutiv. «Bin ich nicht ein Apostel? » fragt Paulus,
und er fährt fort: «Habe ich nicht Jesum unsern Herrn gesehen?»
(1. Kor. 9, 1). Nach Gal. 1, 16 hat Gott dem Paulus deshalb seinen
Sohn bei Damaskus offenbart, damit dieser die Botschaft von
Christus unter den Heiden verkünde. Die Erscheinung des
Auferstandenen hatte nicht primär den Zweck, einen Eeind Christi zum
Glauben zu zwingen, sondern Paulus zum Apostel zu machen, der
das Evangelium in die Welt hinausträgt. Mit Nachdruck und ohne

Analogie in den anderen Briefeingängen bezeichnet sich Paulus in
Gal. 1, 1, wo es darum geht, daß seine apostolische Botschaft des

Evangeliums anerkannt wird, als Apostel durch Jesus Christus und
Gott den Vater, den ihn von den Toten Auferwecker. Er hat sein

Evangelium nicht von Menschen, sondern von Gott, der Christus
erweckt hat, und Inhalt dieses Evangeliums ist der auferweckte
Jesus. Sendung und Verkündigung und damit Glaube und Gemeinde

gibt es nur aufgrund der Ostertat Gottes. In Rom. 10, 9-15 stellt
Paulus folgende Kette von Verhaltensweisen auf, die zur Konstituierung

der Christengemeinde führen: Sendung, Verkündigung, Hören,
Glauben an den Auferstandenen und Bekennen des Erhöhten. Das
Erscheinen des Auferstandenen vor auserwählten Zeugen ist Anlaß
der Kirche, deren Grund der Gekreuzigte und Auferstandene ist51.

Es ist bezeichnend, daß die von Paulus in 1. Kor. 15 zuerst
genannten Zeugen des Auferstandenen die Führungskräfte der
Jerusalemer Kirche bilden. Es werden Petrus und der Zwölferkreis,
dann Jakobus und die größere Anzahl von Aposteln erwähnt. Bei
diesen Aussagen von 1. Kor. 15, 5ff. handelt es sich kaum um
direkte «Legitimationsformeln zur Begründung besonderer Autori-

51 «In Tod und Auferstehung Jesu ist die Zeit der Erfüllung, der neue
Äon angebrochen. Die Urgemeinde weiß sieh demnach als der Kreis von
Mensehen, in deren Mitte Gott den Anbruch des neuen Äon kundgetan hat,
und dieser Kreis ist naturgemäß gerufen, die Kunde vom Beginn der Heils-
zeit auszubreiten»: W. G. Kümmel, Kirchenbegriff und Geschichtsbewußtsein

in der Urgemeinde und bei Jesus, Symbolae biblicae upsalienses, 1

(1943), S. 10.



G. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu 319

tat», wie es U. Wilckens ausgeführt hat.82 Aber der Sache nach ist
es richtig, daß die Erscheinungen des Herrn für die Stellung der
betr. Männer in der Gemeinde von elementarer Bedeutung waren.
Zunächst scheint Petrus mit dem Zwölferkreis in Jerusalem den

Ausschlag gegeben zu haben, dann Jakohus. Das schildert nicht
nur die Apostelgeschichte, das ist auch aus Gal. 1,18f. und 2, 9 zu
entnehmen. Aus der Reihenfolge Petrus-Jakobus beim 1. Besuch
des Paulus in Jerusalem ist beim 2. Besuch die Reihenfolge Jakohus-
Petrus und Johannes geworden. Daß einige Männer zu Zeugen des

Auferstandenen erwählt waren, bevollmächtigte und legitimierte
sie zu Leitern der christlichen Gemeinde.53 Der Auferstandene ist
nicht irgendwelchen Menschen begegnet, «nicht allem Volk, sondern

uns, den von Gott vorher erwählten Zeugen, die wir mit ihm
zusammen gegessen und getrunken haben, nachdem er von den Toten
auferstanden war». Er hat uns geboten, dem Volk zu predigen und
zu bezeugen, daß er der von Gott bestimmte Richter der Lebendigen
und Toten ist (Acta 10, 41 f.). Die Begegnung mit dem Auferstandenen

hatte zur Folge, daß man andern bezeugen mußte, was man
gesehen und gehört hatte. Epiphanie des Herrn und Bekenntnis
zu ihm, Erscheinungen des Auferstandenen und missionarische,
kirchengründende Predigt bilden eine unlösbare Relation.54

Der Zusammenhang von Auferstehung mit Berufung und
Bevollmächtigung, Sendung und Verkündigung zeigt sich ganz
besonders deutlich im Johannesevangelium. Der Auferstandene nimmt

52 U. Wilckens, Der Ursprung der Überlieferung der Erscheinungen des
Auferstandenen: Dogma und Denkstrukturen (1963), S. 75, vgl. 69. 94;
ders., Die Überlieferungsgeschichte der Auferstehung Jesu: F. Viering (Hrsg.),
Die Bedeutung der Auferstehungsbotschaft für den Glauben an Jesus
Christus (1966), S. 50; ders., Auferstehung: Themen der Theologie, 4 (1970),
8. 26. 147; vgl. auch Marxsen (A. 48), S. 22.

63 «Petrus hat seine wesentlichste Bedeutung in erster Linie als Zeuge
des Auferstandenen gewonnen, und ursprünglich steht er hiermit... sogar
den Zwölfen voran... mit Petrus beginnt der Osterglaube an den
Auferstandenen und damit die Geschichte der christlichen Kirche überhaupt»:
H. Freiherr von Campenhausen, Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht
in den ersten drei Jahrhunderten (21963), S. 19.

54 «Wenn aber Paulus seine, des Heidenapostels, Christuserscheinung als
sechste und letzte an diese Reihe anschließt, so ist nun klar, was das heißt.
Er stellt damit die Entstehimg der Heidenkirche als letztes und größtes
Ereignis im Werden der Kirche Christi an den gebührenden Platz » : Hirsch
(A. 24), S. 36.



320 G. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu

die, denen er erscheint, in seinen Dienst und schickt sie in die Welt.
So spricht er nach Joh. 20, 19 ff. zu den Jüngern in Jerusalem, als

er ihnen hei verschlossenen Türen erscheint: «Wie mich der Vater
gesandt hat, so sende ich euch.» Als er das gesagt hatte, blies er sie

an und sprach zu ihnen: «Nehmet hin den heiligen Geist, wem ihr
die Sünden erlaßt, dem sind sie erlassen, und wem ihr sie behaltet,
dem sind sie behalten.» Nach Joh. 21,15ff. erteilt der Auferstandene
dem Petrus den Auftrag, die Herde zu weiden. Auch in Matth. 28,19
gibt er den Jüngern den Befehl, in die Welt zu ziehen, die Menschen

zu Jüngern zu machen und sie zu taufen (vgl. Mark. 16, 15).
Am stärksten kommt die ekklesiologische Bedeutung der

Auferweckung Jesu im Epheserbrief zum Ausdruck. Nachdem von der
Auferweckung gesprochen ist, heißt es von Jesus: «Er hat ihn zum
Haupt über alles der Kirche gegeben, die sein Leib ist» (Eph. 1,22f.).
Den Auferstandenen, der über alle Gewalt, Hoheit, Macht und
Herrschaft gesetzt ist, hat Gott auch der Kirche zum Herrn gegeben.

Aus allen diesen Zeugnissen wird die ekklesiologische Bedeutung
der Auferstehung deutlich. Die Erscheinungen des Auferstandenen
sind Anlaß und Antrieb zur christlichen Verkündigung und damit
Ursache und Grund zur Sammlung der Gemeinde. Ohne Ostern
gäbe es keine Kirche.

5. Die kosmische Bedeutung der Auferweckung

Die Auferweckung Jesu ist nicht ein Mirakel, das sich unabhängig
vom sonstigen Weltenlauf an ihm ereignet hat. Sie hat auch nicht
nur soteriologische und ekklesiologische Konsequenzen, sondern sie

ist ein apokalyptischer Vorgang, der den ganzen Kosmos tangiert.
Wenn die Auferweckung Jesu gleichzeitig seine Erhöhung ist und
Jesus Christus als Erhöhter alle Macht im Himmel und auf Erden
erhalten hat (Matth. 28, 18), wenn die Engel, Gewalten und Mächtigen

ihm Untertan sind (1. Petr. 3, 22), er über jede Gewalt, Hoheit,
Macht und Herrschaft gesetzt ist (Eph. 1, 21), so daß alle Knie sich
beugen und jede Zunge bekennen muß, daß er der Herr ist (Phil.
2, 11), dann zeigt das die konkrete, weltweite Auswirkung der
Auferweckung. Für die Urchristenheit ist es völlig klar, daß sie nicht
ein Wunder ist, das sich in dieser sich gleichbleibenden Welt
ereignet hat, sondern daß sie etwas völlig Neues ist : sie ist der Anfang
eines die ganze Welt umgestaltenden Geschehens, der Durchbruch



G. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu 321

des neuen Äons. Ostern hat das begonnen, was die Apokalyptik am
Ende der Zeit erwartet.

Totenauferweckungen hat es nach den biblischen Berichten schon

vor Ostern gegeben, sowohl im Alten wie im Neuen Testament. Ich
erinnere an die Erweckung des Kindes in Zarpath durch den
Propheten Elias (1. Kön. 17, 17ff.), an die des Jünglings zu Nain
(Luk. 7, 11 ff.), an die der Tochter des Jairus (Mark. 5, 35ff.) und
an die des Lazarus durch Jesus (Joh. 11). Mit Recht wird Gott im
A.T. wie im N.T. als der gepriesen, der Tote lebendig machen kann.55
Die Auferweckung Jesu ist mit solchen Auferweckungen nicht zu
vergleichen; denn sie ist etwas grundsätzlich anderes. Die von den
Propheten, von Jesus oder später von den Aposteln Erweckten56
kehrten in ihr früheres irdisches Leben zurück, das dann eines

Tages durch den Tod wieder beendet wurde. Bei der Auferweckung
Jesu handelt es sich um ein Geschehen von ganz anderer Dimension,
weil der vom Tode erweckte Christus nicht mehr stirbt und der
Tod keine Herrschaft mehr über ihn hat und er nicht mehr in die
Verwesung zurückkehrt (Acta 13, 34), sondern in Äonen der Äonen57

lebt (Apk. 1, 18). Die Auferweckung Jesu ist nicht die Verlängerung
seines irdischen Lebens um einige Jahre, sondern der Einbruch des

lebenschaffenden Gottes in diese unsere Welt des Todes. Sie besteht
nicht darin, «daß ein Gestorbener wieder zum physischen Leben
erweckt wurde»58, sondern sie ist ein bisher noch nie dagewesener,
alles Bisherige umstoßender Vorgang, der ohne Analogie und darum
unvergleichbar ist. Sie ist nicht das «Hervorgehen der belebten
Leiche aus dem Grabe»59, und der Auferstandene ist nicht eine

55 Vgl. Deut. 32, 39; 1. Sam. 2, 6; 2. Kön. 5, 7.
56 Acta 9, 40; 20, lOff.
57 D. F. Strauß, Das Leben Jesu für das deutsche Volk bearbeitet, 1

(171905), S. 378: «Ein halbtot aus dem Grabe Hervorgekrochener, sich
Umherschleichender, der ärztlichen Pflege, des Verbandes, der Stärke und Schonung

Bedürftiger, und am Ende doch dem Leiden Erliegender konnte auf
die Jünger unmöglich den Eindruck des Siegers über Tod und Grab, des

Lebensfürsten, machen, der ihrem späteren Auftreten zugrunde lag; ein
solches Wiederaufleben hätte den Eindruck, den er im Leben und Tode
auf sie gemacht hatte, nur schwächen, denselben höchstens elegisch
ausklingen lassen, unmöglich aber ihre Trauer in Begeisterung verwandeln,
ihre Verehrung zur Anbetung steigern können.»

58 Bultmann (A. 19), S. 20.
59 Hirsch (A. 24), S. 32, vgl. S. 67. 90.

21



322 G. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu

«wiederbelebte Leiche»60, sondern der Auferstandene erhält nach
den Aussagen des N.T. einen neuen Leib, der nicht mehr der menschliche

Leib der Niedrigkeit, sondern der der Herrlichkeit und
Unverweslichkeit und Kraft ist.61

Die Auferweckung Jesu ist nicht ein isoliertes, individuelles
Erlebnis Jesu, bei dem er alles Menschliche abstreift, sondern sie ist
im Gegenteil das große Ja Gottes zum Menschen. Sie ist auch nicht
ein Modellfall, nach dem andere Auferweckungen erfolgen können,
sondern sie ist ein universales Geschehen kosmischen Ausmaßes:
Sie ist die realistische Ankündigung der creatio nova, der erste Akt
der eschatologischen Neuschöpfung. Es ist zu beachten, daß in
Rom. 1, 4 nicht von der Auferstehung Jesu, sondern von der
Auferstehung der Toten gesprochen wird. An seiner Person verwirklicht
sich die apokalyptische Auferstehung der Toten. Als der
Auferstandene ist er die konkrete Gestalt, in der die endzeitliche
Neuschöpfung sichtbar wird. Die Auferweckung der Toten, die nach den

apokalyptischen Schriften für die Endzeit erwartet wurde, hat mit
der Auferweckung Jesu ihren Anfang genommen, mit ihr hat der
neue Aon, das Zeitalter der eschatologischen Auferstehung begonnen.

Die kommende Gottesherrschaft, die Jesus verkündet und
durch seine Wunder zeichenhaft vorweggenommen hat, ist durch
die Auferweckung Jesu nun in seiner Person realisiert62. Was an
ihm geschehen ist, wird sich auch an den Glaubenden ereignen.
Darum wird er der Erstling der Verstorbenen, der erweckt wurde,
genannt, dem die andern folgen werden (1. Kor. 15, 23). Er ist der
Erstgeborene unter vielen Brüdern (Rom. 8, 29), der Erstgeborene
von den Toten (Kol. 1, 18; Apk. 1, 5). Die anscheinend endlose
Todeskette ist an einer Stelle durchbrochen, und diese Durchbrechung

hat Konsequenzen für alle. Er ist der Bahnbrecher, der
Initiator; er öffnet den Weg, so daß die andern ihm folgen können.
In ihm und durch ihn ist das für die Menschen Entscheidende
bereits vorweggenommen. Er ist der neue Adam, der «Adam der
Endzeit»63. Mit seiner Auferweckung ist die Ordnung der alten Welt
mit ihrem Sterben und Vergehen rissig geworden. Gott hat mit ihr
ein Zeichen aufgerichtet, daß das Naturgesetz des Sterbens nicht

60 Hirsch (A. 24), S. 88.
61 1. Kor. 15, 42 f. ; Phil. 3, 21.
62 Vgl. G. Bornkamm, Jesus von Nazareth (81968), S. 168.
63 K. H. Rengstorf, Die Aufersteh\mg Jesu (51967), S. 92f.



G. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu 323

mehr gilt, daß der Tod nicht nur einmalig oder zufällig, sondern
grundsätzlich außer Kraft gesetzt ist. Ein Neues ist entstanden,
das das Ende des Alten bedeutet. Mit der Auferweckung Jesu hat
die Entmachtung der Mächte begonnen, deren endgültige Beseitigung

durch die Besiegung des letzten Eeindes, des Todes, noch
bevorsteht (1. Kor. 15, 26).

Der eschatologische, kosmische Akzent unterscheidet die
Auferweckung Jesu von der in der Religionsgeschichte bezeugten
Entrückung. Jesus hat nicht wie die griechischen Heroen als ein
besonders Bevorzugter die Welt verlassen und durch den Ortswechsel
diese sich selbst überlassen, sondern er ist als ein zu dieser Welt
Gehörender und ein mit dieser Welt Verbundener in dieser Welt
auferweckt. Als Einbruch der andern Welt in diese Welt ist die
Auferweckung Jesu für alle Glaubenden das Hoffnungssignal, daß
die Vernichtung und der Tod auf dieser Welt nicht das letzte Wort
haben. Darum schließt Paulus seine Auferstehungskapitel mit dem
Jubelruf: Der Tod ist verschlungen in den Sieg. Tod, wo ist dein
Stachel Hölle, wo ist dein Sieg Gott sei Dank, der uns den Sieg
gegeben hat durch unsern Herrn Jesus Christus» (1. Kor. 15, 54-57).
Mitten hinein in die Todeswelt leuchtet die Realität der Welt
jenseits des Todes auf, in der das Leben ohne Ende regiert. Durch die
Auferweckung Jesu ist für den Christen die Zukunft vorweggenommen.

Auf die bedrängenden Fragen der Thessalonicher nach den
Verstorbenen und den apokalyptischen Ereignissen antwortet Paulus

mit dem Hinweis auf den Tod und die Auferweckung Jesu

(1. Thess. 4, 14). Wer an den Auferstandenen glaubt, begnügt sich
nicht mit der Erwartung des Portlebens der unsterblichen Seele

im verklärten Jenseits, sondern er hofft auf die Vernichtung des

Todes und auf die Verwirklichung einer neuen Erde. An den
auferstandenen Christus glauben heißt nicht zurückschauen auf das,

was einst geschehen ist, sondern wer durch die Auferweckung Jesu
ein Glaubender geworden ist, weiß etwas von der begonnenen, aber
noch nicht verwirklichten Endvollendung des Heilswirkens Gottes
mit dem Menschen und der ganzen Welt. Ostern öffnet die Tür zu
einer vollkommen neuen Zukunft.

Die Auferweckung Jesu und die der Christen lassen sich nicht
voneinander trennen. Da die Auferweckung Jesu bereits erfolgt ist
und mit seiner Auferweckung der neue Weltlauf begonnen hat,
werden die andern eschatologischen Ereignisse ebenfalls eintreten.



324 G. Friedrich, Die Bedeutung der Auferweckung Jesu

Paulus folgert aus der Auferweckung Christi nicht nur die der
Christen64, sondern nach Rom. 8, 19 wartet die ganze Schöpfung
darauf, von der Vergänglichkeit befreit zu werden. Paulus stellt
nicht im Sinne der Apokalyptik großartige kosmische Spekulationen
an, aber er ist auch kein existentialer Rationalist, der den Menschen
für sich betrachtet, sondern da der Mensch zu dieser Welt gehört
und nicht isoliert vom Weltganzen lebt, hat das Geschick des
Menschen Einfluß auf die Welt, wie der Lauf der Welt den Menschen
betrifft. Jesus der Auferstandene ist die Zukunft der Welt.

Gerhard Friedrich, Kiel

64 Rom. 8, 11; 1. Kor. 6, 14; 1. Kor. 15; 2. Kor. 4, 14; 1. Thess. 4, 14.


	Die Bedeutung der Auferweckung Jesu nach Aussagen des Neuen Testaments

