
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

William Robertson Smith, Lectures on the Religion of the Semites. The Fundamental

Institutions. 3rd ed. with an Introd. and Add. Notes by Stanley A.
Cook (first publ. 1927), new print. Prolegomenon by James Muilenburg.
(Libr. ofBibl. Stud. ed. byH. M. Orlinsky.) New York, Ktav Publ. House,
1969. 27 + LXIV + 718 S. $ 22.50.

Robertson Smith ist als Religionsgeschichtler nicht nur in seiner Zeit
bahnbrechend gewesen. Sein Ansatz, das Wesen der antiken Religion aus
dem Leben der Gemeinschaft mit ihren Institutionen — wie sie sich in Kultus,
Opfer, sakralem Recht darstellen - zu verstehen und zu entfalten, war auch
nachher wegweisend für die Forschung, auch und gerade für die Forschung
am Alten Testament. Die erste Auflage seines bekannten Buches, das aus
Vorträgen in Aberdeen entstanden ist, erschien 1889, die zweite gleich nach
dem Tode von Smith 1894. Der neuen Ausgabe liegt die dritte Auflage
zugrunde, die Stanley A. Cook 1927 besorgte und mit einer Introduction und
einem umfangreichen Anmerkungsteil (S. 495-692) versah, nachdem bereits
die zweite Auflage mit einer ganzen Reihe von Additional Notes noch von
der Hand von W. R. Smith erschienen war. Dazu kommt jetzt ein Prolegomenon

von James Muilenburg (auf dem Titelblatt ist leider ein Druckfehler).
Dieses Prolegomenon ergänzt in gewisser Weise die Introduction von

S. A. Cook und umreißt zusammen mit ihr in einprägsamer Weise die Stellung
von Robertson Smith in der Wissenschaftsgeschichte, charakterisiert seine

Bedeutung in seiner Zeit und weist seine weit reichenden, weit gefächerten
Wirkungen auf die Forschimg und ihre Probleme auf, die auch da lebendig
sind, wo die Forschung über seine Ansätze hinaus weitergeführt wurde (etwa
in der Beurteilung des Totemismus, überhaupt der aus magischem Denken
herrührendenVorstellungen). Besonders eindrücklich an diesemProlegomenon,
der ganzen Neuausgabe überhaupt, scheint mir zu sein, daß nicht nur das

Bild eines großen und umfassenden Gelehrten, sondern einer tiefen und
frommen Persönlichkeit lebendig wird. Eine Neuerscheinung, die man ohne

Einschränkung mit Dankbarkeit und großer Freude anzeigen kann.
Hans-Joachim Stoebe, Basel

Niek Poulssen, König und Tempel im Glaubenszeugnis des Alten Testaments.

Stuttgarter Bibl. Monographien, 3. Stuttgart, Katholisches Bibelwerk,
1967. 220 S. DM 32.-.

Einführimg des Königtums und Tempelbau markieren einen entscheidenden

Einschnitt in der Geschichte Israels; sie hängen zuletzt, zeitlich wie
sachlich zusammen und bilden, jedes für sich und mit einander ein Novmn
gegenüber dem Lebensgefühl und der Frömmigkeit der vorköniglichen Zeit.
Die Fragen, die sich daraus ergeben, sind immer wieder nach verschiedenen
Richtungen behandelt und z. T. auch verschieden beantwortet worden.

Das Besondere der angezeigten Arbeit ist, daß sie über die Einseitigkeiten
der bloßen Frage nach historischen Sachverhalten und objektiv geschieht-



Rezensionen 291

liehen Erklärungen hinausführen will. Diese kommen, mehr andeutend,
dennoch erschöpfend, in einer Einleitung (S. 11-26: der Sachverhalt des König-
Tempel-Verhältnisses) zur Darstellung. Diese «Andeutungen» bildeten den
Inhalt des 1. und 2. Kapitels einer 1962 vom päpstlichen Bibelinstitut
angenommenen Dissertation. Das Thema der vorliegenden Arbeit ist das dritte
Kapitel dieser Dissertation, in dem es darum geht, die inneren Beziehungen
zwischen Jerusalemer Tempel und davidischem Königtum in den verschiedensten

Traditionsgeschichten des Alten Testaments auf ihren Bekenntnis-
wert zu befragen (S. 11). Die theologische Relevanz dieser Fragestellung
erhellt aus der Feststellung, daß durch die geschichtliche Entfaltung dieses
Bekenntnisses dem Volk der Offenbarung mehr und mehr die Einheitlichkeit
des göttlichen Heilsplans und die Kontinuität seiner Geschichte über Cäsuren
hinweg aufgeht (S. 176).

Das Thema wird in vier Kapiteln abgehandelt. Kap. I : Im höfischen König-
Tempelbekenntnis (S. 27-86: NathanWeissagung ; Königspsalmen, 2; 110,

Königl. Zionsfest) ist die Beziehung König-Tempel in den verschiedensten
Richtungen durchdacht, bis hin zu messianisch eschatologischen Perspektiven,

ohne daß dieses Neue schon als ein organisches Kontinuum an die
alte amphiktyonische Frömmigkeit angeschlossen würde. Kap. II : Diese
Anknüpfung erfolgt erst im deuteronomistischen König-Tempel-Bekenntnis
(S. 87-141 - Nathanweissagung, Tempelweihe, Kultzentralisation; Spuren
in den Psalmen 78; 89; 132; 122). Das Königtum bekommt einen anderen
Akzent ; ohne negiert zu werden, wird es wie der Tempel im Bewußtsein des

Volkes tiefer verankert und theologisiert, dieses selbst in das Bekenntnis mit
einbezogen; denn das König-Tempel Verhältnis ist Inbegriff für die
Verantwortung des Königs gegenüber dem Volk. Das Kerygma dieser Geschichtsschreibung

ist Aufruf zur Bekehrung, ihre Auffassung vom König ein
Entwurf für die Zukunft. Kap. III handelt vom priesterlichen König-Tempel-
Bekenntnis (S. 142—166: Ezechiel, Haggai, Sacharja, priesterliche Aspekte
im König-Tempelbekenntnis des Chronisten), IV vom chronistischen König-
Tempel-Bekenntnis (S. 167-180: chronistische Nathanweissagung, David als
Gründer, der König als Erbauer und Herr des Tempels). Im priesterlichen
Bekenntnis kommt ein Priestertum zu Wort, das gegenüber dem Königtum
selbständig und selbstbewußt geworden ist, dieses aber nicht ablehnt,
sondern der eigenen Vorrangstellung anpaßt. Das chronistische Bekenntnis
schließt mit der Stellung, die es dem Königtum einräumt, wieder mehr an
die höfische Überlieferung an.

Im einzelnen wird die Darstellung durch eingehende und sorgfältige Exegesen

und Analysen untermauert. Die Nachzeichnung dieser Entwicklung geht
von der vorstaatlichen Amphiktyonie aus, in der die Stämme eine sakral
theokratische Gemeinschaft bildeten, die sich um das Heiligtum mit der
Lade scharte, an der der alles beherrschende Sinaibund vorgelesen und
bekräftigt wurde (S. 27). Der Grad der Zustimmung zu einzelnen Thesen des
Verfassers wird etwas davon abhängen, wie weitgreifend und wie gestaltend
man sich die Kraft dieser amphiktyonischen Institution vorstellen will. Es
scheint z. B. zu fragen zu sein, ob nicht schon die ersten Darstellungen von
der Entstehung des Königtums sehr bewußt versuchen, dieses Königtum



292 Rezensionen

aus der Vergangenheit herzuleiten und an sie anzuknüpfen (also nicht erst
das Deuteronomiiun). Mögliche Divergenzen im einzelnen schränken die
Anerkennimg der Bedeutung der Arbeit in keiner Weise ein. Hier sind Fragen
von entscheidender Wichtigkeit gesehen und in sorgfältiger Darstellung zu
eingehender Überlegung gestellt worden, eine dankenswerte Untersuchung.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

[Matthew Black.] Neotestamentica et Semitica. Studies in Honour of Matthew
Black. Ed. by E. Earle Ellis and Max Wilcox. Edinburgh, T. & T. Clark,
1969. XXI + 297 S. Sh. 55.-.

Matthew Black, der bekannte schottische Bibelwissenschaftler und Principal

am St. Mary's College der Universität St. Andrews, vollendete am
3. September 1968 sein 60. Lebensjahr. Aus diesem Anlaß erschien vor
zwei Jahren, herausgegeben von zwei ehemaligen Schülern des Jubilars,
die vorliegende Festschrift, die Beiträge von insgesamt 22 Autoren vereint;
das Buch enthält ferner das Curriculum vitae sowie die Bibliographie des
Geehrten, eine Tabula gratulantium und ausführliche Register.

Entsprechend den Interessen des Jubilars sind die Abhandlungen unter
die drei Rubriken Exegese des Neuen Testaments - Textkritik - Semitischer
Hintergrund des Neuen Testaments zusammengefaßt worden. Zum ersten
Themenkreis kommen C. K. Barrett, N. A. Dahl, W. D. Davies, J. Dupont,
E. E. Ellis, A. J. B. Higgins, J. Jeremias, C. F. D. Moule, E. Schweizer, E.
Stauffer, W. C. van Unnik und M. Wilcox zu Wort ; die Beiträge zum zweiten
stammen von K. Aland, Tj. Baarda, G. D. Kilpatrick und B. M. Metzger,
diejenigen zum dritten von F. F. Bruce, D. Daube, O. Michel, B. Reicke,
G. Vermes und R. McL. Wilson.

Leider verbietet der hier verfügbare Raum eine Besprechung aller 22

Abhandlungen oder auch nur die Nennung sämtlicher (z. T. sehr ausführlicher)
Überschriften. Vom Umfang her sind K. Alands «Bemerkungen zum Schluß
des Markusevangeliums» (S. 157-180) der gewichtigste Beitrag; seine
Argumente für ein hohes Alter des sog. «kürzeren Markusschlusses» (nach Mark.
16, 8) — vor Mitte des 2. Jahrhunderts - leuchten ein und verdienen baldige
Verifizierung am patristischen Befund. Größere Untersuchungen sind auch
diejenigen von C. K. Barrett («Titus», S. 1-14, zu Problemen des 2. Kor.),
N. A. Dahl («The Atonement - an Adequate Reward for the Akedah?», S.

15-29, zum. Verhältnis von Gen. 22 und Rom. 8, 32), W. D. Davies («The
Revelance of the Moral Teaching of the Early Church», S. 30-49), A. J. B.
Higgins («Is the Son of Man Problem Insoluble?», S. 70-87), C. F. D. Moule
(«Mark. 4: 1-20 Yet Once More», S. 95-113), W. C. van Unnik («The Critique
of Paganism in 1 Peter 1: 18», S. 129-142, zum Bruch in der Tradition von
Heimat und Volk, der durch Christi Werk den Christen zugemutet wird),
M. Wilcox («The Composition of John 13:21-30», S. 143-156), Tj. Baarda
(«Gadarenes, Gerasenes, Gergesenes and the 'Diatessaron' Traditions», S.

181-197: «Gadarener» als ursprüngliche Lesart des syrischen Diatessarons
beweist die Zugrundelegung eines Mt-Texts vom Typ N-B-C-Zl-©) und F. F.
Bruce («The Book of Daniel and the Qumran Community», S. 221-235: die



Rezensionen 293

qumranische Interpretation des Danielbuchs als Parallele zu entsprechenden
Adaptionen altjüdischer Literatur im Urchristentum).

Von den kleineren Beiträgen seien nur einige stellvertretend erwähnt.
J. Jeremias («Paulus als Hillelit», S. 88-94) stellt wertvolles rabbinisches
Material zusammen, das hillelitische Herkunft des Exegeten Paulus
wahrscheinlich macht (vgl. Apg. 22, 3). «Eschatology in Mark's Gospel» behandelt
E. Schweizer (S. 114—118; nicht die Parusie, sondern das Leiden des
Menschensohns als Zentrum des Evangeliums). Kontroversgeschichtliche
Anmerkungen zu Mark. 6, 3steuertE. Staufferbei(«JeschubenMirjam», S. 119-
128): «Jesus war der Sohn Marias, nicht Josephs - das ist das historische
Faktum» (S. 128).

O.Michels «Studien zu Josephus» (S. 240-244) untersuchen apokalyptische

Heilsansagen und ihre Umdeutung in Jos. Bell. 6, 290-295; gewisse
hermeneutische Voraussetzungen des Josephus erklären sich als priesterlich-
kultischer Hintergrund seines Prophetismus. B. Reicke («Da'at and Gnosis
in Intertestamental Literature», S. 245-255) trägt eine begriffsgeschichtliche
Studie über die Ausdrücke des Erkennens in der hebräischen und griechischen

Literatur des antiken Judentums bei und stellt die Beziehung dieser
Begriffe zu Gottes absoluter Souveränität als der beherrschenden Idee
biblischer Traditionen heraus. «He is the Bread» bekennt nicht nur Joh. 6 von
Jesus, sondern auch Targum Neofiti zu Ex. 16, 15 von Mose (G. Vermes,
S. 256-263).

Daß auch die übrigen, hier nicht eigens genannten Abhandlungen ihren
Wert für die bibelwissenschaftliche Forschung besitzen, braucht kaum eigens
betont zu werden. Im Rahmen unserer kurzen Besprechung mag die
Feststellung genügen, daß hier eine Aufsatzsammlung vorliegt, die in ihrer Breite
und Gediegenheit den Interessen und der Bedeutung des Jubilars vollauf
entspricht.

Otto Böcher, Mainz

Paul-Emile Langevin, Jésus Seigneur et Veschatologie. Exégèse de textes pré-
pauliniens. Studia. Travaux de recherche. Coll. dir. par les Facultés
S. J. de Montréal, 21. Bruges, Paris, Desclée de Brouwer, 1967. 389 S.

fFr. 38.90.

Die vorliegende exegetische Untersuchung behandelt einen bedeutsamen
Aspekt urkirchlicher Christologie : die vorpaulinische Vorstellung von Jesus
als dem «Herrn». Langevin befragt christologische Texte, deren Ursprung er
in den beiden Jahrzehnten zwischen Jesu Tod und dem ältesten Brief des
Paulus (1. Thess., um 50 n. Chr.) ansetzt. Es sind dies im einzelnen 1. Thess.
1, 10 (Jesus als Retter vor dem zukünftigen Zorn, S. 43—106); 1. Thess. 5, 2

(Der Tag des Herrn, S. 107-167); 1. Kor. 16, 22 (Maranatha, S. 168-208);
Apk. 22, 20 («Amen, komm, Herr Jesu», S. 209-235); Did. 10, 6 (Maranatha,
S. 236-298). Den sorgfältigen exegetischen Einzeluntersuchungen geht eine
allgemeine Einführung über «Jesus den Herrn in der vorpaulinischen Tradition»

voraus (S. 13—41); das Buch wird beschlossen durch eine instruktive
Zusammenfassimg des Erarbeiteten (S. 299-315). Eine ausführliche, thematisch

gegliederte Bibliographie (S. 321-344), ein vollständiges Stellenregister



294 Rezensionen

(S. 345-362), ein Verzeichnis der behandelten hebräischen und griechischen
Termini (S. 363-365), ein Autorenregister (S. 366-372), ein reichhaltiges
Sachregister (S. 373-382) und ein gut untergliedertes Inhaltsverzeichnis
(S. 383-389) erschließen den Materialreichtum des Buches.

Das hauptsächliche Ergebnis der Abhandlung kommt bereits in ihrem
Untertitel zum Ausdruck: die Verankerung des Herrentitels Jesu in der
frühchristlichen Eschatologie. Sie ist der Hintergrund sowohl der Stellen
aus dem 1. Thess., die beide in den Zusammenhang der von Jahwe auf Jesus
übertragenen Vorstellung vom Herrentag gehören, als auch des kultischen
Gebetsrufs um Jesu endzeitliches Kommen, «Maranatha» (1. Kor. 16, 22;
Did. 10, 6; übersetzt Apk. 22, 20).

Daß Langevin auch 1. Thess. 1, 10, wo nicht von Jesus als dem Herrn,
sondern nur von der eschatologischen Richtertätigkeit des Gottessohnes die
Rede ist, in seine Untersuchung einbezieht, motiviert er (vgl. S. 106) mit
der Verwandtschaft zu Herrentagstellen wie 1. Thess. 5, 2 und zu der
eschatologischen Hoffnung auf die heilvolle Ankunft des «Herrn Jesu» (Apk. 22,
20). Ein vorpaulinischer «Text» im strengen Sinne ist 1. Thess. 1, 10 so wenig
wie 1. Thess. 5, 2, aber es geht dem Verfasser nicht um die literarische
Fixierung, sondern um die von ihm dahinter vermutete ältere Tradition.
Dagegen liegen in 1. Kor. 16, 22; Apk. 22, 20; Did. 10, 6 in der Tat liturgische
Zitate aus vorpaulinischer Zeit vor.

Merkwürdigerweise führt der Autor, der ansonsten eine erstaunliche Fülle
von Sekundärliteratur - nicht zuletzt aus dem deutschsprachigen Raum —

verarbeitet hat, die für sein Thema entscheidend wichtige Darstellung von
Ferdinand Hahn zwar in der Bibliographie auf (S. 332), hat sie jedoch offenbar

nirgends benutzt.1 Vieles von Langevins Ergebnissen, etwa hinsichtlich
der palästinischen Herkunft von Maranatha und seiner Beziehungen zu
Eucharistie und Parusie, ist bereits bei Hahn einleuchtend und übersichtlich
nachzulesen.2

Diskutabel ist Langevins These, der Komplex «Herrentag» (Am. 5, 18-20;
8, 9 u. ö.) sei schon im palästina-judenchristlichen Bereich auf Jesus als den
Herrn übertragen worden (außer 1. Thess. 5, 2 vgl. 1. Kor. 1, 8; 5, 5; 2. Kor.
1, 14; 2. Thess. 2, 2) - eine bisher von den Forschern ziemlich einstimmig
verworfene Möglichkeit.3 Der Verfasser findet in den Evangelien und der
Apostelgeschichte Spuren einer sehr alten, judenchristlichen «Tag »-Eschatologie

(z. B. Luk. 17, 24. 30; Matth. 10, 15; 11, 22. 24; 12, 36 u. ö.), bei der
anscheinend besonders Joel 3, 1-5 eine wichtige Rolle spielte (Apg. 2, 17-21 ;

vgl. Rom. 10, 13: S. 114-118). Nach detaillierten Untersuchungen sowohl
der israelitisch-jüdischen Tag-Jahwes-Vorstellungen (S. 124-143 und 154-
167) als auch der neutestamentlichen Belege über einen «Tag des Herrn»
(S. 112-124 und 143-153) kommt Langevin zu dem Schluß, daß die Christen
schon bald nach Jesu Tod den Tag des Herrn Jahwe in den Tag des Herrn
Jesus verwandelt haben dürften (S. 153); die Züge des plötzlich Wieder -

1 F. Hahn, Christologische Hoheitstitel (3. Aufl. 1966), S. 67-132.
2 Ebd., S. 100-112.
3 Ebd., S. 118.



Rezensionen 295

kommenden als des Königs und zornigen Richters stammen aus prophetischer
Tradition. Über eine göttliche Qualität Jesu im Sinne hellenistischer Kyrios-
Christologie ist damit noch nichts ausgesagt.

Otto Böcher, Mainz

Victor Saxbr, Vie liturgique et quotidienne à Carthage vers le milieu du IIIe
siècle. Le témoignage de Saint Cyprien et de ses contemporains d'Afrique.
Studi di antichità cristiana, 29. Città del Vaticano, Pontiflcio istituto di
archeologia cristiana, 1969. pp. 450.

L'objet de la présente étude, présentée comme thèse de doctorat à l'Institut
Pontifical d'Archéologie chrétienne, n'est pas la vie liturgique ainsi que la
vie quotidienne en Afrique du Nord au IIIe siècle, mais la vie liturgique de
tous les jours, de l'initiation à la discipline pénitentielle, de la syntaxe
eucharistique à la mort du chrétien. Une introduction décrit le cadre de l'Eglise
et de l'Empire en Afrique et la vie propre de l'Eglise africaine.

La thèse ne porte pas sur la théologie des questions soulevées mais sur
leur structure liturgique et culturelle. L'archéologie, l'iconographie fournissent,
tout au long de l'analyse, un apport de qualité. Les œuvres de saint Cyprien,
plus particulièrement sa correspondance, constituent les sources principales.
Elles ont été exploitées jusqu'à épuisement.

Le lecteur et surtout le chercheur seront particulièrement reconnaissants
à M. Saxer pour les cent pages de tables consacrées non seulement aux
références scripturaires et patristiques, aux auteurs et aux lieux mais encore
aux expressions liturgiques latines, qui fournissent un dictionnaire de haut
prix aux philologues, aux liturgistes et aux théologiens. C'est dire l'intérêt
de la présente contribution, qui la rapproche et la distingue de celle de dom
Dekkers mais avec cette dernière met à jour la structure de la vie liturgique
de l'Afrique chrétienne, au IIIe siècle.

Adalbert Hamman, Besançon

[Otto Karrer.] Freiheit in der Begegnung. Zwischenbilanz des ökumenischen
Dialogs. Otto Karrer zum 80. Geburtstag gewidmet, hrsg. von Jean-Louis
Leuba & Heinrich Stirnimann. Frankfurt a. M., J. Knecht, & Stuttgart,
Evang. Verlagswerk, 1969. 510 S. DM 28.-.

Vielen Festschriften ist ein allzu bunter Mosaikcharakter eigen, der kein
geschlossenes Gesamtbild erlaubt. Hier, im Gegenteil, geht es, bei aller
Bewegungsfreiheit, eindeutig um den gegenwärtigen Dialog zwischen den
Konfessionen (man hätte allerdings gern anglikanische und orthodoxe Stimmen
mitangehört). Hindernisse werden weder verschwiegen noch bagatellisiert.
Doch bewegt uns das aufrichtige Bestreben aller Teilnehmer, aufeinander zu
hören, mehr noch, gemeinsam auf den Herrn der Kirche zu hören. Aus
allen Beiträgen spürt man tiefe Dankbarkeit gegenüber dem Jubilar: «Unter
den Theologen unserer Zeit gehört Otto Karrer zu denjenigen, die dem
ökumenischen Dialog die entscheidendsten geistigen und theologischen Impulse
gegeben haben», heißt es zu Beginn des Vorworts (S. 11). Liselotte Höfer
bezeugt, «daß er ökumenisches Verantwortungsbewußtsein nicht nur ge-



296 Rezensionen

lehrt, sondern ein Leben lang katholischen wie evangelischen Zeitgenossen
vorgelebt hat» (S. 357). Und in einem schlichten autobiographischen Anhang
(S. 481 ff.), wo er freimütig seine Jugend, seine Ausbildung im Jesuitenorden,
dann seinen Austritt und seine großenteils in der Schweiz entfaltete
schriftstellerische Tätigkeit zusammenfaßt, gesteht Karrer: «Der persönliche Kontakt

mit evangelischen Theologen und Seelsorgern gehört zu den schönsten
Zeichen Gottes auf meinem Wege» (S. 489).

Es kann hier nicht lediglich das Inhaltsverzeichnis nachgedruckt, sondern
nur auf einige Punkte oder Wegstationen hingewiesen werden: Wie Karrer
erfreut sich O. Cullmann der gemeinsamen Bibelübersetzungen und -exegese
(S. 3Iff.); er sieht weniger die Gefahr eines gemeinsamen biblizistischen
Fundamentalismus als vielmehr eine (gerade protestantischerseits) drohende
Aushöhlung und Entwertung der biblischen Norm und warnt davor. Die
Bedeutung der biblischen Zusammenarbeit erscheint ungenügend betont im
sonst ausgezeichneten Aufsatz von Reinhard Frieling: «Die ökumenische
Bewegung und die römisch-katholische Kirche» (S. 89ff.). Daß seit Vaticanum

II keine «Rückkehr» der getrennten Brüder mehr gefordert wird (S. 121),
zeigt, daß «die römisch-katholische Kirche sich damit in die Armut der
andern Kirchen ein(ordnet)» (S. 123).

Ökumenisch verheißungsvoll erscheint der im letzten Konzil geprägte
Begriff der «hierarchia veritatum», dem Heribert Mühlen (S. 191 ff.) nachgeht.
Besser als Dietzfelbinger (S. 192, Anm. 4) hat Cullmann die Bedeutung dieses

Ansatzpunktes für den gemeinsamen Weiterweg erkannt. Mühlen sieht hier
Möglichkeiten, die schwierigen Probleme des Papstes (S. 216ff. ; für Urs Küry
das «größte und schmerzlichste Hindernis, das sich der Wiedervereinigung
der Kirchen entgegenstellt», S. 143) und der mariologischen Dogmen (S.
220ff.) neu anzupacken. Was Maria betrifft, wirkt der langgedehnte Beitrag
von Liselotte Höfer («Maria in der Kirche. Ein Versuch marianischen
Gesprächs mit evangelischen Christen», S. 357ff.) wenig überzeugend. Ihre
Auseinandersetzung mit der modernen Exegese der Kindheitserzählungen Jesu
hätte ihrer eigenen Auslegung vorangehen sollen; das Gespräch mit evangelischen

Christen macht sie sich in ihrem Vortrag vor den Berner Michaelsbrüdern

etwas leicht, indem sie wohl auf W. Stählin hinweist sowie auf
Zwingli (aber Tappolets «Marienlob der Reformatoren» zieht wenig in
Betracht, daß im 16. Jahrhundert die marianische Frömmigkeit weniger
entwickelt war als im 19. und 20.), sonst aber wiederholt Thurian, Lackmann
und Asmussen zitiert, deren Auffassung in evangelischen Kreisen nicht
durchgedrungen ist. Schwieriger wäre wohl eine Konfrontation mit Karl
Barth und andern repräsentativen evangelischen Theologen gewesen.1

Es ist nicht verwunderlich, daß die Frage des «Amtes» immer wieder
auftaucht, so bei Urs Küry (S. 132), J. J. von Allmen (S. 231ff., dessen schöne
Definition zitiert zu werden verdient: «Eine Konfession ist ein Vorschlag,
Kirche zu sein, den eine Kirche den andern Kirchen macht», S. 233) und

1 K.Barth, Die kirchliche Dogmatik, I, 2 (1938), S. 153ff.: «Mariologie
ist eine Wucherung».



Rezensionen 297

etwas massiv bei Henri Chavannes («Evangelisohe Katholizität», S. 269ff.,
wonach das institutionelle Element Einheit und Katholizität schützt).
Ebenso versteht sich, daß auf das Problem der «Mischehe» eingegangen wird,
so bei Adolf Stadelmann (S. 335ff., mit guten praktischen Ratschlägen auf
katholischer Seite) und bei Franz Böckle (S. 343ff., der auf den bekannten
Brief von Karrer und Th. Bovet, 1961, zurückgreift und mit den Worten
schließt : « Die Kirche wird um so mehr an Autorität und geistlicher Autorität
gewinnen, je mehr sie sich zum Anwalt der christlichen Freiheit macht»,
S. 354). Auch die Frage der «Interkommunion» konnte nicht ausbleiben
(s. vor allem Ansgar Ahlbrecht: «Neue katholische Gesichtspunkte zur Frage
der Kommunionsgemeinschaft», S. 297ff., der die Abendmahlsauffassung
Calvins besser mit der römischen verbinden kann als die lutherische, S. 308).

Es würde aber eine schwere Lücke klaffen, wenn nicht Heinrich Stirni-
mann die eschatologische Frage aufrollen würde, in «Hoffnung — Struktur
der Kirche» (S. 247ff., wo er die Verbindung zwischen der übrigens nicht
allgemein bejahten Evanston-Erldärung und Vaticanum II herstellt, S. 255).
Er erhofft eine Überwindung der ekklesiologischen Spannungen von den
«Anforderungen des missionarischen Auftrages in dieser Welt an die örtliche
Gemeinde und die Gesamtheit der Gemeinden» (S. 266).

Andere wichtige Beiträge können nur teilweise zitiert werden (Peter Meinhold:

«Kirchengeschichte in ökumenischer Sicht», S. 43ff.; J. L. Leuba,
«Wahrheit und Konsensus», S. 165ff.; «Heinrich Ott: «Wahrheit und
Geschichte», S. 181 ff.; Hendrik van Oyen: «Kirche und Nachfolge», S. 317ff.,
usw.).

Man wird aber den zwei Studien von Peter Beyerhaus und Walter
Bühlmann über das Verhältnis der christlichen Kirche und Theologie zu den
nichtchristlichen Religionen (S. 433ff.; 453ff.) große Aufmerksamkeit zollen,
denn dieses Problem ist, wie man weiß, resolut vom 2. Vatikanischen Konzil
aufgegriffen worden. Auch wenn man mit den dort gegebenen Weisungen
nicht einiggeht, so kann, wie es Kapuzinerpater Bühlemann selbst andeutet,
trotz des heftigen Widerspruchs von Karl Barth gegen die «Religionen»,
von der «dialektischen» Christologie mit ihren Tendenzen zur Allversöhnung
(S. 477) her ein neuer Ansatzpunkt zur Behandlung dieser Frage gewonnen
werden. Leider fehlt in diesem Band u. a. eine Stellungnahme zu Israel, was
doch eine vordringliche ökumenische Aufgabe bedeutet.

Die einer Bibliographie Otto Karrer (1959-1968) vorangehende kurze,
jedoch erfrischende Autobiographie des Jubilars (S. 481 ff.) wurde schon
erwähnt. Im Artikel von Peter Vogelsanger «über die Anfänge der ökumenischen

Bewegung in der Schweiz» (S. 147ff.) wird Karrers Einfluß mit Recht
hervorgehoben ; man hätte doch auch den Einfluß von Abbé Paul Couturier
erwähnen sollen (hier ist der in der Festschrift zum 80. Geburtstag Ernst
Staehelins erschienene Artikel von Ott Erich Strasser : «Aus den Anfängen
der ökumenischen Bewegung im Bernbiet», S. 431ff., aufschlußreich). Eine
kleine Berichtigung zu S. 150 : Dietrich Bonhoeffer war nicht im Herbst 1941 das
letzte Mal in der Schweiz; ich erinnere mich noch gut, ihn im Mai 1942 in
Genf getroffen zu haben.

Charles Brütschf, Bern



298 Rezensionen

[Albert Krebs.] Erziehung zur Freiheit durch Freiheitsentzug. Internationale
Probleme des Strafvollzugs an jungen Menschen. Als Festgabe gewidmet
Albert Krebs aus Anlaß der Vollendung seines 70. Geburtstages, hrsg. von
Max Busch & Gottfried Edel. (Jugend im Blickpunkt, Schriftenreihe für
Jugenderziehung.) Neuwied &Berlin, H.Luchterhand, 1969. XVII +455 S.

DM 19.80.

Die von Max Busch und Gottfried Edel in Zusammenarbeit mit zahlreichen
Fachgelehrten herausgegebene Festschrift für Prof. Dr. Albert Krebs zu
dessen 70. Geburtstag behandelt internationale Probleme des Strafvollzugs
an jungen Menschen. Das Geleitwort schrieb Bundespräsident Heinemann in
seiner damaligen Eigenschaft als Bundesminister der Justiz. In seinem
Geleitwort sagt Heinemann, daß er dieser Festgabe nichts besseres wünschen
kann, als daß sie den Strafvollzug nach jenen Prinzipien zu gestalten
mithelfen möge, denen sich der Jubilar allezeit verpflichtet fühlte. Dieser Wunsch
war auch Leitgedanke der Gratulanten. Sie schildern in 38 Einzelbeiträgen
ihre Reformbemühungen in Theorie und Praxis. Das Bild, das dabei von dem
modernen, internationalen Strafvollzug an jungen Menschen entsteht, ist
eindrücklich in dem, was erreicht wurde. Und doch besteht kein Anlaß zum
Ausruhen, sondern zur weiteren Tat. Ihre Notwendigkeit ist dem Jubilar
wie seinen Gratulanten gleich deutlich und kommt unüberhörbar in dem
Wunsch Heinemanns zum Ausdruck. Das allen vor Augen stehende Ziel ist
ein Weitergehen auf dem eingeschlagenen Weg. Das Ziel ist verständlich
und berechtigt, wenn man sich wie die Gratulanten an den gegenwärtigen
Gegebenheiten orientiert. Der Freiheitsentzug nimmt heute als Strafe einen
festen, leider zu festen Rang innerhalb des Strafrechts ein.

Dabei zeigt ein Wort Martin Bubers, das der Festgabe als Motto
vorangestellt ist, auf seine Art die Grenze jeder Erziehung zur Freiheit durch
Freiheitsentzug. Buber schreibt u. a. : «Zeitweilige Zwangsgebundenheit kann
eine Wohltat werden, wenn sie den Menschen zu einer anderen Art von Freiheit

führt, als er sie vorher kannte.» Zwangsgebundenheit kann dazu führen.
Jedoch ist grundsätzlich zu fragen: Gibt es nicht andere pädagogische
Möglichkeiten, dieses Ziel zu erreichen? Gibt es nicht eine Möglichkeit, die eine
höhere Effizienz aufweist? Diese Fragen zu stellen, heißt sie zu bejahen, da
die Erziehung zur Freiheit durch Freiheitsentzug immer ein Paradoxon ist. -
Die Notwendigkeit, ein dementsprechendes Recht zu schaffen, macht auch
der Beitrag von Achinger deutlich, obwohl Achinger nicht diese Konsequenz
zieht. Achinger zeigt, daß der Abstand zwischen normalem Leben und dem
Leben unter Freiheitsentzug heute größer denn je ist (S. 31 Iff.). Heute ist
in der Bundesrepublik eine Maximierung an Freiheit im wirtschaftlichen,
gesellschaftlichen usw. Bereich selbstverständlich, wie sie bisher unbekannt
war. Dazu kommt eine Abneigung gegen Anstalten sowie die Herrschaft der
Überredungskunst der Marktwirtschaft anstelle der von Gewalt und Befehl.
Achinger ist deshalb zuzustimmen, wenn er meint, daß Gefangenschaft «die

ausgefallenste Existenzform unserer Zeit» ist. Da aber Achinger keine
Konsequenzen aus seinen Erkenntnissen zieht, bleiben sie den weiteren
Bemühungen um eine Erziehung zur Freiheit vorbehalten. Erfolg werden diese



Rezensionen 299

Bemühungen nur dann haben, wenn sich theologische, juristische,
philosophische, historische, psychologische, sozialpädagogische und organisatorische
Bemühungen zur Erreichung des Ziels zusammenfinden, wie es in der Festgabe

geschieht. Wo es um den Menschen in so signifikanter Weise geht, kann
nur eine Zusammenarbeit aller weiterhelfen. - Als theologischer Beitrag, der
Möglichkeit und Durchschlagskraft einer freiheitlichen Erziehung zur Freiheit

zeigt, könnten Luthers Invokavitpredigten gelten. Luther hielt sie in
einer politischen Situation Wittenbergs, die eigentlich nur durch
Freiheitsbeschränkung nach Art eines Belagerungszustandes gemeistert werden
konnte. Dennoch bewirkten seine Predigten über die christliche Freiheit
eine Normalisierung der Lage, und d. h. das Wort von der Freiheit führte
zur Freiheit selbst. Ulrich Nembach, Hiltrup b. Münster

Louis C. Midgley, Beyond Human Nature. The Contemporary Debate over
Moral Natural Law. Charles E. Merrill Monograph Series in the
Humanities and Social Sciences, 1, 4. Provo, Utah, Brigham Young University,

1968. 134 S.

Midgley hat sich die Aufgabe gestellt, das, was in den letzten Jahrzehnten
an theologischen Gedanken und Entwürfen über das soziale und politische
Handeln geäußert worden ist, unter einem bestimmten Gesichtspunkt
zusammenzustellen, unter dem Gesichtspunkt des «moral natural law». Dieses,
so wird konstatiert und exemplifiziert, hat eine unerwartete Renaissance
erlebt, die ihre Ursache in der Auseinandersetzung mit den aufgekommenen
totalitären Systemen, insbesondere dem Nationalsozialismus und seinen
Folgen, hat. Jedoch hat bekanntlich das Ringen tun das Naturrecht und ein
absolutes Sittengesetz zu keiner einheitlichen Antwort geführt. Die
unterschiedlichen Ansätze, die verschiedenen Antworten, die gegeben worden sind
über das, was der Mensch ist und sein sollte, tut und tun müßte, interessieren
Midgley, der die entsprechenden Äußerungen führender Vertreter, vornehmlich

aus dem theologischen Bereich, sammelt und nebeneinanderstellt. So

rekapituliert er die in theologischen Kreisen an sich durchaus bekannte
Diskussion über das Naturrecht, wobei er auch Vertreter des Katholizismus und
des Judentums zu Worte kommen läßt, sich im übrigen aber stärker auf den
protestantischen Bereich konzentriert und dabei auf Brunner, Barth, Bon-
hoeffer, Niebuhr und Tillich beschränkt. Midgley gelingt es durchaus, den
Leser kritisch an den Gedankengängen jener führenden Theologen teilnehmen
zu lassen, sofern sie diese Frage beschäftigt hat. Dabei ist nicht zu verkennen,
daß er den breitesten Raum den philosophisch-theologischen Gedankengängen

Tillichs einräumt, weil sie für die Aufgabe, die sich der Verfasser gestellt
hat, allerdings von nicht unerheblicher Bedeutimg sind. Der Wert der Studie
von Midgley liegt denn auch für den europäischen Theologen, der Tillich in
der Regel nicht so gut kennt, fast ausschließlich darin, daß er die
Überlegungen desselben über das Thema Naturrecht und Sittengesetz bis hin zum
politischen Engagement nicht nur darstellt, sondern auch in ihren Grenzen
kritisch erörtert. Siegfried Meurer, Wuppertal-Elberfeld


	Rezensionen

