
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 4

Artikel: "Leben aus Glauben" in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus

Autor: Hausammann, Susi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878651

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Leben aus Glanben» in Reformation,
Reformorthodoxie und Pietismus

Wir fragen im folgenden nach demVerhältnisvonGlauben undLeben

in Reformation, Orthodoxie und Pietismus nicht in der Intention, die

Lösungen unserer Väter einfach zu übernehmen, sondern weil wir
den Verdacht haben, daß die damaligen Lösungen unser heutiges
Fragen nach diesem Verhältnis mit Implikationen belasten, die eine

sachgemäße Antwort erschweren, daß sie aber genauer besehen auch
Hilfen bieten können für sachgerechte heutige Lösungen.

1.

Das Verständnis von Glauben und Glaubensleben, wie es in der
Reformation neu gefaßt worden ist, muß auf dem Hintergrund der
Problematik im ausgehenden Mittelalter gesehen werden. Da wird
man sich zunächst daran erinnern müssen, daß dem spätmittelalterlichen

Menschen gerade in besonderer Weise das GlaubensZeôew

Mühe und Not bereitete. Hielt er sich in bezug auf den Glauben
selbst weitgehend an die Lehre und die Gepflogenheiten der Kirche,
so war sein Leben dagegen in einer seltsamen Weise zerrissen.
Überschäumende Lebenslust und wilde Gier wechselten mit teils inniger,
teils bigotter Frömmigkeit und strengster Askese. Man ließ sich

von weltlicher Lehensfreude oft hemmungslos mitreißen, um danach
wieder in tränenreicher Buße nach geistlicher Vollkommenheit und
weltentsagender Gottinnigkeit zu trachten. Als Ursache dieser

qualvollen Pendelbewegung sei hier nur die Unbehaustheit des

damaligen Menschen genannt, der mit dem zu Ende gehenden

corpus christianum auch sein geschlossenes Welt- und Selbstverständnis

verlor und der nun in hohem Maße von Angstgefühlen und
heimlicher Weltfeindlichkeit geplagt wurde1.

1 J. Huizinga, Herbst des Mittelalters. Studien über Lebens- und Geistesformen

des 14. und 15. Jahrhunderts in Frankreich und in den Niederlanden,
hrsg. von K. Köster (91965), S. 1-35; L. A. Veit, Volksfrommes Brauchtum
und Kirche im deutschen Mittelalter (1936); O. Clemen, Die Volksfrömmigkeit

des ausgehenden Mittelalters, Studien zur religiösen Volkskunde, 3

(1937); W. E. Peuckert, Die große Wende. Das apokalyptische Saeculum
und Luther, 1 (1948), S. 75ff. ; W. Andreas, Deutschland vor der Reformation.

Eine Zeitenwende (61959), S. 15ff.



264 S. Hausammann, «Leben aus Glauben»

Luther nun war insofern ein spätmittelalterlicher Mensch, als
auch er die Lebensangst seiner Zeit in hohem Maße kannte. Wie
viele andere hat er sie vor allem als Sündenangst erlebt. Aber im
Unterschied zu den spätmittelalterlichen Reformbewegungen hat
er den Kampf dagegen nicht mit einer Neugestaltung des Glaubens-
lebens begonnen, sondern mit einer Korrektur des Glaubens selbst.
Für unseren Zusammenhang ist dabei vor allem ein vierfaches
wichtig :

1. Luther machte die Entdeckung, daß Gottes Gerechtigkeit in
Jesus Christus nicht ein Zweites neben seiner Barmherzigkeit ist,
sondern diese selbst. Gott ist barmherzig, indem er die Gerechtigkeit
Christi uns zuerkennt und schenkt. Die Gerechtigkeit wird damit
nicht mehr als Forderung ans Leben, sondern als Gabe des Glaubens
verstanden. Das bedeutet: Bereits Luthers neue Sicht der Gerechtigkeit

Gottes impliziert ein neues Verständnis des Verhältnisses
von Glauben und Leben. Nicht der demütige Gehorsam ist das

erste, sondern die Annahme der Gerechtigkeit Christi im
Absolutionswort. Allerdings gehört auch nach Luther die Demut zum
Glauben als ein unveräußerlicher Bestandteil desselben. Man kann
also nicht einfach Glaube und Demut gegeneinander ausspielen.
Denn für den Menschen bedeutet Glaube auch Demütigung und
Kreuz, auch Selbsterniedrigung und Selbstpreisgabe. Luther hat
immer gewußt und es auch in späteren Jahren gelegentlich noch
gesagt, daß der Selbstgerechte, der keine Demütigung erfahren hat,
nicht nach der Gabe der göttlichen Gerechtigkeit zu greifen bereit
ist2. Aber bloße Demut, bloße Selbsterniedrigung ist noch nicht
Glaube. Sie kann ebenso zur Verzweiflung führen wie zum Empfang
der Gerechtigkeit Christi. Wo die Selbstpreisgabe heilsam sein soll,
da muß mit ihr der Glaube an die Sündenvergebung in Jesus Christus

verbunden sein3. So ist der Zusammenhang zwischen Glaube
und Selbstpreisgabe von beiden Seiten her unauflösbar. Für unsere
Fragestellung bedeutet dies : Mit dem Glauben ist nach Luther
insofern eine bestimmte Lebenshaltung unabdingbar verknüpft, als

2 Vgl. etwa Weimarer Ausgabe der Werke Luthers WA 1 O/III, 221,
14-18; WA 32, 426, 19-34; WA 39/1, 417, 1-6; WA 40/1, 36, 35-37, 7; WA
47, 124, 32-37; 509, 11-13; WA 49, 115, 31-35; WA 52, 244, 29-36; 680,
29-34; 693, 11-21.

3 Vgl. WA 39/1, 102, 1- 105, 9; 276, 6- 278, 13.



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 265

die Annahme des Evangeliums zugleich die Preisgabe der eigenen
Gerechtigkeit bedeutet und somit wahre, ungeheuchelte Demut ist4.

2. Diese wahre, ungeheuchelte Demut ist aber kein Werk, das
der Mensch von sich aus in Szene setzen kann. Und insofern die
Demut als Demütigung Gottes Tat am Mitmenschen ist, ist sie nicht
sein letztes Wort, sondern zielt auf das Evangelium, auf die
Sündenvergebung. In diesem Sinne folgt das Evangelium also dem Gesetz
nach5. Aber die Reihenfolge «Gesetz-Evangelium» ist bei Luther
keineswegs die einzige. Denn insofern die Demut als Selbstpreisgabe
auch ein Tun des Menschen einschließt, wird sie erst durch das

Evangelium ermöglicht. So konnte Luther beispielsweise in der
Adventspostille von 1522 an einer Stelle ausdrücklich sagen, das

Evangelium müsse das allererste sein, was zu predigen und zu hören
sei; erst wo Christus durch das Evangelium im Menschen regiere,
beginne dieser an sich selbst zu verzagen und sein Streben, durch
Werke Gerechtigkeit zu erlangen, aufzugeben6. Hier also, wo das
Tun des Menschen im Blickpunkt steht, ist die sachgemäße Reihenfolge

auch nach Luther: «Evangelium- Gesetz». Von daher sind
auch die von Luther öfters wiederholten Worte zu verstehen, erst
müsse das Herz des Menschen durch den Glauben verwandelt
werden, ehe der Mensch zu guten Werken fähig sei7.

3. Ebenso wird die Frage, wie die Werke dem Glauben
nachfolgen, von Luther nicht einlinig beantwortet, sondern je nach dem
Blickwinkel, aus dem heraus sie betrachtet wird. Da sind zunächst
Aussagen, die die Spontaneität der Werke aus Glauben und Geist
behaupten8. In diesem Zusammenhang verweist Luther immer
wieder auf die Analogie mit dem Baum und seinen Früchten. So

sagt er etwa : «.. also natürlich der Baum Früchte trägt, so natürlich

folgen dem Glauben gute Werke. Und gleich wie keine Not ist,
dem Baum zu gebieten, daß er Früchte trägt, also ist dem Glauben

4 Es geht hier um die Demut, die sich nicht selbst rühmt, wie Luther im
Magnificat sagt : «Rechte demut weyß nymmer das sie demutig ist / denn wo
sie es wißte / ßo wurd sie hochmutig von dem ansehen der selben schonen

tugent»...; O. Clemen, Werke Luthers Cl 2, 150, 18-20.
5 Vgl. WA 2, 529, 7-9.
6 WA 10/1, 2, 29, 30- 30, 8.
7 Vgl. als charakteristische Beispiele WA 7, 33, Iff. und WA 8, 108, 2-6.
8 Vgl. dazu W. Joest, Gesetz und Freiheit (31961), bes. S. 21ff. und 109ff.



266 S. Hausammann, «Leben aus Glauben »

kein Gebot gesetzt.»9 In einer Auslegung des 1. Petrusbriefes
erscheint derselbe Gedanke in folgender Zuspitzung: «Darum darf
man nicht zu einem Christen, der glaubt, sagen : 'Tue dies oder jenes
Werk !' Denn er tut von ihm selbst und ungeheißen eitel gute Werke.
Aber das muß man ihm sagen, daß er sich nicht betrüge mit einem
falschen, erdichteten Glauben.»10 Zur Frage, wie diese Spontaneität
der Werke aus dem Glauben zu verstehen sei, verweist Luther auf
den Heiligen Geist. Christus hat uns durch sein Sterben den Heiligen
Geist erworben, und dieser macht uns zu neuen Menschen, die mit
Lust und Liebe von Herzen all das tun, was das Gesetz gebietet
und was ihnen zu tun vorher unmöglich war, so führt Luther in
der Sommerpostille von 1526 aus11. Es ist also der Heilige Geist,
den Christus seinen Gläubigen erworben hat und austeilt, der das
rechte christliche Leben bewirkt, und zwar unmittelbar im
Zusammenhang mit dem Glauben selbst, so daß eine die Evangeliumspredigt

ergänzende Gesetzespredigt im Sinne eines christlichen
Gebrauchs des Gesetzes (tertius usus legis) oder eine Ermahnung (Parä-
nese) unnötig ist. Das besagt allerdings nicht, daß die aus dem Geist
geborenen Werke materialethisch unbestimmt wären. Der Geist, der
sie bewirkt, ist ja der Geist Christi, und Christus ist des Gesetzes

Erfüllung. Das Gesetz aber ist seinem Inhalt nach die Kundgabe
des unveränderlichen Willen Gottes. Und in Christus ist dieser
Wille dem Glaubenden in seinem tiefsten Sinn offenbar, nämlich
als Doppelgebot der Liebe. Der Geist bewirkt also im Glaubenden

9 WA 10/111, 285, 3Iff.
10 WA 12, 270, 30-34.
11 WA 10/1, 2, 408, 37 ff. - Wenn Luther einerseits vom Glauben redet,

der die guten Werke nach sich zieht, andererseits vom Heiligen Geist, der
diese Werke bewirkt, so wird man nicht die eine Aussage gegenüber der
anderen abwerten dürfen. Denn beide Aussagen haben eine ganz bestimmte
Funktion innerhalb der Verkündigung. Das enge Zusammenbinden von
Glaube und Werken weist den Hörer darauf hin, daß er sich allein im Glauben
ans Wort zu halten hat und ihm mit dem Wort auch das sachgemäße Tun
gegeben und ermöglicht wird. Das Reden vom geistgewirkten Tun dagegen
wehrt dem Mißverständnis, als sei der Glaube ein Habitus, der aus eigener
Kraft das ihm entsprechende Tun aus sich heraussetzen könnte. Beide
Aussagen ergänzen sich und gehören nach Luther notwendig zusammen, auch
wenn sie sich nach unserer Logik zu widersprechen scheinen. Luthers Logik
ist eine andere als die uns geläufige. Es liegt ihm weniger an der abstrakten
Richtigkeit von widerspruchslosen Sätzen als daran, was die Aussagen beim
Hörer bewirken, wohin sie ihn weisen und wie sie ihn beeinflussen.



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 267

die Erfüllung desselben Gebotes, das außerhalb des Glaubens nicht
erfüllbar ist12.

Nun gibt es allerdings in Luthers Schriften auch Stellen, die
dieser Sicht der Dinge widersprechen. Es sind die Stellen, an denen
Luther Ermahnungen, Kreuzes- und Gesetzespredigten auch für
die Gläubigen für unerläßlich hält, wo also das christliche Leben
nicht unmittelbar als vom Geist gewirkt gesehen ist, sondern als am
Wort der Verkündigung hängend wie der Glaube selbst. Die
Begründung für diese andere Anschauungsweise ist für Luther mit der
Schwachheit des Glaubens und mit der Tatsache gegeben, daß auch
die gläubigen Christen Gerechte und Sünder zugleich sind. Dies
findet in einer Auslegung von 2. Petr. 1, 12 besonders plastischen
Ausdruck. Luther sagt hier: «Wir sind alle mit dem alten faulen
Sack beladen, mit unserem Fleisch und Blut. Das will immerdar den

Holzweg, zieht uns zu sich herunter, daß die Seele leichtlich
entschläft. Darum muß man immer treiben und anhalten, wie ein Hausvater

das Hausgesinde treibt, daß es nicht faul werde, ob sie gleich
wohl wissen, was sie tun sollen. Denn wenn man solches um zeitlicher

Wahrung willen tun muß, wie viel mehr muß man es hier tun in
geistlichen Sachen!»13 Darum will Luther nicht nur die Gesetzespredigt

nicht aufgeben, sondern fordert auch eine dem Evangelium
nachfolgende Paränese und Kreuzespredigt. In diesem Sinne sagt er
einmal zu 1. Petr. 2, 2, wenn man predige, daß Christus für uns
gestorben sei und uns errettet habe von Sünden, Tod und Hölle, so
sei das nahrhaft und süß wie Milch für kleine Kincler. Aber danach
müsse man auch das Kreuz predigen, nämlich daß der Christ leiden
müsse wie Christus; das sei dann ein starkes Getränk, ein starker
Wein für im Glauben Erwachsene14.

Es stellt sich nun die Frage : Wie reimt sich die Behauptung der

Notwendigkeit von Gesetzespredigt und Paränese für die Gläubigen

12 Vgl. etwa WA 10/1, 1, 36, 8-14. Man wird hier beachten müssen, daß
bei Luther anders als bei Melanchthon nicht das Gesetz selbst eine ewige
und unveränderliche Ordnung darstellt, sondern unveränderlich ist der hinter
dem Gesetz stehende Wille Gottes ; vgl. L. Haikola, Melanchthons und Luthers
Lehre von der Rechtfertigung: Luther und Melanchthon. Referate und
Berichte des zweiten Internationalen Kongresses für Lutherforschung 1960,
hrsg. von V. Vajta (1961), S. 90.

13 WA 14, 24, 20-25, 6.
14 WA 12, 303, 14-32.



268 S. Hausammann, «Leben aus Glauben »

zusammen mit der Behauptung der Spontaneität der Werke aus
dem Glauben? Die Widersprüchlichkeit dieser Aussagen ist auch
hier die Folge verschiedener Blickrichtungen: Wo Luther von der

Spontaneität der Werke aus Glauben und Geist redet, da geht es

ihm primär um den engen Zusammenhang zwischen dem Glauben
und dem christlichen Tun. Wo er dagegen die dem Evangelium
nachfolgende Paränese und Kreuzespredigt fordert, da steht der Gedanke
im Vordergrund, daß sowohl der Glaube wie das christliche Leben
am Wort der Verkündigung hängen und davon nicht abzulösen sind.
Das eine Mal geht es mehr um den Glauben und seine Wirkung, das
andere Mal mehr um das Hören und die rechte Verkündigung des

Wortes. Das eine Mal hat Luther mehr den Hörer des Wortes im
Blick, das andere Mal mehr den Prediger. Doch ist zu beachten, daß

in beiden Gedankengängen Glaube und Werke nicht voneinander
gerissen werden. Nie wird die Paränese oder Gesetzespredigt losgelöst

vom Evangelium ; nie wird das christliche Leben abgesehen vom
Glauben betrachtet. Denn es gibt nach Luther keine göttliche
Forderung, die eine das Evangelium überholende Gültigkeit hätte. So

sind christlicher Glaube und christliches Leben durch beides
bestimmt : durch Evangelium und durch Gesetz15. Dabei ist das
Evangelium die umfassende Größe als Anfang und Ziel, als Quelle und
Grund für Glauben und Leben. Das Gesetz dagegen ist eine dem
Evangelium dienende Funktion, gegeben zur Erkenntnis von Gottes
Forderung und menschlicher Sünde. Wo nun aber das Gesetz aus
diesem Bezug herausgelöst und unmittelbar auf das Lehen
hingeordnet wird, da ist es um seinen eigentlichen Sinn gebracht und
taugt höchstens noch dazu, die gottlose Welt notdürftig in Ordnung
zu halten (primus usus legis usus civilis legis). Zu einem christlichen
Leben vermag es keine Hilfe mehr zu bieten.

4. Luther ruft nicht zum Rückzug aus der Welt auf, obgleich er
tief durchdrungen ist vom Wissen um die Vergänglichkeit der Welt
und von der Erwartung ihres Endes in nächster Zukunft. Zwar
unterscheidet er streng zwischen der weltlichen und der geistlichen

15 So formulierte Luther 1521 in einer Predigt nach dem Zeugnis Johannes
Polianders folgende einprägsame Sentenzen: Periculosa predicatio est,
quando sola lex predicatur. Periculosa etiam predicatio est, quando solum
Evangelium. Nostra iustitia non est in operibus sed in sola fide. Et legem
et Evangelium vult predicari (WA 9, 507, 28-31).



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 269

Wirklichkeit, aber er wertet die erste nicht zugunsten der zweiten
ab und ordnet sie dieser nicht unter. Er betont vielmehr immer
wieder, daß auch die Welt eine Schöpfung Gottes sei und der Mensch
für die Ordnung in der Welt Verantwortung trage, auch abgesehen

von seinem persönlichen Glaubensstand. Gewiß, die Welt ist nach
Luther nicht nur gute Schöpfung Gottes; sie ist auch gexallene
Schöpfung. Insofern ist Luthers Weltbegriff zwiespältig, und
dementsprechend ist für ihn auch der Umgang des Christen mit der Welt
nur dialektisch als Ja und Nein zu bestimmen18. Das gerade mag
die Ursache dafür sein, daß Luther keine Emigration des Gläubigen
aus der Welt will. Das Christentum spielt sich also nach Luther
trotz geistlicher Freiheit in der Gebundenheit an die weltlichen
Gegebenheiten und Verhältnisse ab, welche nach den ihnen eigenen
Kriterien beurteilt und behandelt werden müssen. Das ist eine der
wesentlichen Aussagen der vielgescholtenen Zwei-Reiche-Lehre
Luthers. Es legt sich von daher die Vermutung nahe, daß nicht
diese Zwei-Reiche-Lehre selbst die Gefahr in sich schließt, die Welt
ihrer Eigengesetzlichkeit zu überlassen17. Gefährlich erscheint
vielmehr die Verbindung der Zwei-Reiche-Lehre bei Luther mit seiner
Berufs- und Standesethik, insofern nämlich als diese nicht nur eine

Hochschätzung der weltlichen Berufe und Stände gegenüber dem
geistlichen bedeutet, sondern ebensosehr eine Einengung der
Verantwortlichkeit des einzelnen gegenüber der Welt auf den engen
Kompetenzbereich, der ihm durch seine Arbeit und seine soziale

Stellung gegeben ist18. Dennoch muß festgestellt werden: «Leben

16 Vgl. M. Schmidt, Luthers Weltverständnis : Luther-Jahrbuch 37 (1970),
S. 102-120.

17 Vgl. H. Bornkamm, Luthers Lehre von den zwei Reichen im Zusammenhang

seiner Theologie, abgedr. in : Reich Gottes und Welt, hrsg. von H. H.
Schrey, Wege der Forschung 107 (1969), S. 165—195; E. Mülhaupt,
Herrschaft Christi bei Luther, ebd. S. 432-456; H. H. Schrey, Gültig als kritische
Kraft. Die Lehre von den zwei Reichen in der Diskussion: Luth. Monatshefte
9 (1970), S. 584-589.

18 Vgl. etwa Cl. 2, 391, 2-17. G. Wingren, Luthers Lehre vom Beruf (1952),
trägt für diese Frage wenig aus. Das statische Moment in Luthers Standesund

Berufsethik wird über die Absicht der Verfasser hinaus deutlich in
W. Eiert, Morphologie des Luthertums, 2 (21958), S. 49ff. ; P. Althaus, Die
Ethik Martin Luthers (1965), S. 43ff. ; U. Duchrow, Christenheit und
Weltverantwortung. Traditionsgeschichte und systematische Struktur der
Zweireichslehre: Forschung und Berichte der Evang. Studiengemeinschaft 25

(1970), S. 479ff.



270 S. Hausammann, «Leben aus Glauben»

aus Glauben» ist für Luther ein Leben nicht aus der Welt, aber in
der Welt und in Verantwortlichkeit für die Welt, wenn auch diese

Verantwortlichkeit, nicht zuletzt aus Furcht vor Aufruhr und
Anarchie, gefährlich und folgenschwer beschränkt erscheint. Doch
diese Beschränktheit der Verantwortlichkeit entspringt nicht dem
Zentrum seines Glaubensverständnisses. Das heißt konkret: Die
mit dem Glauben unmittelbar verbundene Selbstpreisgabe ist bei
Luther nicht Weltpreisgabe.

Unsere bisherigen Ausführungen mögen den Anschein erweckt
haben, daß Luthers Stellungnahmen in hezug auf unser Thema
von seinen reformatorischen Anfängen bis zu seinem Tod sich gleich
geblieben seien. Aufs wesentliche gesehen wird das zutreffen, aber
in Einzelheiten wird man differenzieren müssen. Wir können hier
nur auf einen Punkt hinweisen, in dem eine Wandlung Luthers
deutlich sichbar ist: Luther hat in den späteren Jahren sich sehr
viel stärker der Gesetzespredigt zugewandt als in der Zeit des

reformatorischen Aufbruchs. Bereits 1524 schreibt er in seiner
Antwort auf den Sendbrief Wolfs von Salhausen, Gottes Gesetz sei

nötiger zu predigen und zu treiben als das Evangelium, weil viele
Menschen böse seien, aber nur wenige fromm19. So hatte er 1518-22
nicht argumentiert. Und in einem Brief an den Kurfürsten von
1526 klagt er, es sei an vielen Orten ein solcher Undank unter den
Leuten gegenüber dem Wort Gottes, daß er, wenn er es mit gutem
Gewissen tun könnte, dazu helfen würde, daß diese Leute keine
Pfarrherren noch Prediger hätten und lebten wie die Säue, was sie

doch ohnehin schon täten. Weiter sagt Luther in diesem Brief:
«Da ist keine Furcht Gottes noch Zucht mehr, weil des Papsts Bann
ist abgegangen. Und tut jedermann, was er nur will. »20 Aus diesen
Worten tritt eine Enttäuschung in bezug auf den Erfolg des
Reformationswerkes in Erscheinimg. Aber der zitierte Brief ist nicht
nur für Luthers subjektive Beurteilung der kirchlichen Lage
interessant, sondern er gibt vor allem auch Einblick in eine objektive
Schwierigkeit, mit der die Reformation zu kämpfen hatte: Die
katholische Kirche mit ihrem Bußwesen und ihrem Kirchenbann
war für das Volk ein Erziehungsinstitut und eine Lebensordnung
gewesen, was nun mit der Reformation wegfiel. Trotz aller Be-

19 WA 15, 228, 10-21.
20 WA Br 4, Nr. 1052, S. 133, 5-12.



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 271

mühungen, der Reformatoren um Schulen, Volksbelehrung und
kirchlich-soziale Neuordnungen war die Lücke kaum zu schließen.
Dies zeigten beispielsweise drastisch die Kirchenvisitationen in
Thüringen aus den Jahren 1527-152921. Was hier an den Tag trat,
waren solch tiefgreifende und schreiende Mißstände, daß Melanch-
thon, der an der ersten dieser Visitationen maßgeblich beteiligt war,
von nun an begann, in seiner Theologie wieder Gesetz, Buße und
gute Werke stark zu betonen und in der Praxis sich noch stärker
erzieherischen Fragen zuzuwenden22. Daß dem evangelischen
Glauben auch ein evangelisches Leben entspreche, das war eine

Sorge, die die Theologen von da an nicht mehr los wurden. In der
Auseinandersetzung mit ihr galt es darauf zu achten, daß weder
die Gerechtigkeit aus Glauben verletzt wurde, noch die Früchte
der Glaubensgerechtigkeit ausblieben.

Damit ergab sich für die Zeit nach dem reformatorischen
Aufbruch das Grundthema von «Rechtfertigung und Heiligung». Ihre
sorgfältige Unterscheidung und die gegenseitige Zuordnung hat
wohl als erster Calvin in seiner Institutio von 1536 vollzogen23,
nicht unbeeinflußt von Ansätzen dazu bei Martin Butzer und
Melanchthon24. An Calvins Bestimmung des Verhältnisses von
Rechtfertigung und Heiligung ist für unseren Zusammenhang vor

21 Vgl. C. A. H. Burkhardt, Geschichte der sächsischen Kirchen- und
Schulvisitationen von 1524 bis 1545 (1879), S. 18ff.; R.Hermann, Die
Kirchenvisitationen im Ernestinischen Thüringen vor 1528: Beiträge zur
Thüringischen Kirchengeschichte, 1 (1929-31), S. 194-230; G. Hammann,
Nomismus und Antinomismus innerhalb der Wittenberger Theologie von
1524-30 (Diss. Bonn Masch., 1952), S. 77-82.

22 Vgl. W. Maurer, Der junge Melanchthon zwischen Humanismus und
Reformation, 2: Der Theologe (1969), S. 475ff.

23 Corpus reformatorum CR 29, 27 ff. - Calvin hat in den späteren
Ausgaben der Institutio (1539ff. und 1559) das Verhältnis von Rechtfertigung
und Heiligung zwar noch präzisiert, aber nicht mehr grundsätzlich verändert.

Vgl. dazu im besonderen A. Göhler, Calvins Lehre von der Heiligung.
Dargestellt auf Grund der Institutio, exegetischer und homiletischer Schriften
(1934); W. Kolfhaus, Vom christlichen Leben nach Johannes Calvin: Beitr.
zur Gesch. u. Lehre der Reformierten Kirche, 7 (1949), bes. S. 170ff. ; W.
Krusche, Das Wirken des Heiligen Geistes nach Calvin (1957), bes. S. 265ff.

24 Zu Butzer vgl. K. Koch, Studium Pietatis. Martin Bucer als Ethiker:
Beitr. z. Gesch. u. Lehre der Reformierten Kirche, 14 (1962), S. 43ff. - Aus
Melanehthons Loci von 1535 hat Calvin insbesondere den Gebrauch des
Gesetzes für die Gläubigen entnommen. Melanchthon hatte in den Loci von



272 S. Hausammann, «Leben aus Glauben»

allem wichtig, daß er es fertig bringt, der Rechtfertigung den
sachlichen Vorrang zu gehen, ohne der Heiligung ihr Gewicht zu nehmen.
Gottes Erbarmen gegenüber dem Sünder besteht nach ihm in einem

Doppelten : Gott rechtfertigt den Sünder und schafft ihn neu in der
Wiedergeburt25. Dabei ist die Rechtfertigung das erste. Sie besteht
in der Annahme des Sünders und in der Sündenvergebung. Mit der

Rechtfertigung wird aber dem Sünder auch der Heilige Geist
verliehen, durch den seine fleischlichen Begierden von Tag zu Tag mehr
getötet werden und er geheiligt wird. Damit er sich aber nicht
vergißt und innerlich überhebt, bleibt eine gewisse Unvollkommenheit
zurück, die ihm Anlaß zur Demut geben soll und die Notwendigkeit
immerwährender Sündenvergebung deutlich macht26. Hier wird der
eigentümliche Zirkel im Verständnis von christlichem Glauben und
evangelischem Leben in der Erühorthodoxie besonders schön sichtbar:

Rechtfertigung und Glaube sind zugleich Anfang und Ende
von Heiligung und Neuwerdung des Lebens, jedoch so, daß
Vergebung und Rechtfertigung als letztes Geschehen von der Heiligung
des Lebens nie eingeholt und überholt werden.

Es ist allgemein bekannt, daß Calvin nicht allein geblieben ist
mit einer solchen Unterscheidung von Rechtfertigung und Heiligung.
Sie entsprach offensichtlich einer sachlichen Notwendigkeit. So

kamen auch Melanchthon und die lutherische Orthodoxie insgesamt
dazu, in den Streitigkeiten um Oslander und Major in dieser
Hinsicht zu unterscheiden. Die grundsätzliche Trennung von
Rechtfertigung und Erneuerung des Lebens wurde dann schließlich auch
von der Konkordienformel rezipiert und bekenntnismäßig
festgehalten27.

1535 ausgeführt, die dritte Aufgabe des Gesetzes sei es, diejenigen, welche
durch den Glauben gerecht gemacht seien, über die guten Werke zu belehren
und bestimmte Werke von ihnen zu fordern, in denen sie ihren Gehorsam
gegenüber Gott üben sollten (CR 21, 406). Nach Calvin hat das Gesetz für
die Gläubigen die doppelte Funktion, sie über den Willen Gottes immer
besser zu unterrichten und sie zu ermahnen, indem es ihre Unvollkommenheit
geißelt, ohne doch die Gewissen mit dem Fluch zu binden (CR 29, 50). In
diesem Gebrauch ist das Gesetz also Hilfsmittel der Heiligung.

25 CR 29, S. 30f.
26 CR 29, S. 49.
27 Epit. III, 7 ff. und Sol. Deel. III, 17 ff. Vgl. W. Eiert, Morphologie des

Luthertums, 1 (21958), S. 90ff. ; H. E. Weber, Reformation, Orthodoxie und
Rationalismus, 1 (21937), S. 96ff. ; 2 (21951), S. 38ff. ; R. Bring, Das
Verhältnis von Glauben und Werken in der lutherischen Theologie (1955), S. 77 ff.



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 273

2.

Damit war nun allerdings die Frage nach dem Verhältnis von
Glauben und Glaubensleben noch keineswegs gelöst und verstummt.
Sie brach vielmehr in Reformorthodoxie und Pietismus in neuer
Weise und mit neuer Intensität auf.

Johannes Wallmann hat den Begriff Reformorthodoxie in einer
Untersuchung über «Pietismus und Orthodoxie» mit der Begründung abgelehnt,
daß sieh keine gesonderte Gruppe innerhalb der Orthodoxie abgrenzen lasse,
die man in ausschließlichem Sinne als Reformorthodoxe bezeichnen könne
und daß die Verbindimg zwischen Orthodoxie und Pietismus im übrigen
enger sei als man bisher angenommen habe28. Beides scheint mir richtig zu
sein. Aber das braucht uns noch nicht unbedingt zu hindern, den Begriff
«Reformorthodoxie» in geeigneten Zusammenhängen zu gebrauchen, und
zwar nicht in exklusivem Sinne, sondern als Bezeichnung eines Anliegens
der Orthodoxie. Das bedeutet: Wir gebrauchen im folgenden den Begriff
«Reformorthodoxie» für diejenigen Strömungen und Bestrebungen innerhalb
der Orthodoxie und des Vorpietismus, die sich im besonderen um die Reform
des christlichen Lebens und Zusammenlebens bemühten. Dem Hinweis
Wallmanns auf die fließenden Übergänge von Orthodoxie und Pietismus tragen
wir dadurch Rechnung, daß wir beide gemeinsam behandeln.

Was ist nun das Besondere in bezug auf das Verhältnis von
Glauben und Glaubensleben in dieser Zeit von Reformorthodoxie
und Pietismus?

1. Die Frage von Rechtfertigung und Heiligung wird nun zur
Frage von Theorie und Praxis. Bereits Johann Arnd hält es für
nötig, in seinem ersten Buch «Vom wahren Christentum» in einem
Kapitel zu erörtern, «daß die Lauterkeit der Lehre des göttlichen
Worts nicht allein mit Disputieren und vielen Büchern erhalten
werde, sondern auch mit wahrer Buße und heiligem Leben».29 Hier
werden doctrina und heiliges Leben einander gegenübergestellt und
zugeordnet. Damit tritt nun eine zweifache tiefgreifende Veränderung

im Verhältnis von Rechtfertigung und Heiligung ein:

28 J. Wallmann, Pietismus und Orthodoxie : Geist und Geschichte der
Reformation. Festgabe H. Rückert (1966), S. 418-42.

29 Johann Amd, Vier Bücher vom wahren Christenthum, das ist, von
heilsamer Buße, herzlicher Reue und Leid über die Sünde und wahrem
Glauben, auch heiligem Leben und Wandel der rechten wahren Christen;
nebst desselben Paradies-Gärtlein (neue Aufl. 1853), I, 39, Überschrift S. 144.

18



274 S. Hausammami, «Leben aus Glauben »

a) Der Akzent verschiebt sich grundsätzlich und immer
deutlicher sichtbar von der Rechtfertigung auf die Heiligung. Denn die
Theorie kann ihr Ziel, ihre Erfüllung, ihr Kriterium nur in der
Praxis finden. Die Zirkelbewegung, wie wir sie bei Calvin fanden,
und wie sie auch noch die Konkordienformel bestimmte, wird
linear aufgelöst : die praxis pietatis ist Zielpunkt von Rechtfertigung
und Glaube.

b) Die Frage, wie die Praxis in der Theorie, das Glaubensleben
im Glauben gründet, wird jetzt erst recht zum Problem. Denn
eine Theorie, eine doctrina, ein bloßes Wissen um eine Sache zieht
die Praxis, das entsprechende Leben nicht automatisch nach sich.

Dadurch, daß ein Sachverhalt richtig erkannt ist, ist er noch
keineswegs schon einer Verwirklichung entgegengeführt. Dazu ist
vielmehr ein neues movens nötig. Reformorthodoxie und Pietismus
finden es in der Kraft der Wiedergeburt.

2. Man wird also mit Martin Schmidt urteilen müssen, daß der
zentrale Begriff für das Rechtfertigungs- und Heiligungsgeschehen
die «Wiedergeburt» ist30. Gewiß, auch die Reformatoren haben von
der Wiedergeburt gesprochen. Sie war ihnen im wesentlichen der
Teil der Rechtfertigung, in dem der Sünder im Glauben Christus
ergreift und so lebendig gemacht wird31. Mit der Unterscheidung
von Rechtfertigung und Heiligung ergab sich das Problem der
Zuordnung der Wiedergeburt neu: teils wurde sie als Rechtfertigung

und Heiligung umfassendes Geschehen verstanden, teils als

Glaubensbegabung vor der Rechtfertigung (donatio fidei), teils
immernoch als die Rechtfertigung selbst, teils als der mit der
Rechtfertigung verknüpfte Anfang der Erneuerung des alten
Menschen32. Doch wie schon bei Calvin, so setzte sich auch in der Folgezeit

immer mehr die enge Verknüpfung von Wiedergeburt und Er-

30 M. Schmidt, Speners Wiedergeburtslehre: Wiedergeburt und neuer
Mensch. Gesammelte Studien zur Geschichte des Pietismus (1969), S. 169ff.,
bes. S. 184 und 193f. An der zuletzt genannten Stelle betont Schmidt
nachdrücklich gegenüber einem Mißverständnis von J. Wallmann, daß die
Wiedergeburt die Rechtfertigung nicht so ersetze, daß sie diese ausschließe,
sondern vielmehr daß sie die Rechtfertigung als das umfassende Geschehen
einschließt und so an ihre Stelle tritt.

31 Vgl. Weber (A. 27), 1, 1, S. 56ff.
32 P. Gennrich, Die Lehre von der Wiedergeburt. Die christliche Zentrallehre

in dogmengeschichtlicher und religionsgeschiehtlicher Beleuchtung
(1907), S. 144ff.



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 275

neuerung des Lebens durch, d. h. die Wiedergeburt wird vorwiegend
bestimmt als der mit der Rechtfertigung verbundene Beginn der

Heiligung. In der Reformorthodoxie und im Pietismus fällt nun die

Wiedergeburt weithin zusammen mit dem zur Einmaligkeit
tendierenden Bekehrungserlebnis. Sie wird also verstanden als der gnadenhafte

Akt zur Umkehr und der Anfang der Erneuerung des Herzens33.
Als Anfang des neuen Lebens ist sie zwar ein Geschehen, bei dem der
Mensch wesentlich passiv ist. Sie hat jedoch eine Veränderung des

Menschen zur Folge, die er als Erneuerung aktiv verifizieren muß.
Charakteristisch für die Zeit ist nun, daß diese Erneuerung vor
allem darin besteht, Sünden zu vermeiden, insbesondere diejenigen
Sünden, die die Wiedergeburt zunichte machen. Denn es gibt Sünden,

die aus der Wiedergeburt herausführen und solche, die die

33 Während die Reformatoren auf die Einmaligkeit der Wiedergeburt
nicht reflektierten und diese auch bei Johann Arnd nicht ins Blickfeld tritt,
ist sie bei Theophil Großgebauer (s. unten Anm. 34) bereits eine
Selbstverständlichkeit. So kann er etwa sagen: «Die Wiedergeburt ist durch die
Predigt des Wortes Gottes im Glauben geschehen einmal, ohne die Taufe.
Die Taufe aber haben die Gläubigen angenommen zum Siegel der zugerechneten

Gerechtigkeit» (Treuer Unterricht von der Wiedergeburt, V, 14, S. 482).
Daraus folgt, daß der Erinnerung an die Wiedergeburt wie derjenigen an die
Taufe eine besondere Bedeutung zukommt: «Zwo Stunden sind's von dem

ganzen Alter des Menschen, deren er sich allein recht zu erfreuen hat: die
eine, darin er mit dem Sakrament der heiligen Taufe versiegelt worden; die
andere, darin er durch das Wort Gottes zum Glauben und zur Bekehrung
gelangt ist» (ebd. VI, 2, S. 509). Im Gegensatz zu Großgebauer ist bei Spener
die Wiedergeburt wiederholbar. Die erste Wiedergeburt des Menschen
geschieht in der Taufe. Die Taufe aber ist nicht nur ein Geschehen am Menschen
oder im Menschen, sondern vielmehr eine Bundesschließung zwischen Gott
und dem Menschen. Von Seiten Gottes handelt es sich dabei um einen ewigen
Gnadenbund; deshalb ist die Taufe nur einmal nötig. Von Seiten des
Menschen aber ist es ein Bund des Glaubens und des guten Gewissens. Wo er
gebrochen wird, da ist Bekehrung in herzlicher Buße erforderlich, aber auch
möglich. Diese Buße führt dann zu einer neuen Wiedergeburt; vgl. Philipp
Jacob Spener, Pia Desideria, hrsg. von Kurt Aland, (21955), S. 35, 20-29;
vgl. auch Philipp Jacob Spener, Theologische Bedencken Und andere Brieff-
liche Antworten, 1 (31712), S. 164 (genauere bibliographische Angaben bei
P. Grünberg, Philipp Jakob Spener, 3, 1906, S. 242 Nr. 182). Seit August
Hermann Francke begann sich im Zusammenhang des Bußkampfes die
letztlich unlutherische Tendenz zur Einmaligkeit der Wiedergeburt auch im
lutherischen Pietismus immermehr durchzusetzen (vgl. Gennrich [A. 32],
S. 174ff.).



276 S. Hausammann, «Leben aus Glauben»

Wiedergeburt nicht gefährden, wenn sie alsbald bereut werden in
demütiger herzlicher Buße.

Theophil Großgebauer (1627-1661), Geistlicher und Dozent in
Rostock, rechnet beispielsweise zu den Sünden, die die Wiedergeburt

zerstören, alle diejenigen, die der Mensch in der Macht hat und
lassen kann, wie «das Werk der Unkeuschheit, Trunkenheit, des

Meineids, falscher Rechnungen etc... Denn hiezu gebraucht der
Mensch die Glieder seines Leibes freiwillig, da er sich zehnmal
zuvor bedenken kann, ehe er noch die 'locomotivam' oder die

Bewegungen seiner Glieder dazu tut», während alle im Keim
erstickten unreinen Affekte und schlechten Affekthandlungen zu den
Sünden gehören, die die Wiedergeburt nicht zerstören34. Eine solche

Sicht der Dinge hat zur Folge, daß sich der Gläubige einer
dauernden Selbstprüfung unterziehen muß, ob er noch im Stande der

Wiedergeburt steht oder bereits herausgefallen ist. Diese
Selbstprüfung geschieht, indem er auf die Kennzeichen der Wiedergeburt
achtet. Großgebauer nennt neben der Ehrbarkeit und äußerlichen
Gerechtigkeit einen Katalog von sieben «innerlichen Kennzeichen»
der Wiedergeburt: «1. Alle und jede Sünde innerlich und ernstlich
hassen, sie komme zu Paß oder nicht (Ps. 119, 104); 2. sich über
alle Sünden bald ein Gewissen machen, und täglich um Vergebung
der Sünde bitten; 3. seine höchste Lust an Gottes Wort und Werken
haben (Ps. 119, 14-17); 4. brünstig und ernstlich Gott um einen

aufrichtigen Geist anrufen, in dem gegen Gott kein Falsch sein

möge (Ps. 139, 23. 24); 5. arm im Geist sein und von sich selbst
hinaus zu Christus gehen, und alles Genügen und Trost in ihm suchen

(Phil. 3, 8f.); 6. die Ehre Gottes mehr als seine eigene Wohlfahrt
von Herzen zu allen Zeiten suchen und fördern (Luk. 14, 25);
7. die gläubigen Kinder Gottes lieben und aus Liebe auch den
Feinden Gutes tun und für sie bitten (Matth. 5, 44ff. ; 1. Joh. 3,

34 Theophil Großgebauer, Wächterstimme Auß dem verwüsteten Zion.
Das ist : Treuhertzige und nothwendige Entdeckung Auß was Ursachen die
vielfältige Predigt des Worts Gottes bey Evangelischen Gemeinen wenig zur
Bekehrung und Gottseligkeit fruchte, und warumb Evangelische Gemeinen
bey den heutigen Predigten des heiligen Wortes Gottes ungeistlicher und
ungöttlicher werden? Sambt einem treuen Unterricht von der Widergeburt
(1661). Wir zitieren die Schrift aus dem Wiederabdruck in Drey Geistreiche
Schrifften... jetzo zum andernmahl gedruckt (1667). Der von uns angeführte
Text findet sich in Treuer Unterricht von der Wiedergeburt, VII, 2, S. 517f.



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 277

14)».35 Es dürfte ohne weiteres ersichtlich sein, daß diese
Kennzeichen der Wiedergeburt sich an einem Vollkommenheitsideal
orientieren, welches das «simul iustus et peccator» des Gläubigen
faktisch ignoriert. Wer sich täglich an einem solchen Maßstab zu
prüfen hat, der wird entweder in der Feststellung seines Ungenü-
gens dauernder Anfechtung ausgesetzt sein und sich fern der
Wiedergeburt wähnen oder aber er wird sich über sich selbst und seinen
wahren Zustand täuschen müssen und so einer Selbstgerechtigkeit
verfallen, die mit der Glaubensgerechtigkeit nichts zu tun hat.

Näher an der Glaubenswirklichkeit ist Philipp Jacob Spener. Er
stellt in Rechnung, daß der Aufrichtige bei der Selbstprüfung in
manchen Fällen weder seines Glaubens noch seiner guten Affekte
ansichtig wird. Er weiß um die Anfechtung, die der ernsthaft sich
selbst prüfende Gläubige durchzufechten hat und vermag diese zu
werten als «neue Geburtsschmerzen, die wiederum - so zu reden -
etwas von dem neuen Menschen an das Licht bringen sollen».36

Diese Anfechtung ist für ihn also ein Teil der mit der Wiedergeburt
anhebenden Erneuerung des Lebens selbst und gibt daher mehr
Anlaß zum Dank als zur Beunruhigung. Er kann deshalb etwa einem
Angefochtenen sagen, wenn ihm scheine, er finde den Trieb zum
Guten nicht, wie er möchte, so sei dies wohl möglich. Aber er
dürfe sich dennoch damit beruhigen, daß seine Begierde Gott zu
gefallen, redlich sei und daß die Angst, welche er darüber empfinde,
daß er zum Guten nicht hingetrieben werde, ein sehr viel sichereres

Zeugnis seiner Aufrichtigkeit sei als in manchen Fällen das Gefühl
der guten Affekte selbst, in das sich auch Betrug und fleischliches
Wesen einmischen könne37. Bei all der seelsorgerlichen Vorsicht
und Behutsamkeit, die aus diesen Trostworten sprechen, wird doch
deutlich, welch unmittelbares Gewicht dem Selbstgefühl und der
Selbstbeurteilung des Gläubigen zukommt, wobei das Kriterium
letztlich doch in der Reinheit und Aufrichtigkeit des Herzens liegt.
Man dürfte kaum zu hart urteilen, wenn man feststellt, daß auf
diese Weise der Christ dazu verurteilt erscheint, der homo incur-
vatus in se zu bleiben, der er von seinem sündigen Wesen her ist.

3. Wenn auch die Lehre von der Wiedergeburt faktisch dazu

geführt hat, daß der Mensch in der Selbstreflexion festgehalten
35 Großgebauer, Treuer Unterrieht (A. 34), VIII, 3, S. 520f.
36 Spener, Theologische Bedencken (A. 33), I, 73, S. 323.
37 Ebd., S. 323f.



278 S. Hausammann, « Leben aus Glauben »

wurde, so war es nach der Trennung von Rechtfertigung und
Heiligung in bestimmter Hinsicht doch notwendig und richtig, das

Zentrum des Glaubens von der rein imputativen Rechtfertigung auf
die umfassendere Wiedergeburt zu verlegen. Denn durch ihre
forensisch-imputative Vereinseitigung stand die Rechtfertigungslehre
in Gefahr, die Gnade Gottes als billige Gnade erscheinen zu lassen.
Das heißt: Dadurch, daß die Forderung der Selbstpreisgabe und
der Demut aus dem unmittelbaren Zusammenhang von Rechtfertigung

und Glaube herausgelöst worden war, konnte der Glaube an die
Sündenvergebung verwechselt werden mit einem Lippenbekenntnis
zur rechten Lehre. Gegen diese Verwechslung haben nun
Reformorthodoxie und Pietismus wirksamen Einspruch erhoben mit der
Zentralstellung der Wiedergeburt. Denn die Wiedergehurt schließt
Selbstpreisgabe in sich, dadurch daß sie aufs engste mit der
Bekehrung verknüpft ist und es Bekehrung nicht geben kann ohne

Buße. Von der Buße als der täglichen Selbstpreisgabe des Christen
hatten ja auch die Reformatoren eindrücklich zu reden gewußt38.
Reformorthodoxie und Pietismus aber sind durch eine Intensivierung

der Bußpredigt gekennzeichnet, so daß man von ihnen geradezu
als von der ersten großen Bußbewegung nach der Reformation
sprechen kann. August Hermann Franche gibt davon Zeugnis,
wenn er seine Vorrede «Was von dem weltüblichen Tanzen zu
halten sei» mit den Worten beginnt: «Es wird niemand in Abrede
sein können, daß nun einige Jahre her die Predigt von der Buße
wie in andern Ländern also auch in Deutschland stark erschollen,
daß jedermann davon zu sagen weiß, man wolle mit dem bisherigen
Heuchel- und Maulchristentum nicht zufrieden sein, sondern
erfordere, daß sich der Glaube an Jesum Christum in der Tat und
Wahrheit beweise».39

Was aber versteht man unter Buße in dieser Zeit? Gewiß auch,
aber keineswegs ausschließlich, Reue und Zerknirschung über die
Sünden; gegenüber der Privatbeichte, wie sie in den lutherischen
Kirchen noch üblich ist, ist man gerade in pietistischen Kreisen

38 Vgl. dazu etwa R. Schwarz, Vorgeschichte der reformatorischen
Bußtheologie (1968), S. 296ff.

39 August Hermann Franoke, Werke in Auswahl, hrsg. von E. Peschke
(1969), S. 383. Diese Vorrede ist am 27. Juli 1697 zu einem Werk
gleichnamigen Titels entstanden, das zwei Traktate ungenannter Verfasser
beinhaltete.



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 279

weithin höchst kritisch40; schon gar nicht denkt man an die das

katholische Bußinstitut beherrschende satisfactio. Man bezeichnet
mit dem Wort «Buße» vielmehr zunächst den Streit des Geistes
wider die Sünde im Menschen, wie er im wahren Christen lebenslang
täglich stattfindet. In diesem Sinne schreibt etwa Johann Arnd
in seinem ersten Buch «Vom wahren Christentum»: «In einem
wahren Christen sind zweierlei Menschen, ein innerlicher und [ein]
äußerlicher (2. Kor. 4, 16). Diese zwei sind wohl bei einander, aber
wider einander, also, daß das Leben des einen des andern Tod ist...
So lange nun dieser Streit im Menschen währt, so lange herrscht
die Sünde nicht im Menschen. Denn wider welchen man immer
streitet, der kann nicht herrschen. Und weil sie im Menschen
nicht herrscht, weil der Geist wider die Sünde streitet, so verdammt
sie auch den Menschen nicht.»41 Dieses Motiv des Sündenstreites
hat sich in der Folgezeit im besonderen auch mit der Bekehrung
verbunden.

Durch die herausgehobene Bedeutung, die nun die mit der

Wiedergeburt verbundene Bekehrung als Anfang des neuen Lebens
erhält, wird die Buße gleichsam zerteilt in die erste Buße anläßlich
der Bekehrung und in die tägliche Buße des Wiedergeborenen,
oder - wie Spener zu sagen pflegt in die «große» und in die
«kleine» Buße, in die «Buße der Gefallenen» und in die «Buße der
im Glauben Bestehenden».42 Beide Arten von Buße haben dies
miteinander gemein, daß sie bestehen im Kampf gegen die Sünde,
in Reue und Leid über die begangene Sünde und sodann im Glauben

an die Sündenvergebung. Sie sind aber darin unterschieden,
daß die eine «eine neue Bekehrung, eine neue Erlangung des Glau-

40 Vgl. dazu etwa Philipp Jacob Spener, Des Beichtwesens in der Evangelischen

Kirchen rechter Gebrauch und Mißbrauch (1695). — Johann Caspar
Schade, der in Berlin den Beichtstreit verursachte, ließ anonym eine Schrift
über Die schändliche Praxis des Beichtstuhls (1697) erscheinen, vgl. dazu
P. Grünberg, Philipp Jakob Spener, 1 (1893), S. 329ff. ; 3 (A. 33), S. 411 f.
Wohl dadurch veranlaßt erschien im selben Jahr Kurtzer und einfältiger
Entwurff Von den Mißbräuchen Des Beichtstuhls, Heraus gegeben von M.
Aug. Hermann Francken... (1697), abgedr. in Werke in Auswahl (A. 39),
S. 92ff. ; weitere Lit. ebd. S. 92.

41 Arnd, Vom wahren Christentum (A. 29), I, 16, S. 52f.
42 Spener, Theologische Bedencken (A. 33), I, 27, S. 176f. Vgl. dazu J.

Wallmann, Philipp Jakob Spener und die Anfänge des Pietismus (1970),
S. 168-70.



280 S. Hausammann, «Leben aus Glauben»

bens und geistlichen Lebens, eine neue Wiedergeburt ist. Die andere
aber ist eine Übung des bereits vorhandenen Glaubens und Gebrauch
des geistlichen Lebens und eine Erneuerung des bereits Bestehenden.

Also sind sie gegeneinander gehalten zu vergleichen mit der

täglichen Kur an einem Kranken und der Auferweckung eines

Toten. Indessen verstehet die Schrift unter dem Namen der 'Buße'
meistenteils die sogenannte große Buße, der anderen aber gibt sie

fast mehr nur andere Namen...»43, so erklärt Spener den
Sachverhalt.

Was man unter «Buße» versteht, ist also vor allem der mit der
Bekehrung verbundene sogenannte «Bußkampf», wie er etwa schon
bei Theophil Großgebauer vorgebildet ist und dann vor allem im
hallischen Pietismus gewichtige Bedeutung erlangt hat44.
Großgebauer schreibt an einer Stelle seiner berühmten Schrift «Wächterstimme

aus dem verwüsteten Zion»: «...so gehet die Bekehrung
nicht zu ohne großen Kampf und Streit, und kostet mehr Schmerzen
als wenn ein Kind zur Welt von seiner Mutter soll geboren werden».45

Er klagt dann, daß viele Kirchenchristen nichts davon wissen, daß
sie nach überstandenem schweren Kampf einen «wohlbedachten
Schluß» bei sich gefaßt haben sollten, mit der Entscheidung, von
nun an Gott dem Herrn und ihrem Heiland Jesus Christus herzlich

und aufrichtig zu dienen und seine Schmach zu tragen. Sondern
sie beruhigen sich damit, daß sie in der zarten Kindheit und gleichsam

im Schlaf zu Gott bekehrt worden seien.46 Für unseren
Zusammenhang können wir von den Sonderlehren Großgebauers in
bezug auf das Verhältnis von Taufe und Wiedergeburt absehen und
dem zitierten Text nur zwei wichtige und für die Zeit typische
Aspekte entnehmen :

a) Nach Großgebauer soll der Bußkampf nicht als Episode im
menschlichen Leben verstanden werden, sondern in einen
«wohlbedachten Schluß» - wie er sagt - ausmünden, der zugleich der
Anfang eines Neuen ist. Es taucht hier das Motiv der Selbstüber-

43 Spener, Theologisehe Bedencken (A. 33), I, 27, S. 176f.
44 Vgl. Gennrieh (A. 32), S. 174ff. Was Spener betrifft, so kann man bei

ihm nicht eigentlich von einem Bußkampf reden, obwohl er der Anfechtung
im Zusammenhang der Wiedergeburt eine gewichtige Rolle zuerteilt, Vgl.
dazu Schmidt (A. 30), S. 175ff.

45 Großgebauer, Wächterstimme (A. 34), S. 67f.
46 Ebd.



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 281

gäbe auf, welches allerdings weit mehr als im deutschen Pietismus
im englischen Puritanismus und Methodismus und in der großen
Erweckung Neu-Englands zum Tragen kam, in enger Verbindung
mit der reformierten Eöderaltheologie47. Dagegen herrschte im
Raum der lutherischen Tradition auch noch im Pietismus das passive

Moment im Bekehrungsgeschehen vor, für das vor allem auch
der Begriff «Wiedergeburt» als adäquater Ausdruck empfunden
wurde48. Dennoch ist ohne Zweifel das Selbstübergabe-Motiv auch
bei Spener und Erancke angelegt, und im späteren deutschen
Pietismus gewann es an Bedeutung49.

b) Die Betonung der Schmerzhaftigkeit der Buße ist ein Hinweis
darauf, daß nun die mit Humanismus und Reformation begonnene
Individuation nach dem Erlebnis der vanitas mundi im 30jährigen
Krieg allgemein Früchte zu tragen beginnt. So ist gerade der
Bußkampf, wie ihn hier Großgebauer von jedem einzelnen Christen
fordert ein Zeugnis für einen neuaufkommenden Individualismus,
der dann im Pietismus oft recht seltsame Blüten treibt80. Man
würde diesem Individualismus aber ohne Zweifel Unrecht tun, wenn
man in ihm in erster Linie einen Mangel an gesellschaftlichem
Bewußtsein erblicken wollte51. Die Vereinzelung, die hier statt-

47 Zum Great Awakening vgl. etwa W. W. Sweet, Der Weg des Glaubens
in den USA (Hamburg o. J.), S. 131-41; P. Kawerau, Amerika und die
orientalischen Kirchen (1958), S. 1-74.

48 Vgl. Schmidt (A. 30), S. 173ff.
49 Vgl. Spener, Pia desideria (A. 33), S. 34, 30-35, 29 ; Francke, Anleitung

zum Christentum: Werke (A. 39), S. 363f.
60 Man denke an den separatistischen Pietismus, besonders etwa an

Johann Konrad Dippel; vgl. W. Bender, Der Freigeist aus dem Pietismus.
Ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte der Aufklärung (1882); W. Diehl,
Neue Beiträge zur Geschichte Johann Konrad Dippels in der theologischen
Periode seines Lebens: Beiträge zur hessischen Kirchengeschichte, 3 (1908),
135-84; Schmidt, Teilnahme an der göttlichen Natur: Wiedergeburt (A. 30),
S. 261 f.; K. L. Voss, Christianus Democritus. Das Menschenbild bei Johann
Dippel (1970).

81 Damit würden auch die sozialen Bestrebungen des Pietismus
unvorstellbar. Vgl. dazu etwa G. Uhlhorn, Die christliche Liebestätigkeit, 3. Die
Liebestätigkeit seit der Reformation (1890), S. 236ff. ; H. Dechent,
Kirchengeschichte von Frankfurt am Main seit der Reformation, 2 (1921), S. 59-104;
Luise Wacker, Die Sozial- und Wirtschaftsauffassung im Pietismus, untersucht

in ihrer ideellen Ausgestaltung bei Spener, in ihrer praktischen
Auswirkimg bei Francke (Diss. phil. Heidelberg, Masch. 1922); H. Leube, Die
Sozialideen des kirchlichen Pietismus: Sächsische evang.-soz. Blätter 19



282 8. Hausammann, «Leben aus Glauben»

findet, ist vielmehr primär eine echte Not und eine Notwendigkeit
auf dem Wege zu einem neuen gesellschaftlichen Bewußtsein, in
welchem die Gewissensentscheide des Einzelnen eine wesentliche
Rolle spielen werden. Daß jetzt in der Buße der Gewissenskonflikt
schmerzhaft werden kann bis hin zu körperlichem Leiden52, das

ist eine Erscheinung, die anzeigt, daß nun auch das Glaubensleben
seine individuell unverwechselbare Prägung erhält.

4. Zwar ist dieser im Bußkampf in Erscheinung tretende
Individualismus grundsätzlich ambivalent und offen, so daß er zu einem

neuen positiven Weltverhältnis oder zur Abwendung von der Welt
führen konnte. Faktisch hat er nun aber doch überwiegend zur
Weltabwendunq geführt. Das läßt sich etwa an August Hermann
Franckes Beschreibung seiner Bekehrung in seinem Lebenslauf
exemplifizieren53. Eine Analyse dieser Beschreibung vermag zu
zeigen, daß es in der Bekehrung weder primär um eine
Glaubenserkenntnis ging, noch allein und isoliert um die Heilsgewißheit,
sondern mit der Heilsgewißheit verbunden um die dem wahren"
Glauben notwendige Scheidung von der Welt und um das gottselige
Leben. Erancke schildert den Weg zu seiner Bekehrung als eine
stufenweise Lösung aus den Verstrickungen mit der Welt, verbunden
mit dem eigenen Bemühen, der Welt zu entsagen, das aber erst
dadurch zum Ziel führt, daß dem Sünder in der Wiedergeburt plötzlich,

alle Erwartungen und Hoffnungen überholend, aus reiner
Gnade geschenkt wird, was er solange erfolglos erstrebt hatte. Den
Ausgangspunkt dieses Bußweges beschreibt Francke charakteristischerweise

u. a. mit den Worten:

Ich war innerlich und äußerlich ein Weltmensch... Das Wissen hatte ich
wohl vermehret, aber dadurch war ich immer mehr aufgebläht... Gott
unterließ nicht, mein Gewissen oftmals gar kräftig zu rühren und mich

(1928), S. 5ff.; W.Grün, Speners soziale Leistungen und Gedanken. Ein
Beitrag zur Geschichte des Armenwesens und des kirchlichen Pietismus in
Frankfurt a. M. und in Brandenburg Preußen (1934); Wallmann, Spener
(A. 42), S. 219ff.

52 Ein besonders eindrückliches Beispiel dafür ist John Bunyan; vgl. A.
Lang, Puritanismus und Pietismus. Studien zu ihrer Entwicklung von M.
Butzer bis zum Methodismus (1941), S. 208 ff. Zur Aufnahme Bunyans in
Deutschland vgl. A. Sann, Bunyan in Deutschland. Studien zur literarischen
Wechselbeziehung zwischen England und dem deutschen Pietismus (1951).

53 H.M.August Hermann Franckens... Lebenslauff: Werke (A. 39),
S. 5ff., bes. 23-29.



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 283

durch sein Wort zur Buße zu rufen. Ich war wohl überzeugt, daß ich nicht
im rechten Zustand wäre. Ich warf mich auch oft nieder auf meine Knie
und gelobte Gott eine Besserung. Aber der Ausgang bewies, daß es nur
eine fliegende Hitze gewesen... Ich war wohl in großer Unruhe und in
großem Elend, doch gab ich Gott die Ehre nicht, den Grund solchen
Unfriedens zu bekennen und bei ihm allein den wahrhaften Frieden zu suchen.
Ich sah wohl, daß ich in solchen principiis, darauf ich mein Tun setzte,
nicht acquiesciren könne, doch ließ ich mich durch die verderbte Natur
immer mehr einschläfern, meine Buße aufzuschieben von einem Tag zum
andern54.

Ein erster Fortschritt ist dann die tiefere Einsicht in den eigenen
elenden Zustand55. Der darauf folgende größere Eifer, Gott zu
dienen, und die Hoffnung auf den Durchbruch zu einem wahrhaftigen

Leben aus Gott, werden sodann als ein erneutes Fortschreiten
in der Gottseligkeit beurteilt56. Dieses wird aber im wesentlichen
durch ein doppeltes Hindernis gehemmt, nämlich einerseits durch
«vielfältige Übereilungen in Worten und Werken», welche durch die
«alte Gewohnheit» bedingt sind, andererseits durch das Bestrehen,
«Gottes und der Welt Freundschaft zugleich genießen» zu wollen57.

- Als nächste Stufe ergibt sich eine gewiße äußerliche Befreiung vom
weltlichen Leben für Francke durch seinen Wegzug von Leipzig
nach Lüneburg. «Hier waren nun die äußerlichen Hindernisse vom
lieben Gott gleichsam auf einmal weggenommen. Ich hatte mein
Stübchen allein, darinnen ich nicht verunruhiget oder von jemandem

in guten Gedanken gestöret ward ; dazu speisete ich bei christlichen

und gottseligen Leuten.»58 Die äußere Ruhe führt nun aber
erst recht in den inneren Kampf hinein. Über der Schriftmeditation
kommt es zu Zweifeln an sich selbst, an der Autorität der Bibel,
an Gott bis zum radikalen Skeptizismus, der schließlich zu
anhaltendem und flehentlichem Gebet treibt. - Trotz der langen
Vorbereitung tritt dann der Umschwung plötzlich und unerwartet ein:
«Denn wie man eine Hand umwendet, so war all mein Zweifel
hinweg; ich war versichert in meinem Herzen der Gnade Gottes in
Christo Jesu; ich konnte Gott nicht allein Gott, sondern meinen
Vater nennen. Alle Traurigkeit und Unruhe des Herzens ward auf

54 Ebd., S. 23.
55 Ebd., S. 23f.
56 Ebd., S. 24.
57 Ebd.
58 Ebd., S. 25.



284 S. Hausammann, «Leben aus Glauben »

einmal weggenommen, hingegen ward ich als mit einem Strom der
Freuden plötzlich überschüttet, daß ich aus vollem Mut Gott lobte
und pries, der mir solche große Gnade erzeigt hatte».59

Der Ertrag dieser «subita conversio» ist nach Francke ein doppelter:

einerseits bleibende Heilsgewißheit, andererseits ernsthafte,
erfolgreiche Abwendung von der Welt :

Denn von der Zeit her hat es mit meinem Christentum einen Bestand
gehabt, und von da an ist mir's leicht worden zu verleugnen das ungöttliche
Wesen und die weltlichen Lüste, und züchtig, gerecht und gottselig zu leben
in dieser Welt. Von da an habe [ich] mich beständig zu Gott gehalten,
Beförderung, Ehre und Ansehen von der Welt, Reichtum, gute Tage und äußerliche

weltliche Ergötzlichkeit für nichts geachtet. Und da ich vorhin mir
einen Götzen aus dieser Gelehrsamkeit gemacht [hatte], sah ich nun, daß
Glaube wie ein Senfkorn mehr gelte als hundert Säcke voll Gelehrsamkeit
und daß alle zu den Füßen Gamaliels erlernte Wissenschaft als Dreck zu
achten sei gegen die überschwängliche Erkenntnis Jesu Christi unseres Herrn.
Von da an habe [ich] auch erst recht erkannt, was Welt sei und worin sie von
den Kindern Gottes unterschieden sei. Denn die Welt fing auch bald an,
mich zu hassen und anzufeinden oder einen Widerwillen und Verdruß über
mein Tun spüren zu lassen, auch sich zu beschweren oder mit Worten mich
anzustechen, daß ich auf ein ernstliches Christentum mehr als sie etwa nötig
vermeinten, dringe 60...

Wie einst hei den Reformatoren die Rechtfertigung, so vereinigt
hier Bekehrung und Wiedergehurt sowohl Selbstpreisgabe wie
Heilsgewißheit. Doch im Gegensatz zu den Reformatoren ist die
Selbstpreisgabe im wesentlichen verstanden als Weltpreisgabe. Daß
sich dies gerade am Beispiel August Hermann Franckes so deutlich
aufzeigen läßt, erscheint uns deshalb besonders bedeutsam, weil er
ja allgemein als einer der weltoffensten und aktivsten Pietisten gilt.
Diese negative Einstellung zur Welt ist fraglos mitbedingt durch die
Erfahrung der Kriege, vor allem durch den 30jährigen Krieg in
Deutschland. Man kann sich die Frustration kaum tiefgreifend
genug vorstellen, die in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts in
Deutschland immer weitere Kreise erfaßt hat und noch lange Jahre
darüber hinaus wirksam war61. Die Welt begegnet dabei dem
Christen als das schlechthin Feindliche, als eine Macht, mit der er

69 Ebd., S. 28.
60 Ebd., S. 29.
61 Vgl. K. Holl, Die Bedeutung der großen Kriege für das religiöse und

kirchliche Leben innerhalb des deutschen Protestantismus: Gesammelte
Aufsätze, 3 (1928), S. 30U347.



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 285

nicht zurecht kommen kann. So flüchtet er aus ihr in die Innerlichkeit,

sei es in die dichterische Phantasieidylle der Schäferspiele62,
sei es in die Zweisamkeit von Jesus und Seele63. So ist es verständlich,

daß Gedanken mystischer Entweltlichung in wachsendem
Maße in die protestantische Orthodoxie eindringen und das Schrifttum

der devotio moderna, Taulers und auch Bernhards von
Clairveaux Einfluß gewinnt. Mönchisches und stoisches Gedankengut
beherrschen immer stärker das Weltverständnis der evangelischen
Christenheit64. Auf die christliche Lebensgestaltung hat das die

Wirkung, daß auch dort, wo der Reformwille ein Neues zu schaffen

vermag, letztlich doch ein Rückzug der Christen aus der bösen Welt
in die fromme Gemeinschaft stattfindet.

Konkret ist es vor allem die Abhängigkeit des Christen von der
Welt und ihren Freuden, was als Übel empfunden wird. Es ist
charakteristisch für die Zeit, daß jetzt auch die stoische Ataraxia
eine Neuauflage erlebt. Bei Johann Arnd kann man beispielsweise
lesen :

62 Vgl. dazu etwa: Th. Bischoff & A. Schmidt, Festschrift zur 250jährigen
Jubelfeier des Pegnesischen Blumenordens (1894), darin über Georg Philipp
Harsdörfer S. XI-476 und über Sigmund von Birken S. 481-532.

63 Man vergleiche etwa die geistlichen Lieder aus dem Pegnesischen
Blumenorden : A. Fischer & W. Tümpel, Das deutsche evangelische Kirchenlied

des 17. Jahrhunderts, 5 (1911), S. 1- 164, bes. etwa Nr. 48, 51, 61, 65,
66 usw.

64 Zur Aufnahme mönchischen Gedankenguts, bes. in seiner östlichen
Ausprägung vgl. Schmidt, A. H. Franckes Stellung in der pietistischen
Bewegimg: Wiedergeburt (A. 30), S. 195; ders., Teilnahme an der göttlichen
Natur: ebd., S. 257; E. Benz, Die protestantische Thebais. Zur Nachwirkung
Makarios des Ägypters im Protestantismus des 17. und 18. Jahrhunderts in
Europa und Amerika (1963). Im besonderen ist aber auf Gottfried Arnold
hinzuweisen; vgl. etwa E. Seeberg, Gottfried Arnold, Die Wissenschaft und
die Mystik seiner Zeit. Studien zur Historiographie und zur Mystik (1923),
S. 93f.; H. Dörries, Geist und Geschichte bei Gottfried Arnold (1963), 148ff.
Zur Wertschätzung der Stoa durch den jungen Spener vgl. Wallmann, Spener
(A. 42), S. 77f. Besonders hat das stoische Ideal der Ataraxie über Arnd auf
pietistische Kreise Einfluß gewinnen können. Wie bei Arnd stoisches Erbe
zum Tragen kommt, mögen die folgenden zwei Sentenzen exemplarisch
veranschaulichen: «Liebe auch das Zeitliche nicht allzusehr, daß es dich nicht
bis in den Tod betrübe, wenn du es verlierst» (Vom wahren Christentum
[A. 29], I, 20, 22, S. 71). «Darum lerne die Welt verlassen, ehe sie dich verläßt;
sie wird dich sonst schrecklich betrüben» (ebd., I, 20, 25, S. 71).



286 S. Hausammann, « Leben aus Glauben »

O wie ein gut Gewissen behielte der, der keine vergängliche Freude suchte
und sich nimmer mit dieser Welt bekümmerte O wie ein ruhig und friedsam
Gewissen hätte der, der allein göttliche Dinge betrachtete, und alle seine
Hoffnung auf Gott setzte! O wie großen und süßen Trost würde der von
Gott haben, der sich nicht auf der Welt Trost verließe Wie mancher Mensch
würde oft seine Bekehrung, Besserung und heilige Andacht bei sich selbst
finden, die er bei andern Leuten verliert. Denn in deinem Herzen findest du
das, was du außer demselben verlierst66.

Das ist sicher eine extreme Aussage. Aber auch der viel weniger
weitabgewandte Philipp Jacob Spener kann sagen, daß es die eigentliche

Aufgabe eines Christen sei, sich von der Welt unbefleckt zu
erhalten66. Man kann zwar diese Aussage auch reformatorisch im
Sinne der mortificatio veteris hominis interpretieren: Der Welt
abgestorben sind diejenigen, die - wie Spener einmal formulierte -
«in nichts ihre eigene Ehre, Gewinn oder Wollust, sondern in allem
allein ihres Gottes Ehre und der Anvertrauten Heil suchen».67

Danach wäre die Entweltlichung nichts anderes als die radikale
Selbstpreisgabe im Akt des Glaubens, und die Scheidung zwischen
Welt und geistlicher Neuschöpfung liefe mitten durch das Ich des

Glaubens hindurch. Von diesem Ansatz her wäre es durchaus
möglich, ein sehr differenziertes und dialektisches Verhältnis zu
den Gütern dieser Welt zu finden. Doch ist es gerade das
Charakteristikum von Reformorthodoxie und Pietismus, daß dieses
Verständnis von Selbstpreisgabe, welches mitunter durchaus auch
vorhanden ist, immer wieder durchkreuzt und überlagert wird von
jener halb mystischen, halb stoischen WeitabWertung, wie wir sie

bei Johann Arnd kennengelernt haben. Das hat zur Folge, daß nun
die Scheidung zwischen Welt und geistlicher Neuschöpfung so
verläuft, daß der wahre Gläubige als der Entweltlichte erscheint und
die Welt das Böse ist, das von außen den Wiedergeborenen zu
verführen sucht. So kommt es, daß das Glaubensleben als ein Leben
erscheint, in welchem Innerlichkeit und Weltentsagung eine sehr
viel zentralere Stellung einnehmen als die verantwortliche
Weltgestaltung, auch wenn Ansätze zu weltveränderndem Handeln
gelegentlich sichtbar werden68 und man in Speners «Hoffnung besserer

65 Arnd, Vom wahren Christentum (A. 29), I, 23, 8, S. 83.
66 Spener, Pia desideria (A. 33), S. 68, 11 und 39, 19; vgl. Schmidt,

Speners Pia desideria: Wiedergeburt (A. 30), S. 135f.
67 Spener, Pia desideria (A. 33), S. 68, 11 ff.
68 Trotz der Reformideen in der Kirche im Zeitalter der Orthodoxie und



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 287

Zeiten für die Kirche »60 am Rande auch eine Zukunftshoffnung für
die Welt sehen kann. Das alles ändert aber grundsätzlich nichts
daran, daß letztlich aus der dem Glauben notwendigen Selbstpreisgabe

im Pietismus wieder wie im Spätmittelalter eine zur
Selbstgerechtigkeit tendierende Weltpreisgabe geworden ist.

3.

Ziehen wir das Fazit aus unserem Gang durch Reformation,
Orthodoxie und Pietismus :

1. Die Reformation hat das Christenlehen aus der schizophrenen
Pendelbewegung zwischen Weltgenuß und Weltverachtung
herausgeführt, und zwar indem sie nicht primär eine neue Weise der
Lebensgestaltung, sondern ein neues Glaubensverständnis anbot. In
diesem Glaubensverständnis umfaßt der Glaube als Annahme des

Evangeliums zugleich auch Selbstpreisgabe und Demut.
Selbstpreisgabe und Demut aber werden im Glaubensleben nach
reformatorischem Verständnis im wesentlichen wirksam als Selbsthingabe
in dem geistgewirkten christlichen Tun der Liebe und in einer neuen
Verantwortlichkeit für die Welt.

2. In den späteren Jahren der Reformationszeit ließen es die
Zustände in den Kirchgemeinden als notwendig erscheinen, neben

des Pietismus, sowie der sozialen und pädagogischen Bestrebungen im Pietismus,

kann man kaum mehr als von «Ansätzen» zu weltverändertem Handelns
reden. Denn letztlich geht es bei all diesen Bemühungen nicht darum, die
Welt und ihre Verhältnisse als solche zu verändern, sondern vielmehr darum,
die Menschen aus der bösen Welt herauszuretten und ihnen ein möglichst
christenwürdiges Dasein zu verschaffen. Zu den Reformideen in Orthodoxie
und Pietismus vgl. H. Leube, Die Reformideen in der deutschen lutherischen
Kirche zur Zeit der Orthodoxie (1924); A. Schleiff, Selbstkritik der lutherischen

Kirchen im 17. Jahrhundert (1937). Zu den pietistischen Bemühungen
um die Bildungsreform sei im besonderen verwiesen auf August Hermann
Francke, Schrift über eine Reform des Erziehungs- und Bildungswesens als
Ausgangspunkt einer geistlichen und sozialen Neuordnung der Evangelischen
Kirche des 18. Jahrhunderts : Der große Aufsatz, mit einer quellenkundlichen
Einführung hrsg. von O. Podczeck (1962).

69 Vgl. Philipp Jacob Spener, Behauptung der Hoffnung künftiger besserer
Zeiten (1693); vgl. dazu E.Hirsch, Geschichte der neuern evangelischen
Theologie, 2 (1951), S. 152f. ; Wallmann, Pietismus (A. 28), S. 437ff. ; ders.,
Spener (A. 42), S. 307ff.



288 S. Hausammann, «Leben aus Glauben»

dem Glauben auch dem christlichen Glaubensleben vermehrte
Aufmerksamkeit zu schenken. Es ergab sich die Unterscheidung
und gegenseitige Zuordnung von Rechtfertigung und Heiligung.
Diese wurde zunächst als Zirkelbewegung verstanden, in der
Rechtfertigung und Glaube zugleich Anfang und Ende von Heiligung und
Erneuerung des Lebens sind. Eine immer stärkere forensisch-im-
putative Vereinseitigung der Rechtfertigungslehre ließ in der Orthodoxie

den Glauben zur Theorie werden und das Glaubensleben als
die Praxis bedurfte nun eines neuen Motors. Dieser wurde in
Reformorthodoxie und Pietismus in der Wiedergeburt gefunden,
welche - wie in der Reformation die Rechtfertigung - Selbstpreisgabe

und Glaubensgewißheit in sich schloß. Die wesentliche Schwäche

der neuen Konzeption war aber, daß man meinte, die Glaubensgewißheit

durch Selbstreflexion einer dauernden Prüfung
unterziehen zu müssen, und daß die Selbstpreisgabe faktisch weitgehend
zur Weltpreisgabe wurde.

3. Wenn auch durch diese Ausprägung der Konzeption der
Wiedergeburt für uns der Zugang zu ihrem Verständnis erschwert
ist, so wird man doch sehen müssen, daß im Gedanken der Wiedergeburt

eine Neufassung des Rechtfertigungsgeschehens vorliegt,
welche den Vorzug hat, die iuridische Terminologie zu umgehen.
Das heißt : Ohne eine Zuhilfenahme des Gerichtsgedankens kann im
Reden von der Wiedergeburt zum Ausdruck gebracht werden, daß
wir durch Christus dem alten, von Grund auf verfehlten Leben
entnommen sind und uns als Glaubende in ein neues Leben versetzt
sehen, und dies nicht aus eigener Vernunft und Kraft. Daß dieses

Leben ein Leben in Hingabe an das Tun der Liebe und in
Verantwortlichkeit für die Welt und ihre Verhältnisse ist, das werden wir
heute noch in anderer Weise als die Reformorthodoxie und der
Pietismus betonen müssen, und wir können dazu auch einiges von
der Reformation lernen. In diesem Sinne scheint mir die Frage an
die Systematische Theologie weiterzugeben zu sein, ob nicht eine

systematisch-kritische Aufarbeitung des Wiedergeburtsgedankens
sich lohnen würde? Dabei wird es sich gewiß nicht darum handeln
können, die uns vielleicht heute nicht mehr ohne weiteres verständliche

forensische Rechtfertigungsterminologie durch die
Wiedergeburtsterminologie zu ersetzen. Aus zwei Gründen wäre dies wenig
sinnvoll: Einmal deshalb, weil - wie wir sahen - auch die
Wiedergeburtsterminologie bestimmte Gefahren in sich birgt und allein



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 289

genommen zu leicht zu Mißverständnissen verführen könnte. Sodann
auch deshalb, weil eine reine Rückkehr zu einer Theologie der
Wiedergeburt zu einem Regreß in den Pietismus führen müßte, der
angesichts der heutigen Situation in keiner Weise sinnvoller sein
dürfte als ein Regreß in die Reformation. Es kann überhaupt nicht
darum gehen, vor Gegenwart und Zukunft mittels irgendeines
Regresses zu fliehen. Die vorgeschlagene systematisch-kritische
Aufarbeitung des Wiedergeburtsgedankens ist also zu verstehen
als Einladung, an einem konkreten Beispiel zu verdeutlichen, daß

theologische Rede zeit- und ortsgebunden ist70 und oft in ihrem
intendierten Sinn verständlicher wird, wenn dasselbe Problem in
verschiedenen Vorstellungs- und Sprachzusammenhängen durchdacht

ist71. In diesem Sinne könnte vielleicht eine systematischkritische

Aufarbeitung des Wiedergeburtsgedankens auch ein erster
kleiner Schritt bedeuten zu einer «Theologie des Heiligen Geistes»,

von dem Karl Barth bekanntlich am Ende seines Lebens eine
gewisse Versöhnung erträumte zwischen dem, was er theologisch sagen
zu müssen glaubte, und dem, was er von Schleiermacher und den
Seinen vernommen hatte72.

Susi Hausammann, Erlangen

70 Mit dem grundsätzlichen abstrakten Wissen um die Situationsgebundenheit

theologischen Redens ist es eben nicht getan. Erst in den Konkretionen

wird die Relevanz und die Problematik dieser Situationsgebundenheit
deutlich.

71 Der neutestamentlichen Forschung ist dieses Phänomen mindestens in
einer Hinsicht längst vertraut. Sie setzt sich schon seit der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts mit dem Vorhandensein zweier verschiedener Denk-
kategorien bei Paulus auseinander: N. Gäumann, Taufe und Ethik. Studien
zu Römer 6 (1967), S. 11—17. Dabei hat die neuere Forschung ergeben, daß
sich die sakramentalen und die ethischen Gedankengänge gegenseitig
interpretieren und vor Mißdeutungen absichern. Beide Denkkategorien sind
deshalb sinnvollerweise einander zugeordnet, weil sie je verschiedene
Aussagehorizonte haben und nur gemeinsam das verständlich machen können,
worum es Paulus geht : G. Bornkamm, Taufe und neues Leben bei Paulus :

Das Ende des Gesetzes. Paulusstudien. Gesammelte Aufsätze, 1 (1958),
S. 34-69; Gäumann a.a.O.S. S. 158-62.

72 Vgl. K. Barth, Nachwort : Schleiermacher-Auswahl, besorgt von H.
Bolli (1968), S. 311f.

19


	"Leben aus Glauben" in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus

