Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 4

Artikel: "Leben aus Glauben" in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus
Autor: Hausammann, Susi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878651

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Leben aus Glauben~» in Reformation,
Reformorthodoxie und Pietismus

Wirfragen imfolgenden nach dem Verhéltnis vonGlauben und Leben
in Reformation, Orthodoxie und Pietismus nicht in der Intention, die
Losungen unserer Viter einfach zu iibernehmen, sondern weil wir
den Verdacht haben, dal die damaligen Losungen unser heutiges
Fragen nach diesem Verhéltnis mit Implikationen belasten, die eine
sachgemifBe Antwort erschweren, daf3 sie aber genauer besehen auch
Hilfen bieten konnen fiir sachgerechte heutige Losungen.

1.

Das Verstindnis von Glauben und Glaubensleben, wie es in der
Reformation neu gefaBit worden ist, mul} auf dem Hintergrund der
Problematik im ausgehenden Mittelalter gesehen werden. Da wird
man sich zunéchst daran erinnern miissen, dafl dem spatmittelalter-
lichen Menschen gerade in besonderer Weise das Glaubensleben
Miihe und Not bereitete. Hielt er sich in bezug auf den Glauben
selbst weitgehend an die Lehre und die Gepflogenheiten der Kirche,
so war sein Leben dagegen in einer seltsamen Weise zerrissen. Uber-
schiumende Lebenslust und wilde Gier wechselten mit teils inniger,
teils bigotter Frommigkeit und strengster Askese. Man lie} sich
von weltlicher Lebensfreude oft hemmungslos mitreifen, um danach
wieder in trinenreicher Bulle nach geistlicher Vollkommenheit und
weltentsagender Gottinnigkeit zu trachten. Als Ursache dieser
qualvollen Pendelbewegung sei hier nur die Unbehaustheit des
damaligen Menschen genannt, der mit dem zu Ende gehenden
corpus christianum auch sein geschlossenes Welt- und Selbstver-
standnis verlor und der nun in hohem Mafle von Angstgefithlen und
heimlicher Weltfeindlichkeit geplagt wurde1.

1 J. Huizinga, Herbst des Mittelalters. Studien tiber Lebens- und Geistes-
formen des 14. und 15. Jahrhunderts in Frankreich und in den Niederlanden,
hrsg. von K. Késter (°1965), S. 1-35; L. A. Veit, Volksfrommes Brauchtum
und Kirche im deutschen Mittelalter (1936); O. Clemen, Die Volksfrommig-
keit des ausgehenden Mittelalters, = Studien zur religiésen Volkskunde, 3
(1937); W. E. Peuckert, Die groBe Wende. Das apokalyptische Saeculum
und Luther, 1 (1948), S. 75ff.; W. Andreas, Deutschland vor der Reforma-
tion. Eine Zeitenwende (1959), S. 151f.



264 S. Hausammann, «Leben aus Glauben»

Luther nun war insofern ein spatmittelalterlicher Mensch, als
auch er die Lebensangst seiner Zeit in hohem Malle kannte. Wie
viele andere hat er sie vor allem als Siindenangst erlebt. Aber im
Unterschied zu den spitmittelalterlichen Reformbewegungen hat
er den Kampf dagegen nicht mit einer Neugestaltung des Glaubens-
lebens begonnen, sondern mit einer Korrektur des Glaubens selbst.
Fiir unseren Zusammenhang ist dabei vor allem ein vierfaches
wichtig:

1. Luther machte die Entdeckung, dafl Gottes Gerechtigkeit in
Jesus Christus nicht ein Zweites neben seiner Barmherzigkeit ist,
sondern diese selbst. Gott ist barmherzig, indem er die Gerechtigkeit
Christi uns zuerkennt und schenkt. Die Gerechtigkeit wird damit
nicht mehr als Forderung ans Leben, sondern als Gabe des Glaubens
verstanden. Das bedeutet: Bereits Luthers neue Sicht der Gerech-
tigkeit Gottes impliziert ein neues Verstandnis des Verhéltnisses
von Glauben und Leben. Nicht der demiitice Gehorsam ist das
erste, sondern die Annahme der Gerechtigkeit Christi im Absolu-
tionswort. Allerdings gehért auch nach Luther die Demut zum
Glauben als ein unverauBerlicher Bestandteil desselben. Man kann
also nicht einfach Glaube und Demut gegeneinander ausspielen.
Denn fiir den Menschen bedeutet Glaube auchk Demiitigung und
Kreuz, auch Selbsterniedrigung und Selbstpreisgabe. Luther hat
immer gewul3t und es auch in spéiteren Jahren gelegentlich noch
gesagt, daB der Selbstgerechte, der keine Demiitigung erfahren hat,
nicht nach der Gabe der gottlichen Gerechtigkeit zu greifen bereit
ist2. Aber bloBe Demut, blofle Selbsterniedrigung ist noch nicht
Glaube. Sie kann ebenso zur Verzweiflung fithren wie zum Empfang
der Gerechtigkeit Christi. Wo die Selbstpreisgabe heilsam sein soll,
da mufBl mit ihr der Glaube an die Siindenvergebung in Jesus Chri-
stus verbunden sein3. So ist der Zusammenhang zwischen Glaube
und Selbstpreisgabe von beiden Seiten her unauflosbar. Fiir unsere
Fragestellung bedeutet dies: Mit dem Glauben ist nach Luther in-
sofern eine bestimmte Lebenshaltung unabdingbar verkniipft, als

2 Vgl. etwa Weimarer Ausgabe der Werke Luthers = WA 10/II1, 221,
14-18; WA 32, 426, 19-34; WA 39/1, 417, 1-6; WA 40/I, 36, 35-37, 7; WA
47, 124, 32-37; 509, 11-13; WA 49, 115, 31-35; WA 52, 244, 29-36; 680,
29-34; 693, 11-21.

3 Vgl. WA 39/1, 102, 1- 105, 9; 276, 6— 278, 13.



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 265

die Annahme des Evangeliums zugleich die Preisgabe der eigenen
Gerechtigkeit bedeutet und somit wahre, ungeheuchelte Demut ist 4.

2. Diese wahre, ungeheuchelte Demut ist aber kein Werk, das
der Mensch von sich aus in Szene setzen kann. Und insofern die
Demut als Demiitigung Gottes Tat am Mitmenschen ist, ist sie nicht
sein letztes Wort, sondern zielt auf das Evangelium, auf die Siinden-
vergebung. In diesem Sinne folgt das Evangelium also dem Gesetz
nach5. Aber die Reihenfolge «Gesetz-Evangelium» ist bei Luther
keineswegs die einzige. Denn insofern die Demut als Selbstpreisgabe
auch ein Tun des Menschen einschlieBt, wird sie erst durch das
Evangelium ermdéglicht. So konnte Luther beispielsweise in der
Adventspostille von 1522 an einer Stelle ausdriicklich sagen, das
Evangelium miisse das allererste sein, was zu predigen und zu héren
sei; erst wo Christus durch das Evangelium im Menschen regiere,
beginne dieser an sich selbst zu verzagen und sein Streben, durch
Werke Gerechtigkeit zu erlangen, aufzugeben®. Hier also, wo das
Tun des Menschen im Blickpunkt steht, ist die sachgemi3e Reihen-
folge auch nach Luther: «Evangelium- Gesetz». Von daher sind
auch die von Luther 6fters wiederholten Worte zu verstehen, erst
miisse das Herz des Menschen durch den Glauben verwandelt
werden, ehe der Mensch zu guten Werken fihig sei”.

3. Ebenso wird die Frage, wie die Werke dem Glauben nach-
folgen, von Luther nicht einlinig beantwortet, sondern je nach dem
Blickwinkel, aus dem heraus sie betrachtet wird. Da sind zunéchst
Aussagen, die die Spontaneitdt der Werke aus Glauben und Geist
behaupten® In diesem Zusammenhang verweist Luther immer
wieder auf die Analogie mit dem Baum und seinen Friichten. So
sagt er etwa: «. .. also natiirlich der Baum Friichte trigt, so natiir-
lich folgen dem Glauben gute Werke. Und gleich wie keine Not ist,
dem Baum zu gebieten, dall er Friichte trigt, also ist dem Glauben

4 Es geht hier um die Demut, die sich nicht selbst rithmt, wie Luther im
Magnificat sagt: «Rechte demut wey nymmer das sie demutig ist / denn wo
sie es willte / Bo wurd sie hochmutig von dem ansehen der selben schonen
tugent»...; O. Clemen, Werke Luthers = Cl 2, 150, 18-20.

5 Vgl. WA 2, 529, 7-9.

¢ WA 10/1, 2, 29, 30- 30, 8.

? Vgl. als charakteristische Beispiele WA 7, 33, 1ff. und WA 8, 108, 2-6.

8 Vgl. dazu W. Joest, Gesetz und Freiheit (31961), bes. S. 211f. und 109ff.



266 S. Hausammann, « Leben aus Glauben»

kein Gebot gesetzt.»® In einer Auslegung des 1. Petrusbriefes er-
scheint derselbe Gedanke in folgender Zuspitzung: «Darum darf
man nicht zu einem Christen, der glaubt, sagen: “Tue dies oder jenes
Werk!” Denn er tut von ihm selbst und ungeheillen eitel gute Werke.
Aber das mull man ihm sagen, dal er sich nicht betriige mit einem
falschen, erdichteten Glauben.»'® Zur Frage, wie diese Spontaneitit
der Werke aus dem Glauben zu verstehen sei, verweist Luther auf
den Heiligen Geist. Christus hat uns durch sein Sterben den Heiligen
Geist erworben, und dieser macht uns zu neuen Menschen, die mit
Lust und Liebe von Herzen all das tun, was das Gesetz gebietet
und was ihnen zu tun vorher unmoglich war, so fithrt Luther in
der Sommerpostille von 1526 aus!'. Es ist also der Heilige Geist,
den Christus seinen Gldubigen erworben hat und austeilt, der das
rechte christliche Leben bewirkt, und zwar unmittelbar im Zusam-
menhang mit dem Glauben selbst, so dal} eine die Evangeliums-
predigt erginzende Gesetzespredigt im Sinne eines christlichen Ge-
brauchs des Gesetzes (tertius usus legis) oder eine Krmahnung (Paré-
nese) unnétig ist. Das besagt allerdings nicht, daf3 die aus dem Geist
geborenen Werke materialethisch unbestimmt wéren. Der Geist, der
sie bewirkt, ist ja der Geist Christi, und Christus ist des Gesetzes
Erfiilllung. Das Gesetz aber ist seinem Inhalt nach die Kundgabe
des unverinderlichen Willen Gottes. Und in Christus ist dieser
Wille dem Glaubenden in seinem tiefsten Sinn offenbar, nidmlich
als Doppelgebot der Liebe. Der Geist bewirkt also im Glaubenden

® WA 10/I11, 285, 31ff.

10 WA 12, 270, 30-34.

1WA 10/1, 2, 408, 37ff. — Wenn Luther einerseits vom Glauben redet,
der die guten Werke nach sich zieht, andererseits vom Heiligen Geist, der
diese Werke bewirkt, so wird man nicht die eine Aussage gegeniiber der
anderen abwerten diirfen. Denn beide Aussagen haben eine ganz bestimmte
Funktion innerhalb der Verkiindigung. Das enge Zusammenbinden von
Glaube und Werken weist den Hérer darauf hin, daf er sich allein im Glauben
ans Wort zu halten hat und ihm mit dem Wort auch das sachgemifBe Tun
gegeben und ermdéglicht wird. Das Reden vom geistgewirkten Tun dagegen
wehrt dem MiBverstidndnis, als sei der Glaube ein Habitus, der aus eigener
Kraft das ihm entsprechende Tun aus sich heraussetzen kénnte. Beide Aus-
sagen erginzen sich und gehoren nach Luther notwendig zusammen, auch
wenn sie sich nach unserer Logik zu widersprechen scheinen. Luthers Logik
ist eine andere als die uns geldufige. Es liegt ihm weniger an der abstrakten
Richtigkeit von widerspruchslosen Satzen als daran, was die Aussagen beim
Horer bewirken, wohin sie ihn weisen und wie sie ihn beeinflussen.



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 267

die Erfilllung desselben Gebotes, das auBlerhalb des Glaubens nicht
erfilllbar ist 2.

Nun gibt es allerdings in Luthers Schriften auch Stellen, die
dieser Sicht der Dinge widersprechen. Es sind die Stellen, an denen
Luther Ermahnungen, Kreuzes- und Gesetzespredigten auch fiir
die Glaubigen fiir unerldfilich hilt, wo also das christliche Leben
nicht unmittelbar als vom Geist gewirkt gesehen ist, sondern als am
Wort der Verkiindigung hingend wie der Glaube selbst. Die Be-
grindung fir diese andere Anschauungsweise ist fiir Luther mit der
Schwachheit des Glaubens und mit der Tatsache gegeben, dal} auch
die gldubigen Christen Gerechte und Siinder zugleich sind. Dies
findet in einer Auslegung von 2. Petr. 1, 12 besonders plastischen
Ausdruck. Luther sagt hier: «Wir sind alle mit dem alten faulen
Sack beladen, mit unserem Fleisch und Blut. Das will immerdar den
Holzweg, zieht uns zu sich herunter, dafl die Seele leichtlich ent-
schlaft. Darum mul3 man immer treiben und anhalten, wie ein Haus-
vater das Hausgesinde treibt, dal3 es nicht faul werde, ob sie gleich
wohl wissen, was sie tun sollen. Denn wenn man solches um zeitli-
cher Wahrung willen tun muf}, wie viel mehr muf} man es hier tun in
geistlichen Sachen!»'® Darum will Luther nicht nur die Gesetzes-
predigt nicht aufgeben, sondern fordert auch eine dem Evangelium
nachfolgende Parinese und Kreuzespredigt. In diesem Sinne sagt er
einmal zu 1. Petr. 2, 2, wenn man predige, dal Christus fiiruns ge-
storben sei und uns errettet habe von Stnden, Tod und Hélle, so
sei das nahrhaft und st} wie Milch fiir kleine Kinder. Aber danach
miisse man auch das Kreuz predigen, namlich dal} der Christ leiden
miisse wie Christus; das sei dann ein starkes Getriank, ein starker
Wein fiir im Glauben Erwachsene 4.

Es stellt sich nun die Frage: Wie reimt sich die Behauptung der
Notwendigkeit von Gesetzespredigt und Parédnese fur die Glaubigen

12 Vgl. etwa WA 10/1, 1, 36, 8-14. Man wird hier beachten miissen, dal
bei Luther anders als bei Melanchthon nicht das Gesetz selbst eine ewige
und unveridnderliche Ordnung darstellt, sondern unveriinderlich ist der hinter
dem Gesetz stehende Wille Gottes; vgl. L. Haikola, Melanchthons und Luthers
Lehre von der Rechtfertigung: Luther und Melanchthon. Referate und Be-
richte des zweiten Internationalen Kongresses fiir Lutherforschung 1960,
hrsg. von V. Vajta (1961), S. 90.

13 WA 14, 24, 20-25, 6.

14 WA 12, 303, 14-32.



268 S. Hausammann, «Leben aus Glauben»

zusammen mit der Behauptung der Spontaneitit der Werke aus
dem Glauben? Die Widerspriichlichkeit dieser Aussagen ist auch
hier die Folge verschiedener Blickrichtungen: Wo Luther von der
Spontaneitit der Werke aus Glauben und Geist redet, da geht es
ihm primédr um den engen Zusammenhang zwischen dem Glauben
und dem christlichen Tun. Wo er dagegen die dem Evangelium nach-
folgende Paridnese und Kreuzespredigt fordert, da steht der Gedanke
im Vordergrund, dafl sowohl der Glaube wie das christliche Leben
am Wort der Verkiindigung hidngen und davon nicht abzul6sen sind.
Das eine Mal geht es mehr um den Glauben und seine Wirkung, das
andere Mal mehr um das Hoéren und die rechte Verkiindigung des
Wortes. Das eine Mal hat Luther mehr den Horer des Wortes im
Blick, das andere Mal mehr den Prediger. Doch ist zu beachten, daf3
in beiden Gedankengingen Glaube und Werke nicht voneinander
gerissen werden. Nie wird die Paridnese oder Gesetzespredigt losge-
16st vom Evangelium ; nie wird das christliche Leben abgesehen vom
Glauben betrachtet. Denn es gibt nach Luther keine gottliche For-
derung, die eine das Evangelium tiberholende Giiltigkeit hatte. So
sind christlicher Glaube und christliches Leben durch beides be-
stimmt : durch Evangelium und durch Gesetz!®. Dabei ist das Evan-
gelium die umfassende Grofe als Anfang und Ziel, als Quelle und
Grund fir Glauben und Leben. Das Gesetz dagegen ist eine dem
Evangelium dienende Funktion, gegeben zur Erkenntnis von Gottes
Forderung und menschlicher Siinde. Wo nun aber das Gesetz aus
diesem Bezug herausgelost und unmittelbar auf das Leben hinge-
ordnet wird, da ist es um seinen eigentlichen Sinn gebracht und
taugt hochstens noch dazu, die gottlose Welt notdirftig in Ordnung
zu halten (primus usus legis usus civilis legis). Zu einem christlichen
Leben vermag es keine Hilfe mehr zu bieten.

4. Luther ruft nicht zum Riickzug aus der Welt auf, obgleich er
tief durchdrungen ist vom Wissen um die Vergéinglichkeit der Welt
und von der Erwartung ihres Endes in néchster Zukunft. Zwar
unterscheidet er streng zwischen der weltlichen und der geistlichen

15 So formulierte Luther 1521 in einer Predigt nach dem Zeugnis Johannes
Polianders folgende einprigsame Sentenzen: Periculosa predicatio est,
quando sola lex predicatur. Periculosa etiam predicatio est, quando solum
Evangelium. Nostra iustitia non est in operibus sed in sola fide. Et legem
et Evangelium vult predicari (WA 9, 507, 28-31).



n Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 269

Wirklichkeit, aber er wertet die erste nicht zugunsten der zweiten
ab und ordnet sie dieser nicht unter. Er betont vielmehr immer
wieder, da3 auch die Welt eine Schopfung Gottes sei und der Mensch
fir die Ordnung in der Welt Verantwortung trage, auch abgesehen
von seinem personlichen Glaubensstand. Gewill, die Welt ist nach
Luther nicht nur gute Schopfung Gottes; sie ist auch gerallene
Schopfung. Insofern ist Luthers Weltbegriff zwiespiltig, und dem-
entsprechend ist fiir ihn auch der Umgang des Christen mit der Welt
nur dialektisch als Ja und Nein zu bestimmen1¢. Das gerade mag
die Ursache dafir sein, dafl Luther keine Emigration des Glaubigen
aus der Welt will. Das Christentum spielt sich also nach Luther
trotz geistlicher Freiheit in der Gebundenheit an die weltlichen
Gegebenheiten und Verhéltnisse ab, welche nach den ihnen eigenen
Kriterien beurteilt und behandelt werden miissen. Das ist eine der
wesentlichen Aussagen der vielgescholtenen Zwei-Reiche-Lehre
Luthers. Es legt sich von daher die Vermutung nahe, da3 nicht
diese Zwei-Reiche-Lehre selbst die Gefahr in sich schliel3t, die Welt
ihrer Eigengesetzlichkeit zu iiberlassen?. Gefdhrlich erscheint viel-
mehr die Verbindung der Zwei-Reiche-Lehre bei Luther mit seiner
Berufs- und Standesethik, insofern ndmlich als diese nicht nur eine
Hochschétzung der weltlichen Berufe und Stinde gegeniiber dem
geistlichen bedeutet, sondern ebensosehr eine Einengung der Ver-
antwortlichkeit des einzelnen gegeniiber der Welt auf den engen
Kompetenzbereich, der ihm durch seine Arbeit und seine soziale
Stellung gegeben ist'8. Dennoch mul} festgestellt werden: «Leben

18 Vgl. M. Schmidt, Luthers Weltverstédndnis: Luther-Jahrbuch 37 (1970),
S. 102-120.

17 Vgl. H. Bornkamm, Luthers Lehre von den zwei Reichen im Zusammen-
hang seiner Theologie, abgedr. in: Reich Gottes und Welt, hrsg. von H. H.
Schrey, = Wege der Forschung 107 (1969), S. 165-195; E. Milhaupt, Herr-
schaft Christi bei Luther, ebd. S. 432-456; H. H. Schrey, Giltig als kritische
Kraft. Die Lehre von den zwei Reichen in der Diskussion : Luth. Monatshefte
9 (1970), S. 584-589.

18 Vgl. etwa Cl. 2, 391, 2-17. G. Wingren, Luthers Lehre vom Beruf (1952),
tragt fur diese Frage wenig aus. Das statische Moment in Luthers Standes-
und Berufsethik wird tiber die Absicht der Verfasser hinaus deutlich in
W. Elert, Morphologie des Luthertums, 2 (21958), S. 49ff.; P. Althaus, Die
Ethik Martin Luthers (1965), S. 43ff.; U. Duchrow, Christenheit und Welt-
verantwortung. Traditionsgeschichte und systematische Struktur der Zwei-
reichslehre: Forschung und Berichte der Evang. Studiengemeinschaft 25
(1970), S. 4791f.



270 S. Hausammann, «Leben aus Glauben»

aus Glaubeny ist fiur Luther ein Leben nicht aus der Welt, aber in
der Welt und in Verantwortlichkeit fir die Welt, wenn auch diese
Verantwortlichkeit, nicht zuletzt aus Furcht vor Aufruhr und
Anarchie, gefihrlich und folgenschwer beschrinkt erscheint. Doch
diese Beschrinktheit der Verantwortlichkeit entspringt nicht dem
Zentrum seines Glaubensverstindnisses. Das heiflt konkret: Die
mit dem Glauben unmittelbar verbundene Selbstpreisgabe ist bei
Luther nicht Weltpreisgabe.

Unsere bisherigen Ausfithrungen mégen den Anschein erweckt
haben, daBl Luthers Stellungnahmen in bezug auf unser Thema
von seinen reformatorischen Anfingen bis zu seinem Tod sich gleich
geblieben seien. Aufs wesentliche gesehen wird das zutreffen, aber
in EKinzelheiten wird man differenzieren miissen. Wir kénnen hier
nur auf einen Punkt hinweisen, in dem eine Wandlung Luthers
deutlich sichbar ist: Luther hat in den spéteren Jahren sich sehr
viel starker der Gesetzespredigt zugewandt als in der Zeit des
reformatorischen Aufbruchs. Bereits 1524 schreibt er in seiner
Antwort auf den Sendbrief Wolfs von Salhausen, Gottes Gesetz sei
notiger zu predigen und zu treiben als das Evangelium, weil viele
Menschen bose seien, aber nur wenige fromm 19, So hatte er 1518-22
nicht argumentiert. Und in einem Brief an den Kurfiirsten von
1526 klagt er, es sei an vielen Orten ein solcher Undank unter den
Leuten gegeniiber dem Wort Gottes, dafl er, wenn er es mit gutem
Gewissen tun konnte, dazu helfen wirde, dall diese Leute keine
Ptarrherren noch Prediger hitten und lebten wie die Sdue, was sie
doch ohnehin schon tédten. Weiter sagt Luther in diesem Brief:
«Da ist keine Furcht Gottes noch Zucht mehr, weil des Papsts Bann
ist abgegangen. Und tut jedermann, was er nur will.»2° Aus diesen
Worten tritt eine Enttduschung in bezug auf den Erfolg des Refor-
mationswerkes in Erscheinung. Aber der zitierte Brief ist nicht
nur fir Luthers subjektive Beurteilung der kirchlichen Lage in-
teressant, sondern er gibt vor allem auch Einblick in eine objektive
Schwierigkeit, mit der die Reformation zu kdmpfen hatte: Die
katholische Kirche mit ihrem Bullwesen und ihrem Kirchenbann
war fur das Volk ein Erziehungsinstitut und eine Lebensordnung
gewesen, was nun mit der Reformation wegfiel. Trotz aller Be-

19 WA 15, 228, 10-21.
20 WA Br 4, Nr. 1052, S. 133, 5-12.



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 271

mithungen der Reformatoren um Schulen, Volksbelehrung und
kirchlich-soziale Neuordnungen war die Liicke kaum zu schlieBen.
Dies zeigten beispielsweise drastisch die Kirchenvisitationen in
Thiiringen aus den Jahren 1527-15292!. Was hier an den Tag trat,
waren solch tiefgreifende und schreiende Miflstinde, dafl Melanch-
thon, der an der ersten dieser Visitationen mafigeblich beteiligt war,
von nun an begann, in seiner Theologie wieder Gesetz, Bulle und
gute Werke stark zu betonen und in der Praxis sich noch stirker
erzieherischen Fragen zuzuwenden??. DaBl dem evangelischen
Glauben auch ein evangelisches Leben entspreche, das war eine
Sorge, die die Theologen von da an nicht mehr los wurden. In der
Auseinandersetzung mit ihr galt es darauf zu achten, daBl weder
die Gerechtigkeit aus Glauben verletzt wurde, noch die Friichte
der Glaubensgerechtigkeit ausblieben.

Damit ergab sich fiir die Zeit nach dem reformatorischen Auf-
bruch das Grundthema von «Rechtfertigung und Heiligung». Ihre
sorgfiltige Unterscheidung und die gegenseitige Zuordnung hat
wohl als erster Calvin in seiner Institutio von 1536 vollzogen 23,
nicht unbeeinfluft von Ansédtzen dazu bei Martin Butzer und
Melanchthon?!. An Calvins Bestimmung des Verhéltnisses von
Rechtfertigung und Heiligung ist fiir unseren Zusammenhang vor

21 Vgl. C. A. H. Burkhardt, Geschichte der sidchsischen Kirchen- und
Schulvisitationen von 1524 bis 1545 (1879), S. 18ff.; R. Hermann, Die
Kirchenvisitationen im Ernestinischen Thiiringen vor 1528: Beitrdge zur
Thiiringischen Kirchengeschichte, 1 (1929-31), 8. 194-230; G. Hammann,
Nomismus und Antinomismus innerhalb der Wittenberger Theologie von
1524-30 (Diss. Bonn Masch., 1952), S. 77-82.

22 Vgl. W. Maurer, Der junge Melanchthon zwischen Humanismus und
Reformation, 2: Der Theologe (1969), S. 475ff.

23 Corpus reformatorum = CR 29, 27ff. — Calvin hat in den spéteren Aus-
gaben der Institutio (1539ff. und 1559) das Verhiltnis von Rechtfertigung
und Heiligung zwar noch prézisiert, aber nicht mehr grundsatzlich verin-
dert. Vgl. dazu im besonderen A. Gohler, Calvins Lehre von der Heiligung.
Dargestellt auf Grund der Institutio, exegetischer und homiletischer Schriften
(1934); W. Kolfhaus, Vom christlichen Leben nach Johannes Calvin: Beitr.
zur Gesch. u. Lehre der Reformierten Kirche, 7 (1949), bes. S. 170ff.; W,
Krusche, Das Wirken des Heiligen Geistes nach Calvin (1957), bes. S. 2651f.

# Zu Butzer vgl. K. Koch, Studium Pietatis. Martin Bucer als Ethiker:
Beitr. z. Gesch. u. Lehre der Reformierten Kirche, 14 (1962), S. 43ff. — Aus
Melanchthons Loci von 1535 hat Calvin insbesondere den Gebrauch des
Gesetzes fir die Glaubigen entnommen. Melanchthon hatte in den Loci von



272 S. Hausammann, « Leben aus Glauben»

allem wichtig, dal} er es fertig bringt, der Rechtfertigung den sach-
lichen Vorrang zu geben, ohne der Heiligung ihr Gewicht zu nehmen.
Gottes Erbarmen gegeniiber dem Siinder besteht nach ihm in einem
Doppelten: Gott rechtfertigt den Siinder und schafft ihn neu in der
Wiedergeburt 25. Dabei ist die Rechtfertigung das erste. Sie besteht
in der Annahme des Siinders und in der Stindenvergebung. Mit der
Rechtfertigung wird aber dem Siinder auch der Heilige Geist ver-
liehen, durch den seine fleischlichen Begierden von Tag zu Tag mehr
getotet werden und er geheiligt wird. Damit er sich aber nicht ver-
giBt und innerlich iiberhebt, bleibt eine gewisse Unvollkommenheit
zuriick, die ihm Anlafl zur Demut geben soll und die Notwendigkeit
immerwéhrender Siindenvergebung deutlich macht 26. Hier wird der
eigentiimliche Zirkel im Verstdndnis von christlichem Glauben und
evangelischem Leben in der Frithorthodoxie besonders schon sicht-
bar: Rechtfertigung und Glaube sind zugleich Anfang und Ende
von Heiligung und Neuwerdung des Lebens, jedoch so, daB3 Ver-
gebung und Rechtfertigung als letztes Geschehen von der Heiligung
des Lebens nie eingeholt und iiberholt werden.

Es ist allgemein bekannt, dafl Calvin nicht allein geblieben ist
mit einer solchen Unterscheidung von Rechtfertigung und Heiligung.
Sie entsprach offensichtlich einer sachlichen Notwendigkeit. So
kamen auch Melanchthon und die lutherische Orthodoxie insgesamt
dazu, in den Streitigkeiten um Osiander und Major in dieser Hin-
sicht zu unterscheiden. Die grundsitzliche Trennung von Recht-
fertigung und Erneuerung des Lebens wurde dann schlieBlich auch
von der Konkordienformel rezipiert und bekenntnismiQig festge-
halten 7.

1535 ausgefiihrt, die dritte Aufgabe des Gesetzes sei es, diejenigen, welche
durch den Glauben gerecht gemacht seien, iiber die guten Werke zu belehren
und bestimmte Werke von ihnen zu fordern, in denen sie ihren Gehorsam
gegeniiber Gott iiben sollten (CR 21, 406). Nach Calvin hat das Gesetz fir
die Gldubigen die doppelte Funktion, sie iiber den Willen Gottes immer
besser zu unterrichten und sie zu ermahnen, indem es ihre Unvollkommenheit
geilelt, ohne doch die Gewissen mit dem Fluch zu binden (CR 29, 50). In
diesern Gebrauch ist das Gesetz also Hilfsmittel der Heiligung.

2% CR 29, S. 30f.

28 CR 29, S. 49,

27 Epit. ITI, 7ff. und Sol. Decl. 111, 17ff. Vgl. W. Elert, Morphologie des
Luthertums, 1 (21958), S. 90ff.; H. E. Weber, Reformation, Orthodoxie und
Rationalismus, 1 (21937), S. 96ff.; 2 (31951), S. 38ff.; R. Bring, Das Ver-
hiiltnis von Glauben und Werken in der lutherischen Theologie (1955), S. 77 ff.



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 273

Damit war nun allerdings die Frage nach dem Verhiltnis von
Glauben und Glaubensleben noch keineswegs gelést und verstummdt.
Sie brach vielmehr in Reformorthodoxie und Pietismus in neuer
Weise und mit neuer Intensitit auf.

Johannes Wallmann hat den Begriff Reformorthodoxie in einer Unter-
suchung uber «Pietismus und Orthodoxie» mit der Begriindung abgelehnt,
daB sich keine gesonderte Gruppe innerhalb der Orthodoxie abgrenzen lasse,
die man in ausschliellichem Sinne als Reformorthodoxe bezeichnen kénne
und dafl die Verbindung zwischen Orthodoxie und Pietismus im iibrigen
enger sei als man bisher angenommen habe 28, Beides scheint mir richtig zu
sein. Aber das braucht uns noch nicht unbedingt zu hindern, den Begriff
«Reformorthodoxie» in geeigneten Zusammenhéngen zu gebrauchen, und
zwar nicht in exklusivem Sinne, sondern als Bezeichnung eines Anliegens
der Orthodoxie. Das bedeutet: Wir gebrauchen im folgenden den Begriff
«Reformorthodoxie» fiir diejenigen Stréomungen und Bestrebungen innerhalb
der Orthodoxie und des Vorpietismus, die sich im besonderen um die Reform
des christlichen Lebens und Zusammenlebens bemithten. Dem Hinweis Wall-
manns auf die flieBenden Ubergiinge von Orthodoxie und Pietismus tragen
wir dadurch Rechnung, dal3 wir beide gemeinsam behandeln.

Was ist nun das Besondere in bezug auf das Verhiltnis von
Glauben und Glaubensleben in dieser Zeit von Reformorthodoxie
und Pietismus?

1. Die Frage von Rechtfertigung und Heiligung wird nun zur
Frage von Theorie und Praxis. Bereits Johann Arnd hilt es fir
notig, in seinem ersten Buch «Vom wahren Christentum» in einem
Kapitel zu erértern, «dal die Lauterkeit der Lehre des gottlichen
Worts nicht allein mit Disputieren und vielen Biichern erhalten
werde, sondern auch mit wahrer Bulle und heiligem Leben».?® Hier
werden doctrina und heiliges Leben einander gegeniibergestellt und
zugeordnet. Damit tritt nun eine zweifache tiefgreifende Verdnde-
rung im Verhéltnis von Rechtfertigung und Heiligung ein:

28 J, Wallmann, Pietismus und Orthodoxie: Geist und Geschichte der
Reformation. Festgabe H. Riickert (1966), S. 418-42,

29 Johann Arnd, Vier Biicher vom wahren Christenthum, das ist, von
heilsamer BuBe, herzlicher Reue und Leid iiber die Siinde und wahrem
Glauben, auch heiligem Leben und Wandel der rechten wahren Christen;
nebst desselben Paradies-Gértlein (neue Aufl. 1853), I, 39, Uberschrift S. 144.

18



274 S. Hausammann, «Leben aus Glauben»

a) Der Akzent verschiebt sich grundsétzlich und immer deut-
licher sichtbar von der Rechtfertigung auf die Heiligung. Denn die
Theorie kann ihr Ziel, ihre Erfillung, ihr Kriterium nur in der
Praxis finden. Die Zirkelbewegung, wie wir sie bei Calvin fanden,
und wie sie auch noch die Konkordienformel bestimmte, wird
linear aufgeltst : die praxis pietatis ist Zielpunkt von Rechtfertigung
und Glaube.

b) Die Frage, wie die Praxis in der Theorie, das Glaubensleben
im Glauben griindet, wird jetzt erst recht zum Problem. Denn
eine Theorie, eine doctrina, ein bloBes Wissen um eine Sache zieht
die Praxis, das entsprechende Leben nicht automatisch nach sich.
Dadurch, dall ein Sachverhalt richtig erkannt ist, ist er noch
keineswegs schon einer Verwirklichung entgegengefiithrt. Dazu ist
vielmehr ein neues movens notig. Reformorthodoxie und Pietismus
finden es in der Kraft der Wiedergeburt.

2. Man wird also mit Martin Schmidt urteilen missen, daf3 der
zentrale Begriff fiir das Rechtfertigungs- und Heiligungsgeschehen
die «Wredergeburt» ist3°. Gewil3, auch die Reformatoren haben von
der Wiedergeburt gesprochen. Sie war ihnen im wesentlichen der
Teil der Rechtfertigung, in dem der Siinder im Glauben Christus
ergreift und so lebendig gemacht wird3!. Mit der Unterscheidung
von Rechtfertigung und Heiligung ergab sich das Problem der
Zuordnung der Wiedergeburt neu: teils wurde sie als Rechtferti-
gung und Heiligung umfassendes Geschehen verstanden, teils als
Glaubensbegabung vor der Rechtfertigung (donatio fidei), teils
immernoch als die Rechtfertigung selbst, teils als der mit der
Rechtfertigung verkniipfte Anfang der Erneuerung des alten Men-
schen 32. Doch wie schon bei Calvin, so setzte sich auch in der Folge-
zeit immer mehr die enge Verkniipfung von Wiedergeburt und Er-

30 M. Schmidt, Speners Wiedergeburtslehre: Wiedergeburt und neuer
Mensch. Gesammelte Studien zur Geschichte des Pietismus (1969), S. 1691f.,
bes. S. 184 und 193f. An der zuletzt genannten Stelle betont Schmidt nach-
driicklich gegeniiber einem MiBverstéindnis von J. Wallmann, da8 die
Wiedergeburt die Rechtfertigung nicht so ersetze, daB sie diese ausschliel3e,
sondern vielmehr dall sie die Rechtfertigung als das umfassende Geschehen
einschliefit und so an ihre Stelle tritt.

31 Vgl. Weber (A. 27), 1, 1, S. 56ff.

32 P, Gennrich, Die Lehre von der Wiedergeburt. Die christliche Zentral-
lehre in dogmengeschichtlicher und religionsgeschichtlicher Beleuchtung
(1907), S. 144ff.



wn Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 275

neuerung des Lebens durch, d. h. die Wiedergeburt wird vorwiegend
bestimmt als der mit der Rechtfertigung verbundene Beginn der
Heiligung. In der Reformorthodoxie und im Pietismus fillt nun die
Wiedergeburt weithin zusammen mit dem zur Einmaligkeit tendie-
renden Bekehrungserlebnis. Sie wird also verstanden als der gnaden-
hafte Akt zur Umkehr und der Anfang der Erneuerung des Herzens 33.
Als Anfang des neuen Lebens ist sie zwar ein Geschehen, bei dem der
Mensch wesentlich passiv ist. Sie hat jedoch eine Verdnderung des
Menschen zur Folge, die er als Erneuerung aktiv verifizieren muf3.
Charakteristisch fiir die Zeit ist nun, daf diese Erneuerung vor
allem darin besteht, Siinden zu vermeiden, insbesondere diejenigen
Stinden, die die Wiedergeburt zunichte machen. Denn es gibt Siin-
den, die aus der Wiedergeburt herausfithren und solche, die die

33 Wahrend die Reformatoren auf die Einmaligkeit der Wiedergeburt
nicht reflektierten und diese auch bei Johann Arnd nicht ins Blickfeld tritt,
ist sie bei Theophil GroBgebauer (s. unten Anm. 34) bereits eine Selbstver-
standlichkeit. So kann er etwa sagen: «Die Wiedergeburt ist durch die
Predigt des Wortes Gottes im Glauben geschehen einmal, ohne die Taufe.
Die Taufe aber haben die Gldubigen angenommen zum Siegel der zugerech-
neten Gerechtigkeit» (Treuer Unterricht von der Wiedergeburt, V, 14, S. 482).
Daraus folgt, daB3 der Erinnerung an die Wiedergeburt wie derjenigen an die
Taufe eine besondere Bedeutung zukommt: «Zwo Stunden sind’s von dem
ganzen Alter des Menschen, deren er sich allein recht zu erfreuen hat: die
eine, darin er mit dem Sakrament der heiligen Taufe versiegelt worden; die
andere, darin er durch das Wort Gottes zum Glauben und zur Bekehrung
gelangt ist» (ebd. VI, 2, S. 509). Im Gegensatz zu Grolgebauer ist bei Spener
die Wiedergeburt wiederholbar. Die erste Wiedergeburt des Menschen ge-
schieht in der Taufe. Die Taufe aber ist nicht nur ein Geschehen am Menschen
oder im Menschen, sondern vielmehr eine BundesschlieBung zwischen Gott
und dem Menschen. Von Seiten Gottes handelt es sich dabei um einen ewigen
Gnadenbund; deshalb ist die Taufe nur einmal nétig. Von Seiten des Men-
schen aber ist es ein Bund des Glaubens und des guten Gewissens. Wo er
gebrochen wird, da ist Bekehrung in herzlicher Bufle erforderlich, aber auch
moglich. Diese BuBe fithrt dann zu einer neuen Wiedergeburt; vgl. Philipp
Jacob Spener, Pia Desideria, hrsg. von Kurt Aland, (21955), S. 35, 20-29;
vgl. auch Philipp Jacob Spener, Theologische Bedencken Und andere Brieff-
liche Antworten, 1 (21712), S. 164 (genauere bibliographische Angaben bei
P. Grinberg, Philipp Jakob Spener, 3, 1906, S. 242 Nr. 182). Seit August
Hermann Francke begann sich im Zusammenhang des BuBkampfes die
letztlich unlutherische Tendenz zur Einmaligkeit der Wiedergeburt auch im
lutherischen Pietismus immermehr durchzusetzen (vgl. Gennrich [A. 32],
S. 1741f.).



276 S. Hausammann, « Leben aus Glauben»

Wiedergeburt nicht gefdhrden, wenn sie alsbald bereut werden in
demiitiger herzlicher Bufle.

Theophil Grofigebauer (1627-1661), Geistlicher und Dozent in
Rostock, rechnet beispielsweise zu den Siinden, die die Wiederge-
burt zerstoren, alle diejenigen, die der Mensch in der Macht hat und
lassen kann, wie «das Werk der Unkeuschheit, Trunkenheit, des
Meineids, falscher Rechnungen etc... Denn hiezu gebraucht der
Mensch die Glieder seines Leibes freiwillig, da er sich zehnmal
zuvor bedenken kann, ehe er noch die ‘locomotivam’ oder die
Bewegungen seiner Glieder dazu tut», wihrend alle im Keim er-
stickten unreinen Affekte und schlechten Affekthandlungen zu den
Siinden gehoren, die die Wiedergeburt nicht zerstoren?:. Eine sol-
che Sicht der Dinge hat zur Folge, dafl sich der Glaubige einer
dauernden Selbstpriifung unterziehen muf}, ob er nochim Stande der
Wiedergeburt steht oder bereits herausgefallen ist. Diese Selbst-
prifung geschieht, indem er auf die Kennzeichen der Wiedergeburt
achtet. Groflgebauer nennt neben der Ehrbarkeit und duBerlichen
Gerechtigkeit einen Katalog von sieben «innerlichen Kennzeichen»
der Wiedergeburt: «1. Alle und jede Siinde innerlich und ernstlich
hassen, sie komme zu Pall oder nicht (Ps. 119, 104); 2. sich iiber
alle Stinden bald ein Gewissen machen, und téglich um Vergebung
der Siinde bitten; 3. seine hochste Lust an Gottes Wort und Werken
haben (Ps. 119, 14-17); 4. briunstig und ernstlich Gott um einen
aufrichtigen Geist anrufen, in dem gegen Gott kein Falsch sein
moge (Ps. 139, 23. 24); 5. arm im Geist sein und von sich selbst
hinaus zu Christus gehen, und alles Geniigen und Trost inihm suchen
(Phil. 3, 8f.); 6. die Ehre Gottes mehr als seine eigene Wohlfahrt
von Herzen zu allen Zeiten suchen und férdern (Luk. 14, 25);
7. die gldubigen Kinder Gottes lieben und aus Liebe auch den
Feinden Gutes tun und fir sie bitten (Matth. 5, 44ff.; 1. Joh. 3,

34 Theophil GroBgebauer, Wéchterstimme Aull dem verwiisteten Zion.
Das ist: Treuhertzige und nothwendige Entdeckung Aull was Ursachen die
vielfialtige Predigt des Worts Gottes bey Evangelischen Gemeinen wenig zur
Bekehrung und Gottseligkeit fruchte, und warumb Evangelische Gemeinen
bey den heutigen Predigten des heiligen Wortes Gottes ungeistlicher und
ungottlicher werden? Sambt einem treuen Unterricht von der Widergeburt
(1661). Wir zitieren die Schrift aus dem Wiederabdruck in Drey Geistreiche
Schrifften... jetzo zum andernmahl gedruckt (1667). Der von uns angefiihrte
Text findet sich in Treuer Unterricht von der Wiedergeburt, VII, 2, S. 517f.



n Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 277

14)».35 Es diirfte ohne weiteres ersichtlich sein, dafl diese Kenn-
zeichen der Wiedergeburt sich an einem Vollkommenheitsideal
orientieren, welches das «simul iustus et peccator» des Gldubigen
faktisch ignoriert. Wer sich téglich an einem solchen MaBstab zu
priifen hat, der wird entweder in der Feststellung seines Ungenii-
gens davernder Anfechtung ausgesetzt sein und sich fern der Wie-
dergeburt wihnen oder aber er wird sich iiber sich selbst und seinen
wahren Zustand téduschen miissen und so einer Selbstgerechtigkeit
verfallen, die mit der Glaubensgerechtigkeit nichts zu tun hat.
Néher an der Glaubenswirklichkeit ist Philipp Jacob Spener. Er
stellt in Rechnung, dal der Aufrichtige bei der Selbstprifung in
manchen Féllen weder seines Glaubens noch seiner guten Affekte
ansichtig wird. Er weil um die Anfechtung, die der ernsthaft sich
selbst priifende Glaubige durchzufechten hat und vermag diese zu
werten als «neue Geburtsschmerzen, die wiederum — so zu reden —
etwas von dem neuen Menschen an das Licht bringen sollen».3¢
Diese Anfechtung ist fiir ihn also ein Teil der mit der Wiedergeburt
anhebenden Erneuerung des Lebens selbst und gibt daher mehr
AnlaBl zum Dank als zur Beunruhigung. Er kann deshalb etwa einem
Angefochtenen sagen, wenn ihm scheine, er finde den Trieb zum
Guten nicht, wie er mochte, so sei dies wohl mdglich. Aber er
diirfe sich dennoch damit beruhigen, dall seine Begierde Gott zu
gefallen, redlich sei und daf3 die Angst, welche er dariiber empfinde,
daf} er zum Guten nicht hingetrieben werde, ein sehr viel sichereres
Zeugnis seiner Aufrichtigkeit sei als in manchen Féllen das Gefiihl
der guten Affekte selbst, in das sich auch Betrug und fleischliches
Wesen einmischen konne3’. Bei all der seelsorgerlichen Vorsicht
und Behutsamkeit, die aus diesen Trostworten sprechen, wird doch
deutlich, welch unmittelbares Gewicht dem Selbstgefiithl und der
Selbstbeurteilung des Glaubigen zukommt, wobei das Kriterium
letztlich doch in der Reinheit und Aufrichtigkeit des Herzens liegt.
Man diurfte kaum zu hart urteilen, wenn man feststellt, dafl auf
diese Weise der Christ dazu verurteilt erscheint, der homo incur-
vatus in se zu bleiben, der er von seinem siindigen Wesen her ist.
3. Wenn auch die Lehre von der Wiedergeburt faktisch dazu
gefithrt hat, dall der Mensch in der Selbstreflexion festgehalten
35 GroBgebauer, Treuer Unterricht (A. 34), VIII, 3, S. 520f.

3¢ Spener, Theologische Bedencken (A. 33), I, 73, S. 323.
37 Ebd., S. 323f.



278 S. Hausammann, «Leben aus Glauben»

wurde, so war es nach der Trennung von Rechtfertigung und
Heiligung in bestimmter Hinsicht doch notwendig und richtig, das
Zentrum des Glaubens von der rein imputativen Rechtfertigung auf
die umfassendere Wiedergeburt zu verlegen. Denn durch ihre foren-
sisch-imputative Vereinseitigung stand die Rechtfertigungslehre
in Gefahr, die Gnade Gottes als billige Gnade erscheinen zu lassen.
Das heil3t: Dadurch, daf} die Forderung der Selbstpreisgabe und
der Demut aus dem unmittelbaren Zusammenhang von Rechtferti-
gung und Glaube herausgelost worden war, konnte der Glaube an die
Stindenvergebung verwechselt werden mit einem Lippenbekenntnis
zur rechten Lehre. Gegen diese Verwechslung haben nun Reform-
orthodoxie und Pietismus wirksamen Einspruch erhoben mit der
Zentralstellung der Wiedergeburt. Denn die Wiedergeburt schlieBt
Selbstpreisgabe in sich, dadurch daf3 sie aufs engste mit der Be-
kehrung verkniipft ist und es Bekehrung nicht geben kann ohne
Bufe. Von der Bulle als der téglichen Selbstpreisgabe des Christen
hatten ja auch die Reformatoren eindriicklich zu reden gewult 38,
Reformorthodoxie und Pietismus aber sind durch eine Intensivie-
rung der BuBpredigt gekennzeichnet, so dafl man vonihnen geradezu
als von der ersten groflen BuBlbewegung nach der Reformation
sprechen kann. August Hermann Francke gibt davon Zeugnis,
wenn er seine Vorrede «Was von dem weltiiblichen Tanzen zu
halten sei» mit den Worten beginnt: «Es wird niemand in Abrede
sein konnen, dafl nun einige Jahre her die Predigt von der BuBle
wie in andern Léindern also auch in Deutschland stark erschollen,
daf} jedermann davon zu sagen weill, man wolle mit dem bisherigen
Heuchel- und Maulchristentum nicht zufrieden sein, sondern er-
fordere, daBl sich der Glaube an Jesum Christum in der Tat und
Wabhrheit beweise».3?

Was aber versteht man unter Bulle in dieser Zeit? Gewill auch,
aber keineswegs ausschlieBlich, Reue und Zerknirschung iiber die
Siinden; gegeniiber der Privatbeichte, wie sie in den lutherischen
Kirchen noch iiblich ist, ist man gerade in pietistischen Kreisen

3 Vgl. dazu etwa R. Schwarz, Vorgeschichte der reformatorischen Buf3-
theologie (1968), S. 2961f.

3% August Hermann Francke, Werke in Auswahl, hrsg. von E. Peschke
(1969), S. 383. Diese Vorrede ist am 27. Juli 1697 zu einem Werk gleich-
namigen Titels entstanden, das zwei Traktate ungenannter Verfasser be-
inhaltete.



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 279

weithin héchst kritisch4?; schon gar nicht denkt man an die das
katholische BuBinstitut beherrschende satisfactio. Man bezeichnet
mit dem Wort «BuBle» vielmehr zunidchst den Streit des Geistes
wider die Siinde im Menschen, wie er im wahren Christen lebenslang
tdglich stattfindet. In diesem Sinne schreibt etwa Johann Arnd
in seinem ersten Buch «Vom wahren Christentum»: «In einem
wahren Christen sind zweierlei Menschen, ein innerlicher und [ein]
aulerlicher (2. Kor. 4, 16). Diese zwei sind wohl bei einander, aber
wider einander, also, dafl das Leben des einen des andern Tod ist...
So lange nun dieser Streit im Menschen wihrt, so lange herrscht
die Stinde nicht im Menschen. Denn wider welchen man immer
streitet, der kann nicht herrschen. Und weil sie im Menschen
nicht herrscht, weil der Geist wider die Siinde streitet, so verdammt
sie auch den Menschen nicht.»*! Dieses Motiv des Siindenstreites
hat sich in der Folgezeit im besonderen auch mit der Bekehrung
verbunden.

Durch die herausgehobene Bedeutung, die nun die mit der
Wiedergeburt verbundene Bekehrung als Anfang des neuen Lebens
erhilt, wird die Bulle gleichsam zerteilt in die erste Bulle anlidfllich
der Bekehrung und in die tédgliche BuBle des Wiedergeborenen,
oder — wie Spener zu sagen pflegt —: in die «grofle» und in die
«kleine» Bulle, in die «Bufle der Gefallenen» und in die « Bulle der
im Glauben Bestehenden».? Beide Arten von Bulle haben dies
miteinander gemein, daf} sie bestehen im Kampf gegen die Siinde,
in Reue und Leid tber die begangene Siinde und sodann im Glau-
ben an die Siindenvergebung. Sie sind aber darin unterschieden,
daf} die eine «eine neue Bekehrung, eine neue Erlangung des Glau-

10 Vgl. dazu etwa Philipp Jacob Spener, Des Beichtwesens in der Evange-
lischen Kirchen rechter Gebrauch und MiBbrauch (1695). — Johann Caspar
Schade, der in Berlin den Beichtstreit verursachte, liel anonym eine Schrift
iber Die schéndliche Praxis des Beichtstuhls (1697) erscheinen, vgl. dazu
P. Griinberg, Philipp Jakob Spener, 1 (1893), S. 329ff.; 3 (A. 33), S. 411f.
Wohl dadurch veranlaBt erschien im selben Jahr Kurtzer und einfaltiger
Entwurff Von den MiBbréauchen Des Beichtstuhls, Heraus gegeben von M.
Aug. Hermann Francken... (1697), abgedr.in Werke in Auswahl (A. 39),
S. 92ff. ; weitere Lit. ebd. S. 92.

41 Arnd, Vom wahren Christentum (A. 29), I, 16, S. 52f.

42 Spener, Theologische Bedencken (A. 33), I, 27, 8. 176f. Vgl. dazu J.
Wallmann, Philipp Jakob Spener und die Anfinge des Pietismus (1970),
S. 168-170.



280 8. Hausammann, «Leben aus Glauben»

bens und geistlichen Lebens, eine neue Wiedergeburt ist. Die andere
aber ist eine Ubung des bereits vorhandenen Glaubens und Gebrauch
des geistlichen Lebens und eine Erneuerung des bereits Bestehen-
den. Also sind sie gegeneinander gehalten zu vergleichen mit der
tdglichen Kur an einem Kranken und der Auferweckung eines
Toten. Indessen verstehet die Schrift unter dem Namen der ‘Bulle’
meistenteils die sogenannte grofle Bule, der anderen aber gibt sie
fast mehr nur andere Namen...»*3, so erkldrt Spener den Sach-
verhalt.

Was man unter «BuBe» versteht, ist also vor allem der mit der
Bekehrung verbundene sogenannte « BuBkampf», wie er etwa schon
bei Theophil Grofigebauer vorgebildet ist und dann vor allem im
hallischen Pietismus gewichtige Bedeutung erlangt hat%. GroB3-
gebauer schreibt an einer Stelle seiner berithmten Schrift «Wéchter-
stimme aus dem verwiisteten Zion»: «...so gehet die Bekehrung
nicht zu ohne groflen Kampf und Streit, und kostet mehr Schmerzen
als wenn ein Kind zur Welt von seiner Mutter soll geboren werden ».45
Er klagt dann, daB viele Kirchenchristen nichts davon wissen, daf}
sie nach iiberstandenem schweren Kampf einen «wohlbedachten
Schluf3» bei sich gefafB3t haben sollten, mit der Entscheidung, von
nun an Gott dem Herrn und ihrem Heiland Jesus Christus herz-
lich und aufrichtig zu dienen und seine Schmach zu tragen. Sondern
sie beruhigen sich damit, dal sie in der zarten Kindheit und gleich-
sam im Schlaf zu Gott bekehrt worden seien.% Fir unseren Zu-
sammenhang koénnen wir von den Sonderlehren Grofligebauers in
bezug auf das Verhéltnis von Taufe und Wiedergeburt absehen und
dem zitierten Text nur zwei wichtige und fiir die Zeit typische
Aspekte entnehmen:

a) Nach GroBgebauer soll der Bullkamptf nicht als Episode im
menschlichen Leben verstanden werden, sondern in einen «wohl-
bedachten Schlufl» — wie er sagt — ausmiinden, der zugleich der
Anfang eines Neuen ist. Es taucht hier das Motiv der Selbstiiber-

43 Spener, Theologische Bedencken (A. 33), I, 27, S. 176f.

4 Vgl. Gennrich (A. 32), 8. 174ff. Was Spener betrifft, so kann man bei
ihm nicht eigentlich von einem BuBkampf reden, obwohl er der Anfechtung
im Zusammenhang der Wiedergeburt eine gewichtige Rolle zuerteilt, Vgl.
dazu Schmidt (A. 30), S. 175ff.

45 QGroBgebauer, Wichterstimme (A. 34), S. 67f.

46 Ebd.



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 281

gabe auf, welches allerdings weit mehr als im deutschen Pietismus
im englischen Puritanismus und Methodismus und in der groflen
Erweckung Neu-Englands zum Tragen kam, in enger Verbindung
mit der reformierten Foderaltheologie?’. Dagegen herrschte im
Raum der lutherischen Tradition auch noch im Pietismus das pas-
sive Moment im Bekehrungsgeschehen vor, fiir das vor allem auch
der Begriff «Wiedergeburt» als addquater Ausdruck empfunden
wurde 8. Dennoch ist ohne Zweifel das Selbstitbergabe-Motiv auch
bei Spener und Francke angelegt, und im spéteren deutschen
Pietismus gewann es an Bedeutung 4.

b) Die Betonung der Schmerzhaftigkeit der BuBle ist ein Hinweis
darauf, daB nun die mit Humanismus und Reformation begonnene
Individuation nach dem Erlebnis der vanitas mundi im 30jdhrigen
Krieg allgemein Friichte zu tragen beginnt. So ist gerade der Bull-
kampf, wie ihn hier GroBgebauer von jedem einzelnen Christen
fordert ein Zeugnis fur einen neuaufkommenden Individualismus,
der dann im Pietismus oft recht seltsame Bliiten treibt5°. Man
wiirde diesem Individualismus aber ohne Zweifel Unrecht tun, wenn
man in ihm in erster Linie einen Mangel an gesellschaftlichem
Bewulltsein erblicken wollte®. Die Vereinzelung, die hier statt-

47 Zum Great Awakening vgl. etwa W. W. Sweet, Der Weg des Glaubens
in den USA (Hamburg o.J.), S.131-41; P. Kawerau, Amerika und die
orientalischen Kirchen (1958), S. 1-74.

48 Vgl. Schmidt (A. 30), S. 173ff.

4 Vgl. Spener, Pia desideria (A. 33), S. 34, 30-35, 29; Francke, Anleitung
zum Christentum: Werke (A. 39), S. 363f.

50 Man denke an den separatistischen Pietismus, besonders etwa an
Johann Konrad Dippel; vgl. W. Bender, Der Freigeist aus dem Pietismus.
Ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte der Aufkldrung (1882); W. Diehl,
Neue Beitridge zur Geschichte Johann Konrad Dippels in der theologischen
Periode seines Lebens: Beitrédge zur hessischen Kirchengeschichte, 3 (1908),
135-84; Schmidt, Teilnahme an der gottlichen Natur: Wiedergeburt (A. 30),
S. 261f.; K. L. Voss, Christianus Democritus. Das Menschenbild bei Johann
Dippel (1970).

51 Damit wiirden auch die sozialen Bestrebungen des Pietismus unver-
stehbar. Vgl. dazu etwa G. Uhlhorn, Die christliche Liebestéitigkeit, 3. Die
Liebestétigkeit seit der Reformation (1890), S. 236ff.; H. Dechent, Kirchen-
geschichte von Frankfurt am Main seit der Reformation, 2 (1921), S. §9-104;
Luise Wacker, Die Sozial- und Wirtschaftsauffassung im Pietismus, unter-
sucht in ihrer ideellen Ausgestaltung bei Spener, in ihrer praktischen Aus-
wirkung bei Francke (Diss. phil. Heidelberg, Masch. 1922); H. Leube, Die
Sozialideen des kirchlichen Pietismus: Sidchsische evang.-soz. Bliatter 19



282 S. Hausammann, «Leben aus Glauben»

findet, ist vielmehr primér eine echte Not und eine Notwendigkeit
auf dem Wege zu einem neuen gesellschaftlichen Bewultsein, in
welchem die Gewissensentscheide des Kinzelnen eine wesentliche
Rolle spielen werden. Dal jetzt in der Bulle der Gewissenskonflikt
schmerzhaft werden kann bis hin zu koérperlichem Leiden?2, das
ist eine Erscheinung, die anzeigt, dafl nun auch das Glaubensleben
seine individuell unverwechselbare Prigung erhilt.

4. Zwar ist dieser im BuBkampf in Erscheinung tretende Indivi-
dualismus grundsétzlich ambivalent und offen, so dal er zu einem
neuen positiven Weltverhéltnis oder zur Abwendung von der Welt
fihren konnte. Faktisch hat er nun aber doch iiberwiegend zur
Weltabwendung gefiihrt. Das laBt sich etwa an August Hermann
Franckes Beschreibung seiner Bekehrung in seinem Lebenslauf
exemplifizieren . Eine Analyse dieser Beschreibung vermag zu
zeigen, dafl es in der Bekehrung weder priméir um eine Glaubens-
erkenntnis ging, noch allein und isoliert um die HeilsgewiBheit,
sondern mit der HeilsgewiBheit verbunden um die dem wahren
Glauben notwendige Scheidung von der Welt und um das gottselige
Leben. Francke schildert den Weg zu seiner Bekehrung als eine
stufenweise Losung aus den Verstrickungen mit der Welt, verbunden
mit dem eigenen Bemiihen, der Welt zu entsagen, das aber erst
dadurch zum Ziel fithrt, dal dem Siinder in der Wiedergeburt plétz-
lich, alle Erwartungen und Hoffnungen iiberholend, aus reiner
Gnade geschenkt wird, was er solange erfolglos erstrebt hatte. Den
Ausgangspunkt dieses BuBweges beschreibt Francke charakteristi-
scherweise u. a. mit den Worten:

Ich war innerlich und duBerlich ein Weltmensch... Das Wissen hatte ich
wohl vermehret, aber dadurch war ich immer mehr aufgebliht... Gott
unterlieB nicht, mein Gewissen oftmals gar kriftig zu rithren und mich

(1928), S. 5ff.; W. Griin, Speners soziale Leistungen und Gedanken. Kin
Beitrag zur Geschichte des Armenwesens und des kirchlichen Pietismus in
Frankfurt a. M. und in Brandenburg Preullen (1934); Wallmann, Spener
(A. 42), S. 219ff.

52 Ein besonders eindriickliches Beispiel dafiir ist John Bunyan; vgl. A.
Lang, Puritanismus und Pietismus. Studien zu ihrer Entwicklung von M.
Butzer bis zum Methodismus (1941), S. 208ff. Zur Aufnahme Bunyans in
Deutschland vgl. A. Sann, Bunyan in Deutschland. Studien zur literarischen
Wechselbeziehung zwischen England und dem deutschen Pietismus (1951).

53 H. M. August Hermann Franckens... Lebenslauff: Werke (A. 39),
S. 5ff., bes. 23-29.



wn Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 283

durch sein Wort zur Bufle zu rufen. Ich war wohl iiberzeugt, daf ich nicht
im rechten Zustand wére. Ich warf mich auch oft nieder auf meine Knie
und gelobte Gott eine Besserung. Aber der Ausgang bewies, dal es nur
eine fliegende Hitze gewesen... Ich war wohl in groBer Unruhe und in
groBem Elend, doch gab ich Gott die Ehre nicht, den Grund solchen Un-
friedens zu bekennen und bei ihm allein den wahrhaften Frieden zu suchen.
Ich sah wohl, daB ich in solchen principiis, darauf ich mein Tun setzte,
nicht aequiesciren kénne, doch liel ich mich durch die verderbte Natur
immer mehr einschlidfern, meine BuBle aufzuschieben von einem Tag zum
andern®?,

Ein erster Fortschritt ist dann die tiefere Einsicht in den eigenen
elenden Zustand3. Der darauf folgende griéflere Eifer, Gott zu
dienen, und die Hoffnung auf den Durchbruch zu einem wahrhafti-
gen Leben aus Gott, werden sodann als ein erneutes Fortschreiten
in der Gottseligkeit beurteilt®®. Dieses wird aber im wesentlichen
durch ein doppeltes Hindernis gehemmt, némlich einerseits durch
«vielfiltige Ubereilungen in Worten und Werken», welche durch die
«alte Gewohnheit» bedingt sind, andererseits durch das Bestreben,
«Gottes und der Welt Freundschaft zugleich genielen» zu wollen 5.
— Als néchste Stufe ergibt sich eine gewille duflerliche Befreiung vom
weltlichen Leben fiir Francke durch seinen Wegzug von Leipzig
nach Liineburg. « Hier waren nun die d&uflerlichen Hindernisse vom
lieben Gott gleichsam auf einmal weggenommen. Ich hatte mein
Stiitbchen allein, darinnen ich nicht verunruhiget oder von jeman-
dem in guten Gedanken gestéret ward; dazu speisete ich bei christ-
lichen und gottseligen Leuten.»*® Die dullere Ruhe fithrt nun aber
erst recht in den inneren Kampf hinein. Uber der Schriftmeditation
kommt es zu Zweifeln an sich selbst, an der Autoritdt der Bibel,
an Gott bis zum radikalen Skeptizismus, der schliefllich zu an-
haltendem und flehentlichem Gebet treibt. — Trotz der langen Vor-
bereitung tritt dann der Umschwung plétzlich und unerwartet ein:
«Denn wie man eine Hand umwendet, so war all mein Zweifel hin-
weg; ich war versichert in meinem Herzen der Gnade Gottes in
Christo Jesu; ich konnte Gott nicht allein Gott, sondern meinen
Vater nennen. Alle Traurigkeit und Unruhe des Herzens ward auf

5¢ Ebd., S. 23.
55 Ebd., S. 23f.
5 Ebd., S. 24.
57 Ebd.

5 Ebd., S. 25.



284 S. Hausammann, «Leben aus Glauben»

einmal weggenommen, hingegen ward ich als mit einem Strom der
Freuden plétzlich iiberschiittet, dal ich aus vollem Mut Gott lobte
und pries, der mir solche grofle Gnade erzeigt hatte».5°

Der Ertrag dieser «subita conversio» ist nach Francke ein doppel-
ter: einerseits bleibende Heilsgewilheit, andererseits ernsthafte, er-
folgreiche Abwendung von der Welt:

Denn von der Zeit her hat es mit meinem Christentum einen Bestand
gehabt, und von da an ist mir’s leicht worden zu verleugnen das ungéttliche
Wesen und die weltlichen Liiste, und ziichtig, gerecht und gottselig zu leben
in dieser Welt. Von da an habe [ich] mich bestédndig zu Gott gehalten, Be-
férderung, Ehre und Ansehen von der Welt, Reichtum, gute Tage und duler-
liche weltliche Ergotzlichkeit fiir nichts geachtet. Und da ich vorhin mir
einen Gotzen aus dieser Gelehrsamkeit gemacht [hatte], sah ich nun, daB
Glaube wie ein Senfkorn mehr gelte als hundert Sicke voll Gelehrsamkeit
und daB alle zu den Fiilen Gamaliels erlernte Wissenschaft als Dreck zu
achten sei gegen die iiberschwingliche Erkenntnis Jesu Christi unseres Herrn.
Von da an habe [ich] auch erst recht erkannt, was Welt sei und worin sie von
den Kindern Gottes unterschieden sei. Denn die Welt fing auch bald an,
mich zu hassen und anzufeinden oder einen Widerwillen und VerdruB3 iber
mein Tun spiiren zu lassen, auch sich zu beschweren oder mit Worten mich
anzustechen, daB ich auf ein ernstliches Christentum mehr als sie etwa nétig
vermeinten, dringe®°...

Wie einst bei den Reformatoren die Rechtfertigung, so vereinigt
hier Bekehrung und Wiedergeburt sowohl Selbstpreisgabe wie
HeilsgewiBheit. Doch im Gegensatz zu den Reformatoren ist die
Selbstpreisgabe im wesentlichen verstanden als Weltpreisgabe. Dal
sich dies gerade am Beispiel August Hermann Franckes so deutlich
aufzeigen 1408t, erscheint uns deshalb besonders bedeutsam, weil er
ja allgemein als einer der weltoffensten und aktivsten Pietisten gilt.
Diese negative Einstellung zur Welt ist fraglos mitbedingt durch die
Erfahrung der Kriege, vor allem durch den 30jdhrigen Krieg in
Deutschland. Man kann sich die Frustration kaum tiefgreifend
genug vorstellen, die in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts in
Deutschland immer weitere Kreise erfalt hat und noch lange Jahre
dariiber hinaus wirksam war®. Die Welt begegnet dabei dem
Christen als das schlechthin Feindliche, als eine Macht, mit der er

59 Ebd., S. 28.

80 KEbd., S. 29.

81 Vgl. K. Holl, Die Bedeutung der groBen Kriege fiir das religiése und
kirchliche Leben innerhalb des deutschen Protestantismus: (Gesammelte
Aufsitze, 3 (1928), S. 304-347.



iwn Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 286

nicht zurecht kommen kann. So fliichtet er aus ihr in die Innerlich-
keit, sei es in die dichterische Phantasieidylle der Schéferspiele 2,
sei es in die Zweisamkeit von Jesus und Seele 3. So ist es verstind-
lich, daB Gedanken mystischer Entweltlichung in wachsendem
MaBe in die protestantische Orthodoxie eindringen und das Schrift-
tum. der devotio moderna, Taulers und auch Bernhards von Clair-
veaux EinfluB gewinnt. Monchisches und stoisches Gedankengut
beherrschen immer stirker das Weltverstdndnis der evangelischen
Christenheit®. Auf die christliche Lebensgestaltung hat das die
Wirkung, da3 auch dort, wo der Reformwille ein Neues zu schaffen
vermag, letztlich doch ein Riickzug der Christen aus der bésen Welt
in die fromme Gemeinschaft stattfindet.

Konkret ist es vor allem die Abhingigkeit des Christen von der
Welt und ihren Freuden, was als Ubel empfunden wird. Es ist
charakteristisch fiir die Zeit, dal jetzt auch die stoische Ataraxia
eine Neuauflage erlebt. Bei Johann Arnd kann man beispielsweise
lesen:

82 Vgl. dazu etwa: Th. Bischoff & A. Schmidt, Festschrift zur 250jahrigen
Jubelfeier des Pegnesischen Blumenordens (1894), darin tiber Georg Philipp
Harsdorfer S. XI-476 und tiber Sigmund von Birken S. 481-532.

68 Man vergleiche etwa die geistlichen Lieder aus dem Pegnesischen
Blumenorden: A. Fischer & W. Tumpel, Das deutsche evangelische Kirchen-
lied des 17. Jahrhunderts, 5 (1911), S. 1- 164, bes. etwa Nr. 48, 51, 61, 65,
66 usw.

84 Zur Aufnahme moénchischen Gedankenguts, bes.in seiner 6stlichen
Ausprigung vgl. Schmidt, A. H. Franckes Stellung in der pietistischen Be-
wegung: Wiedergeburt (A. 30), 8. 195; ders., Teilnahme an der gottlichen
Natur: ebd., S. 257; E. Benz, Die protestantische Thebais. Zur Nachwirkung
Makarios des Agypters im Protestantismus des 17. und 18. Jahrhunderts in
Europa und Amerika (1963). Im besonderen ist aber auf Gottfried Arnold
hinzuweisen ; vgl. etwa, E. Seeberg, Gottfried Arnold, Die Wissenschaft und
die Mystik seiner Zeit. Studien zur Historiographie und zur Mystik (1923),
8. 93f.; H. Dorries, Geist und Geschichte bei Gottfried Arnold (1963), 1481f.
Zur Wertschitzung der Stoa durch den jungen Spener vgl. Wallmann, Spener
(A. 42), S. 77f. Besonders hat das stoische Ideal der Ataraxie itber Arnd auf
pietistische Kreise Einflul gewinnen kénnen. Wie bei Arnd stoisches Erbe
zum Tragen kommt, mégen die folgenden zwei Sentenzen exemplarisch ver-
anschaulichen: «Liebe auch das Zeitliche nicht allzusehr, da3 es dich nicht
bis in den Tod betriibe, wenn du es verlierst» (Vom wahren Christentum
[A. 29], 1, 20, 22, S.71). «Darum lerne die Welt verlassen, ehe sie dich verla3t;
sie wird dich sonst schrecklich betriiben» (ebd., I, 20, 25, S. 71).



286 S. Hausammann, «Leben aus Glauben»

O wie ein gut Gewissen behielte der, der keine vergingliche Freude suchte
und sich nimmer mit dieser Welt bekiimmerte! O wie ein ruhig und friedsam
Gewissen hitte der, der allein gottliche Dinge betrachtete, und alle seine
Hoffnung auf Gott setzte! O wie groflen und siilen Trost wiirde der von
Gott haben, der sich nicht auf der Welt Trost verlieBe! Wie mancher Mensch
wiirde oft seine Bekehrung, Besserung und heilige Andacht bei sich selbst
finden, die er bei andern Leuten verliert., Denn in deinem Herzen findest du
das, was du auller demselben verlierst 5.

Das ist sicher eine extreme Aussage. Aber auch der viel weniger
weltabgewandte Philipp Jacob Spener kann sagen, daB es die eigent-
liche Aufgabe eines Christen sei, sich von der Welt unbefleckt zu
erhalten . Man kann zwar diese Aussage auch reformatorisch im
Sinne der mortificatio veteris hominis interpretieren: Der Welt
abgestorben sind diejenigen, die — wie Spener einmal formulierte —
«in nichts ihre eigene Ehre, Gewinn oder Wollust, sondern in allem
allein ihres Gottes Ehre und der Anvertrauten Heil suchen».%

Danach wire die Entweltlichung nichts anderes als die radikale
Selbstpreisgabe im Akt des Glaubens, und die Scheidung zwischen
Welt und geistlicher Neuschopfung liefe mitten durch das Ich des
Glaubens hindurch. Von diesem Ansatz her wire es durchaus
moglich, ein sehr differenziertes und dialektisches Verhiltnis zu
den Giitern dieser Welt zu finden. Doch ist es gerade das Charak-
teristikum von Reformorthodoxie und Pietismus, dall dieses Ver-
stindnis von Selbstpreisgabe, welches mitunter durchaus auch
vorhanden ist, immer wieder durchkreuzt und iiberlagert wird von
jener halb mystischen, halb stoischen Weltabwertung, wie wir sie
bei Johann Arnd kennengelernt haben. Das hat zur Folge, da nun
die Scheidung zwischen Welt und geistlicher Neuschopfung so ver-
lduft, daB} der wahre Glidubige als der Entweltlichte erscheint und
die Welt das Bose ist, das von aullen den Wiedergeborenen zu ver-
fithren sucht. So kommt es, dall das Glaubensleben als ein Leben
erscheint, in welchem Innerlichkeit und Weltentsagung eine sehr
viel zentralere Stellung einnehmen als die verantwortliche Welt-
gestaltung, auch wenn Ansitze zu weltveridnderndem Handeln ge-
legentlich sichtbar werden ¢ und man in Speners « Hoffnung besserer

85 Arnd, Vom wahren Christentum (A. 29), I, 23, 8, S. 83.

8 Spener, Pia desideria (A. 33), S.68, 11 und 39, 19; vgl. Schmidt,
Speners Pia desideria: Wiedergeburt (A. 30), S. 135f.

67 Spener, Pia desideria (A. 33), S. 68, 11ff.

88 Trotz der Reformideen in der Kirche im Zeitalter der Orthodoxie und



wn Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 287

Zeiten fiir die Kirche»$® am Rande auch eine Zukunftshoffnung fiir
die Welt sehen kann. Das alles édndert aber grundsétzlich nichts
daran, da@ letztlich aus der dem Glauben notwendigen Selbstpreis-
gabe im Pietismus wieder wie im Spétmittelalter eine zur Selbst-
gerechtigkeit tendierende Weltpreisgabe geworden ist.

Ziehen wir das Fazit aus unserem Gang durch Reformation,
Orthodoxie und Pietismus:

1. Die Reformation hat das Christenleben aus der schizophrenen
Pendelbewegung zwischen Weltgenufl und Weltverachtung heraus-
gefithrt, und zwar indem sie nicht priméir eine neue Weise der
Lebensgestaltung, sondern ein neues Glaubensverstindnis anbot. In
diesem Glaubensverstindnis umfa3t der Glaube als Annahme des
Evangeliums zugleich auch Selbstpreisgabe und Demut. Selbst-
preisgabe und Demut aber werden im Glaubensleben nach reforma-
torischem Verstdndnis im wesentlichen wirksam als Selbsthingabe
in dem geistgewirkten christlichen Tun der Liebe und in einer neuen
Verantwortlichkeit fiir die Welt.

2. In den spiéteren Jahren der Reformationszeit liefen es die
Zustdnde in den Kirchgemeinden als notwendig erscheinen, neben

des Pietismus, sowie der sozialen und padagogischen Bestrebungen im Pietis-
mus, kann man kaum mehr als von «Ansédtzen» zu weltverindertem Handelns
reden. Denn letztlich geht es bei all diesen Bemiihungen nicht darum, die
Welt und ihre Verhéltnisse als solche zu verédndern, sondern vielmehr darum,
die Menschen aus der bésen Welt herauszuretten und ihnen ein mdéglichst
christenwiirdiges Dasein zu verschaffen. Zu den Reformideen in Orthodoxie
und. Pietismus vgl. H. Leube, Die Reformideen in der deutschen lutherischen
Kirche zur Zeit der Orthodoxie (1924); A. Schleiff, Selbstkritik der lutheri-
schen Kirchen im 17. Jahrhundert (1937). Zu den pietistischen Bemithungen
um die Bildungsreform sei im besonderen verwiesen auf August Hermann
Francke, Schrift iiber eine Reform des Erzichungs- und Bildungswesens als
Ausgangspunkt einer geistlichen und sozialen Neuordnung der Evangelischen
Kirche des 18. Jahrhunderts: Der groe Aufsatz, mit einer quellenkundlichen
Einfiihrung hrsg. von O. Podeczeck (1962).

69 Vgl. Philipp Jacob Spener, Behauptung der Hoffnung kiinftiger besserer
Zeiten (1693); vgl. dazu E. Hirsch, Geschichte der neuern evangelischen
Theologie, 2 (1951), S. 152f.; Wallmann, Pietismus (A. 28), S. 437{f.; ders.,
Spener (A. 42), S. 3074t



288 S. Hausammann, «Leben aus Glauben»

dem Glauben auch dem christlichen Glaubensleben vermehrte
Aufmerksamkeit zu schenken. Es ergab sich die Unterscheidung
und gegenseitige Zuordnung von Rechtfertigung und Heiligung.
Diese wurde zunichst als Zirkelbewegung verstanden, in der Recht-
fertigung und Glaube zugleich Anfang und Ende von Heiligung und
Erneuerung des Lebens sind. Eine immer stidrkere forensisch-im-
putative Vereinseitigung der Rechtfertigungslehre lief in der Ortho-
doxie den Glauben zur Theorie werden und das Glaubensleben als
die Praxis bedurfte nun eines neuen Motors. Dieser wurde in Re-
formorthodoxie und Pietismus in der Wiedergeburt gefunden,
welche — wie in der Reformation die Rechtfertigung — Selbstpreis-
gabe und GlaubensgewiBheit in sich schloB3. Die wesentliche Schwi-
che der neuen Konzeption war aber, dall man meinte, die Glaubens-
gewilheit durch Selbstreflexion einer dauernden Priifung unter-
ziehen zu miissen, und dafl die Selbstpreisgabe faktisch weitgehend
zur Weltpreisgabe wurde.

3. Wenn auch durch diese Ausprigung der Konzeption der
Wiedergeburt fiir uns der Zugang zu ihrem Verstdndnis erschwert
ist, so wird man doch sehen miissen, dafl im Gedanken der Wieder-
geburt eine Neufassung des Rechtfertigungsgeschehens vorliegt,
welche den Vorzug hat, die iuridische Terminologie zu umgehen.
Das heil3t: Ohne eine Zuhilfenahme des Gerichtsgedankens kann im
Reden von der Wiedergeburt zum Ausdruck gebracht werden, daf3
wir durch Christus dem alten, von Grund auf verfehlten Leben ent-
nommen sind und uns als Glaubende in ein neues Leben versetzt
sehen, und dies nicht aus eigener Vernunft und Kraft. Dal} dieses
Leben ein Leben in Hingabe an das Tun der Liebe und in Verant-
wortlichkeit fiir die Welt und ihre Verhéltnisse ist, das werden wir
heute noch in anderer Weise als die Reformorthodoxie und der
Pietismus betonen miissen, und wir konnen dazu auch einiges von
der Reformation lernen. In diesem Sinne scheint mir die Frage an
die Systematische Theologie weiterzugeben zu sein, ob nicht eine
systematisch-kritische Aufarbeitung des Wiedergeburtsgedankens
sich lohnen wiirde? Dabei wird es sich gewil nicht darum handeln
konnen, die uns vielleicht heute nicht mehr ohne weiteres verstind-
liche forensische Rechtfertigungsterminologie durch die Wiederge-
burtsterminologie zu ersetzen. Aus zwei Griinden wire dies wenig
sinnvoll: Einmal deshalb, weil — wie wir sahen — auch die Wieder-
geburtsterminologie bestimmte Gefahren in sich birgt und allein



in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus 289

genommen zu leicht zu MiBverstédndnissen verfithren kénnte. Sodann
auch deshalb, weil eine reine Riickkehr zu einer Theologie der
Wiedergeburt zu einem Regrel3 in den Pietismus fithren miilte, der
angesichts der heutigen Situation in keiner Weise sinnvoller sein
diirfte als ein RegreB in die Reformation. Es kann iiberhaupt nicht
darum gehen, vor Gegenwart und Zukunft mittels irgendeines
Regresses zu fliehen. Die vorgeschlagene systematisch-kritische
Aufarbeitung des Wiedergeburtsgedankens ist also zu verstehen
als Einladung, an einem konkreten Beispiel zu verdeutlichen, daf3
theologische Rede zeit- und ortsgebunden ist?® und oft in ihrem
intendierten Sinn verstidndlicher wird, wenn dasselbe Problem in
verschiedenen Vorstellungs- und Sprachzusammenhéngen durch-
dacht ist”. In diesem Sinne kénnte vielleicht eine systematisch-
kritische Aufarbeitung des Wiedergeburtsgedankens auch ein erster
kleiner Schritt bedeuten zu einer «Theologie des Heiligen Geistes»,
von dem Karl Barth bekanntlich am Ende seines Lebens eine ge-
wisse Versohnung ertrdumte zwischen dem, was er theologisch sagen
zu miissen glaubte, und dem, was er von Schleiermacher und den
Seinen vernommen hatte 72.

Sust Hausammann, Erlangen

70 Mit dem grundsétzlichen abstrakten Wissen um die Situationsgebun-
denheit theologischen Redens ist es eben nicht getan. Erst in den Konkre-
tionen wird die Relevanz und die Problematik dieser Situationsgebundenheit
deutlich.

1 Der neutestamentlichen Forschung ist dieses Phénomen mindestens in
einer Hinsicht ldngst vertraut. Sie setzt sich schon seit der zweiten Hilfte
des 19. Jahrhunderts mit dem Vorhandensein zweier verschiedener Denk-
kategorien bei Paulus auseinander: N. Géumann, Taufe und Ethik. Studien
zu Romer 6 (1967), S. 11-17. Dabei hat die neuere Forschung ergeben, dal
sich die sakramentalen und die ethischen Gedankenginge gegenseitig inter-
pretieren und vor Mifldeutungen absichern. Beide Denkkategorien sind des-
halb sinnvollerweise einander zugeordnet, weil sie je verschiedene Aussage-
horizonte haben und nur gemeinsam das verstéindlich machen kénnen,
worum es Paulus geht: G. Bornkamm, Taufe und neues Leben bei Paulus:
Das Ende des Gesetzes. Paulusstudien. Gesammelte Aufsitze, 1 (1958),
S. 34-69; Gidumann a.a.0.S. S. 158-62.

2 Vgl. K. Barth, Nachwort: Schleiermacher-Auswahl, besorgt von H.
Bolli (1968), S. 311f.

19



	"Leben aus Glauben" in Reformation, Reformorthodoxie und Pietismus

