
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 4

Artikel: Der Schluss des Markus-Evangeliums : ein
überlieferungsgeschichtliches Problem

Autor: Bartsch, Hans-Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 27 Heft 4 Juli-August 1971

Der Schluß des Markus-Evangeliums
Ein überlieferungsgeschichtliches Problem

Einen mit viel Zuversicht vorgetragenen Versuch der
Rekonstruktion des «verlorenen» Markus-Schlusses hat kürzlich Eta
Linnemann veröffentlicht1. Der ursprüngliche Schluß des zweiten
Evangeliums finde sich in Matth. 28, 16f. + Mark. 16, 15-20.

1.

K. Aland hat mit textkritischen Gründen diesen Versuch
überzeugend als unhaltbar erwiesen2. Der überzeugendste Grund läßt
bereits die Voraussetzung für die Rekonstruktion eines «verlorenen»
Schlusses unmöglich erscheinen, die Annahme, daß dieser
ursprüngliche Schluß durch Blattabbruch verlorengegangen sei.

«Die Wahrscheinlichkeit, daß die Vorlage so endete, daß der frühe Kopist
ihre Unvollständigkeit nicht erkennen konnte, ist ganz minimal... Aber
nehmen wir die beinahe absolute Unwahrscheinlichkeit trotzdem als gegeben
an, dann bedeutet es eine erneute beinahe absolute Unwahrscheinlichkeit,
daß dieses Exemplar nun ausgerechnet zum Stammvater einer ganzen
Textgruppe wurde...

Kur dann hat die Theorie des Blattverlustes als Ursache für die Verkürzung

des Markus-Evangeliums um seinen eigentlichen Abschluß eine
Existenzmöglichkeit, wenn man diesen Blattverlust ganz früh, beim Exemplar des

Verfassers selbst ansetzt.»3

1 Eta Linnemann, Der wiedergefundene Markus-Schluß : Zs. Theol. Ki. 66

(1969), S. 255ff.
2 K. Aland, Der wiedergefundene Markusschluß Eine methodologische

Bemerkung zur textkritischen Arbeit: ebd. 67 (1970), S. 3ff.
3 Aland (A. 2), S. 9. Die Argumentation gewinnt ihre Überzeugungskraft

aus der konkreten Bezogenheit, während die verbreitete Annahme eines
Blattabbruchs allzu abstrakt bleibt und als das Unbehagen des Lesers gegenüber

dem vorliegenden Markus-Schluß beruhigend akzeptiert wird.

16



242 H.-W. Bartsch, Der Schluß des Markus-Evangeliums

Wenn Aland diese Möglichkeit zugesteht, da gegen sie keine
Einwände mit textkritischen Gründen vorgebracht werden können, so
ist die Wahrscheinlichkeit dennoch gering, wenn man annimmt, daß
die ersten Kopisten zum Kreis des Verfassers gehörten, die das

ganze Evangelium gut kannten. Es ist dann eher möglich, daß der
jetzige Markus-Schluß auf eine bewußte Korrektur des Verfassers
bzw. des Kreises um den Verfasser zurückgeht. Damit ist aber die
textkritische Frage unversehens in ein literarkritisches Problem
übergegangen. Das ist stets der Fall, wenn wir bei Varianten nicht mit
mechanischen Schreibfehlern rechnen können, oder rein grammatische

oder stilistische Korrekturen anzunehmen haben, sondern
in der Variante bewußte sachliche Korrektur des ursprünglichen
Textes sehen müssen.

Die Frage des Markus-Schlusses sollte darum grundsätzlich aus
dem Bereich textkritischer in den Bereich literarkritischer Diskussion
verlegt werden. Textkritisch dürfte der Schluß des Markus-Evangeliums

bei 16, 8 als ursprünglich nicht mehr angezweifelt werden.
Daß ein frühzeitiger Verlust des ursprünglichen Schlusses
wahrscheinlich ist, «weil mit ecpoßoOvTo 'fâp schwerlich eine Schrift
schließen konnte»4, hat bereits die Autoren der beiden
Ersatzschlüsse an die Arbeit gesetzt. Es ist der Eindruck eines Lesers,
der mit der konkreten Situation, in der das Markus-Evangelium
geschrieben wurde, nicht mehr vertraut war; oder die Verfasser
eines Ersatzschlusses haben jene Situation und die Erwartung, in
der das Evangelium geschrieben wurde, als überholt angesehen.
Nur in Kenntnis dieser konkreten Situation, in der der Schluß des

Markus-Evangeliums mit 16, 8 verständlich und sinnvoll ist, läßt
sich die literarkritische Frage nach einem möglichen anderen
«ursprünglichen» Schluß in einer früheren anderen Situation sinnvoll

erörtern.
Nun hat W. Marxsen sich darum bemüht, die konkrete Situation

der Abfassung des Markus-Evangeliums, vor allem aufgrund der
Fassung der synoptischen Apokalypse in Mark. 13 und der Weisung

4 Dieses Argument bestimmt zu Unrecht die Diskussion und wird zumeist
widerspruchslos akzeptiert ; so noch K. M. Fischer, Redaktionsgeschichtliche

Bemerkungen zur Passionsgeschichte des Matthäus (1970), S. 128

Anm. 77.



H.-W. Bartsch, Der Schluß des Markus-Evangeliums 243

Mark. 16, 7, zu analysieren5, ohne einen verloren gegangenen Schluß
vorauszusetzen. Er argumentiert mit Recht gegen die Annahme, daß
der «ursprüngliche» Schluß wegen des «Widerspruchs zu den
späteren Osterlegenden»6 weggebrochen sei, daß es dann
nähergelegen hätte, die unpassenden Erscheinungsberichte zu ersetzen7.

Gegenüber der Rekonstruktion von E. Linnemann erheben sich
unter diesem Aspekt auch literarkritische und theologische
Einwände. Matth. 28, 16 ff. bildet eine Einheit, die als zentrales Motiv
den Sendungsauftrag hat8, so daß es nicht möglich ist, den Eingang,
der lediglich die Situation für diesen Auftrag skizziert, als
selbständige Erzählung herauszubrechen. Und Mark. 16, 15-20 ist
einerseits von Matth. 28, 18f. abhängig und andrerseits ein
verheißendes Summarium der Acta-Erzählungen, die dem Verfasser
im Anfang des 2. Jahrhunderts bekannt waren. Es ist unmöglich,
alte Elemente aus diesen Stücken zu analysieren. Theologisch ist
es nicht gut möglich, eine Epiphanieerzählung im Stile hellenistischer

Vorstellungen am Anfang der Überlieferung anzunehmen, da

ursprünglich die Erscheinung des Auferstandenen messianisch
verstanden wurde9. Wollen wir Überlieferung finden, die zur Zeit der
Abfassung des Markus-Evangeliums bereits getilgt oder verdrängt
wurde, so müssen wir für sie die messianischen und apokalyptischen
Elemente als konstitutiv annehmen, die dann aufgrund der «Paru-
sieVerzögerung» als nicht mehr tragbar erschienen.

5 W. Marxsen, Der Evangelist Markus. Studien zur Redaktionsgeschichte
des Evangeliums (1956), S. 75f., 142ff.

6 R. Bultmann, Geschichte der synoptischen Tradition (31958), S. 309,
im Ergänzungsheft S. 43 und die dort angegebene Literatur.

7 Marxsen (A. 5), S. 51. Leider hält auch Marxsen daran fest, daß Mark. 14,
28 und 16, 7 sich wie «Weissagung und Erfüllung» verhalten, S. 47. Diese von
W. G. Kümmel, Verheißung und Erfüllung. Untersuchungen zur eschatolo-
gischen Verkündigung Jesu (1956), S. 70ff., vertretene These widerspricht
dem Wortlaut. In 16, 7 wiederholt der Engel unter Bezugnahme auf 14, 28
die Weisung Jesu und fügt die Verheißung hinzu: éxei ainôv öyeaöe. Durch
die beiden von Markus eingefügten Verheißungsworte wird die Erscheinung
des Auferstandenen, die bereits Vergangenheit und damit ein Stück der
Geschichte geworden ist, in Beziehimg zu der erwarteten Parusie gesetzt.

8 Bultmann (A. 6), S. 313, der zudem dieses Stück zu den «ganz späten
Bildungen des hellenistischen Christentums» zählt. Vgl. auch M. Dibelius,
Die Formgeschichte des Evangeliums (31959), S. 199. 285.

9 Bultmann (A. 6), S. 313f.



244 H.-W. Bartsch, Der Schluß des Markus-Evangeliums

W. Marxsen sieht das Bewußtsein der Parusieverzögerung in
einer bestimmten Form für den Markus-Evangelisten gültig. «Die

Auferstehung hat er im Rücken. Damit hat faktisch eine 'Epoche'
begonnen, die 'Auferstehungsepoche', in der Christus als der
Auferstandene herrscht, die mit der bevorstehenden Parusie
abgeschlossen wird.10» Der offene Markus-Schluß wird sinnvoll, wenn
man für den Evangelisten diese Parusie als unmittelbar bevorstehend

annimmt. Die Weissagung von der Zerstörung des Tempels,
Mark. 13, 2, ist nicht als vaticinium zu verstehen11, sondern erfolgt
angesichts der Entwicklung während des römisch-jüdischen Kriegs,
so daß die Jahre 66 bis 70 als die Abfassungszeit erscheinen, in der
das Evangelium, so wie es uns vorliegt, verständlich wird. Ob konkret

mit der Weisung von Mark. 16, 7, nach Galiläa zu ziehen, die
Flucht der Gemeinde nach Pella aufgrund einer Engelweisung in
Beziehung zu setzen ist, wie Marxsen in Kombination der beiden
Epiphanius-Zitate (Haer. 29, 7. 8. und De mens. 15) annimmt,
läßt sich nicht erweisen. Jedoch ist diese Annahme wahrscheinlicher
als die übliche Interpretation, in Mark. 16, 7 habe sich eine Flucht
der Jünger nach Galiläa niedergeschlagen12.

Nimmt man diese Situation für die Abfassung des Markus-Evangeliums

an, so ist damit zwar die gegenwärtige Form, in der uns
das Evangelium vorliegt, als für diese Zeit der Abfassung
vollständig anzunehmen. Es braucht nicht mehr ein mechanisch oder
bewußt abgesprengter verlorener Schluß angenommen zu werden.
Aber es ist ebenso deutlich, daß hinter dieser Form eine ältere,
durch Redaktion veränderte Form steht. Mark. 14, 28 und 16, 7

sind die unübersehbaren Zeichen dieser Redaktion, ohne die die
Abfassung nicht denkbar ist. Damit stellt sich die Frage, ob

ursprünglich ein anderer Schluß am Ende des Evangeliums gestanden
hat, nicht mehr als textkritische, sondern als Iiterarkritische,
überlieferungsgeschichtliche Frage.

10 Marxsen (A. 5), S. 74.
11 Marxsen (A. 5), S. 121 ff.
12 Bultmann (A. 6), S. 309. Diese Annahme widerspricht dem Charakter

von Mark. 16, 7 als redaktionellem Einschuß des Evangelisten. Es geht
diesem ja nicht um die exakte Aufarbeitimg der Vergangenheit, die
angenommenen Ersterscheinungen in Galiläa anstatt durch eine Flucht - wie es

dem tatsächlichen Ablauf angeblieh entspricht - durch eine Weisung Jesu



H.-W. Bartsch, Der Schluß des Markus-Evangeliums 245

2.

Um diese Frage als notwendig zu erweisen, sei auf einige
Beobachtungen gewiesen, deren Bedeutung für die Frage der redaktionellen

Bearbeitung des Markus-Evangeliums bisher zu wenig beachtet

wurde.
1. Mark. 14, 62 bietet stärker als Matth. 26, 64 und im Gegensatz

zu Luk. 22, 68f. die eindeutige Bejahung der hohenpriesterlichen
Frage, ob Jesus der Gottessohn sei. Während Matthäus die direkte
Antwort von der Voraussage mit den Zitaten aus Dan. 7, 13 und
Ps. 110, 1 absetzt, bildet die Antwort bei Markus eine Einheit.
Bei Markus ist diese Aussage Jesu die eindeutige Proklamation
der unmittelbar bevorstehenden Parusie: «Ein apokalyptisches
Bild soll sich als ein dringlich nahes Ereignis vor den Augen des

hier versammelten Synhedriums entrollen».13 Lohmeyer weist
zu Recht darauf, daß es kein Jesuswort in den Evangelien gibt, das
ähnliches verkündet; denn es ist nicht zu den Jüngern, sondern zu
den Jesus Verurteilenden gesprochen14.

Man wird dies Wort kaum auf die Situation zur Zeit der
Abfassung des Markus-Evangeliums bezogen zu verstehen haben,
sondern es der Markus vorliegenden Überlieferung zuweisen müssen.
Dann muß aber gefragt werden, welches apokalyptische Ereignis
die ersten Zeugen, die Väter dieser Überlieferung, damit angekündigt

sahen. Zur Zeit der Bildung dieser Überlieferung muß
angenommen werden, daß dieses Wort, eine eindeutige Bildung der

zu begründen. Diese Hypothese fordert tatsächlich einen mechanisch
abgebrochenen Schluß, da nur unter der Voraussetzung, daß das Markus-Evangelium

ursprünglich eine galiläische Erscheinung berichtet hat, der redaktionelle

Einschub als Begründung für Erscheinungen verständlich ist, die für
den Evangelisten bereits Vergangenheit sind.

13 E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus (141957), S. 328; anders
E. Schweizer; Das Evangelium nach Markus (111967), S. 191, vgl. dagegen
die vorhergehende Auflage im NTD von J. Schniewind (1963), S. 193f.

14 Lohmeyer (A. 13), ebd. Der von ihm aufgezeigte Unterschied zu den
Leidensankündigungen in Mark. 8, 31; 9, 31; 10, 33 ist allerdings
traditionsgeschichtlich in umgekehrter Richtung zu interpretieren. In den Leidens-
ankündigungen ist der Bezug auf den apokalyptischen Charakter der
Ereignisse bereits getilgt, weil diese Ereignisse bereits zur vergangenen
Geschichte gehören.



246 H.-W. Bartsch, Der Schluß des Markus-Evangeliums

Urgemeinde, auf ein bestimmtes Ereignis Bezug nahm, das durch
dieses Wort als von Jesus angekündigt erwiesen wurde. Als Bildung
der Urgemeinde trägt es den Charakter eines vaticinium ex eventu.

Der Vergleich mit der Fassung des Wortes im Lukas-Evangelium
bestätigt diese Beobachtung. Lukas hat unter Zurückstellung der
direkten Antwort Jesu auf die Frage des Hohenpriesters nur das

Zitat aus Ps. 110, 1 festgehalten, während er die Ankündigung an
die Mitglieder des Synhedriums aus Dan. 7, 13 tilgte: üttö toO vöv
bè eorcu ô iùôç ToOav-O-piLirou Kcd>ri|.ievoç ék beSiujVTrjç buvct|ueujç toû ôeoû.

Diese Abwandlung des Markus-Textes bedeutet keineswegs,
daß die Parusie «noch nicht aktuell» sei, so wenig der
Markus-Text allgemein sagt: «Bald wird man die Parusie sehen».15

Dies ist eine Interpretation, die die Aussagen entsprechend dem
modernen Verstehen ins Allgemeine transponiert, anstatt die
konkrete Bezogenheit für jene Zeit zu bedenken. Lukas tilgte die

Ansage, daß Jesu Richter den Menschensohn auf den Wolken des

Himmels kommen sehen werden, weil es sich nicht ereignet hat. Die
Enteschatologisierung des Lukas erfolgt retrospektiv, als notwendige

Abwandlung des vaticinium.16
Aus Mark. 14, 62 ist darum zu entnehmen, daß das Markus-

Evangelium ursprünglich Texte enthielt, die eine Erfüllung dieser

15 So H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie des Lukas
(31960), S. 77 Anm. 2. An die Stelle der konkreten Bezogenheit in der
Auslegung dieser lükanischen Abwandlung tritt bei Conzelmann die theoretische
Überlegung über das Verhältnis der christologischen Titel.

16 Die Auseinandersetzung mit der Konzeption von Conzelmann (A. 15)
kann hier nicht in extenso geführt werden. Jedoch darf auf den entscheidenden

Unterschied verwiesen werden. Conzelmann interpretiert Lukas von
einer als Arbeitshypothese angenommenen theologischen Konzeption her
und vernachlässigt die Beziehung auf die konkreten Verhältnisse zur Zeit
des Lukas im Gegenüber zu den Verhältnissen zur Zeit der Abfassung seiner
Vorlagen. Gerade aus dem Unterschied der Verhältnisse ist aber das
ausgesprochen historische Interesse des dritten Evangelisten zu verstehen. Für
ihn war im Gegensatz zu Markus die Hoffnung auf die Parusie in der
Vergangenheit gescheitert, und die Gefahr einer Beruhigung über die Parusie -

Verzögerung im Sinne von Luk. 12, 45, xP0VFei b KÙpiôç pou épxe<J&cu,

mußte abgewehrt werden, indem die Beziehung zur Hoffnung Israels lebendig
gehalten wurde, wie es am deutlichsten im Prozeß des Paulus in Apg. 21 ff.
geschieht. Vgl. die Auseinandersetzung in H.-W. Bartsch, Wachet aber zu
jeder Zeit. Entwurf einer Auslegung des Lukas-Evangeliums (1963), passim.



H.-W. Bartsch, Der Schluß des Markus-Evangeliums 247

Ankündigung berichteten. Daß es sich dabei um Erscheinungsberichte

handelte, darf als die einzige Möglichkeit angenommen
werden ; denn welche Berichte hätten sonst als Erfüllung verstanden
werden können? Allerdings muß bereits aus der Tilgung wie aus
der Abwandlung der Ankündigung bei Lukas gefolgert werden, daß
diese Erscheinungsberichte als Parusieberichte gestaltet waren.

Nehmen wir darum an, daß es ursprünglich im Markus-Evangelium

Erscheinungsberichte gegeben hat, die das Erscheinen des
Auferstandenen als Erscheinen des Menschensohnes mit den Wolken
des Himmels berichteten, so lassen sich Beobachtungen anführen,
die diese Annahme begründen.

2. Die Bemühungen, 1. Kor. 15, 3-5 auf Erscheinungen
zurückzuführen, die wir mit den verschiedenen Erscheinungsberichten der
Evangelien und der Apostelgeschichte identifizieren können, sind
allgemein als gescheitert aufgegeben17. Wir kennen in den Evangelien

nur die direkte Parallele Luk. 24, 34, die auf die gleiche Tradition

zurückgeht. Es dürfte einsichtig sein, daß die von Paulus
referierte Tradition von Erscheinungen - einerlei, wie man sie analysiert
und wieweit man annimmt, daß Paulus selbständig aufgrund seiner
Kenntnis die Tradition vervollständigt - nicht auf das Referieren
der Tatsache von Erscheinungen beschränkt war, sondern daß
hinter der Aufzählung ursprünglich «Berichte» gestanden haben,
wie immer diese gestaltet gewesen sein mögen. Nur so viel dürfte
sicher sein, daß sie nicht aus dem einfachen Satz bestanden, der
in Luk. 24, 34/1. Kor. 15, 5 referiert wird.

Ist es richtig, daß die Argumentation des Paulus mit den Korinthern

nicht auf einen Beweis der Auferstehung Jesus zielt18, sondern
daß er die Identifikation des Gekreuzigten mit dem Auferstandenen
als Begründung für die christliche Hoffnung angesichts der Realität
des Todes auch für die Christen betont, so stehen in der referierten
Tradition die Aussagen über Jesu Kreuzigung und Tod denen von
seinem Auferstehen und Erscheinen gleichwertig gegenüber. Da
wir hinter den Aussagen über Jesu Tod und Begrabenwerden die
Leidensgeschichte in der ersten Form ihrer Tradierung annehmen

17 Vgl. zum Folgenden H.-W. Bartsch, Die Argumentation des Paulus in
1. Cor. 15, 3-11 : Zs. ntl. Wiss. 55 (1964), S. 261 ff. ; H. Conzelmann, Der erste
Brief an die Korinther (111969), S. 291ff. und die dort angegebene Literatur.

18 So auch Conzelmann (A. 17), S. 304f.



248 H.-W. Bartsch, Der Schluß des Markus-Evangeliums

dürfen, müssen wir in gleicher Weise hinter der Aufzählung von
Erscheinungen Berichte annehmen, die ursprünglich zu der
Leidensgeschichte als deren Abschluß gehörten, wie heute die
Grabesgeschichte Abschluß der Leidensgeschichte ist.

Es kann zwar bezweifelt werden, daß Paulus eine derart
geschlossene Leidensgeschichte vorgelegen hat. Je weniger dies
angenommen wird, um so stärker tritt das Bemühen des Paulus hervor,
Tod und Auferstehen des Christus als eine Einheit darzustellen, wie
es am deutlichsten in dem doppelten Verweis auf die Schriften
sichtbar wird. Dabei scheiden in beiden Eällen mögliche
Bezugnahmen auf konkrete Schriftstellen aus. Weder Jes. 53 noch Hos. 6,
2 sind für Paulus als «Schriftbeweis» nachweisbar. Die Interpretation

des Leidens Christi durch Jes. 53 in 1. Petr. 2, 24f. oder 1.

Clem. 16, 3ff. zeigt, wie jenes behauptete, postulierte kcitg tùç
ppaqpdtç entfaltet wurde. Es ist aber unmöglich, angesichts der
sonstigen Praxis des Paulus (z. B. Rom. 3, lOff. ; 9, 25ff. und 15,9ff.)
hinter den Schriftverweisen bereits eine derart exakte Schriftinterpretation

zu vermuten, die Paulus nirgendwo bietet. Das doppelte
KctTÜ xàç Ypacpdç ist vielmehr polemisch gegen eine schriftfreie
Interpretation der Erscheinung des Auferstandenen durch die korinthischen

Enthusiasten gerichtet. Ein ähnliches Postulat in der Bezugnahme

auf die Schriften findet sich in Mark. 14, 49. Die Gefangennahme

Jesu durch eine militärische Aktion mußte so geschehen, iva
lAipuuhiljcnv ai -fpacpai. Erst in Luk. 22, 37 findet sich unabhängig
von der Gefangennahme, aber in sachlicher Beziehung zu der
gewaltsamen Aktion, die direkte Bezugnahme auf Jes. 53, 12. Auch
hier dürfte eine polemische oder apologetische Zielrichtung zu
erkennen sein. Die Beziehung Jesu zu den Zeloten, die seine

Hinrichtung sowie die Art seiner Gefangennahme für den Außenstehenden

nahelegte, wird abgewehrt, bzw. sie wird als in den Schriften
begründet, aber nicht von Jesus aktiv herbeigeführt, dargestellt.

Diese Begründung in der Schrift ist also nicht durch einen
gelehrten Schriftheweis im Stil der matthäischen Reflexionszitate
erwiesen worden. Sie ist in der Gewißheit der ersten Zeugen
begründet, daß sich in Jesu Hinrichtung und Auferstehung der Wille
Gottes vollzog, wie er in den Schriften niedergelegt ist. Diese
Gewißheit wiederum hat ihren Grund in der Erscheinung des
Auferstandenen, deren Interpretation bereits durch das Postulat, daß
sich in dem gesamten Geschehen der Wille Gottes erfüllt, sichtbar



H.-W. Bartsch, Der Schluß des Markus-Evangeliums 249

wird. Der gesamte Zusammenhang der Ereignisse von der Gefangennahme

Jesu bis zu seinem Erseheinen als Christus entspricht dem
erwarteten und durch die Schriften verheißenen apokalyptischen
Prozeß, auf dessen Vollendung Paulus ausschaut und seine Gemeinde
warten heißt. Seine Bezugnahme auf die Erscheinungen setzt darum
Erscheinungsberichte voraus, die entsprechend gestaltet waren.

3. Im Matthäus-Evangelium finden sich innerhalb der
Leidensgeschichte Bruchstücke alten Üherlieferungsgutes, die apokalyptischen

Charakter tragen19. Es sind Matth. 27, 51b-53 und 28, 2-5.
9f. Diese Stücke sind in der Exegese lange Zeit als «rein novellistische

Motive»20, also als selbständige Erweiterungen des Evangelisten
angesehen worden, die den Ansatz für die detaillierte Erzählung
der Auferstehung im Petrus-Evangelium bilden21. Es hat jedoch
dieser Annahme stets hinderlich im Wege gestanden, daß die

Erzählung des Matthäus durch diese Zusätze uneinheitlich erscheint.
Man hat darum angenommen, «daß bereits Matthäus eine Legende
gekannt hat, die den Auferstehungsvorgang selbst berichtete.»22
Aber der «massive Realismus», den Graß für Matth. 28, 9f.
feststellt und als Erweis für den legendären Charakter der Erweiterung
nimmt, steht im Widerspruch dazu, daß Matthäus diese «Legende»
nur in Andeutungen und mit Zurückhaltung aufnimmt. Zudem ist
die Aufnahme legendärer oder novellistischer Erweiterungen sonst
keineswegs ein Charakteristikum des Matthäus, sondern eher das

Gegenteil, wenn man die matthäischen Parallelen mit den novellistischen

Wundergeschichten Mark. 2, 1-12; 5, Iff. und2Iff. vergleicht.
Daß jedoch der uneinheitliche Charakter der Grabesgeschichte bei
Matthäus nahelegt, daß der Evangelist die ihm vorliegende
Erzählung von der Auffindung des leeren Grabes mit anderem
Überlieferungsgut verbindet, ist eine folgerichtige Annahme.

Nun sollte der Charakter der Einschühe auf deren Ursprung hin
untersucht werden. Es sollten die zwangsläufigen Folgerungen
daraus gezogen werden, daß die einzelnen topoi - Erdbeben, Öffnen
des Grabes (bzw. der Gräber), das Erscheinen des maPakh JHWH,

19 Vgl. zum Folgenden H.-W. Bartsch, Das Auferstehungszeugnis. Sein
historisches und sein theologisches Problem (1965), S. 12ff.

20 Bultmann (A. 6), S. 305.
21 So noch H. Graß, Ostergeschehen und Osterberichte (21962), S. 25f.
22 Graß (A. 21), S. 26.



250 H.-W. Bartsch, Der Schluß des Markus-Evangeliums

der Gott selbst vertritt23, sein Aussehen wie ein Blitz, das Gewand
weiß wie Schnee - ausnahmslos den apokalyptischen Vorstellungen
entnommen sind. Dies hatte z. T. bereits E. Klostermann erkannt,
der auf Jes. 1, 18; Dan. 7, 9; Apoc. 1, 14. 17 und Henoch 106, 2. 10

hinweist24, ohne daraus jedoch Folgerungen zu ziehen. E. Lohmeyer
hat in den nachgelassenen Arbeiten zu seinem Matthäus-Kommentar
diese Umwelt der Einschübe stärker hervorgehoben: «Dieser Engel
sieht aus wie ein Blitz, grell und leuchtend wie die Blitze, die aus
Gottes Thron strahlen (Apk. Joh. 4, 5), aber von himmlischen
Wesen ist nur der endzeitliche Richter der Welt, der Menschensohn,

in dieser furchtbaren Majestät geschildert, sein Gewand ist
wie das des verklärten Jesus (Mark. 9, 3) oder des erhöhten Christus
(Apk. Joh. 1, 14) 'weiß wie Schnee'.»25 Er verweist auf die Herkunft
dieser Schilderung von Dan. 10 und auf deren alttestamentlichen
Charakter. Beide Beobachtungen, daß die Einschübe aus anderem
Überlieferungsgut stammen, sowie, daß sie apokalyptischen Stil
zeigen und auf die alttestamentlichen Vorstellungen zurückgeführt
werden können, sind nicht unabhängig voneinander zu interpretieren,

sondern sie zeigen, daß jenes Überlieferungsgut, das Matthäus
in die Grabesgeschichte einfügte, zu einer Schicht gehört, die Jesu
Tod und Erscheinen als einen Prozeß der Erfüllung apokalyptischer
Erwartung darstellte.

Restbestände dieser Überlieferungsschicht sind auch in der mar-
kinischen Leidensgeschichte erhalten geblieben. Dazu gehört vor
allem die prophetische Antwort Jesu an den Hohenpriester in Mark.
14, 62 sowie die Verfinsterung der Erde in 15, 33, der wortlose
Schrei des sterbenden Kyrios in 15, 37 und das Zerreißen des

Tempelvorhangs in 15, 38. Die in der Darstellung gegebene Bezugnahme auf
messianische Texte darf ebenfalls dieser Überlieferungsschicht
zugerechnet werden.

23 E. Lohmeyer, Das Evangelium des Matthäus. Nachgelassene
Ausarbeitungen und Entwürfe zur Übersetzung und Erklärung, hg. von W.
Schmauch (1956), S. 405.

24 E. Klostermann, Das Matthäus-Evangelium (31938), S. 228.
25 Lohmeyer (A. 23), S. 405.



H.-W. Bartsch, Der Schluß des Markus-Evangeliums 251

3.

Sucht man diese Schicht chronologisch innerhalb des

Entwicklungsprozesses der Überlieferung einzuordnen, so scheidet die

Zeitspanne, beginnend mit der Naherwartung der Parusie, von vorneherein

aus. Der Erzählungscharakter ist durch die Darstellung
geschehener Erfüllung der apokalyptischen Erwartung bestimmt,
so daß diese Erzählungen von allen anderen, die in die Zukunft
blicken und Erwartungscharakter tragen, grundsätzlich
unterschieden sind. Sie verheißen nicht die zu erwartende, sondern sie

proklamieren die geschehene Erfüllung. Lediglich die Annahme, daß
die Urchristenheit mit der sogenannten Naherwartung einsetzte,
daß die Proklamierung der Parusieerwartung ihre ursprüngliche
Verkündigung bestimmte, hat die Annahme einer Überlieferung
ausgeschlossen, die anstatt von der Hoffnung von der bereits
geschehenen Erfüllung berichtete.

Daß die frühe Christenheit mit der Proklamation der geschehenen
Erfüllung einsetzte, muß jedoch angenommen werden, wenn man
die spätere literarische und theologische Entwicklung auf ihre
Ansätze hin analysiert.

1. Die paulinische Dialektik des «schon jetzt» und «noch nicht»
bleibt ohne Beziehung zur urchristlichen Verkündigung, wenn man
jenes «schon jetzt» nicht innerhalb der Urchristenheit begründet
versteht.

2. Die Praxis der Heidenmission, die zu dem Konflikt um die
Mahlgemeinschaft zwischen Beschnittenen und Unbeschnittenen
führte, setzt die angenommene Erfüllung der Verheißung von Jes. 2,
3 ; 60, 3 u. a. voraus.

3. Der Glaube an Jesus als den Christus, der am Anfang der
Überlieferung steht, kann nur als Personalisierung des Glaubens an
die Erfüllung der messianischen Verheißung verstanden werden,
er weist damit zurück auf den Glauben, daß das Gottesreich bereits
gekommen ist. Der Glaube an einen Christus als Person, lediglich
auf die Person und ihre kultische Verehrung gerichtet, ist für den

Ursprung des Christentums undenkbar, wenn dieser Ursprung im
Judentum, bestimmt von der alttestamentlichen Überlieferung,
gesehen wird.

4. Wie der Christus, so ist auch der Menschensohn in der
jüdischen Apokalyptik ein nur funktional bestimmter Titel. Er bezeich-



252 H.-W. Bartsch, Der Schluß des Markus-Evangeliums

net keine Gestalt, sondern nur eine Punktion. Entsprechend sind
alle Charakteristika des Menschensohnes in den Evangelien von der
Person Jesu und nicht von einer vorgegebenen Gestalt bestimmt.

Aus den genannten Beobachtungen ist zu entnehmen, daß vor der
uns vorliegenden synoptischen Überlieferung ein «Evangelium»
anzunehmen ist, dessen literarische Gestalt wir zwar nicht rekonstruieren

können, dessen Verkündigung als die frohe Botschaft wir aber
inhaltlich erkennen und aufzeigen können. Es ist das Evangelium
von der geschehenen Erfüllung der in den Schriften gegebenen
Verheißung Gottes von dem kommenden Gottesreich. Wie die
Urchristenheit von der erfahrenen Erscheinung des Menschensohn-
Messias her das Leiden und Sterben Jesu als einen Prozeß von
Ereignissen verstand, die diese Erfüllung auslösten, so faßten sie
ihre Proklamation in eine geschlossene Leidensgeschichte, die mit
dem Einzug Jesu in Jerusalem begann und mit seinem Erscheinen
als Christus endete.

Zu dieser Leidensgeschichte eines ursprünglichen Evangeliums
kann nicht die Geschichte vom leeren Grab gehört haben, da ihre
Intention anders ausgerichtet ist. Sie historisiert das Geschehen,
das ursprünglich das Ende der Geschichte, nicht aber einen Teil
weiterlaufender Geschichte bildete. Diese Historisierung war dem
Markus-Evangelisten darum akzeptabel, weil er jenes
Endgeschehen in unmittelbarer Zukunft erwartete und darum jenem
Angelus interpres die Verheißung in den Mund legte, daß die
Parusie in Galiläa sich ereignen werde, eine Verheißung, die er
zugleich Jesus selbst in den Mund legte, um dadurch die Bedeutung
der Leidensgeschichte zu modifizieren. Sie ist nicht mehr selbst
Zeugnis von dem Endgeschehen, aber die Hinrichtung Jesu steht
in Zusammenhang mit dem sich jetzt erfüllenden Geschehen in
Galiläa. So wird es verständlich, daß Markus den ursprünglichen
Schluß des Evangeliums durch die mit der eschatologischen
Verheißung angereicherte und dadurch für die nahe Zukunft offene

Grabesgeschichte ersetzte. Wir haben also nicht einen mechanisch
oder absichtlich weggebrochenen Schluß des Markus-Evangeliums
anzunehmen, sondern der ursprüngliche Schluß der Leidensgeschichte

wurde durch die Geschichte von der Auf findung des leeren
Grabes ersetzt.

Es ist nicht möglich, den ursprünglichen Schluß zu rekonstruieren.
Aus der markinischen Leidensgeschichte können wir lediglich die



H.-W. Bartsch, Der Schluß des Markus-Evangeliums 253

Motive entnehmen, die auf diesen Schluß hinweisen und ihn selbst
charakterisieren. Aus 1. Kor. 15, 3-7 können wir die Existenz eines
solchen Schlusses entnehmen: er hat eine oder mehrere Erscheinungen

des Auferstandenen enthalten. Aus den Bruchstücken Matth.
28, 2-5. 9f. können wir die stilistische Eigenart dieses Schlusses
entnehmen. Damit sind unsere Möglichkeiten erschöpft.

Das Problem des Markus-Schlusses erweist sich jedoch als ein
weit umfassenderes Problem, als in den Diskussionen textkritischer
Art vorausgesetzt ist. Es ist das Problem des Ansatzes der
urchristlichen Verkündigung und der synoptischen Überlieferung.
Sowenig sich ein ursprünglicher Markus-Schluß rekonstruieren läßt,
so sehr läßt sich die Intention und Struktur des urchristlichen
Evangeliums aus dem vorhandenen Material analysieren. Wir
kommen damit auf dem Wege formgeschichtlicher Analyse über
das Ergebnis hinaus, das in den klassischen Werken vorgelegt ist26,
und können den Ansatz der urchristlichen Überlieferung erkennen.
Jene Zeitspanne zwischen der Entstehung der ersten Gemeinde um
30 und der Niederschrift des Markus-Evangeliums in den Jahren 66

bis 70 läßt sich überlieferungsgeschichtlich füllen.
Die Schwierigkeit, «aus welchem Anlaß diese zukunftsgläubigen

Menschen ihre Erinnerungen an die jüngste Vergangenheit mit
besonderem Eifer weiter verbreiten konnten; das Kommende, dessen
sie gewiß waren und das sie in nächster Zukunft erwarteten, war
doch viel herrlicher als alles Vergangene »27, löst sich auf, wenn wir
den Ansatz der Überlieferung nicht in einer nur auf die Zukunft
gerichteten Predigt sehen, sondern in der Proklamation erfüllter
Gegenwart. Diese Proklamation bestand in der Verkündigung des

Geschehens in den Tagen um das Passah, vom Einzug Jesu in Jeru-

26 Dibelius (A. 8) ; Bultmann (A. 6) ; K. L. Schmidt, Der Rahmen der
Geschichte Jesu. Literarkritische Untersuchungen zur ältesten Jesusüberlieferung

(1919, 21964). Bisher ist die formgeschichtliche Arbeit in Richtimg
auf die weitere literarische Entwicklung, zur redaktionsgeschichtlichen
Forschung weitergeführt worden. Es ist jedoch unbefriedigend, daß jener
Zeitraum von nahezu 40 Jahren bis zum Beginn der Niederschrift unserer
Evangelien unerforscht bleibt. Es erscheint als notwendig, hinter die
Abfassung der Evangelien nach vorhergegangenen schriftlichen Evangelien
konkreter zurückzufragen. Der Schluß des Markus-Evangeliums zeigt eine
Möglichkeit, die Existenz eines Evangeliums zu erweisen, das weder literarisch
noch theologisch dem vorliegenden Markusevangelium entsprach.

27 Dibelius (A. 8), S. 10.



254 H.-W. Bartsch, Der Schluß des Markus-Evangeliums

salem bis zu seinem Erscheinen als der Christus unter dem Eindruck
seines Erscheinens als Bringer des Gottesreiches. Jene annähernd
vierzig Jahre haben wir also nicht als ein überlieferungsgeschichtliches

Vakuum anzusehen; vielmehr bedeutet die Niederschrift des

ersten Evangeliums bereits eine redaktionelle Abwandlung der
bestehenden Überlieferung, die sicher nicht nur als mündliche
Überlieferung gedacht werden kann.

Die Erkenntnis, daß die Leidensgeschichte der erste geschlossene
Zusammenhang des Evangeliums gewesen ist28, gewinnt damit
konkretere Form: es war eine Leidensgeschichte, die mit apokalyptischen

Motiven das Geschehen darstellte, um in ihm die Erfüllung
der alttestamentlichen Verheißung zu demonstrieren. Erst die
Diskrepanz dieser Proklamation zu den konkreten Erfahrungen der
Gemeinde wandelte diese Verkündigung in unterschiedlicher Weise
ab. Im Markus-Evangelium war die Historisierung jenes Geschehens

mit der Ausrichtung auf die nahe bevorstehende Parusie verbunden,
während Paulus die Konsequenz in der Dialektik des «schon jetzt»
und «noch nicht» zog. Erst im Matthäus-Evangelium und in andrer
Weise durch Lukas erfolgte die Personalisierung im Glauben an
Jesus als den verheißenen Christus.

Hans-Werner Bartsch, Prankfurt

28 Dibelius (A. 8), S. 21 f. 178ff.


	Der Schluss des Markus-Evangeliums : ein überlieferungsgeschichtliches Problem

