
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Hans Küng, Menschwerdung Gottes. Eine Einführung in Hegels theologisches
Denken als Prolegomena zu einer künftigen Christologie. Okumen.
Forschungen, hrsg. von H. Küng und J. Ratzinger, II. Soteriolog. Abt., 1.

Freiburg, Herder, 1970. 704 S. DM 52.-.

Das neue Werk von Hans Küng, an dem er seit 1957 immer wieder
gearbeitet hat, macht dem Rezensenten einige Mühe. Soll er es als einen Beitrag
zur Hegel-Forschung bzw. zur Theologiegeschichte, oder soll er es in seiner
Bedeutung für die Diskussion der Gottesfrage und der Christologie würdigen
Methodisch wird der Theologiegeschichtier ernste Einwände gegen Küng
erheben können, denn zweifellos ist es die Hegel-Renaissance, die Küng
veranlaßte, Hegel beim Einstieg in die christologische Debatte als Helfer
zu bemühen. Nach Hegels göttlicher Logik lebt Gott in der progressiven
Selbstbestimmung zum Sein, in der Entfaltung aus der keimhaften
Vollkommenheit zur vollrealen Vollkommenheit. Doch ist dies in der Logik als
der Welt der Schatten nur sichtbar «in seinen Gedanken» als «die Wahrheit,
wie sie ohne Hülle an und für sich ist».

Dieser theologische Aspekt der Logik Hegels interessiert Küng offenbar
zunächst, eng verbunden damit jedoch auch der christologische. Die
Verbindung beider macht, wie Küng gut analysiert, das Problem aus, da Hegel
die ganze Entwicklung der ewigen göttlichen Seinsweisen von seinem Sein
bis zur spekulativen Konkretheit der absoluten Idee durchführt, ohne in
irgendeinem der Stadien den Namen Jesus oder Christus auch nur zu nennen.
Philosophie- und dogmengeschichtliche Erläuterungen bei Küng lassen manche

dem Theologen ärgerliche Verengungen der Hegeischen Thesen besser
verstehen. Im Alter beschäftigt sich Hegel mit steigendem religiösen Interesse

auch wieder mehr mit der konkreten Geschichte. Und Küng läßt keinen
Zweifel daran, daß es der geschichtliche Gott sei, der die Geschichtlichkeit
und Weltlichkeit der Welt in seiner Urgeschichtlichkeit und Geschichtsmäßigkeit

überhaupt möglich macht, «nicht einfach der in Welt und
Geschichte epiphane oder diaphane, erscheinende oder durchscheinende Gott»
(S. 559). Oft stellt man sich die Frage, ob Küngs eigentliches Anliegen einer
«Christologie von unten her» nicht besser von anderen Mentoren der
Vergangenheit hätte lernen können. Die eigenen christologischen Überlegungen
Küngs können kaum bei Hegel anknüpfen. Es war also die bewundernswerte
Dialogwilligkeit des Autors, die ihn zu Hegel führte. Ich verschweige nicht,
daß mir methodisch zwei Bücher des Autors über das Thema «Menschwerdung
Gottes» mehr eingeleuchtet hätten. Den Untertitel des Werkes halte ich für
bedenklich oder doch mindestens für mißverständlich. Das Streifband macht
noch eigens darauf aufmerksam: «Zu Hegels 200. Geburtstag!»

Hegelforschung und Christologie in einem? Ist das der richtige Weg zu
« Prolegomena einer künftigen Christologie »

Aber, wenn kritisch so gefragt werden kann, so darf nicht verkannt werden,

daß Küng ein inhaltsreiches Buch vorlegt, das tatsächlich geeignet ist,
als eine gute Einführung in Hegels Denken zu dienen. Liebevoll sind die



224 Rezensionen

biographischen Stationen Hegels charakterisiert worden. Die Auseinandersetzung

mit der Hegelforschung ist überall sichtbar, nur der Marxismus tritt
sehr in den Hintergrund. Hegel soll nicht kanonisiert werden. Für Küng
kann er nur durch radikale Kritik hindurch fruchtbar gemacht werden. Aber
er sei doch geeigneter als Aristoteles zur Interpretation Gottes heute. Er
könnte dazu helfen, daß, wie Küng es formuliert, heutiges Gottesverständnis
nicht in einen primitiven anthrqmorphen Biblizismus zurückfällt, andererseits

aber auch nicht nur in einen scheinbar überlegenen abstrakten Hellenismus,

wie er die klassische christliche Theologie geprägt hat. Positiv gesagt:
Hegel könnte dazu verhelfen, daß die Theologie den «Gott der Väter und
Jesu Christi» und den «Gott der Philosophen» nicht billig und oberflächlich -
wie bei den alten Apologeten oder neueren Scholastikern - harmonisiert,
aber andererseits auch nicht wie bei den philosophischen Aufklärern oder
den biblizistischen Theologen - dissoziiert, auseinanderreißt. Hegels
Philosophie kann dazu verhelfen, daß der «Gott der Philosophen» im «Gott der
Väter und Jesu Christi» in bestem Hegeischen Sinne des Wortes - negativ,
positiv, supereminent - aufgehoben wird. Auf diese Weise sollte es möglich
sein, einerseits die moderne Entwicklung des Gottesverständnisses und
zugleich das Entscheidende des biblischen Gottesverständnisses ernsthaft zu
berücksichtigen: in einem neuen Verständnis nämlich der Geschichtlichkeit
Gottes, die sich für die Welt und den Menschen als Urgeschichtlichkeit und
Geschichtsmächtigkeit erweist. Ein Gott also, der als der lebendige Gott,
im Gegensatz zu einem Gott in ungeschichtlicher Seinsweise, eine Geschichte
hat und Geschichte stiftet.

Mit Hegel hätte zukünftige Christologie von einem einheitlichen
Wirklichkeitsverständnis her zu denken, in dem weder die Welt gottlos noch
Gott weltlos, sondern Gott in dieser Welt und die Welt in diesem Gott ist.
Das freilich kann nicht nur bei Hegel gelernt werden (auch bei Herder und
Schelling). Aber Hegel hat wohl am eindringlichsten den Gott gemeint, der
sich allen verendlichenden Bestimmungen menschlichen Vorstellens und
Denkens immer wieder entzieht, der eben nicht als «höchstes Wesen» oberhalb,

außerhalb, jenseits dieser Welt zu verstehen ist, sondern der als der
unerforschliche und unerschöpfliche Urgrund, Ursprung und Ursinn alles
Seienden, als der Diesseitig-Jenseitige, als die Transzendenz in der Immanenz
begriffen werden muß. Küng hat mit seinem Buch einen wesentlichen Beitrag
zur Sache der Theologie geliefert.

Friedrich Wilhelm Kantzenhach, Neuendettelsau

Fbank-Ebebhabd Wilde, Kierkegaards Verständnis der Existenz. Publ.
of the Kierkegaard Society, 3. Copenhagen, Rosenkilde and Bagger, 1969.
170 S. Dän. Kr. 32.-.

Nichts könnte gelegener kommen, als wenn endlich nach 50 Jahren
«Kierkegaard-Renaissance» zu dem proprium Kierkegaards vorgestoßen
würde. Gerade hier bestünde der Anspruch des Verfassers zu Recht, als erster
unter den über «5000 Titeln» der Sekundärliteratur das «populär gewordene»



Rezensionen 225

und stets als längst «bekannt» vorausgesetzte «Wort 'Existenz'» bei Kierkegaard

einer genaueren Durchleuchtung unterzogen zu haben. Es wurde das
kaum überraschende, sondern geradezu selbstverständliche Ergebnis vorgelegt,

daß es (und wohl nicht nur) «beim jungen Kierkegaard keinen Existenz-
begriff» gäbe, «wenn anders ein Begriff eine in sich durchgeklärte Bedeutungseinheit»

sei (S. 68). Dennoch dürfte ein solches Unternehmen trotz aller durch
die Ironie des Kierkegaardschen Existierens selber in zufälliger
«wissenschaftlicher» Richtigkeit abgenötigten Zustimmung nicht mit einem fertigen
und damit Kierkegaard gegenüber sachfremden methodischen System
begonnen werden. Der Widerspruch in der Eigenbehauptung: «Das Denken
in Begriffen erreicht die Existenz nicht» (S. 49), und der (woher eigentlich
gewonnenen) «Einsicht, zu diesem Verständnis nur auf dem Wege und mit
den Mitteln der historisch-kritischen Methode gelangen zu können, von der
Kierkegaard selbst nichts hielt» (S. 8), wurde viel zu eklatant, um selber zu
einem adäquaten Verständnis des im terminologischen Ausdruck Nicht-
Verstehbaren zu gelangen.

Gerade weil wir «im voraus» über die «Existenz bei Kierkegaard» gar
nichts wissen, und wir uns deshalb dem «Kierkegaardschen Denken» selber
«anvertrauen» müßten, wäre aber durch nichts ausgemacht, daß wir nur so

«primitiv» sein dürften, die «Schriften in chronologisch geordneten Blöcken
durchzugehen», und damit das «Verständnis der Existenz» «vor allem» nur
durch eine «Wortuntersuchung» des Wortgebrauches von Existenz erfassen
könnten (S. 9/10). Wer vergißt, daß Kierkegaard lutherisch geschulter Theologe

war und so auf jeder Seite seines Schrifttums nicht ein philosophisch neuer
Aspekt, sondern der lebende Mensch, also auch Kierkegaard (und erst recht
in der dichterischen, «poetischen» - ein wirklich romantisches Wort —

Selbstentfremdung seiner Pseudonyme) immer nur in aller «Widerspannung» ganz
gesehen sein wollte - auch der «Extra-Schreiber» in Kopenhagen wollte so
immer (auch für seine «wissenschaftliche Nachlaßverwaltung») der «ganze
Kierkegaard» sein (S. 11 u. 162) -, der mußte sich dann allzu bald durch die
von Kierkegaard gerade als gegenstandslos erwiesene Frage nach « Struktur
und Wesen der Existenz» (S. 145 Anm. 188) auf dem Wege der Ablösung
der Existenz von der Person, dem Selbst, dem Menschen, also von dem
Existentiellen zum endgültig Existentialen wiederfinden. Aber damit wäre
schließlich wieder ein Existav/.begriff eruiert, der in die verdächtige Nähe
jener Funktion des «Geistes» bei Hegel geriet, die Kierkegaard als denkerisch
unaufrichtig vor sich selber verworfen hatte. «Das unausweichlich Faktische»

hatte im Unterschied zur Reflexion Existenz genausowenig begründet
(S. 74), wie Existenz selber von ihrem Anfang (nicht nur nicht philosophisch)
wissen konnte. Sie war nur immer wieder als Subjektivität einer Subjektivität

wehrlos ausgeliefert, weshalb auch nicht weiter erstaunen würde, daß

Kierkegaard «bis 1845 Existenz in einer Weise gebrauchen» konnte, «die
sich in keinem Stück von der umgangssprachlichen» unterschiede (S. 44),
oder er sogar (wie in den «Stadien auf dem Lebensweg») «weitgehend ohne
das Wort Existenz» auskam (S. 50). Denn weder Dasein oder Denken, sondern
lediglich das Schaffen Gottes waren für Kierkegaard der Ursprung des
Existierens, genauso wie es uns schon vor unserer Bewußtwerdung als Predigt



226 Rezensionen

von dem Gott-Menschen, der allein das Existentielle ist (n. W. S. 158: Pap.
X 2 A 433/313 1850), einfach ohne eigenes Zutun aufgezwungen wurde. Für
den Theologen Kierkegaard war jedenfalls das Existentielle doch nur das
Christentum als « Charakteraufgabe » (n. W. S. 156: Pap. X 4 A 110/64 1851

u. A 383/230) und damit die philosophische Bestimmung von Existenz nur
durch die Predigt oder das «Wahrheitszeugnis» vollziehbar.

Hiermit wäre aber dann auch das sprachliche Mißverständnis aufgeklärt,
das sich durch die im Deutschen sehr befremdlichen Bildungen wie «Gedanken-»

und «Geistesexistenz» (seit 1845) für nicht theologisch geschulte
Interpreten aufdrängen mußte, zumal sich Aands-Existentsen in der im
Skandinavischen nicht unterschiedenen inhaltlichen Vielfalt nicht nur mit Geist-,
sondern eben auch mit geistlicher Existenz wiedergeben ließe. Und damit
wäre die auch ansonsten völlig absurde Formulierung an ihren gemäßen
«biblischen Ort» (bei Kierkegaard) verwiesen; denn wenn Existenz wirklich
gelten sollte, dann nicht im Gegensatz von Bewußt und Unbewußt, sondern
in dem beides umspannenden Selbst der Zerrissenheit von Irdischem und
Geistlichem (vgl. Rom. 7, 14f.). «Von der unmittelbaren Existenz würde
gelten, daß sie den Gegensatz nicht zu sehen vermag, sonst wäre (auch) ihre
Unmittelbarkeit dahin» (sie müßte sich selbst als nichtig erkennen);
«hingegen würde aber von der geistlichen Existenz (Aands-Existentsen) gelten,
daß sie den Gegensatz durchhielte und ihn dennoch zugleich in Freiheit von
sich abrückte » (n. W. S. 63 Anm. 196 : SV VI 342 — hier wie bei allen zitierten
Quellen ist der dänische Text mit abgedruckt). Nur so dürfte es dann heißen:
«Nicht durch Vermittlung wird die Geistesexistenz frei, sondern dadurch,
daß sie sich zu den äußeren Gegensätzen in Gegensatz setzt» (S. 63); und
nur so konnte bei Kierkegaard gemeint gewesen sein, daß für den, «der aus
der Kraft des Geistes existieren wollte» (und nur hier stand auch philosophisch

[!] der dritte Artikel in Rede), «die notwendigen Endpunkte der
Bewegung (Bevaegelses-Extremiteter)» - als Konsequenz ohne die «Unmittelbarkeit»

- «das Komische und das Tragische» seien (S. 63 Anm. 197). Oder
kürzer: Nur eine solche geistliche Existenz «distanzierte den Menschen» von
sich selber, eben nicht nur «Nichts» zu sein, was bei Kierkegaard nur Glauben
heißen konnte.

Und erst jetzt durfte Wildes These folgen, wie sie sich aus seiner
Wortuntersuchung mit wissenschaftlicher Sicherheit niemals ergeben würde : Nur
solche «Existenz ist Wirklichkeit und Möglichkeit, weil sie aufgegebene
Vorgabe ist. Stellt sich der Mensch der Aufgabe, die er selbst ist, nicht, so
verfehlt er sich als wahrgenommene zweite Wirklichkeit. Seine Existenz ist
dann schuldhaft bloße Faktizität» (S. 164). Über jede andere «Form» von
Existenz, die sich der Revision zum Absoluten, weg von dem unmittelbaren
und noch nicht selbstbewußten Selbstverständnis des Menschen entzöge und
das Eingeständnis verweigerte, das Höchste nicht zu vermögen, würde doch
nur schon das Urteil gefällt worden sein, daß «das viele Gerede... nur
geeignet sei, sich diese erste, wichtigste und schwierigste Aufgabe zu vernebeln
und sich bei allen Reformen um den christlichen Glauben zu drücken»
(S. 159).

Thomas Buske, Berlin



Rezensionen 227

Andreas Lindt, George Bell, Alphons Koechlin: Briefwechsel 1933-1954,
herausgegeben, eingeleitet und kommentiert. Geleitwort von W. A. Visser 't
Hooft. Übers, der Originalbriefe von Elsie Steck. Zürich, EVZ-Verlag,
1969. 448 S. Fr. 44.-.

Es kann nicht die Aufgabe des Rezensenten sein, zu urteilen über den
Inhalt der Briefe. Sie waren nicht für eine Veröffentlichung bestimmt, sind
aber doch wichtige Dokumente aus der Entstehungsgeschichte des
Weltkirchenrates und aus der Zeit des Kirchenkampfes, so daß ihre Veröffentlichung
zu begrüßen ist. Die Korrespondenz vermag zu zeigen, wie die Männer, die
in der ökumenischen Bewegung eine führende Rolle gespielt haben, geistliche
Persönlichkeiten gewesen sind, in deren Leben das Gebet einen wichtigen
Platz eingenommen hat. Daneben wird auch deutlich, wie sie in ihrer
einflußreichen Stellung einzig und allein darauf bedacht waren, ihren Mitchristen
und den verschiedenen Kirchen, mit denen sie zusammenzuarbeiten hatten,
einen Dienst zu tun. Die Übersetzung läßt den Leser vergessen, daß die
Korrespondenz englisch geführt worden ist. Im Brief Koechlins vom 28. April
1938 gilt es allerdings den Ausdruck «Feiertage» durch «Ferientage» zu
ersetzen. Die Briefe sind eingeleitet und kommentiert von Andreas Lindt. Ein
Leser, dem die kirchengeschichtlichen Ereignisse aus den Jahren 1933-1954
nicht so gut bekannt sind, bekommt dadurch die für das Verständnis der
Korrespondenz nötige Information.

Im Zusammenhang mit der Rolle, die Bischof O. Melle auf der Konferenz
für praktisches Christentum in Oxford gespielt hat, ist es allerdings
angebracht, diese Information etwas zu erweitern: Der Hauptfehler Melles war,
daß er gegen den Rat seiner Freunde nach Oxford gegangen ist. Weil den
Delegierten der Landeskirchen die Ausreise verweigert worden war, wurde
Melle als Sprachrohr des deutschen Protestantismus angesehen, obwohl er
sich selber nur als den Vertreter der Freikirchen verstand. Macht man Ernst
damit, daß Melle nur als Freikirchler geredet hat, so ist es nicht mehr möglich,
zu sagen, daß seine Erklärung «einen öffentlichen Rückenschuß gegen die
Bekennende Kirche darstellte» (S. 329, Anm. 2). So haben denn auch die
württembergischen Vertreter der Evangelischen Allianz, die unter dem Vorsitz

von Professor K. Heim zusammengetreten sind, nach E. Beyreuther
festgestellt, daß Melle «in Oxford im Blick auf die Situation der Freikirchen in
Deutschland richtig geurteilt habe»1. Während Lindt davon ausgeht, das
Votum Melles stelle einen Protest dar gegen die Botschaft zur Lage der
Kirchen in Deutschland (S. 294), meint Beyreuther, daß Randsiedler der
Konferenz Aufklärung suchten über die Verhältnisse in Deutschland. In Wirklichkeit

dürften beide Motive eine Rolle gespielt haben. Daß die Vertreter der
Freikirchen die Botschaft zur Lage der Kirchen in Deutschland nicht einfach
hinnehmen konnten, liegt auf der Hand. Daß Melle vorher mit den andern
deutschen Delegierten konferiert hatte, war Koechlin bekannt (S. 290 unter
Punkt 5) und ist mir auch von solchen, die Melle gekannt haben, bestätigt

1 E. Beyreuther, Der Weg der Evangelischen Allianz in Deutschland (1969),
S. 104.



228 Rezensionen

worden. Daß er dann aber allein zum Prügelknaben geworden ist, wird
niemanden überraschen. - Auf S. 329 ist zu ergänzen, daß die vom Stuttgarter
Oberkirchenrat in Abwesenheit von Landesbischof Wurm erlassene Anweisung

an die Gemeinden wieder zurückgezogen worden ist, und als Kleinigkeit
sei noch angemerkt, daß es in der ökumenischen Diktion nicht üblich ist,
von einem «Methodistenbischof» (S. 329) zu reden, sondern «Bischof der
Methodistenkirche» zu sagen.

Man kann den Briefwechsel zwischen Bell und Koechlin nicht besser

würdigen als mit dem Satz des Geleitwortes, wo W. A. Visser 't Hooft schreibt :

«Hier aber versuchen Männer im Nebel der ersten Jahre des Nationalsozialismus
die tiefe Bedeutung des Kirchenkampfes in seinen ersten Stadien zu

durchschauen» (S. 6).
Paul Handschin, Prankfurt am Main

Rainer Mayer, Christuswirklichkeit. Grundlagen, Entwicklung und
Konsequenzen der Theologie Dietrich Bonhoeffers. Arbeiten zur Theologie, II,
15. Stuttgart, Calwer Verlag, 1969. 347 S. DM 18.-.
Der Verfasser ist der Meinung, im Streit um das theologische Vermächtnis

Bonhoeffers sei seine Stimme kaum noch zu hören. Sein Werk werde zumeist
eklektisch rezipiert oder/und für die je eigene Position in Anspruch genommen.
Mayers «bescheidene und anspruchsvolle» Methode besteht nun im Willen
«zu hören und zu verstehen, was Bonhoeffer sagt». Mit diesem Willen grenzt
er sieh gegen H. Otts Methode des Dialogs ab, obwohl er gleich betont, ein
Vorverständnis könne ja nie ganz ausgeschaltet werden. Es ist nun
folgerichtig, daß vom eigenen Vorverständnis her auch Mayer selbst gezwungen
wird, im Prozeß des Verstehens Exegese, Sachdiskussion und Weiterdenken
in Anschlag zu bringen, d. h. Elemente, in denen er das Wesen der abgelehnten

Methode erblickt (S. 3Iff.).
Voraussetzung der Gesamtinterpretation, welche vom Verfasser dargeboten

wird, ist die Uberzeugung, daß die Fragmente der Werke Bonhoeffers
in einen Gesamtzusammenhang gehören. Nur unter Absehen von diesem,
bzw. von dem einen Thema und Anliegen der Theologie Bonhoeffers, könne
man ihn etwa zum Befürworter der Säkularisierungs-Theologie oder der
Situationsethik machen. Die Gesamtentwicklung von Bonhoeffers Theologie
sei trotz dem Zusammenbruch der früh entworfenen christologischen Ontologie

eigentlich bruchlos, kontinuierlich, von innerer Notwendigkeit
gesteuert.

Das eine Thema Bonhoeffers ist die «Christuswirklichkeit», welche als
Akt-Seinseinheit die Gotteswirklichkeit und die Weltwirklichkeit in sich
vereinigt. Bonhoeffer kämpft gegen den die Wirklichkeit Gottes zu einer
Sonderwirklichkeit degradierenden Dualismus aus der Überzeugung, aus
der Glaubenswahrheit werde ein Prinzip, wenn die Christuswirklichkeit
nicht in die Welt eingeht. Die im Begriff der Christuswirklichkeit anvisierte
Einheit ist spannungsvoll, innerlich differenziert: eine Einheit in der Zwei-
heit — etwa der alten Zweinaturenlehre entsprechend. Diese Art Einheit
macht sowohl den Aktualismus wie auch den Ontologismus immöglich und
wehrt der Identifizierung der Gotteswirklichkeit mit der empirischen Welt.



Rezensionen 229

Die in ihrem Sichtbarwerden zunächst auf die Kirche konzentrierte
Christuswirklichkeit wurde in der Periode der «Ethik» auf die Weltwirklichkeit

ausgedehnt; damit ist die christologische Ontologie zu einer totalen
Seinsdeutimg geworden. Alles echte Sein ist «Sein in Christus»; die
Wirklichkeitsstrukturen sollen eine christologische Auslegung erfahren. Mit dieser
Ausdehnung wird die Ontologie der Kirche zur Bestimmung der Wirklichkeit
schlechthin, weil nämlich Bonhoeffer die christologische Ontologie in seinen
systematischen Frühwerken, gerade um der Sichtbarkeit der Gotteswirklichkeit

willen, als Ontologie der Kirche entfaltete. Der universal ausgedehnte
und somit überfrachtete Wirklichkeitsbegriff bricht jedoch in der Konfrontation

mit der Empirie zusammen. Der Zusammenbruch der christologischen
Ontologie als System rettet jedoch das tiefste Anliegen Bonhoeffers, indem
er die Gefahr einer idealistischen Identitätstheologie und also der
Rechtfertigung des Faktischen abwendet. «Widerstand und Ergebung» gehört in
diesen Zusammenhang. Der Monismus der totalen Einbeziehung der
Weltwirklichkeit in die Christuswirklichkeit bricht in radikale Dualismen
auseinander. Weil aber die neue Kreuzestheologie in «Widerstand und Ergebung»
die WeltWirklichkeit insofern doch mit christologischen Strukturen beschreibt,
als die Unsichtbarkeit und Ohnmacht Gottes in der Welt als das Leiden
Christi verstanden wird, weiß man letzten Endes nicht, welcher Aspekt der
christologischen Ontologie den Sieg davonträgt, der monistische oder der
dualistische. So ist Mayers Feststellung zu verstehen, daß der theologische
Weg Bonhoeffers mit offenen Fragen und Aporien ende (S. 281).

Mayer erklärt in seiner Sachkritik, dieses Scheitern sei darauf zurückzuführen,

daß man auf biblischer Grundlage wohl eine Christus-Ontologie, aber
keine christologische Ontologie entfalten könne (S. 304f.). Diese letztere
lasse keine eigene Ontologie der Weltwirklichkeit, des geschöpflichen Seins

zu und mache sich der Vorwegnahme des eschatologischen Zieles schuldig.
Bonhoeffer habe bei seiner berechtigten Kritik am Pseudoluthertum die
tiefste Intention der Zwei-Reiche-Lehre nicht verstanden. Wie es aber nicht
legitim sei, die Weltwirklichkeit mit christologischen Kategorien zu
beschreiben (S. 220), so bleibe das andere Extrem einer radikalen
Rechtfertigungstheologie (Gogartenund Ebeling) nicht weniger unannehmbar (S. 216ff.,
287). Im Anschluß an H. Schulze will Mayer Gotteswirklichkeit und
Weltwirklichkeit, «Sein in Christus» und die konkreten Strukturen der sozialen
Gegenwart, im verantwortlichen Handeln des Christen miteinander
vermittelt finden (S. 305, 314ff.).

Mayer erfaßt klar die Mitte der Theologie Bonhoeffers, nämlich die Frage
der Präsenz Christi in den Weltstrukturen, und schildert überzeugend den
dramatischen Gang der Gesamtentwicklung dieser fragmentarischen und
dennoch einheitlichen Theologie, in welcher die zentrifugalen Kräfte die je
erreichte Einheit immer wieder sprengen. Wieso der «Zusammenbruch des

Systems» und die «Krise» Bonhoeffers in der Periode von «Widerstand und
Ergebung» keinen «Umbruch» oder «Bruch» in seiner Theologie bedeuten
sollen, wird mir nicht klar (219ff.). Die Unterscheidung zwischen dem
gescheiterten System und dem nicht-gescheiterten Anliegen gewährt für die
These von der bruchlosen Kontinuität, welche in der Verwehrung einseitiger



230 Rezensionen

Mißverständnisse der Theologie Bonhoeffers ihre hermeneutische Funktion
hat, keine hinreichende Begründung. - Die Gefahr liegt nahe, den sonst als
dramatisch geschilderten Denkweg Bonhoeffers in ein idealistisches
Entwicklungsschema zu pressen, welches einen Neuanfang über den tatsächlich
erlittenen Bruch hinaus unmöglich macht.

Das Buch empfiehlt sich als gute Einführung in das Denken Bonhoeffers,
das zugleich den Stand des Streites um sein Erbe darstellt. Außer den bereits
genannten Autoren setzt er sich u. a. mit P. Tillich, H. Müller, J. A. T.
Robinson, B. E. Benktson und P. van Buren auseinander und weist zuletzt
darauf hin, welche Konsequenzen für Kirche und Theologie unserer Zeit
sich aus der Dimension der Christuswirklichkeit ergeben, welche die falschen
Alternativen überwinden könnten (S. 306ff.). Den theologisch bedeutsamsten
Ertrag des Werkes dürfte man wohl darin suchen, daß es die christologische
Ontologie in die eschatologische Perspektive stellt und von dort her die Frage
nach ihren Grenzen erneut aufwirft.

Die mehrmals vorkommenden Formeln «somit ist bewiesen» und «damit
ist widerlegt » sind innerhalb der Theologie im allgemeinen und im Blick auf
die Bonhoeffer-Interpretation im besonderen nicht glücklich.

Ervin Vdlyi-Nagy, Budapest

Gotthold Müller, Botschaft und Situation. Theologische Informationen für
die Gemeinde zum Gespräch um Bibel und Bekenntnis, Kirche und Theologie.
Stuttgart, Calwer Verlag, 1970. 3. Aufl. 1970. 275 S. DM 19.-.

Theophil Vogt, Herausforderung zum Gespräch. Die Kirche als Partner im
gesellschaftlichen Dialog. Veröffentl. des Inst. f. Sozialethik an d. Univ.
Zürich, 3. Zürich, Zwingli Verlag, 1970. 332 S. Fr. 28.—.

G. Müller will mit diesem Buch in erster Linie nicht einen Beitrag an die
wissenschaftlich-theologische Arbeit leisten, sondern «eine andere Aufgabe
der Theologie» anfassen, nämlich ihr «behutsames und seelsorgerlich-verantwortliches

Gespräch mit der christlichen Gemeinde» (S. 9). Das ist nun in
Wirklichkeit auch ein theologisches Programm und bedeutet eine Gewissensfrage

an unsere theologische Arbeit überhaupt. Wenn die 21 Kapitel auf
Vorträge oder Einzelaufsätze zurückgehen, entkräftet diese Feststellung das
eben Gesagte nicht, indem bereits das ursprüngliche Angebot im Zeichen des

genannten Programms gestanden hat und indem auch die thematische Streuung

das Buch als ein Kompendium des Gesprächs des Theologen mit der
Gemeinde über den Glauben ausweist. Wird das Bemühen um Verständlichkeit

durch ein theologisches Fremdwörterverzeichnis unterstrichen, so
erheischt es nicht den Preis des theologischen Profils (vgl. etwa I, 3 : Pfingsten
nach dem «Tode Gottes», oder IV, 2: Der Mythos vom «religions-losen»
Menschen). Es entspricht dem Programm des Buches, wenn das einzige Kapitel,

das ein Beitrag an die wissenschaftlich-theologische Arbeit zu sein
beansprucht (S. 9), nämlich IV, 1, dem Problem der Apologetik gewidmet ist und
- unter Würdigung von E. Brunner und P. Tillich (S. 131 f.), dabei von K.
Barth wohlbelehrt - unter dem Titel «Diakonie des Denkens» für die Neu-



Rezensionen 231

begründung der «Apologetik» eintritt, als einer Funktion der kerygmatischen
Theologie (S. 135) und in Entsprechung zur Diakonie der Liebe (S. 137).

Stellt sich G. Müller der Verantwortung der Theologie gegenüber der
Gemeinde, so Th. Vogt der Verantwortung der Gemeinde gegenüber der
Gesellschaft. Konkret handelt es sich um einen - gründlichen und besonnenen -
theologischen Rechenschaftsbericht über Institution und Arbeit der Evangelischen

Akademien als einer Lebensäußerung der Kirche heute, welcher die
Theologie grundsätzlich verpflichtet ist, an der sie aber auch eine kritische
Funktion hat (S. 11 ff.).

Der Verfasser geht aus von der Darstellung des tatsächlichen Soseins

und der effektiven Tätigkeit (also nicht von der Theorie) dieser Institution,
und zwar am Beispiel des Tagungs- und Studienzentrums Boldern/Zürich (I,
S. 19-77) - um diese kirchliche Lebensäußerung anschließend theologisch
zu erörtern (II und III) :

Zunächst in exegetischer Besinnung (II, S. 79-142), durch Konfrontierung
mit der paulinischen Paränese. Diese hat «Gesprächsstruktur» (142). «Die
Tatsache, daß sich Paulus im Rahmen der Paränese mit konkreten Zeitproblemen

auseinandersetzt, sichert den Fragen der Welt einen theologisch
bedeutsamen Platz...» (139).

Es folgt eine «systematisch-sozialethische» Erörterung (III, S. 143-262),
wo der Verfasser besonders die Ansätze von Emil Brunner, Heinz-Dietrich
Wendland und Arthur Rieh fruchtbar zu machen sucht. Er sieht E. Brunner
und K. Barth - besonders Kirchl. Dogmatik IV, 3 - in nur geringem Abstand
zueinander. Belangvoll wäre m. E. auch in diesem Zusammenhang Barths
politische Offenheit.

Der IV. Teil, «Welterfahrung als Weltverantwortung» (S. 263-306), gilt
den Folgerungen. Räumt Vogt dem positivum des Auftrags der Kirche an
der Gesellschaft mehr Raum ein als dem Problem der Verfehlung dieses

Auftrags als eines christlichen, so zeigt er sich doch auch in dieser Hinsicht
keineswegs blind. Er spricht vom Ruf zu «prophetischer Präsenz» (S. 281)
und unterstreicht, «daß prophetisches Zeugnis zwar in der Situation (und
insofern innerhalb der Gesellschaft) gegeben ist, aber nicht aus ihr herstammt.
Hier wird die Grenze jedes Dialogs, und also auch des gesellschaftlichen
Dialogs, sichtbar» (S. 283). «Gesellschaftlicher Dialog braucht den Gottesdienst,
als seine kritische Grenze, damit er den Menschen und seine Welt nicht in
dialogischen Strukturen verrechnet» (S. 284). «,Bibelarbeit' in der Tagung
macht zeichenhaft sichtbar, daß Gott größer ist als menschliche Situationen»
(S. 305f., vgl. 303ff.).

Jürgen Fangmeier, Wuppertal

Gerhard Ruhbach, Henning Schröer & Manfred Wichelhaus (Hrsg.),
Bekenntnis in Bewegung. Ein Informations- und Diskussionsbuch. Göttingen,

Vandenhoeck & Ruprecht, 1969. 232 S. DM 19.80.

Es handelt sich um das Gemeinschaftswerk eines Arbeitkreises von neun
jüngeren Theologen, die Theologie applikativ betreiben wollen: nicht nur



232 Rezensionen

explikativ und so bei sich selber belassend, aber auch nicht nur pragmatisch,
unter dem Diktat des praktischen Nutzeffekts. «Applikative Theologie wird...
daran erkannt, ob sie bereit ist, Konsequenzen zu ziehen» (S. 101). Vom
selben Kreis stammt die Sammlung Theologia applicativa «Monatsschrift
für Pastoraltheologie» 1964 H. 10. Im vorliegenden Band ist der Komplex
«Bekenntnis» als exemplarisches Thema aufgenommen und in neun verschiedenen

Hinsichten bearbeitet worden: urchristliche Bekenntnisbildung (am
Modell der Entstehung des EvMk studiert) ; «Aspekte der Bekenntnisbildung
in der Kirchengeschichte»; kirchliches Bekenntnis in seinem Verhältnis zur
Hl. Schrift; Bemühung um eine dogmatische Bekenntniskonzeption; «Ökumene

und Bekenntnis»; Bekenntnisbindung und heutiger Religionsunterricht;
«Bekenntnis und Lehrzucht»; «Das Bekenntnisproblem in der

bekenntnisverschiedenen Ehe»; «Bekenntnisbildung in der Gegenwart», mit
Wiedergabe und Interpretation von 24 zeitgenössischen Credo-Fassungen.
Dazu kommt eine Dokumentation, die neben 17 Quellenstücken ein Flori-
legium zum Thema «Bekenntnis» enthält.

Die einzelnen Beiträge sind achtbar bis gewichtig, die Tendenz im
allgemeinen wie offen, so konstruktiv. (Schade, daß das Florilegium mit einem
unglücklichen Ausspruch K. Heims plus einem besonders positiv-denkwürdigen

H. Gollwitzers schließt; das kann zynisch wirken, entspräche damit
aber nicht dem Tenor des Buches im ganzen.) «Bekenntnis in Bewegung»
ist ein Stück Handbuch zum Thema «Bekenntnis» geworden und verdient
vom Gemeinde- bis zum Hochschulseminar Beachtung. Hinsichtlich des

Applikativen seien besonders genannt N. Hasselmanns Gedanken zu einer
«ökumenischen Charta» (S. 119ff.) und Ferd. Barths Modell einer
interkonfessionellen Vereinbarung über konfessionsverschiedene Ehen (S. 160f.), auch
H. Schröers «Konkrete Forderungen» (103ff.) ; nicht glücklich finde ich seinen
Vorschlag einer neuen Verpflichtungsformel zur Ordination (S. 105). Als
systematisch-theologisch besonders gelungen erscheinen mir die Beiträge
von J. Wirsching über «Schrift und Bekenntnis» und H. Schröer, «Auf der
Suche nach einer neuen dogmatischen Bekenntniskonzeption». «Die Schrift
enthält den Niederschlag eines umfassenden und weitausgreifenden
Streitgespräches über die wahre Bedeutung Jesu Christi. Im Bekenntnis wird
diese zerklüftete Landschaft von Geprächsüberlieferungen als mögliche
Sacheinheit ergriffen, zugleich aber immer neu den einzelnen Texten, ihren
Aussagen, Einwänden und Fragen ausgeliefert, ob es sich wirklich also
verhalte (Apg. 17, 11)» (Wirsching, S. 68). Wichtig ist Schröers Rekurs auf das
Fundament des eigenen Bekenntnisses Gottes zum Menschen: «Bekenntnis
ist primär eine christologische und erst deshalb eine ekklesiologische
Bestimmung. Unser Bekenntnis ist Bekenntnis zu diesem Bekenntnis Gottes»
(S. 93). Gerade dieser Kern der Sache läßt das theologische Denken appli-
kativ sein : «Wird Bekenntnis so verstanden, dann kann es als Demarkationslinie

der Kirche gegenüber der Welt grundsätzlich nicht fungieren, es ist
offensiv, nicht defensiv. Das Ja ist prävalent gegenüber dem Nein, Bekenntnis

ist zuerst Bekenntnis zu... und dann erst Bekenntnis gegen... Bekenntnis
ist kommunikativ.»

Jürgen Fangmeier, Wuppertal



Rezensionen 233

Thomas F. Tohkancr, Theological Science. London, Oxford Univ. Press,
1969. XX + 368 S Sh. 84/-.

«Dieses Buch handelt von der Philosophie der Wissenschaft Gottes, also

von einer Disziplin, mit welcher sich der Theologe beschäftigen muß, will er
seine Arbeit recht tun. Was dabei von uns gefordert ist, ist nicht eine
Philosophie der Religion, in welcher die Religion an die Stelle Gottes gesetzt wird,
sondern eine Philosophie der Theologie, bei der wir von der Erkenntnis der
Realität Gottes in Beschlag genommen werden, und gerade nicht vom
religiösen Erscheinungsbild» (S. VIII). Mit diesem Programm, in seinem neuesten
Buch streng und konsequent durchgeführt, vertritt der schottische Theologe
T. F. Torrance eine theologische Position, die kaum der allgemeinen «

Stimmung der Zeit» in der heutigen Theologie entspricht. Vor allem auf dem
Hintergrund der theologischen Situation auf unserem Kontinent gesehen
tritt er für ein Anliegen ein, das in den letzten Jahren eher in den Hintergrund
geraten ist. Der wachsenden Beschäftigung mit Soziologie und Psychologie
stellt er die orthodoxe Tradition einer «theologia perennis» gegenüber mit
ihrer unbedingten Hingabe an das objektive Thema der Theologie: Gott.
Von dorther versteht er die «Wissenschaftlichkeit der Theologie»; und der
Entfaltung ihrer Problematik widmet er in ständigem Dialog mit dem
Wissenschaftsbegriff anderer Wissenschaften den größten Teil seiner
Gedankengänge. Die «wissenschaftliche Leidenschaft» der Theologie besteht in ihrer
«strengen und disziplinierten Entscheidung für Objektivität» (S. 55).

Dieser theologische Objektivismus von Torrance ist keineswegs naiv. Die
Reflexionen moderner Erkenntnislehre vor und nach Kant werden
aufgenommen, die erkenntnistheoretischen Konsequenzen der modernen Physik
berücksichtigt, die konstitutive Rolle des Subjektes im wissenschaftlichen
Erkennen respektiert. Dabei gilt aber für Torrance weiterhin jeder Rede von
der Unangemessenheit des Subjekt-Objekt-Denkens zum Trotz die These

vom Primat des Objektiven in der Wissenschaft. Diese These gilt für jede
Wissenschaft, sie gilt aber besonders streng, und in dieser Strenge sogar
vorbildlich für andere Wissenschaften, in der Theologie. Denn in ihr ist das

Objekt das souveräne Subjekt, welchem im Erkenntnisakt die absolute
Initiative zukommt: als Gnade. Jeder Subjektivismus - psychologischer,
soziologischer oder historischer Prägimg - wird zum eigentlichen Gegensatz
theologischer Wissenschaftlichkeit: er geht am souveränen Gegenstand der
Theologie vorbei.

Die Theologie zeichnet sich aber noch in einem anderen Sinn als
wissenschaftlich aus: durch die Entsprechung des theologischen Denkens seinem
Objekt gegenüber als Respekt vor dem konkreten Wesen ihres « Gegenstands ».

Der Gott der wissenschaftlichen Theologie ist kein «deus nudus», ein
allgemeines Absolutes, sondern Gott in seiner konkreten Offenbarung: Gott in
Jesus Christus. Torrance ist christologischer Theologe: nicht zufällig knüpft
er immer von neuem an Karl Barth an. Es geht ihm so nicht einfach um
einen «orthodoxen Objektivismus» im übergeschichtlichen Sinn, sondern um
dogmatische Reflexion in der Nachfolge der Kondeszendenz Gottes in der
Geschichte. Gerade darin sieht er eine weitere Analogie zwischen moderner



234 Rezensionen

Naturwissenschaft und Theologie: bei beiden darf die «Treue dem Objekt
gegenüber» nicht mechanistisch, ahistorisch gefaßt werden. Sie schließt den
Wissenschaftler als Subjekt mit ein ; in der Theologie besonders intensiv und
auch hier vielleicht wieder für andere Wissenschaften vorbildlich. Im Akt
der Theologie wie im Akt jeder kritischen Wissenschaft ist Zeichen der
Wissenschaftlichkeit die Bereitschaft zum selbstkritischen Engagement, zur
«Metanoia».

Das Buch von Torrance repräsentiert eine ökumenisch bemerkenswerte
Verbindung zweier bedeutender Traditionen. Torrance lebt und denkt einerseits

innerhalb der angelsächsischen Tradition und ihrer intensiven
Auseinandersetzung mit der Naturwissenschaft. Andrerseits vertritt er den
ausgeprägten Willen zur theologischen Orthodoxie, die klassische Kontexte der
Patristik und Reformation sehr ernst nimmt und ständig bedenkt. Gerade
diese beiden Akzente kommen in der heutigen theologischen Produktion vor
allem unseres Kontinentes zu kurz. Darum verdient diese - für manche auf's
erste Hören vielleicht fremde - Stimme unsere Aufmerksamkeit. Diese
Aufmerksamkeit wird dann natürlich auch kritisch sein dürfen und wohl auch
müssen. Torrances Objektivismus - ist er nicht in der Gefahr eines dogmatischen

Konstruktivismus, eines, um mit Bonhoeffer zu sprechen,
«Offenbarungspositivismus»? Sicher nicht einfach im alten intellektualistisch-funda-
mentalistischen Sinn; Torrances «Orthodoxie» ist nicht «supranaturalistisch».
Die Geschichte wird - im Gehorsam der Inkarnation gegenüber - von Torrance
respektiert ; auch für ihn ist theologisches Denken geschichtliches Denken.
Und doch stellt sich mir die Frage, ob die Geschichte hier wirklich voll
ernstgenommen wird - und zwar sowohl im Blick auf die historisch-kritischen
Probleme der theologischen Wissenschaft selbst (die im Buch fast keine Rolle
spielen) wie auch und vor allem im Blick auf unsere geschichtlich-theologische

Situation mit der weitgehenden Erschütterung unserer traditionellen
Theologie und Kirche in der radikal säkularisierten Welt. Torrance geht in
seiner Hingabe an die klassische Thematik einer «theologia perennis» an
dieser Erschütterung allzu unproblematisch vorbei; seine Orthodoxie ist in
der Sache selbst und noch mehr im Ausdruck allzu "ungefährdet und vor
allem im Blick auf die säkularisierten Zeitgenossen in der Kirche und außerhalb

der Kirche wahrscheinlich zu «hoch» gehalten. Und doch: das befreiende
Moment an seiner «objekttreuen» Theologie, das rechtschaffene Pathos der
Hingabe an das alle unsere Erschütterungen überragende Thema der Theologie,

wollen wir nicht übersehen. Es wäre zu unserem Schaden, an dieser

ausgeprägten Stimme ökumenischer Theologie vorbeizugehen.
Jan Milic Lochman, Basel

Raymond Battegay, Der Mensch in der Gruppe. - 1. Sozialpsychologische
und dynamische Aspekte. 2., erg. Aufl. Bern, Verlag Hans Huber, 1968.
79 S. Fr. 10.80. - 2. Allgemeine und spezielle gruppenpsychotherapeutische

Aspekte. 1967. 236 S. Fr. 29.-. - 3. Gruppendynamik und
Gruppenpsychotherapie. 1969. 125 S. Fr. 19.80.

In der Psychiatrie spielt die Gruppenpsychotherapie eine immer größere
Rolle. Wird sie in einer Klinik eingesetzt, so verstärkt sie wesentlich die



Rezensionen 235

heilenden Kräfte. «Eine gruppenzentrierte Struktur eines psychiatrischen
Spitals und die damit verbundene Aktualisierung des Klinikmilieus
(einschließlich Selbsterfahrungsgruppen mit Ärzten und Pflegepersonal, der Rez.)
ersetzten umgrenzende Spitalmauern» (Band 2, S. 177). Die Zeitschrift des
schottischen Institute of Religion and Medicine, «contact», schrieb 1967:
«Those concerned to improve the pastoral care of the Church have seen in
the small group exciting possibilities for a new pattern of church life.» Im
deutschen Sprachraum hat die Praktische Theologie die Frage noch kaum
aufgegriffen, was wir von der Gruppenpsychotherapie für die kirchliche
Seelsorge zu lernen haben. Das Studium der umfassenden Arbeiten des

Basler Dozenten Battegay macht uns auf die Frage aufmerksam und zeigt
Ansätze einer Antwort.

Band 1 gibt eine Übersicht über die Erforschung der Gruppenprozesse.
Es wird über die Untersuchungsmethoden berichtet, über die Stadien der
Gruppenbildung, die Rollendifferenzierungen (Führer, Außenseiter) und über
Binnen- und Außenkontakte einer Gruppe.

Band 2 ist das eigentliche Lehrbuch dieser Therapie, fundiert in
zahlreichen, wissenschaftlich reflektierten eigenen Erfahrungen, und bereichert
durch die Auseinandersetzung mit der umfangreichen Literatur zu diesem
Thema. Die Struktur der therapeutischen Gruppen und die verschiedenen
Formen und Stile der Therapie werden beschrieben. Die fünf Phasen des

Gruppenprozesses werden dargestellt: die explorierende Kontaktnahme, die
regressiven Verhaltensweisen der Gruppenglieder, die kathartischen Durchbrüche

bei einzelnen, die Einsichten, die dadurch für alle möglich werden,
und die Wandlung, die als Reifung zu werten ist. Der Verfasser referiert
femer über Eignung und Ausbildung des Therapeuten, über Indikationen
und Kontraindikationen, über Angst, Aggression und verbale Ausdrucksweisen

der Gruppe.
Band 3 behandelt Probleme, Gefahren, Chancen und wirkende Kräfte in

dieser Therapie und klärt ihr Verhältnis zu anderen Therapien (individuelle
Psychotherapie und Psychopharmaka).

Bei den Überlegungen über die Reform des Theologiestudiums ist nach
meiner Meinung besonders zu beachten, was Battegay über Selbsterfahrungsgruppen

schreibt. Er hat solche auch mit Studenten durchgeführt. Die
Teilnehmer haben durch sie Wesentliches über ihr Verhalten in einem Kollektiv
erfahren und wurden auf diese Weise für ihren späteren Beruf geformt. Die
Fähigkeiten des Pfarrers zur Teamarbeit und zur Seelsorge könnten erheblich

gefördert und allfällige Autoritätsfurcht oder antiautoritäre Ressentiments

bei ihm abgebaut werden, wenn den Theologiestudenten die Teilnahme
an Selbsterfahrungsgruppen unter kundiger Leitung ermöglicht und
empfohlen würden.

Nicht überzeugt haben mich Urteile, die Battegay immer wieder nebenbei
über Großgruppen (Nation, Gesellschaft) abgibt. Erkenntnisse, die man aus
Erfahrungen mit therapeutischen Gruppen gewinnt, lassen sich nur
beschränkt auf Großgruppen mit ihren viel komplizierteren Strukturen
übertragen. Die Entartungsformen von Kleingruppen (bei einem Überwiegen von
Gefühlen und Triebkräften über den Verstand oder bei einem kollektiven



236 Rezensionen

Ausbruch von zurückgestauten Unlustgefühlen), die Battegay «Masse im
Kleinen» nennt, sind nur entfernte Analogien zu dem, was sich oft auf der
politischen Bühne abspielt und noch von ganz anderen Kräften bewirkt wird,
als sie in der Kleingruppe sichtbar werden. Walter Neidhart, Basel

Paul Emanuel Johnson, Psychologie der pastoralen Beratung. Titel des
Originals: Person and Counselor (1966). Wien, Herder-Verlag, 1969. 192 S.

In der Seelsorgepraxis der amerikanischen Kirchen setzen sich immer
mehr die Prinzipien des «Pastoral Counseling» durch, und das zeigt auch
dieses mit kirchlicher Druckerlaubnis erschienene Buch. Der Verfasser
definiert das Counseling als eine Beziehung, in der ein Mensch einem andern
hilft, sein Selbstverständnis zu vertiefen und die Fähigkeit zu erwerben, sein
Leben verantwortlich in der Weise zu führen, wie dies den Vorstellungen vom
Wert und Sinn seines Daseins in der Gemeinschaft mit den Mitmenschen am
besten entspricht» (S. 20). Der Seelsorger muß dafür in drei- bis sechsmonatigen

Kursen an einer Klinik ausgebildet sein - Johnson berichtet ausführlich
über das Kursprogramm - und übt dann seine Tätigkeit im Rahmen einer
kirchlichen Institution aus, die vor der Öffentlichkeit eine gewisse Garantie
für seine Berufsqualität übernimmt. Theologisch versteht Johnson diese Art
der Betreuung, bei der der Priester Theologe und Psychologe zugleich ist, als
eine in der Nachfolge des einen Hirten und Mittlers zu verwirklichende pastorale

Mittlerschaft der vergebenden Liebe und der heilenden Kraft Gottes.
Dabei ist der Priester nicht als Verkündiger oder Verwalter der Sakramente
Mittler, sondern durch seine Empathie und seine dialogische Partnerschaft.

In der Methode knüpft Johnson an die «client-centered therapy» von C. R.
Rogers an, der er in der Eröffnungsphase der Gesprächsreihe weitgehend folgt,
aber er modifiziert sie in der vertiefenden Phase im Sinne eines «responsive
Counseling». Der Counselor beschränkt sich nicht darauf, bloß Spiegel der
Gefühle und Wahrnehmungen des Klienten zu sein. «Indem er aus seinem
eigenen Erfahrungsbereich das vom Klienten Empfangene wiedergibt,
schließt sich der Kreis des Geprächs, und gemeinsam mit dem Klienten müht
er sich durch all die versteckten Labyrinthe und dunklen Wege hindurch hin
zur lebendig-dynamischen Sinngebung des Lebens innerhalb der Gemeinschaft»

(S. 94). Für Johnson gehören die zwischenmenschlichen Beziehungen
des Klienten anders als für Rogers ebenso zur Ganzheit seiner Person. Wenn
Johnson dem Counselor eine aktivere Rolle vorschreibt, meint er aber nicht,
daß er dem Klienten eine fertige Antwort überstülpen müsse, wie das in einer
nicht psychologisch fundierten Seelsorge vielfach der Fall ist, sondern «der
Counselor muß seine Autorität so weit zurückstellen können, daß er, auf
gleicher Ebene mit dem Klienten stehend, als ein Suchender aktiv darangeht,

gemeinsam mit dem Klienten zu lernen und zu wachsend S. 102).
Walter Neidhart, Basel


	Rezensionen

