Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 3

Artikel: L'origine des synodes

Autor: Lanne, Jacques-Emmanuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878648

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’origine des synodes

Entre ce que I’on est convenu d’appeler le «concile» de Jérusalem
(Actes 15; cf. Gal. 2) et I'apparition des premiers synodes dans
Ihistoire de 1'glise, il y a apparemment un hiatus d’environ un
siécle pour le moins. Il faut attendre les derniéres décennies du
second siécle pour que la documentation qui est parvenue jusqu’a
nous fasse mention d’assemblées chrétiennes d’une importance ex-
ceptionnelle convoquées pour traiter d’une affaire grave. Le nom
donné a de telles assemblées est synode ou concile. La terminologie
parait assez flottante.

Je crois utile de rappeler en commengant un passage célébre de Tertullien,
déja montaniste, ol il donne une description intéressante et controversée des
concilia. «Dans les pays grecs se tiennent en certains lieux déterminés ces
assemblées (zlla ... concilia) formées de toutes les Eglises, ou ’on traite en
commun les questions les plus importantes, et qui sont célébrées avec grande
solennité comme la représentation de tout le nom chrétien.» Tertullien décrit
avec enthousiasme de telles assemblées par I'expression «congregar: undique
ad Christum»,t

Il s’agit donc de rassemblements de toutes les Eglises. Ils sont
célébrés avec une grande solennité. Ils ont pour objet de traiter en
commun les questions les plus importantes. Ils sont comme la re-
présentation de tout le nom chrétien. Tertullien précise que c’est
un usage des pays grecs. Autrement dit, de son temps, cela ne se
pratiquait pas en Afrique, ni méme apparemment & Rome; ou, tout
au moins un tel usage n’y était-il pas aussi répandu que dans les

1 Tert. De jejun. XIII, 6, = Corp. christ., 2, p. 1272, Les historiens sont
trés divisés sur ces concilia. Etaient-ils catholiques ou montanistes? G.
Kretschmar, Die Konzile der alten Kirche: Die 6kumenischen Konzile der
Christenheit, hrsg. von H. J. Margull (1961), p. 16, n. 8, penche plutét pour
des conciles catholiques, ce qui était déja implicitement la position de L.
Duchesne dans Origines du culte chrétien (1920%), p. 18. G. Bardy, La théo-
logie de I’Eglise de saint Clément de Rome & saint Irénée (1945), p. 203, n. 5,
pensait plutét & des réunions montanistes. Dans son édition de I'Histoire
ecclésiastique d’Eusebe de Césarée, 2, = Sources chrétiennes, 41 (1955), p. 49,
n. 18, le méme auteur est désormais catégorique pour exclure qu’il s’agisse
de synodes catholiques. Le débat reste ouvert. Peut-étre I’allusion aux jetines
de Paques, au début de ce chapitre XIII, permettrait-elle d’orienter la solu-
tion dans le sens de conciles catholiques.



202 J. E. Lanne, L'origine des synodes

pays grecs. Ceci 8’explique facilement par ce que nous savons de la
diffusion du christianisme au tournant du second et du troisiéme siécle.

Or notre documentation correspond assez bien & une telle des-
cription. Que 'on fasse remonter I'histoire des synodes a4 la con-
troverse pascale des années 190 ou qu’on la situe un peu plus to6t,
en relation avec la crise provoquée par le montanisme, on constate
en effet que les données que nous transmet le livre V de 1’Histoire
Ecclésiastique d’Euscbe de Césarée, recoupent les indications de
Tertullien: En ces derniéres décennies du second siecle, la crise
provoquée par la prophétie de Montan et la divergence concernant
la maniére de célébrer la Paque ont été ressenties comme des af-
faires tres graves. Elles concernaient tout le nom chrétien. Elles ont
donné lieu & des assemblées convoquées spécialement «en certains
lieux déterminés». Mais, en fait, d’apreés ce que nous pouvons savoir,
ces lieux déterminés étaient les «pays grecsy. On peut méme pré-
ciser: I’Asie Mineure, la Syrie, I’Osroéne et la Palestine, ¢’est-a-dire
les régions ot le nom chrétien était le plus ancien et le plus répandu.?
Une caractéristique de ces assemblées est, selon Tertullien, d’étre
formées de toutes les Eglises. Puisqu’il nous précise qu’il s’agit des
pays grecs, le point & retenir — et qui correspond bien & ce que nous
savons des synodes de la question pascale — est que ces assemblées
réunies avec grande solennité se distinguent de la synaxe d’une
Eglise particuliére par le fait qu’en un lieu déterminé des représen-
tants de plusieurs Eglises locales se rencontrent expressément pour
traiter une affaire grave.

Des lors se pose la question de l'origine de ces synodes. Quel est
le mobile qui a amené cette manifestation apparemment nouvellede
la vie ecclésiale? Poser cette question, c’est poser en méme temps
celle de la légitimité de la vie synodale dans I'Eglise, celle de sa
nécessité et celle de sa nature. Autant de problémes dont on sait
que sous une forme ou sous une autre ils sont a ’ordre du jour de
lactualité oecuménique. Trois ans aprés Vatican II, la IVe Assem-
blée mondiale du Conseil cecuménique des Eglises réunie & Upsal
a exprimé le souhait explicite que les membres du Conseil travaillent
«en vue du temps ou un concile vraiment universel pourra enfin
parler au nom de tous les chrétiens et ouvrir la voie de 1’avenir».3

2 Cf. Eus. Hist. eccl. V, 23, 2—4.

3 Rapport final de la section I: Le Saint-Esprit et la catholicité de I’Eglise,
n. 19: Rapport d’Upsal 1968 (1969), p. 15.



J. E. Lanne, L'origine des synodes 203

Et dans la vie de I’Eglise catholique romaine elle-méme les formes
synodales, tout en cherchant leur voie, tendent & devenir institu-
tionnelles.% Il y a 14 une convergence qui mérite une réflexion théo-
logique. Et celle-ci doit pouvoir s’appuyer sur les enseignements de
I’histoire dans la fidélité aux indications de I’Ecriture.

Or, on I'a dit, entre ce que ’on appelle le «concile» de Jérusalem
et les premiéres manifestations conciliaires dont I’histoire nous a
gardé les traces, plus d’un siécle s’est écoulé. Aux historiens de
I’Eglise comme aux exégétes les liens qui rattacheraient les premiers
synodes du second siecle finissant & I’assemblée ou aux assemblées
de Jérusalem, apparaissent habituellement fort ténus. Ils semblent
appartenir davantage a une volonté de justification théologique a
posteriori qu’a une continuité effective.>

En fait, on peut, en simplifiant beaucoup, grouper sous trois chefs
principaux les explications qui ont cours sur I'origine des conciles
au tournant des IIe et IIIe siécles. Ces explications partent de
perspectives fort différentes, méme si elles ne sont pas sans se re-
couper sur un point ou ’autre.

Pour la premiére, les synodes apparus en Asie seraient une con-
séquence de I’organisation des Eglises en ces contrées, modelée con-
sciemment ou non sur la vie civile et religieuse des cités. On connait
la thése de Monceaux @, celle de Liibeck” et le cautionnement prudent

% Le Concile Vatican II n’a pas été qu'un épisode passager dans la vie de
I’Eglise catholique romaine. Il a établi les Conférences épiscopales qui sont
bien des structures synodales. De plus & la suite de Vatican II est venu le
«Synode» des évéques catholiques, institution stable et périodique qui assu-
mera un role probablement toujours plus important dans la vie de I’Eglise
romaine.

5 Voir les bonnes observations de Kretschmar (n. 1), p. 17. Dans la méme
ligne mais sans référence immédiate au «concile» d’Actes 15, voir aussi N.
Brox, Altkirchliche Formen des Anspruchs auf apostolische Kirchenver-
fassung: Kairos 12 (1970), pp. 113-140, qui jette des lumiéres nouvelles sur
le concept d’apostolicité aux premiers siécles.

8 P. Monceaux, De Communi Asiae provinciae (1885), p. 117. Dans cette
thése complémentaire de doctorat, le savant francais semble bien avoir été
le premier a mettre en relation le kotnon civil de la province d’Asie et I’organi-
sation ecclésiastique chrétienne de cette région, et, en particulier les koina et
les synodes chrétiens.

7 C. Lubeck, Reichseinteilung und kirchliche Hierarchie des Orients bis
zum Ausgange des vierten Jahrhunderts. Ein Beitrag zur Rechts- und Ver-
fassungsgeschichte der Kirche (1901). La thése de Liibeck, souvent citée,



204 J. E. Lanne, L’origine des synodes

que leur ont donné Batiffol® et Harnack®. Les conciles africains
du IIIe siécle auraient & leur tour pris leur inspiration de ’organi-
sation du sénat romain. Les arguments apportés postérieurement
par les historiens plus récents, ne sont pas sans poids1®. On voit, en
toute hypothése, comment cette perspective débouche sur une
Eglise d’empire et sur les conciles «impériaux».1?

Pour L. Mortari!? et pour J. Zizioulas!?, ’origine des synodes est
a rechercher dans la figure sacramentelle de la communauté locale.

a été I'objet d’'une réfutation en régle de la part de H. Grotz, Die Haupt-
kirchen des Ostens von den Anfiéingen bis zum Konzil von Nikéa, 325 (1964).
La documentation de ce dernier est cependant assez unilatérale.

8 P. Batiffol s’était d’abord rangé résolument contre la these de Monceaux
dans L’Eglise naissante et le catholicisme (1909%), p. 270 et note 1. Dans
I’édition italienne de 1915 et dans I’édition francaise de 19228, I’allusion a
P. Monceaux a disparu, bien qu’il maintienne ses positions contre 1’origine
profane des synodes ecclésiastiques en Asie. Entre temps il avait publié deux
études ou il découvrait une dépendance du réglement des conciles africains
par rapport & celui du sénat romain, Le réglement des premiers conciles afri-
cains et le réglement du sénat romain: Bull. d’anc. litt. et d’archéol. chrét. 3
(1913) 1-19, et Origines du réglement des conciles: Etudes de liturgie et
d’archéologie chrétiennes (1919).

¥ A. Harnack a pris une position réservée, mais sympathique, aux théses
de Monceaux et de Liibeck dans Entstehung und Entwicklung der Kirchen-
verfassung und des Kirchenrechts in den zwei ersten Jahrhunderten (1910),
pp. 115-116, note 1; puis & ’égard de celle de Batiffol dans Die Mission und
Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, (1924%),
pp. 456457, n. 3. Harnack ne trouve pas convaincants les arguments de
Batiffol, mais il a «'impression que Batiffol a raison», car sans admettre
I'influence directe du sénat romain sur les conciles, on peut découvrir celle
de 'organisation municipale sur les réunions des synodes.

10 Voir en particulier les différents travaux de F. Dvornik, depuis sa con-
tribution De auctoritate civili in conciliis oecumenicis: Acta VI Congr. Vel-
herad. A. MCMXXXTI(1933), pp. 156-167, jusqu’a Emperors, Popes, and
General Councils (1951), pp. 1-23, et Byzance et la Primauté romaine (1964),
pp. 24-25.

11 Cf. pour une légitimation de 1’évolution des synodes impériaux A.
Kartaschow, Die Entstehung der kaiserlichen Synodalgewalt unter Kon-
stantin dem GrofBlen, ihre theologische Begriindung und ihre kirchliche
Rezeption: Kirche und Kosmos. Orthodoxes und evangelisches Christentum
(1950), pp. 137-152.

12 T.. Mortari, Consacrazione episcopale e collegialita. La testimonianza
della Chiesa antica (1969).

13 J. Zizioulas, The Development of Conciliar Structures to the Time of



J. E. Lanne, L’origine des synodes 205

Cette théorie est apparentée aux vues ecclésiologiques de N. Afana-
sieff14 et se situe indirectement dans la ligne de R. Sohm 5.

Enfin pour G. Kretschmar!® le synode est une affirmation de
I'Eglise institutionnelle comme lieu de I’Esprit, contre les extra-
vagances d’un prophétisme incontrélé. Kretschmar, en fait, n’est
pas le premier & proposer cette explication. Avant lui P. de Labri-
olle'” et G. Bardy'8, parmi d’autres, ont indiqué cette piste. Mais
il a le mérite d’en avoir vu plus profondément que ses prédécesseurs
les implications théologiques.

Chacune de ces trois positions, qu’il faudrait d’ailleurs sérieuse-
ment nuancer pour rendre justice aux intentions de leurs auteurs,
peuvent invoquer des faits certains. L’exposé qui suit, va essayer
de retenir de ces theses ce qu’elles paraissent contenir de plus
positif, tout en s’efforcant de montrer qu’au dela de la nouveauté
apparente que constitue le fait conciliaire dans ’histoire de 1I’Eglise
des deuxiéme et troisiéme siécles, on peut tracer une continuité
d’intention qui le rattache aux indicationsduNouveau Testament.
Pour cela nous aurons a examiner quel a été 'objet des premiers
conciles, quelle a été leur composition ou constitution, quelle a été
enfin leur signification par rapport & 'unique Eglise.

1. L’Objet des premiers Synodes

L’objet de ce qu’on appelle le «concile» de Jérusalem semble avoir
été complexe. Les exégetes sont divisés a son sujet et il n’est pas
de ma compétence de prendre position en cette matiere. Il reste

First Ecumenical Council: Councils and the Ecumenical Movement (1968),
Pp. 34-51.

14 Voir entre autres de N. Afanassieff, « Statio Orbis»: Irénikon 35 (1962),
pp. 65-75, et Le concile dans la théologie orthodoxe russe:ibid., pp. 316-339.
Bio-bibliographie du P. N. Afanassieff par Dom O. Rousseau: In Memoriam.
Le R. P. Nicolas Afanassieff: Irénikon 46 (1967), pp. 291-300.

15 Voir entre autres de R. Sohm, Das altkatholische Kirchenrecht und das
Dekret Gratians (1918, reprod. 1967), en particulier pp. 186 ss. Ordination
und Deposition.

16 Kretschmar (n. 1), p. 17; idem, Le développement de la doctrine du
Saint Esprit du Nouveau Testament & Nicée: Verbum Caro 22, n° 88 (1968),
5-55, p. 30.

17 P. de Labriolle, La crise montaniste (1913), p. 30.

18 G. Bardy, Montanisme : Dict. theol. cath., 10 (1929), col. 2359.



206 J. E. Lanne, L’origine des synodes

que soit Actes 15 soit Galates 2 indiquent clairement qu’il s’agissait
de l'attitude que devaient avoir vis-a-vis de la Loi mosaique les
paiens nouvellement convertis. Ce probléme, non point de la valeur
de la Loi, mais des observances judaisantes se retrouve en filigrane
de I’histoire des premiers conciles. On aura ’occasion d’en dire un
mot plus loin. Toutefois ’'objet méme des premiers synodes semble
pouvoir étre envisagé plus positivement sous trois chefs: la relation
Esprit-Saint — Eglise; le mystére du Christ et sa célébration; la re-
présentativité du ministre de 1’Eglise locale.

a) La relation Saint-Esprit — Eglise

Avec plusieurs auteurs, je serais tres enclin & penser que les pre-
miers synodes sont apparus en Asie Mineure a propos des extrava-
gances de la prédication de Montan. L’anonyme antimontaniste
cité par Eusébe!? dit: «Les fideles d’Asie se réunirent souvent au
sujet de cette affaire (le montanisme) en de nombreux endroits
d’Asie; ils examinerent les discours récents (des montanistes) et
montrerent qu’ils étaient profanes; et aprés avoir condamné 1’héré-
sie, ils chassérent ainsi de I’Eglise ses sectateurs et les retranchérent
de la communion.»

I me semble que Kretschmar a vu juste dans l’enjeu de ces
synodes. Il s’agissait de savoir ol était I’Esprit et comment le re-
connaitre en face des faux prophétes. C’est déja ce qu’avait indiqué
G. Bardy. Mais trés justement Kretschmar note qu’ «il ne restait
donc a opposer aux prétentions du montanisme que le Prneuma vivant
et agissant dans les Eglises qui lul résistaient».2¢

Je voudrais & ce sujet faire deux observations. La premiére est
que 8’il a été nécessaire de réunir des synodes de plusieurs Eglises
pour condamner les extravagances de Montan, c’est parce que le
pseudo-prophete attirait des foules de partout pour les mener a
Pépuze et & Tymion, deux petites villes de Phrygie, auxquelles il
donnait le nom. de Jérusalem.?!

La seconde observation a trait au caractére propre de la théologie
asiate concernant le Saint-Esprit. R. Cantalamessa a bien montré

19 Kus. Hist. eccl. V, 16, 10.
20 Kretschmar, Le développement (n. 16), p. 30.
21 Cf. Eus. Hist. ecel. V, 18, 2 qui cite I’antimontaniste Apollonius.



J. E. Lanne, L’origine des synodes 207

qu’en Asie, a cette époque elle était fort peu évoluée.?? On n’était
pas en mesure de distinguer sa personne de celle du Christ. Il signi-
fiait soit la nature divine du Christ, soit 'inspiration prophétique,
soit enfin le don recu au baptéme. Or indépendamment, mais & la
méme époque, le montanisme d’une part, la réfutation de la fausse
gnose de l'autre, ont contraint 1'Eglise & préciser que I’Esprit est
distinet du Christ et que c¢’est le Christ qui le donne a 1’Eglise pour
qu’elle en vive. Irénée nous a laissé une page célebre ou il explique
en quel sens I'Eglise seule est le «lieu» de ’Esprit.?® Le Saint-Esprit
ne pouvait étre trouvé en dehors de I’Eglise et de ceux qui au nom
du Seigneur apreés les Apétres, avaient regu mission d’édifier I’Eglise.

La question allait avoir un double rebondissement quelques dé-
cennies plus tard. Tout d’abord dans I’affaire des lapsi, intimement
liée & la question du rigorisme et aux charismes des confesseurs et
des martyrs. Ici apparaissent avec certitude les premiers conciles
africains tenus sous saint Cyprien et d’autres tenus ailleurs. En
cette seconde moitié du IITe siécle ’affaire intéresse toute 1'Eglise.
Puis quelques années aprés, greffée sur 'affaire des lapsz, la question
du rebaptéme des hérétiques. Ici ce sont & nouveau I’Afrique et
I’Asie Mineure qui se mettent en branle: il n’y a pas de don du Saint-
Esprit et, par conséquent, pas de baptéme en dehors de 1'unique
Eglise. On sait que finalement ce sera la position romaine qui
triomphera apres plus d’un siecle, griace au génie de saint Augustin
aux prises avec le donatisme, héritier de la vieille théologie africaine.
Constatons seulement que ’objet de ces conciles était a nouveau de
préciser la relation Esprit — Eglise, mais cette fois-ci en connexion
plus immédiate avec I’ceuvre accomplie par Jésus-Christ et avec les
ministeres qui agissent en son nom. Ceci nous amene a traiter du
mystére du Christ et de sa célébration, puis de la représentativité
du ministre de I’Eglise locale.

b) Le mystére du Christ et sa célébration

Les conciles de la controverse pascale, on le sait, sont contempo-
rains de la crise montaniste. Le désaccord quartodéciman de 1’Asie
avec Rome durait depuis plusieurs décennies quand il prit une telle

22 R. Cantalamessa, L’omelia «In s. Pascha» dello Pseudo-Ippolito di
Roma. Ricerche sulla teologia dell’Asia Minore nella seconda meta del II
secolo (1967), pp. 170 ss.; 456 ss.

23 Tren. Adv. haer. 111, 24.



208 J. E. Lanne, L’origine des synodes

gravité devant les menaces romaines que des conciles se réunirent
un peu partout et que des lettres furent échangées entre les Eglises.?4

Deux choses étaient en jeu dans cette querelle:

1. Le lien entre la «régle de foi» qu’invoque explicitement le vieux
Polycrate d’Ephese, et la fidélité stricte aux indications de I’'Evan-
gile, d’une part.?s

2. Le lien visible de communion entre les Eglises de toute la
terre & I'occasion de la célébration du mystére du Christ par ex-
cellence, celui de la Paque chrétienne. En ce jour-la la synaxe
eucharistique qui mettait fin aux jelines devait étre unanime et
universelle.26 On sait que Victor de Rome auquel la majorité des
Eglises avait donné raison, aurait excommunié les Eglises d’Asie
sans 'intervention d’Irénée.

Dans les vicissitudes de cette controverse on peut relever trois
démarches: En premier lieu a la base de 'un et ’autre point de vue
il y a la volonté d’adhérer & la régle de foi transmise depuis les
apbtres. Mais entre la tradition judaisante des quartodécimans et
celle, dominicale, des autres Eglises, la seconde a la préférence, car
elle relie plus étroitement la Paque au mystere de la résurrection
du Seigneur. Toutefois, troisieme démarche, quelque importante
que soit cette observance dominicale qui touche au coeur de la vie
des communautés locales — la synaxe qui célébre le Seigneur res-
suscité —, ce qui passe avant tout c’est la paix, la charité et la com-
munion qu’exprime cette synaxe.

Dans cette méme ligne de pensée, je voudrais maintenant dire
un mot d’un texte postérieur d’un demi-siécle: I’ Entretien d’Origene
avec Héraclide. A notre sens il s’agit bien d’un véritable concile, tenu

24 Cf. Eus. Hist. eccl. V, 23 et ss. Je suis d’accord avec P. Nautin, Lettres
et écrivains chrétiens des 1le et I11e siecles (1961), et avant lui avec L. Duches-
ne: Victor n’a pas fait convoquer les conciles de la Paque, sauf celui d’Asie.
Mais s8’il y a eu des conciles réunis un peu partout, c¢’est parce que I'intran-
sigeance de Victor a I’égard de Polycrate créait une situation extrémement
grave dans toutes les Eglises.

% Polycrate invoque explicitement la régle de foi, cf. Eus. Hist. eccl. V,
24, 6. N. Brox, dans son étude Altkirchliche Formen des Anspruchs auf
apostolische Kirchenverfassung: Kairos N. F. 12 (1970), pp. 122 ss., a bien
vu que tant Polycrate que Victor se réclament de la «tradition apostolique»,
de la «régle de foir. Le tout est de s’entendre sur la portée des expressions et
N. Brox fait a ce sujet des remarques perspicaces.

26 (C’est ainsi qu’il faut comprendre Eus. Hist. ecel. V, 23, 2.



J. H. Lanne, L'origine des synodes 209

probablement en Arabie, ou des évéques réunis pour examiner la
foi d’un des leurs, font appel a la science d’Origene. Pour I'instant
qu’il suffise de relever la partie la plus remarquable de I’entretien.
Origéne a expliqué comment il entendait la divinité du Christ en
la distinguant clairement de celle du Pere, tout en affirmant 'unité
du Christ avec le Pére.?” Puis il montre immeédiatement I'implication
de cette théologie pour la célébration eucharistique, la synaxe. Tous
sont d’accord avec lui. Pour la célébration de la synaxe il y a des
normes, des conventions (ouvbikai) & respecter. Au début de son
intervention Origéne avait fait remarquer que «toute 1'Eglise est
la qui écoute». Il ne faut pas, disait-il, qu’il y ait de différence
d’Eglise a Kglise sur la doctrine, car vous n’étes pas I'Eglise du
mensonge.?® Ici encore c¢’est done 'unanimité de la régle de foi qui
est le critére de la communion ecclésiastique. Et cette unanimité
doit s’exprimer d’abord dans ’anaphore eucharistique, dans la célé-
bration correcte du mémorial de I'ceuvre salutaire du Seigneur.
Pour cela il taut respecter les conventions.

On notera aisément que les controverses trinitaires et christolo-
giques qui désormais vont déchirer I’Eglise durant plusieurs siecles
et que les conciles qui essaieront de les résoudre, sont a situer
exactement dans la méme perspective. Depuis I'affaire de Paul
de Samosate jusqu’a la condamnation de Dioscore & Chalcédoine,
le souci premier, méme s’il n’apparait pas toujours a I’avant-plan,
est de maintenir I’'unanimité de la foi au Christ, la communion des
Eglises, unique corps du Christ, dans la priére de la synaxe.

¢) La représentativité du ministre de 1’église locale

Dans son remarquable travail, L. Mortari semble voir dans la
consécration d’un nouvel évéque pour une Eglise locale déterminée,
I’occasion premiére et la plus fondamentale des réunions d’évéques
et partant des synodes épiscopaux.?® Notons que la Tradition Apo-
stolique d’Hippolyte est le premier document (vers 217) qui nous
atteste avec certitude I'usage de consacrer un évéque au cours d’une
synaxe qui réunit plusieurs évéques.

27 J. Schérer, L’Entretien d’Origéne avec Héraclide, = Sources chrétien-
nes, 67 (1960), pp. 58 ss.

28 Jbid., p. 54.

29 Mortari (n. 12), p. 138.



210 J. E. Lanne, L’origine des synodes

Mais de maniére corrélative les documents de la méme époque
nous informent aussi sur la procédure synodale de déposition des
évéques indignes. Je suis enclin & penser que la déposition de Noét
a la fin du second siécle est bien, comme le croient beaucoup d’histo-
riens, le premier cas connu de déposition synodale d’un évéque par
d’autres évéques, les «bienheureux presbytres», réunis & Smyrne
pour l'occasion. L’erreur de Noét est trinitaire et christologique.3°

Au milieu du troisiéme siecle Cyprien intervient & plusieurs re-
prises dans des affaires de déposition d’évéques indignes. On y per-
coit le role qu’y tiennent les conciles. Dans le cas de Basilide de
Merida et de Martial de Léon et Astorga, en Espagne, il s’agit
d’évéques apostats qui ont tenté de reconquérir leur siége. De méme
dans celui de Fortunatien d’Assuras, en Afrique. Ayant renié le
Christ dans la persécution, ces coupables ne sont plus dignes d’étre
considérés comme évéques: «Il est trop évident, dit Cyprien, que
de tels hommes ne peuvent étre a la téte de I’Eglise du Christ ni
ne doivent offrir des sacrifices & Dieu.»?! Autrement dit, ils ont perdu
leur représentativité. De méme Martien d’Arles qui a soutenu le
schisme de Novatien et son rigorisme.32

Le cas le plus célébre et le plus solennel d’une déposition d’évéque
allait se produire une quinzaine d’années plus tard avec Paul de
Samosate, le puissant évéque d’Antioche. L’erreur de Paul portait
sur la divinité du Christ et la lettre synodique des évéques qui
justifiaient sa condamnation laisse clairement entendre qu’il exigeait
que la synaxe liturgique célébrée en sa présence, méme le jour de
Paques, se conformat a ses opinions théologiques.3® Il bouleversait
ainsi ’ordre de I’Eglise. On pouvait lui appliquer ce que Origéne
disait aux évéques qui ne respectent pas les conventions: «Un
homme a beau étre évéque ou prétre, il n’est pas évéque, il n’est
pas prétre; il a beau étre diacre, il n’est pas diacre; il a beau étre
laic, il n’est pas laic et ne participe pas a la synaxe.»3*

30 C. H. Turner, The Blessed Presbyters who condemned Noetus: Journ.
Theol. Stud. 23 (1921/22), pp. 28-35. Turner a été suivi généralement par
les historiens.

3t Cypr. Ep. LXVII, 6, 3.

32 Dans Cypr. Ep. LXVIII.

33 Eus. Hist. eccl. VII, 30, 10.

8 QOrigéne, Entretien (n. 27), p. 64.



J. E. Lanne, L’origine des synodes 211

Mais une communauté pouvait-elle décréter & elle seule que son
évéque s’était exclu de la communion de I’Eglise ? Surtout si celui-ci
avait été ordonné avec le concours de plusieurs évéques réunis a
cette fin pour donner un pasteur a cette communauté? Les synodes
de déposition d’évéques sont en quelque sorte le pendant des synaxes
ou ils sont élus et consacrés.?®

On est donc en droit de conclure que ’objet des premiers synodes
qui nous soient connus a porté: — 1. sur I’Eglise comme lieu de
I’Esprit-Saint et partant sur ’ordre et la communion de toutes les
Eglises locales comme expression vivante et authentique de la
présence et de l'action de I’Esprit; — 2. sur le mystére du Christ
célébré par I’Eglise dans I'assemblée ou agit I’Esprit; — 3. sur la
représentativité du ministre, en particulier de I'évéque, comme
témoin du mysteére du Christ dans sa communauté rassemblée par
I’Esprit-Saint pour la glorification véridique du dessein de Dieu.

Ceci constaté, on peut passer plus rapidement sur la constitution
et la composition de ces premiers synodes connus.

2. La Constitution et la Composition des Synodes

Au «concile» de Jérusalem d’Actes 15 on voit les Apdtres et les
presbytres jouer un réle de premier plan (15, 6; 22; 23). Il n’apparait
pas clairement si la «multitude» dont il est question au verset 12
comprend avec ceux-ci I’assemblée des fidéles.

Dans la terminologie re¢cue on appelle ordinairement aujourd’hui
synode ou concile une assemblée légitime des ministres de 1’Eglise.
Telle est, en effet, I'impression qui se dégage des indications de
Ihistoire surtout depuis saint Cyprien. En fait la réalité est plus
complexe. Je crois qu’il y a lieu de faire d’emblée deux remarques

35 Cf. cependant Cypr. Ep. LXVII, 3. En fait ’action synodale ne fait que
constater qu’un évéque a perdu son titre et sa charge en se rendant indigne.
La communauté n’est pas habilitée & le traduire en jugement, mais la com-
munion des autres Eglises par leurs évéques, ou plutét de I'unique Eglise par
I’action collégiale prend acte du fait qu'un évéque a perdu sa qualité. Au-dela
du probléme de la déposition canonique et partant de la perte de la missio
canonica, ¢’est ce qu’il peut y avoir de juste dans les vues, si discutables par
ailleurs, de Sohm (n. 15), pp. 186 ss.



212 J. E. Lanne, L’origine des synodes

qui pour évidentes qu’elles soient, sont susceptibles d’éclairer le
probléme.

La premiere est que dans la terminologie ancienne il y a passage
insensible du terme synode pour indiquer la réunion de I’Eglise locale
constituée, au sens de synaxe, & I'usage technique du terme pour
désigner des réunions extraordinaires particuliérement solennelles,
ou I'on convoquait les évéques voisins et avec eux d’autres repré-
sentants des Eglises des environs, pour débattre d’une affaire dont
I'importance sortait de 1’ordinaire.3%

La seconde est que jusqu’au Ille siécle la terminologie qui di-
stingue les évéques des presbytres est encore tresfluctuante. Onvoit
un Firmilien de Césarée de Cappadoce parler des synodes annuels
comme d’une assemblée de seniores et praepositi, au moment de la
controverse sur le rebaptéme des hérétiques.3”

On peut donc en conclure: 1. que pour les affaires qui regardaient
son Eglise locale, I’évéque et son presbyterium s’identifiaient beau-
coup plus que nousne serions tentés de le croire avec le recul de
17 siecles; 2. que les synodes au sens technique sont nés de I’assem-
blée de I’Eglise locale dont ils ne sont finalement qu’une extension
et qu’il est faux d’opposer au départ le synode au sens technique,
a I’assemblée locale.

Il reste toutefois que tout comme dans la synaxe locale d’une
Eglise, le synode comprend des membres qui ont un role singulier,
les évéques, mais aussi les presbytres de second rang, peut-étre

3¢ En lisant Eusébe on voit que givodog peut signifier soit 1’assemblée
locale, la synaxe, soit le synode au sens technique: G. Bardy & P. Périchon,
Introduction, Index: Eus. Hist. eccl., 4, = Sources chrétiennes, 73, Index
des mots grecs, sub voce, p. 319; G. W. H. Lampe, A Patristic Greek Lexikon
(1961), sub voce, pp. 1334-1335. De méme pour concilium: A. Blaise & H.
Chirat, Dictionnaire latin-francais des auteurs chrétiens (1954), sub woce,
p. 188; H. Kiing, Structures de I’Eglise (1963), pp. 27-29. On sent bien qu’a
I’époque ou Eusebe rédigeait le livre V de son Hist. eccl. (dans les premiéres
années du IVe siécle?) le terme clvodog avait encore besoin d’étre précisé.
Dans V, 23, 2, a propos des conciles de la Paque, il parle de «synodes et
assemblées d’évéques».

37 Dans Cypr. Ep. LXXYV. Cyprien lui aussi emploie le terme praepositus
pour parler de I’évéque (Ep. ad Florentium, LXVTI, 4, et Ep. LXXII, 3) mais
pas senior (= presbytre). Ce qui est remarquable dans la terminologie de
Firmilien, c’est ’ordre des termes: sentores et praepositi, ce que I'on peut
traduire presbytres et épiscopes. Sur I’emploi de presbytre pour désigner un
évéque, voir entre autres Nautin (n. 24), pp. 46—47; Turner (n. 30), ibid.



J. E. Lanne, L’origine des synodes 213

aussi les diacres, ceci sans exclusion de ’assemblée des fidéles. Disons
tout d’abord un mot du réle de I’évéque.

a) Le réle de I’évéque

Sans rouvrir le débat des origines de 1’épiscopat unique, que I’'on
appelle improprement monarchique, il faut bien reconnaitre que
trés t6t il y a eu un pasteur particulierement responsable de la vie
de la communauté locale. On ne peut se fier trop aux listes épisco-
pales que nous transmet Eusebe, mais on doit reconnaitre que
depuis les origines les échanges de lettres entre les diverses Eglises
locales font état de cette réalité. Les Epitres pastorales en fournissent
le modéle dans le Nouveau Testament. On peut comprendre dés
lors que les synodes nous soient présentés comme des assemblées
d’évéques méme si en fait les évéques réunis débattaient en présence
de toute la communauté constituée et rassemblée.

On a dit plus haut que dans les premieres années du IIle siecle
la Tradition d’Hippolyte atteste clairement I’'usage de consacrer un
évéque avec la participation de plusieurs évéques. Il s’agit 1a de
Pacte le plus solennel de la vie d’une Eglise locale. Il est vrai que
trente ou quarante ans plus tard, saint Cyprien semble insinuer
que cet usage n’est pas universel 3. Il reste en effet la question des
communautés isolées en terre de mission.?® Quoi qu’il en soit Hip-
polyte dans la Tradition Apostolique n’entend pas innover, mais
indiquer «l’essentiel de la tradition (apostolique) quez convient aux
Eglises, afin que ceux qui sont bien instruits gardent la tradition
qui a subsisté jusqu’a présent (....) I’Esprit Saint conférant &
ceux qui ont une foi droite la grice parfaite, afin qu’ils sachent
comment ils doivent enseigner et garder toutes ces choses, ceux
qui sont a la téte de I'Eglise».4°

En conclusion de son ouvrage, Hippolyte répéte & peu prés la
méme chose. Il met en garde contre les chefs qui n’ont pas gardé la
tradition des Apdtres selon ce qui convient. Cette expression «ce qui
convient» répétée avec insistance fait penser aux «conventions»
mentionnées plus tard par Origéne.%!

38 Cypr. Ep. LXVII, 5, 1.

3 En particulier le cas de Rome et surtout d’Alexandrie; mais aussi de
Lyon.

40 B. Botte O. 8. B., La Tradition apostolique de saint Hippolyte. Essai
de reconstitution (1963), pp. 3—4.

4 Tbid., p. 103.



214 J. E. Lanne, L’origine des synodes

Or finalement pour Hippolyte qu’est «ce qui convient» selon la
tradition des Apdtres? Sil’on s’en remet au contenu de son ouvrage,
on constate que c’est tout d’abord 1’ordination correcte de I’évéque
en présence des autres évéques; puis la célébration correcte de
Peucharistie par le nouvel évéque; enfin et surtout la glorification
correcte adressée «au Peére et au Fils avec I’'Esprit Saint dans la
sainte Eglise». «Ce qui convient» est opposé explicitement «au bon
plaisir» source des chutes, des erreurs, des hérésies.*? Et I’on pense
a4 Noét dont la doctrine est combattue par le méme Hippolyte en
raison principalement de la glorification incorrecte qu’il faisait de
Dieu.4?

L’évéque a donc une responsabilité particuliere dans!’action doxo-
logique de la communauté dont il est le pasteur. Et ceci nous rameéne
aux trois aspects de la vie de I’Eglise dont nous avons vu qu’ils
étaient 1’objet des premiers conciles. Cela nous rappelle aussi en
particulier l’intervention d’Origéne pour que l’eucharistie soit
offerte correctement. Cela nous amene enfin & prendre rapidement
en considération un canon que je tiens pour fort ancien, le canon 34
des Apoétres dans la collection qui termine la compilation appelée
Constitutions Apostoliques. Je crois pouvoir montrer que ce canon
est antérieur a la paix de I'Eglise.* Il intéresse par conséquent
notre sujet. Or il dit ceci (Const. apost. 34):

Il faut que les évéques de chaque nation sachent qui d’entre eux est le
premier et qu’ils le considérent comme leur téte. Ils ne doivent rien faire sans
son assentiment, méme s§’il appartient & chacun de traiter les affaires de son
propre diocése et des territoires qui en relévent. Mais lui non plus (& savoir
celui qui est le premier) ne devra rien faire sans l’assentiment de tous les

42 (A cause de la chute ou de l'erreur qui s’est produite récemment par
ignorance, et (& cause) des ignorants», ¢bid., p. 5; «C’est de cette maniére en
effet, que les nombreuses hérésies ont grandi, parce que les chefs n’ont pas
voulu s’instruire de I'avis des apdtres, mais ont fait ce qu’ils voulaient selon
leur bon plaisir, et non ce qui convient», ¢bid. p. 103. Plus qu’a Callixte, cette
mise en garde fait penser & Noét.

43 Hipp. Contra Noetum, Patr. gr., 10, col. 821.

4 Texte du canon 34 dans F.X. Funk, Didascalia et Constitutiones
apostolorum (1905), pp. 572-574. P. Duprey, La structure synodale de
I’Eglise dans la théologie orientale: Proche Or. chr., 20 (1970), 123-126, p. 125,
n. 8, a déja donné un certain nombre des arguments sur lesquels je fonde
I’antiquité de ce canon. Je crois pouvoir montrer qu’il est antérieur & Nicée
(325) et, peut-étre, contemporain de l’affaire de Paul de Samosate (268).
J’ aurai I'occasion d’y revenir dans une autre publication.



J. E. Lanne, L’origine des synodes 215

autres. Ainsi régnera la concorde et Dieu sera glorifié par le Christ dans le
Saint Esprit.

Retenons de ce canon 1. que dans une nation il y a un évéque qui
est le premier; 2. que tous doivent agir dans la concorde pout tout
ce qui ne reléve pas directement de la compétence immédiate de
chacun; 3. et surtout que cette action concertée des évéques et
partant de leurs Eglises est en relation immédiate avec la glorifi-
cation de Dieu, Pére, Fils et Saint-Esprit.

b) Le role des prétres ou presbytres de second rang

On a vu tout & ’heure le réle d’Origéne dans le synode réuni a
propos d’Héraclide. Au concile de 268 qui prononga la déposition
de I’évéque d’Antioche, Paul de Samosate, le prétre Malchion joua
un role essentiel. Eusébe 4> nous précise que ce n’est pas seulement
a cause de son habileté dialectique, mais «a cause de la pureté
extraordinaire de sa foi au Christ» qu’il a été élevé au presbytérat.
Tel était d’ailleurs déja le cas d’Irénée, député & Rome par les
martyrs de Lyon, alors qu’il n’était encore que prétre «par cequ’il
était zélateur du testament du Christ».46

Cela suppose que les prétres dans ces premiers conciles avaient
encore leur fonction propre d’assistants et de conseillers des évéques,
le presbyterium étant avant tout le conseil de 1I’Eglise locale autour
de I’évéque. Ainsi le comprend la priere d’ordination du prétre de la
Tradition d’Hippolyte: «Dieu et Pére de Notre Seigneur Jésus-
Christ, regarde ton serviteur que voici et accorde lui I’Esprit de
grice et de conseil du presbyterium afin qu’il aide et gouverne ton
peuple avec un coeur pur.»*? Pour lui aussi le réle essentiel se résume
dans la pureté du coeur pour glorifier correctement Dieu par son
Fils avec I’Esprit.

45 Fus. Hist. eccl. VII, 29, 2.

4 Ibid. V, 4, 2.

47 Ed. Botte (n.40), pp. 21-22. La conclusion de la priére indique une
fonction doxologique: «et rends-nous dignes, (une fois) remplis (de cet Esprit),
de te servir dans la simplicité du coeur, en te louant par ton Enfant Jésus-Christ,
par qui & toi gloire et puissance, Pére et Fils avec I'Esprit-Saint dans la
sainte Eglise...» Il est vrai qu’on la retrouve sensiblement identique a la fin
de la priére d’ordination du diacre (p. 27). Mais cela n’infirme pas notre point
de vue selon lequel tout ministére dans I’Eglise a comme fin la glorification
correcte de Dieu.



216 J. E. Lanne, L’origine des synodes

¢) Le réle du peuple

On remarque dans ’entretien d’Origene avec Héraclide que non
seulement, comme il a été rappelé plus haut, ce sont les évéques,
les prétres, les diacres et les laics qui doivent respecter les «con-
ventions» dans la synaxe, mais qu’Origéne insiste pour que les con-
clusions du débat sur lesquelles tous les participants, clergé et laics,
tombent d’accord, soient 1’objet d’un agrément explicite de la part
de tous: «Si vous étes d’accord sur ces points, eux aussi avec l’'adhé-
s1on solennelle du peuple, seront désormais regles ayant force de loi,
et définitivement fixés.»*® Auparavant il avait attiré ’attention sur
le fait que «toute I’Eglise est la qui écoute», qu’ «il ne faut pas qu’il
y ait de différence d’Eglise & Eglise», qu’ «on écrit souvent pour
demander qu’on signe, que I’évéque signe, et aussi les suspects, et
que ’on signe en présence de tout le peuple, afin qu’il n’y ait plus
de dissension ni d’enquéte & ce sujet».4® Et lorsqu’Origéne en vient
a proposer son sentiment personnel, il le fait en demandant non
seuleinent la permission de Dieu, celle des évéques, celle des prétres,
mais aussi celle du peuple présent.® Ce n’est pas la précaution ora-
toire, puisque ’accord auquel on doit aboutir doit recevoir «I’adhé-
sion solennelle du peuple».

Mais I'entretien d’Origene n’est pas une exception. La synodale
par laquelle le concile d’Antioche de 268 communique & Rome et
a Alexandrie la déposition de Paul de Samosate est adressée «a
tous ceux qui sur la terre habitée (oikoumené) exercent avec nous
le ministere, aux évéques, aux prétres, aux diacres et a toute
I’Eglise catholique qui est sous le ciel». Et cette lettre est adressée
non seulement au nom de tous les évéques participant au concile,
mais au nom des prétres, des diacres et des Kglises de Dieu 5.

48 Qrigéne, Entretien (n. 27), p. 68.

4 Jbid. p. 54 et 62.

50 Jbid. p. 62. Origéne distingue explicitement trois degrés dans I’autorisa-
tion qu’il demande de s’exprimer librement: la permission de Dieu; la per-
mission des évéques; la permission des prétres (presbytres) et du peuple. On
peut donc en conclure que dans sa pensée, 1. 'autorisation demandée & Dieu
se situe au-dela de la permission canonique que les évéques doivent accorder
& Origéne; 2. 'autorisation des évéques est & son tour d’une nature parti-
culiere, alors que celle des prétres et du peuple semble sur le méme plan: il
s’agit de rester dans la communion ecclésiale et de faire accepter au peuple
des normes correctes, le respect des conventions.

51 Rus. Hist. eccl. VII, 30. Dans la méme ligne on pourrait encore men-



J. E. Lanne, L’origine des synodes 217

On est donc en droit de conclure que non seulement les synodes
ne sont pas des réunions a huis-clos d’évéques des Eglises, mais que
la décision qu’ils prennent suppose ’accord et la participation active
de tous les membres des Eglises. Il est vrai que ce réle actif du
peuple semble moins marqué en Afrique au temps de Cyprien. Je
crois pourtant que l’on pourrait en trouver des traces.’? En tous
cas cela explique, & mon avis, que I’empereur devenu chrétien ait
pu avoir un tel réle dans les conciles des siécles suivants sans que
pour autant on y ait vu une ingérence indue. Il était naturellement
le type et le catalyseur de cette nécessaire représentation de tous
les fidéles pour qu’un concile fut vraiment tel.

De cet examen rapide de la composition des conciles des premiers
temps, on retiendra donc en premier lieu le réle de 1’évéque, re-
présentant par excellence de I’Eglise locale dont il est le pasteur.
Il doit représenter la foi et la vie chrétienne de sa communauté,
mais il doit aussi représenter aupres d’elle 'unique mystére du Christ
dans la communion de toutes les KEglises. Toutefois, & chacun
suivant son rang, revient un role actif dans le concile. Car un concile
ou synode n’est pas un conseil d’administration ni méme un parle-
ment. Il se tient dans une Eglise locale avec participation adéquate
de chacun des membres de cette Eglise locale, en communion avec
les représentants qualifiés d’autres Eglises locales comme signe de
Punité catholique. En fait il n’est qu'une extension de la synaxe
doxologique dont I’expression la plus haute est la célébration du
repas du Seigneur. Des lors le verset 12 du ch. 15 des Actes des
Apoétres prend toute sa signification: «Alors toute la multitude fit
silence: on écoutait Barnabé et Paul exposer tout ce que Dieu avait
accompli par eux de signes et de prodiges parmi les paiens.» L’as-
semblée constate I'action de I’Esprit et la communion qui régne
entre les Eglises. Tel est I’effet de la lettre et de la délégation envoyés

tionner la lettre synodale du Concile d’Antioche de 324-325; mais 1’étude
perspicace de D. L. Holland, Die Synode von Antiochien (324/25) und ihre
Bedeutung fiir Eusebius von Caesarea und das Konzil von Nizda: Zs. Ki.-
gesch. 81 (1970), pp. 163-181, vient remettre tant de choses en question qu’il
est difficile de s’appuyer sur ce texte décidément douteux.

52 Particuliérement en relation avec le réle joué par les confesseurs, soit
& Rome, soit & Carthage; réle parfois contesté, parfois abusif, mais réel et
traditionnel depuis la mission d’Irénée & Rome.



218 J. E. Lanne, L’origine des synodes

a Antioche par le «concile» de Jérusalem. Ceci nous ameéne & notre
dernier point: 'intention et la signification des premiers synodes.

3. Intention et Signification des premiers Synodes

Nous essaierons de répondre & trois questions: Quelle instance
représentent les synodes? Quel est le rapport entre le synode, la
regle de foi et les décisions synodales? Quel rapport y a-t-il entre les
synodes, périodiques ou occasionnels et la «synodalité», la «con-
ciliarité» dans la vie de ’'Eglise?

a) Quelle instance représentent les synodes?

De ce que nous avons vu jusqu’ici il apparait clairement que les
synodes locaux ont le sentiment de juger en derniére instance. Ils
ne sont en aucune maniere, de par leur nature, une sorte de premier
tribunal duquel on pourrait appeler & une autorité plus haute. L’in-
stitution d’instances successives n’est apparue que comme un moyen
de résoudre des conflits entre des décisions synodales contradic-
toires. Mais en soi la conception pyramidale de la structure de
I’Eglise est apparemment étrangére aux premiers siecles chrétiens.
L’intention du synode n’est pas autre que celle de I’Eglise locale:
la glorification de Dieu dans le mystére du Christ au sein de I’as-
semblée ot I’Esprit est présent et agit. C’est en ce sens qu’il faut
comprendre la position de Cyprien lorsqu’un évéque en conscience
ne peut se ranger au sentiment de ses collégues tout en gardant la
paix avec eux: «Nous non plus nous ne prétendons faire violence
ni donner de loi & personne, chaque évéque ayant toute liberté dans
Iadministration de son Eglise, sauf & rendre compte & Dieudesa
conduite.»® Finalement ce qui compte ¢’est toujours la paix et la
concorde, pourvu que 'ordre de 1’Eglise soit respecté.

Car si dans la vie de ’Eglise au tournant du IIe et I1Ie siecle, la
réunion des synodes représente quelque chose de nouveau extérieure-
ment, il reste que dans son intention il ne différe pas des autres
instruments de la communion entre les Eglises depuis les origines:
les lettres échangées, 'hospitalité donnée aux freres des autres

58 Cypr. Ep. LXXII, 3, 2. Cf. aussi Ep. LV (52), 21.



J. E. Lanne, L’origine des synodes 219

Eglises, le partage d’'une méme eucharistie, la réception des mémes
Eecritures canoniques.

Deés lors si quelque Eglise a une prééminence parmi d’autres, cela
repose sur le lien plus étroit qui 'unit aux Apoétres de par sa fonda-
tion. Cet argument employé par Irénée pour I’Eglise de Rome, mais
aussi pour celle de Smyrne et celle d’Epheése, signifie une garantie
plus grande de trouver en celle-ci la doctrine authentique des
Apétres, mais cela dans la communion de toutes les autres Eglises 54.
Victor, évéque de cette Eglise romaine auquel Irénée reconnait une
«potentior principalitasy en raison de sa fondation par Pierre et
Paul, n’a pas le droit de retrancher arbitrairement de la communion
catholique de tres anciennes Eglises (en I'occurence celles d’Asie
qui suivent Polycrate d’Epheése) pour une divergence qui, somme
toute, est secondaire.55

En fait la difficulté résidait dans 'appréciation de ce qui était
secondaire par rapport a la «régle de foi», par rapport aux «con-
ventionsy, par rapport & I’'unique communion du Corps du Christ.
C’est pour cette raison qu’a 'argument de ’ancienneté apostolique
d’'une Eglise s’ajoute comme corollaire la reconnaissance d’un pre-
mier parmi les évéques d’une région (can. 34 des Apdtres), normale-
ment celui de I’Eglise la plus ancienne, subsidiairement et posté-
rieurement celui d’une Eglise numériquement plus nombreuse et
située dans une cité politiquement plus importante. Mais méme
dans ce cas le critere fourni par cette Eglise n’est que relatif: on le
voit bien dans le cas de Paul de Samosate, évéque d’Antioche. 11
n’a de valeur que par 'accord de toutes les Eglises. Plus les synodes
rassemblent de représentants d’Eglise, plus le synode est grand, et
plus il aura de chance d’étre authentiquement une «représentation
de tout le nom chrétien»¢. Mais en soi, I’Esprit est présent dans
toute Kglise locale légitimement constituée, comme il I'est dans
toute I’Eglise répandue sous le ciel.

b) Quel est le rapport entre le synode, la régle de foi et les décisions?
Les décisions synodales qui aboutissent aux conventions dont
parle Origene, trouvent leur autorité dans la regle de foi elle-méme,

54 Tren. Adv. haer. ITI, 3.
55 Eus. Hist. eccl. V, 24, 11-17.
5 Tert. De jejun. XIII, 6, sup. cit., note 1.



220 J. E. Lanne, L’origine des synodes

c’est-a-dire dans la doxologie correcte, par le culte et par la vie de
la communauté locale, de I’oeuvre accomplie par le Christ. Les con-
ventions doivent finalement correspondre & ce qu’Hippolyte appelle
«ce qui convient», c’est-a-dire, on 'a vu, a ce qui est étranger a
Parbitraire et & l'ignorance. Mais une fois clairement établies, les
conventions (ce que plus tard on appellera les canons) doivent étre
respectées par tous. Cela pour que I’Eglise puisse vivre dans la paix
et non dans le désordre. L’objet méme des synodes, tel qu'on I'a
vu apparaitre dans les documents, fonde la 1égitimité des décisions
synodales dont le but final reste toujours la paix, la communion,
la concorde pour que Dieu soit glorifié.

c¢) Quel rapport y a-t-il entre les premiers synodes et la vie con-
ciliaire et synodale dans 1’Eglise?

Je préciserai cette question en ajoutant: Quel rapport y a-t-il
entre les synodes périodiques et occasionnels et ce qu’on appelle
aujourd’hui la conciliarité, la synodalité, la collégialité? Je crois
que de ce qui préceéde on peut facilement déduire la réponse.

Le synode est un instrument, mais un instrument parmi d’autres,
de 'expression de la communion de 'unique Eglise. A ce sujet le
théologien orthodoxe roumain, Liviu Stan, fait une remarque qui
me semble fort pertinente®”: I’Eglise peut vivre sans conciles, sans
synodes au sens technique du terme. La preuve en est qu’elle a
reconnu le canon des Ecritures sans que cela ait fait, pour autant
qu’on sache, I'objet d’une décision conciliaire.

Il reste cependant que la communion qui ne cesse d’exister entre
tous les membres du Corps du Christ, entre toutes les Eglises de
par le monde, a besoin de moyens d’expression. Mais répétons-le,
le synode théologiquement, je dirais presque: sacramentellement,
n’est pas plus pour les chrétiens des trois premiers siecles que la
vie dans le Saint-Esprit qui glorifie le mystére du Christ dans
chacune des Eglises locales. La communion de toutes les Iglises
est une réalité donnée dans le Saint-Esprit et elle fait partie de la
nature constitutive de chaque Eglise locale. Comme les échanges
de lettres comme I’hospitalité données aux fréres des autres Eglises,
la réunion des synodes est un de ces moyens d’expression, en étroite
relation avec les deux premiers d’ailleurs.

57 L. Stan, Concerning the Church’s Acceptance of the Decisions of Ecu-
menical Synods: Councils and the Ecumenical Movement (1968), p. 69.



J. B. Lanne, L’origine des synodes 221

Conclusion

Rassemblant rapidement la gerbe des données qui nous ont paru
ressortir de I’examen de notre documentation concernant les pre-
miers synodes et leur origine, je voudrais maintenant tirer quelques
conclusions qui soient davantage des pistes pour une réflexion
ultérieure et pour des applications concrétes a la vie de I'liglise
aujourd’hui. Ces breves réflexions toucheront & nouveau l'objet de
la vie synodale, la composition des synodes et leur signification.

1. 1l me semble acquis que ’objet des synodes et partant de la
vie synodale dans 1’Eglise est en relation immédiate avec la vie
dans I’Esprit, avec le mystere du Christ annoncé et confessé pour
la glorification de Dieu. Partant I'objet de tout synode ne peut
étre autre que celui de la vie de ’Eglise elle-méme: le mystére du
Christ qui rassemble les enfants de Dieu dispersés, la vie d’enfants
de Dieu, la participation authentique au mystére de Paque qui
commence au soir du jeudi saint pour déboucher sur le triomphe
de la résurrection et I'attente du retour du Seigneur. Tout ce qui,
dans la vie de I'Eglise comme dans la vie synodale, ne serait pas
en prise directe avec cela, ne peut faire I’objet des synodes, parce
que ce n’est pas la vie de I'Eglise, mais la vie du monde.

2. Quant a la composition des synodes deux choses apparaissent
clairement: les ministres reponsables des Eglises locales y ont un
role de premier plan, un réle qui ne revient qu’a eux et ils doivent
étre a la hauteur de ce role. L’Eglise n’est pas une démagogie ni une
association occasionnelle d’enthousiastes. La vie de I’Eglise dans
IEsprit Saint est une vie dans I'ordre, conformément & 1’enseigne-
ment des Apdtres. Mais en méme temps s’il y a des ministeres
responsables et différenciés, il y a aussi une participation de toute
I’Eglise locale & la vie synodale. Le synode n’est pas — ou ne devrait
pas étre — un sénat fermé délibérant & huis-clos. La participation
de tout le peuple chrétien y est indispensable, justement pour
témoigner que ce qui est accompli par le synode, comme en général
par ’Eglise, est vie dans I’Esprit-Saint. Partant la relation avec la
synaxe de toute ’Eglise locale y est nécessairement impliquée. En
fait chaque KEglise locale légitimement constituée est le lieu de
I’Esprit, comme ’est ’ensemble de 1’Eglise.58

58 Tlreste que le fameux ex sese non autem ex consensu Eeclesiae de Vatican I
fait difficulté. Je dirai seulement qu’il faut 1’entendre correctement sous



222 J. B. Lanne, L’origine des synodes

3. La signification des synodes est celle de la communion catho-
lique, universelle dans le temps et dans I’espace. Les synodes ne sont
qu’'un instrument de la communion, parmi d’autres instruments. Ils
sont une expression de la communion universelle, car cette com-
munion doit §’exprimer; plus particulierement en certaines circon-
stances. Mais finalement le lieu normal de la vie ecclésiale n’est
pas au niveau synodal ou conciliaire; il est au niveau de 1'Eglise
locale. Un synode se réunit dans une Eglise locale, et non dans le
désert, comme Montan dans la plaine de Pépuze. Si 'on peut sou-
haiter la réunion d’un futur concile vraiment universel, vraiment
authentique aux yeux de tous les chrétiens, ce concile devra étre
pris en charge par une Eglise — et j’entends bien: par une Eglise
locale, d’abord. Mais le concile universel ne suppose-t-il pas que
la communion sacramentelle soit préalablement rétablie entre tous
les chrétiens? C’est 1a une question alaquelle je ne sais que répondre.
Mais elle mérite notre considération & tous. Et, en tous cas, un tel
concile ne pourra étre que le fruit de la vie des Eglises locales, de
leur vie dans le Saint-Esprit, le témoignage de leur doxologie cor-
recte du Pére, du Fils et du Saint Esprit, selon ce qui convient,
parce qu’auront été respectées les conventions et parmi celles-ci
la premiére d’entre elles: «I’Esprit Saint et nous-mémes avons dé-
cidé de ne pas vous imposer d’autres charges que celles qui sont
indispensables» (Actes 15, 28).5?

Jacques-Emmanuel Lanne, O.S.B., Chevetogne, Belgique

deux aspects: Primauté et infaillibilité n’ont pas de sens si ce n'est a) en
relation avec la communion universelle et la doxologie correcte de toutes les
Eglises; b) en relation immédiate avec la sedes du pape, de I’évéque de Rome.
Le pape est pape parce qu’il est évéque d’une Eglise locale déterminée, celle
de Rome. Juridiquement il n’a pas besoin de demander le consentement de
I’Eglise universelle avant d’agir, mais son action doit exprimer I'accord de
I’Eglise, la foi et la doxologie de 1'Eglise. Sa potentior principalitas est celle
de son Eglise locale d’abord, et elle s’exerce sous des formes diverses au cours
de T’histoire pour et dans la communion de toute 1'Eglise. Elle n’est pas
située au-dessus de I’Eglise, pas plus que le collége des évéques ou quelque
synode que ce soit, ne peut se placer au-dessus de 1’Eglise, car leur fonction
est d’exprimer I’Eglise et la concorde des Eglises.

5¢ Lecon donnée le 6 novembre 1970 & 'Université de Neuchétel a ’occa-
sion du Doctorat en théologie h. c. qui était conféré & I’auteur.



	L'origine des synodes

