
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 3

Artikel: L'origine des synodes

Autor: Lanne, Jacques-Emmanuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'origine des synodes

Entre ce que l'on est convenu d'appeler le «concile» de Jérusalem
(Actes 15; cf. Gai. 2) et l'apparition des premiers synodes dans
l'histoire de l'Eglise, il y a apparemment un hiatus d'environ un
siècle pour le moins. Il faut attendre les dernières décennies du
second siècle pour que la documentation qui est parvenue jusqu'à
nous fasse mention d'assemblées chrétiennes d'une importance
exceptionnelle convoquées pour traiter d'une affaire grave. Le nom
donné à de telles assemblées est synode ou concile. La terminologie
paraît assez flottante.

Je crois utile de rappeler en commençant un passage célèbre de Tertullien,
déjà montaniste, où il donne une description intéressante et controversée des
concilia. «Dans les pays grecs se tiennent en certains lieux déterminés ces
assemblées (illa concilia) formées de toutes les Eglises, où l'on traite en
commun les questions les plus importantes, et qui sont célébrées avec grande
solennité comme la représentation de tout le nom chrétien. » Tertullien décrit
avec enthousiasme de telles assemblées par l'expression «congregari undique
ad Christum».1

Il s'agit donc de rassemblements de toutes les Eglises. Ils sont
célébrés avec une grande solennité. Ils ont pour objet de traiter en
commun les questions les plus importantes. Ils sont comme la
représentation de tout le nom chrétien. Tertullien précise que c'est
un usage des pays grecs. Autrement dit, de son temps, cela ne se

pratiquait pas en Afrique, ni même apparemment à Rome ; ou, tout
au moins un tel usage n'y était-il pas aussi répandu que dans les

1 Tert. De jejun. XIII, 6, Corp. christ., 2, p. 1272. Les historiens sont
très divisés sur ces concilia. Etaient-ils catholiques ou montanistes? G.

Kretschmar, Die Konzile der alten Kirche : Die ökumenischen Konzile der
Christenheit, hrsg. von H. J. Margull (1961), p. 16, n. 8, penche plutôt pour
des conciles catholiques, ce qui était déjà implicitement la position de L.
Duchesne dans Origines du culte chrétien (19205), p. 18. G. Bardy, La théologie

de l'Eglise de saint Clément de Rome à saint Irénée (1945), p. 203, n. 5,

pensait plutôt à des réunions montanistes. Dans son édition de l'Histoire
ecclésiastique d'Eusèbe deCésarée, 2, Sources chrétiennes, 41 (1955), p. 49,
n. 18, le même auteur est désormais catégorique pour exclure qu'il s'agisse
de synodes catholiques. Le débat reste ouvert. Peut-être l'allusion aux jeûnes
de Pâques, au début de ce chapitre XIII, permettrait-elle d'orienter la solution

dans le sens de conciles catholiques.



202 J. TS. Lanne, Vorigine des synodes

pays grecs. Ceci s'explique facilement par ce que nous savons de la
diffusion du christianisme au tournantdu second et du troisième siècle.

Or notre documentation correspond assez bien à une telle
description. Que l'on fasse remonter l'histoire des synodes à la
controverse pascale des années 190 ou qu'on la situe un peu plus tôt,
en relation avec la crise provoquée par le montanisme, on constate
en effet que les données que nous transmet le livre V de l'Histoire
Ecclésiastique d'Eusèbe de Césarée, recoupent les indications de
Tertullien: En ces dernières décennies du second siècle, la crise

provoquée par la prophétie de Montan et la divergence concernant
la manière de célébrer la Pâque ont été ressenties comme des
affaires très graves. Elles concernaient tout le nom chrétien. Elles ont
donné lieu à des assemblées convoquées spécialement «en certains
lieux déterminés». Mais, en fait, d'après ce que nous pouvons savoir,
ces lieux déterminés étaient les «pays grecs». On peut même
préciser: l'Asie Mineure, la Syrie, l'Osroène et la Palestine, c'est-à-dire
les régions où le nom chrétien était le plus ancien et le plus répandu.2
Une caractéristique de ces assemblées est, selon Tertullien, d'être
formées de toutes les Eglises. Puisqu'il nous précise qu'il s'agit des

pays grecs, le point à retenir - et qui correspond bien à ce que nous
savons des synodes de la question pascale - est que ces assemblées
réunies avec grande solennité se distinguent de la synaxe d'une
Eglise particulière par le fait qu'en un lieu déterminé des représentants

de plusieurs Eglises locales se rencontrent expressément pour
traiter une affaire grave.

Dès lors se pose la question de l'origine de ces synodes. Quel est
le mobile qui a amené cette manifestation apparemment nouvelle de
la vie ecclésiale? Poser cette question, c'est poser en même temps
celle de la légitimité de la vie synodale dans l'Eglise, celle de sa
nécessité et celle de sa nature. Autant de problèmes dont on sait
que sous une forme ou sous une autre ils sont à l'ordre du jour de

l'actualité oecuménique. Trois ans après Vatican II, la IVe Assemblée

mondiale du Conseil œcuménique des Eglises réunie à Upsal
a exprimé le souhait explicite que les membres du Conseil travaillent
«en vue du temps où un concile vraiment universel pourra enfin
parler au nom de tous les chrétiens et ouvrir la voie de l'avenir».3

2 Cf. Eus. Hist. eccl. V, 23, 2-4.
3 Rapport final de la section I : Le Saint-Esprit et la catholicité de l'Eglise,

n. 19: Rapport d'Upsal 1968 (1969), p. 15.



J. E. Lanne, L'origine des synodes 203

Et dans la vie de l'Eglise catholique romaine elle-même les formes

synodales, tout en cherchant leur voie, tendent à devenir
institutionnelles.4 Il y a là une convergence qui mérite une réflexion
théologique. Et celle-ci doit pouvoir s'appuyer sur les enseignements de

l'histoire dans la fidélité aux indications de l'Ecriture.
Or, on l'a dit, entre ce que l'on appelle le « concile » de Jérusalem

et les premières manifestations conciliaires dont l'histoire nous a

gardé les traces, plus d'un siècle s'est écoulé. Aux historiens de

l'Eglise comme aux exégètes les liens qui rattacheraient les premiers
synodes du second siècle finissant à l'assemblée ou aux assemblées
de Jérusalem, apparaissent habituellement fort ténus. Ils semblent
appartenir davantage à une volonté de justification théologique a

posteriori qu'à une continuité effective.5
En fait, on peut, en simplifiant beaucoup, grouper sous trois chefs

principaux les explications qui ont cours sur l'origine des conciles

au tournant des IIe et IIIe siècles. Ces explications partent de

perspectives fort différentes, même si elles ne sont pas sans se

recouper sur un point ou l'autre.
Pour la première, les synodes apparus en Asie seraient une

conséquence de l'organisation des Eglises en ces contrées, modelée
consciemment ou non sur la vie civile et religieuse des cités. On connaît
la thèse de Monceaux6, celle de Lübeck7 et le cautionnement prudent

4 Le Concile Vatican II n'a pas été qu'un épisode passager dans la vie de

l'Eglise catholique romaine. Il a établi les Conférences épiscopales qui sont
bien des structures synodales. De plus à la suite de Vatican II est venu le
« Synode » des évêques catholiques, institution stable et périodique qui
assumera un rôle probablement toujours plus important dans la vie de l'Eglise
romaine.

5 Voir les bonnes observations de Kretschmar (n. 1), p. 17. Dans la même
ligne mais sans référence immédiate au «concile» d'Actes 15, voir aussi N.
Brox, Altkirchliche Formen des Anspruchs auf apostolische Kirchenver-
fassung: Kairos 12 (1970), pp. 113-140, qui jette des lumières nouvelles sur
le concept d'apostolicité aux premiers siècles.

6 P. Monceaux, De Communi Asiae provinciae (1885), p. 117. Dans cette
thèse complémentaire de doctorat, le savant français semble bien avoir été
le premier à mettre en relation le koinon civil de la province d'Asie et l'organisation

ecclésiastique chrétienne de cette région, et, en particulier les koina et
les synodes chrétiens.

7 C. Lübeck, Reichseinteilung und kirchliche Hierarchie des Orients bis
zum Ausgange des vierten Jahrhunderts. Ein Beitrag zur Rechts- und
Verfassungsgeschichte der Kirche (1901). La thèse de Lübeck, souvent citée,



204 J. E. Lanne, L'origine des synodes

que leur ont donné Batiffol8 et Harnack9. Les conciles africains
du IIIe siècle auraient à leur tour pris leur inspiration de l'organisation

du sénat romain. Les arguments apportés postérieurement
par les historiens plus récents, ne sont pas sans poids10. On voit, en
toute hypothèse, comment cette perspective débouche sur une
Eglise d'empire et sur les conciles «impériaux».11

Pour L. Mortari12 et pour J. Zizioulas13, l'origine des synodes est
à rechercher dans la figure sacramentelle de la communauté locale.

a été l'objet d'une réfutation en règle de la part de H. Grotz, Die Haupt -

kirchen des Ostens von den Anfängen bis zum Konzil von Nikäa, 325 (1964).
La documentation de ce dernier est cependant assez unilatérale.

8 P. Batiffol s'était d'abord rangé résolument contre la thèse de Monceaux
dans L'Eglise naissante et le catholicisme (19092), p. 270 et note 1. Dans
l'édition italienne de 1915 et dans l'édition française de 19228, l'allusion à
P. Monceaux a disparu, bien qu'il maintienne ses positions contre l'origine
profane des synodes ecclésiastiques en Asie. Entre temps il avait publié deux
études où il découvrait une dépendance du règlement des conciles africains
par rapport à celui du sénat romain, Le règlement des premiers conciles
africains et le règlement du sénat romain : Bull, d'anc. litt, et d'archéol. chrét. 3

(1913) 1-19, et Origines du règlement des conciles: Etudes de liturgie et
d'archéologie chrétiennes (1919).

9 A. Harnack a pris une position réservée, mais sympathique, aux thèses
de Monceaux et de Lübeck dans Entstehung und Entwicklung der
Kirchenverfassung und des Kirchenrechts in den zwei ersten Jahrhunderten (1910),

pp. 115-116, note 1 ; puis à l'égard de celle de Batiffol dans Die Mission und
Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, (19244),

pp. 456-457, n. 3. Harnack ne trouve pas convaincants les arguments de
Batiffol, mais il a «l'impression que Batiffol a raison», car sans admettre
l'influence directe du sénat romain sur les conciles, on peut découvrir celle
de l'organisation municipale sur les réunions des synodes.

10 Voir en particulier les différents travaux de F. Dvornik, depuis sa
contribution De auctoritate civili in conciliis oecumenicis : Acta VI Congr. Vel-
herad. A. MCMXXXII(1933), pp. 156-167, jusqu'à Emperors, Popes, and
General Councils (1951), pp. 1-23, et Byzance et la Primauté romaine (1964),

pp. 24-25.
11 Cf. pour une légitimation de l'évolution des synodes impériaux A.

Kartaschow, Die Entstehung der kaiserlichen Synodalgewalt unter
Konstantin dem Großen, ihre theologische Begründimg und ihre kirchliche
Rezeption : Kirche und Kosmos. Orthodoxes und evangelisches Christentum
(1950), pp. 137-152.

12 L. Mortari, Consacrazione episcopale e collegialità. La testimonianza
della Chiesa antica (1969).

13 J. Zizioulas, The Development of Conciliar Structures to the Time of



J. E. Lanne, L'origine des synodes 205

Cette théorie est apparentée aux vues ecclésiologiques de N. Afana-
sieff14 et se situe indirectement dans la ligne de R. Sohm15.

Enfin pour G. Kretschmar16 le synode est une affirmation de

l'Eglise institutionnelle comme lieu de l'Esprit, contre les

extravagances d'un prophétisme incontrôlé. Kretschmar, en fait, n'est
pas le premier à proposer cette explication. Avant lui P. de Labri-
olle17 et G. Bardy18, parmi d'autres, ont indiqué cette piste. Mais
il a le mérite d'en avoir vu plus profondément que ses prédécesseurs
les implications théologiques.

Chacune de ces trois positions, qu'il faudrait d'ailleurs sérieusement

nuancer pour rendre justice aux intentions de leurs auteurs,
peuvent invoquer des faits certains. L'exposé qui suit, va essayer
de retenir de ces thèses ce qu'elles paraissent contenir de plus
positif, tout en s'efforçant de montrer qu'au delà de la nouveauté
apparente que constitue le fait conciliaire dans l'histoire de l'Eglise
des deuxième et troisième siècles, on peut tracer une continuité
d'intention qui le rattache aux indications du Nouveau Testament.
Pour cela nous aurons à examiner quel a été l'objet des premiers
conciles, quelle a été leur composition ou constitution, quelle a été
enfin leur signification par rapport à l'unique Eglise.

1. L'Objet des premiers Synodes

L'objet de ce qu'on appelle le «concile» de Jérusalem semble avoir
été complexe. Les exégètes sont divisés à son sujet et il n'est pas
de ma compétence de prendre position en cette matière. Il reste

First Ecumenical Council: Councils and the Ecumenical Movement (1968),
pp. 34-51.

14 Voir entre autres de N. Afanassieff, «Statio Orbis»: Irénikon 35 (1962),

pp. 65—75, et Le concile dans la théologie orthodoxe russe : ibid., pp. 316-339.
Bio-bibliographie du P. N. Afanassieff par Dom O. Rousseau : In Memoriam.
Le R. P. Nicolas Afanassieff: Irénikon 46 (1967), pp. 291-300.

15 Voir entre autres de R. Sohm, Das altkatholische Kirchenrecht und das
Dekret Gratians (1918, reprod. 1967), en particulier pp. 186 ss. Ordination
und Deposition.

16 Kretschmar (n. 1), p. 17; idem, Le développement de la doctrine du
Saint Esprit du Nouveau Testament à Nicée: Verbum Caro 22, n° 88 (1968),
5-55, p. 30.

17 P. de Labriolle, La crise montaniste (1913), p. 30.
18 G. Bardy, Montanisme: Diet, theol. cath., 10 (1929), col. 2359.



206 J. E. Lanne, L'origine des synodes

que soit Actes 15 soit Galates 2 indiquent clairement qu'il s'agissait
de l'attitude que devaient avoir vis-à-vis de la Loi mosaïque les

païens nouvellement convertis. Ce problème, non point de la valeur
de la Loi, mais des observances judaïsantes se retrouve en filigrane
de l'histoire des premiers conciles. On aura l'occasion d'en dire un
mot plus loin. Toutefois l'objet même des premiers synodes semble

pouvoir être envisagé plus positivement sous trois chefs : la relation
Esprit-Saint - Eglise; le mystère du Christ et sa célébration; la
représentativité du ministre de l'Eglise locale.

a) La relation Saint-Esprit - Eglise
Avec plusieurs auteurs, je serais très enclin à penser que les

premiers synodes sont apparus en Asie Mineure à propos des extravagances

de la prédication de Montan. L'anonyme antimontaniste
cité par Eusèbe19 dit: «Les fidèles d'Asie se réunirent souvent au
sujet de cette affaire (le montanisme) en de nombreux endroits
d'Asie; ils examinèrent les discours récents (des montanistes) et
montrèrent qu'ils étaient profanes ; et après avoir condamné l'hérésie,

ils chassèrent ainsi de l'Eglise ses sectateurs et les retranchèrent
de la communion.»

Il me semble que Kretschmar a vu juste dans l'enjeu de ces

synodes. Il s'agissait de savoir où était l'Esprit et comment le
reconnaître en face des faux prophètes. C'est déjà ce qu'avait indiqué
G. Bardy. Mais très justement Kretschmar note qu' «il ne restait
donc à opposer aux prétentions du montanisme que le Pneuma vivant
et agissant dans les Eglises qui lui résistaient».20

Je voudrais à ce sujet faire deux observations. La première est

que s'il a été nécessaire de réunir des synodes de plusieurs Eglises

pour condamner les extravagances de Montan, c'est parce que le
pseudo-prophète attirait des foules de partout pour les mener à

Pépuze et à Tymion, deux petites villes de Phrygie, auxquelles il
donnait le nom de Jérusalem.21

La seconde observation a trait au caractère propre de la théologie
asiate concernant le Saint-Esprit. R. Cantalamessa a bien montré

19 Eus. Hist. eccl. V, 16, 10.
20 Kretschmar, Le développement (n. 16), p. 30.
21 Cf. Eus. Hist. eccl. Y, 18, 2 qui cite l'antimontaniste Apollonius.



J. E. Lanne, L'origine des synodes 207

qu'en Asie, à cette époque elle était fort peu évoluée.22 On n'était
pas en mesure de distinguer sa personne de celle du Christ. Il signifiait

soit la nature divine du Christ, soit l'inspiration prophétique,
soit enfin le don reçu au baptême. Or indépendamment, mais à la
même époque, le montanisme d'une part, la réfutation de la fausse

gnose de l'autre, ont contraint l'Eglise à préciser que l'Esprit est
distinct du Christ et que c'est le Christ qui le donne à l'Eglise pour
qu'elle en vive. Irénée nous a laissé une page célèbre où il explique
en quel sens l'Eglise seule est le «lieu» de l'Esprit.23 Le Saint-Esprit
ne pouvait être trouvé en dehors de l'Eglise et de ceux qui au nom
du Seigneur après les Apôtres, avaient reçu mission d'édifier l'Eglise.

La question allait avoir un double rebondissement quelques
décennies plus tard. Tout d'abord dans l'affaire des lapsi, intimement
liée à la question du rigorisme et aux charismes des confesseurs et
des martyrs. Ici apparaissent avec certitude les premiers conciles
africains tenus sous saint Cyprien et d'autres tenus ailleurs. En
cette seconde moitié du IIIe siècle l'affaire intéresse toute l'Eglise.
Puis quelques années après, greffée sur l'affaire des lapsi, la question
du rebaptême des hérétiques. Ici ce sont à nouveau l'Afrique et
l'Asie Mineure qui se mettent en branle : il n'y a pas de don du Saint-
Esprit et, par conséquent, pas de baptême en dehors de l'unique
Eglise. On sait que finalement ce sera la position romaine qui
triomphera après plus d'un siècle, grâce au génie de saint Augustin
aux prises avec le donatisme, héritier de la vieille théologie africaine.
Constatons seulement que l'objet de ces conciles était à nouveau de

préciser la relation Esprit - Eglise, mais cette fois-ci en connexion
plus immédiate avec l'œuvre accomplie par Jésus-Christ et avec les

ministères qui agissent en son nom. Ceci nous amène à traiter dit
mystère du Christ et de sa célébration, puis de la représentativité
du ministre de l'Eglise locale.

b) Le mystère du Christ et sa célébration
Les conciles de la controverse pascale, on le sait, sont contemporains

de la crise montaniste. Le désaccord quartodéciman de l'Asie
avec Rome durait depuis plusieurs décennies quand il prit une telle

22 R. Cantalamessa, L'omelia «In s. Pascha» dello Pseudo-Ippolito di
Roma. Ricerche sulla teologia dell'Asia Minore nella seconda meta del II
secolo (1967), pp. 170 ss.; 456 ss.

23 Iren. Adv. haer. III, 24.



208 J. E. Lanne, L'origine des synodes

gravité devant les menaces romaines que des conciles se réunirent
un peu partout et que des lettres furent échangées entre les Eglises.24

Deux choses étaient en jeu dans cette querelle:
1. Le lien entre la «règle de foi» qu'invoque explicitement le vieux

Polycrate d'Ephèse, et la fidélité stricte aux indications de l'Evangile,

d'une part.25
2. Le lien visible de communion entre les Eglises de toute la

terre à l'occasion de la célébration du mystère du Christ par
excellence, celui de la Pâque chrétienne. En ce jour-là la synaxe
eucharistique qui mettait fin aux jeûnes devait être unanime et
universelle.26 On sait que Victor de Rome auquel la majorité des

Eglises avait donné raison, aurait excommunié les Eglises d'Asie
sans l'intervention d'Irénée.

Dans les vicissitudes de cette controverse on peut relever trois
démarches : En premier lieu à la base de l'un et l'autre point de vue
il y a la volonté d'adhérer à la règle de foi transmise depuis les

apôtres. Mais entre la tradition judaïsante des quartodécimans et
celle, dominicale, des autres Eglises, la seconde a la préférence, car
elle relie plus étroitement la Pâque au mystère de la résurrection
du Seigneur. Toutefois, troisième démarche, quelque importante
que soit cette observance dominicale qui touche au coeur de la vie
des communautés locales - la synaxe qui célèbre le Seigneur
ressuscité -, ce qui passe avant tout c'est la paix, la charité et la
communion qu'exprime cette synaxe.

Dans cette même ligne de pensée, je voudrais maintenant dire
un mot d'un texte postérieur d'un demi-siècle : VEntretien d'Origène
avec Héraclide. A notre sens il s'agit bien d'un véritable concile, tenu

24 Cf. Eus. Hist. eccl. Y, 23 et ss. Je suis d'accord avec P. Nautin, Lettres
et écrivains chrétiens deslleetlllesiècles(1961),et avant lui avec L. Duchés -

ne : Victor n'a pas fait convoquer les conciles de la Pâque, sauf celui d'Asie.
Mais s'il y a eu des conciles réunis un peu partout, c'est parce que
l'intransigeance de Victor à l'égard de Polycrate créait une situation extrêmement
grave dans toutes les Eglises.

25 Polycrate invoque explicitement la règle de foi, cf. Eus. Hist. eecl. V,
24, 6. N. Brox, dans son étude Altkirchliche Formen des Anspruchs auf
apostolische Kirchenverfassung: Kairos N. F. 12 (1970), pp. 122 ss., a bien
vu que tant Polycrate que Victor se réclament de la «tradition apostolique»,
de la «règle de foi». Le tout est de s'entendre sur la portée des expressions et
N. Brox fait à ce sujet des remarques perspicaces.

26 C'est ainsi qu'il faut comprendre Eus. Hist. eccl. V, 23, 2.



J. E. Lanne, L'origine des synodes 209

probablement en Arabie, où des évêques réunis pour examiner la
foi d'un des leurs, font appel à la science d'Origène. Pour l'instant
qu'il suffise de relever la partie la plus remarquable de l'entretien.
Origène a expliqué comment il entendait la divinité du Christ en
la distinguant clairement de celle du Père, tout en affirmant l'unité
du Christ avec le Père.27 Puis il montre immédiatement l'implication
de cette théologie pour la célébration eucharistique, la synaxe. Tous
sont d'accord avec lui. Pour la célébration de la synaxe il y a des

normes, des conventions (ouvGtjKca) à respecter. Au début de son
intervention Origène avait fait remarquer que «toute l'Eglise est
là qui écoute». Il ne faut pas, disait-il, qu'il y ait de différence
d'Eglise à Eglise sur la doctrine, car vous n'êtes pas l'Eglise du
mensonge.28 Ici encore c'est donc l'unanimité de la règle de foi qui
est le critère de la communion ecclésiastique. Et cette unanimité
doit s'exprimer d'abord dans l'anaphore eucharistique, dans la
célébration correcte du mémorial de l'œuvre salutaire du Seigneur.
Pour cela il faut respecter les conventions.

On notera aisément que les controverses trinitaires et christolo-
giques qui désormais vont déchirer l'Eglise durant plusieurs siècles

et que les conciles qui essaieront de les résoudre, sont à situer
exactement dans la même perspective. Depuis l'affaire de Paul
de Samosate jusqu'à la condamnation de Dioscore à Chalcédoine,
le souci premier, même s'il n'apparaît pas toujours à l'avant-plan,
est de maintenir l'unanimité de la foi ait Christ, la communion des

Eglises, unique corps du Christ, dans la prière de la synaxe.

c) La représentativité du ministre de l'église locale
Dans son remarquable travail, L. Mortari semble voir dans la

consécration d'un nouvel évêque pour une Eglise locale déterminée,
l'occasion première et la plus fondamentale des réunions d'évêques
et partant des synodes épiscopaux.29 Notons que la Tradition
Apostolique d'Hippolyte est le premier document (vers 217) qui nous
atteste avec certitude l'usage de consacrer un évêque au cours d'une

synaxe qui réunit plusieurs évêques.

27 J. Schérer, L'Entretien d'Origène avec Héraclide, Sources chrétien
nés, 67 (1960), pp. 58 ss.

28 Ibid., p. 54.
29 Mortari (n. 12), p. 138.



210 J. E. Lanne, L'origine des synodes

Mais de manière corrélative les documents de la même époque
nous informent aussi sur la procédure synodale de déposition des

évêques indignes. Je suis enclin à penser que la déposition de Noët
à la fin du second siècle est bien, comme le croient beaucoup d'historiens,

le premier cas connu de déposition synodale d'un évêque par
d'autres évêques, les «bienheureux presbytres», réunis à Smyrne
pour l'occasion. L'erreur de Noët est trinitaire et christologique.30

Au milieu du troisième siècle Cyprien intervient à plusieurs
reprises dans des affaires de déposition d'évêques indignes. On y perçoit

le rôle qu'y tiennent les conciles. Dans le cas de Basilide de
Merida et de Martial de Léon et Astorga, en Espagne, il s'agit
d'évêques apostats qui ont tenté de reconquérir leur siège. De même
dans celui de Fortunatien d'Assuras, en Afrique. Ayant renié le
Christ dans la persécution, ces coupables ne sont plus dignes d'être
considérés comme évêques: «Il est trop évident, dit Cyprien, que
de tels hommes ne peuvent être à la tête de l'Eglise du Christ ni
ne doivent offrir des sacrifices à Dieu. »31 Autrement dit, ils ont perdu
leur représentativité. De même Martien d'Arles qui a soutenu le
schisme de Novatien et son rigorisme.32

Le cas le plus célèbre et le plus solennel d'une déposition d'évêque
allait se produire une quinzaine d'années plus tard avec Paul de

Samosate, le puissant évêque d'Antioche. L'erreur de Paul portait
sur la divinité du Christ et la lettre synodique des évêques qui
justifiaient sa condamnation laisse clairement entendre qu'il exigeait
que la synaxe liturgique célébrée en sa présence, même le jour de

Pâques, se conformât à ses opinions théologiques.33 Il bouleversait
ainsi l'ordre de l'Eglise. On pouvait lui appliquer ce que Origène
disait aux évêques qui ne respectent pas les conventions: «Un
homme a beau être évêque ou prêtre, il n'est pas évêque, il n'est
pas prêtre; il a beau être diacre, il n'est pas diacre; il a beau être
laïc, il n'est pas laïc et ne participe pas à la synaxe. »34

30 C. H. Turner, The Blessed Presbyters who condemned Noetus: Journ.
Theol. Stud. 23 (1921/22), pp. 28-35. Turner a été suivi généralement par
les historiens.

31 Cypr. Ep. LXVII, 6, 3.
32 Dans Cypr. Ep. LXVIII.
33 Eus. Hist. eccl. VII, 30, 10.
34 Origène, Entretien (n. 27), p. 64.



J. E. Lanne, Vorigine des synodes 211

Mais une communauté pouvait-elle décréter à elle seule que son
évêque s'était exclu de la communion de l'Eglise Surtout si celui-ci
avait été ordonné avec le concours de plusieurs évêques réunis à

cette fin pour donner un pasteur à cette communauté Les synodes
de déposition d'évêques sont en quelque sorte le pendant des synaxes
où ils sont élus et consacrés.35

On est donc en droit de conclure que l'objet des premiers synodes
qui nous soient connus a porté: - 1. sur l'Eglise comme lieu de

l'Esprit-Saint et partant sur l'ordre et la communion de toutes les

Eglises locales comme expression vivante et authentique de la
présence et de l'action de l'Esprit; - 2. sur le mystère du Christ
célébré par l'Eglise dans l'assemblée où agit l'Esprit; - 3. sur la
représentativité du ministre, en particulier de l'évêque, comme
témoin du mystère du Christ dans sa communauté rassemblée par
l'Esprit-Saint pour la glorification véridique du dessein de Dieu.

Ceci constaté, on peut passer plus rapidement sur la constitution
et la composition de ces premiers synodes connus.

2. La Constitution et la Composition des Synodes

Au «concile» de Jérusalem d'Actes 15 on voit les Apôtres et les

presbytres jouer un rôle de premier plan (15, 6 ; 22 ; 23). Il n'apparaît
pas clairement si la «multitude» dont il est question au verset 12

comprend avec ceux-ci l'assemblée des fidèles.
Dans la terminologie reçue on appelle ordinairement aujourd'hui

synode ou concile une assemblée légitime des ministres de l'Eglise.
Telle est, en effet, l'impression qui se dégage des indications de

l'histoire surtout depuis saint Cyprien. En fait la réalité est plus
complexe. Je crois qu'il y a lieu de faire d'emblée deux remarques

35 Cf. cependant Cypr. Ep. LXVII, 3. En fait l'action synodale ne fait que
constater qu'un évêque a perdu son titre et sa charge en se rendant indigne.
La communauté n'est pas habilitée à le traduire en jugement, mais la
communion des autres Eglises par leurs évêques, ou plutôt de l'unique Eglise par
l'action collégiale prend acte du fait qu'un évêque a perdu sa qualité. Au-delà
du problème de la déposition canonique et partant de la perte de la missio
canonica, c'est ce qu'il peut y avoir de juste dans les vues, si discutables par
ailleurs, de Sohm (n. 15), pp. 186 ss.



212 J. E. Lanne, L'origine des synodes

qui pour évidentes qu'elles soient, sont susceptibles d'éclairer le

problème.
La première est que dans la terminologie ancienne il y a passage

insensible du terme synode pour indiquer la réunion de l'Eglise locale
constituée, au sens de synaxe, à l'usage technique du terme pour
désigner des réunions extraordinaires particulièrement solennelles,
où l'on convoquait les évêques voisins et avec eux d'autres
représentants des Eglises des environs, pour débattre d'une affaire dont
l'importance sortait de l'ordinaire.36

La seconde est que jusqu'au Ille siècle la terminologie qui
distingue les évêques des presbytres est encore très fluctuante. Onvoit
un Firmilien de Césarée de Cappadoce parler des synodes annuels
comme d'une assemblée de seniores et praepositi, au moment de la
controverse sur le rebaptême des hérétiques.37

On peut donc en conclure : 1. que pour les affaires qui regardaient
son Eglise locale, l'évêque et son presbyterium s'identifiaient beaucoup

plus que nous ne serions tentés de le croire avec le recul de
17 siècles; 2. que les synodes au sens technique sont nés de l'assemblée

de l'Eglise locale dont ils ne sont finalement qu'une extension
et qu'il est faux d'opposer au départ le synode au sens technique,
à l'assemblée locale.

Il reste toutefois que tout comme dans la synaxe locale d'une
Eglise, le synode comprend des membres qui ont un rôle singulier,
les évêques, mais aussi les presbytres de second rang, peut-être

36 En lisant Eusèbe on voit que aévoboç peut signifier soit l'assemblée
locale, la synaxe, soit le synode au sens technique : G. Bardy & P. Périchon,
Introduction, Index: Eus. Hist, eccl., 4, Sources chrétiennes, 73, Index
des mots grecs, sub voce, p. 319; G. W. H. Lampe, A Patristic Greek Lexikon
(1961), sub voce, pp. 1334-1335. De même pour concilium: A. Blaise & H.
Chirat, Dictionnaire latin-français des auteurs chrétiens (1954), sub voce,

p. 188; H. Küng, Structures de l'Eglise (1963), pp. 27-29. On sent bien qu'à
l'époque où Eusèbe rédigeait le livre Y de son Hist. eccl. (dans les premières
années du IVe siècle?) le terme aévoboç avait encore besoin d'être précisé.
Dans V, 23, 2, à propos des conciles de la Pâque, il parle de «synodes et
assemblées d'évêques».

37 Dans Cypr. Ep. LXXV. Cyprien lui aussi emploie le terme praepositus
pour parler de l'évêque (Ep. ad Florentium, LXVI, 4, et Ep. LXXII, 3) mais
pas senior presbytre). Ce qui est remarquable dans la terminologie de

Firmilien, c'est l'ordre des termes: seniores et praepositi, ce que l'on peut
traduire presbytres et épiscopes. Sur l'emploi de presbytre pour désigner un
évêque, voir entre autres Nautin (n. 24), pp. 46-47; Turner (n. 30), ibid.



J. E. Lanne, L'origine des synodes 213

aussi les diacres, ceci sans exclusion de l'assemblée des fidèles. Disons
tout d'abord un mot du rôle de l'évêque.

a) Le rôle de l'évêque
Sans rouvrir le débat des origines de l'épiscopat unique, que l'on

appelle improprement monarchique, il faut bien reconnaître que
très tôt il y a eu un pasteur particulièrement responsable de la vie
de la communauté locale. On ne peut se fier trop aux listes épisco-
pales que nous transmet Eusèbe, mais on doit reconnaître que
depuis les origines les échanges de lettres entre les diverses Eglises
locales font état de cette réalité. Les Epîtres pastorales en fournissent
le modèle dans le Nouveau Testament. On peut comprendre dès

lors que les synodes nous soient présentés comme des assemblées

d'évêques même si en fait les évêques réunis débattaient en présence
de toute la communauté constituée et rassemblée.

On a dit plus haut que dans les premières années du IIIe siècle
la Tradition d'Hippolyte atteste clairement l'usage de consacrer un
évêque avec la participation de plusieurs évêques. Il s'agit là de

l'acte le plus solennel de la vie d'une Eglise locale. Il est vrai que
trente ou quarante ans plus tard, saint Cyprien semble insinuer
que cet usage n'est pas universel38. Il reste en effet la question des

communautés isolées en terre de mission.39 Quoi qu'il en soit
Hippolyte dans la Tradition Apostolique n'entend pas innover, mais

indiquer «l'essentiel de la tradition (apostolique) qui convient aux
Eglises, afin que ceux qui sont bien instruits gardent la tradition
qui a subsisté jusqu'à présent l'Esprit Saint conférant à

ceux qui ont une foi droite la grâce parfaite, afin qu'ils sachent
comment ils doivent enseigner et garder toutes ces choses, ceux
qui sont à la tête de l'Eglise».40

En conclusion de son ouvrage, Hippolyte répète à peu près la
même chose. II met en garde contre les chefs qui n'ont pas gardé la
tradition des Apôtres selon ce qui convient. Cette expression «ce qui
convient» répétée avec insistance fait penser aux «conventions»
mentionnées plus tard par Origène.41

38 Cypr. Ep. LXVII, 5, 1.
39 En particulier le cas de Rome et surtout d'Alexandrie; mais aussi de

Lyon.
40 B. Botte O. S. B., La Tradition apostolique de saint Hippolyte. Essai

de reconstitution (1963), pp. 3-4.
41 Ibid., p. 103.



214 J. E. Lanne, L'origine des synodes

Or finalement pour Hippolyte qu'est «ce qui convient» selon la
tradition des Apôtres Si l'on s'en remet au contenu de son ouvrage,
on constate que c'est tout d'abord l'ordination correcte de l'évêque
en présence des autres évêques; puis la célébration correcte de

l'eucharistie par le nouvel évêque; enfin et surtout la glorification
correcte adressée «au Père et au Fils avec l'Esprit Saint dans la
sainte Eglise». «Ce qui convient» est opposé explicitement «au bon
plaisir» source des chutes, des erreurs, des hérésies.42 Et l'on pense
à Noët dont la doctrine est combattue par le même Hippolyte en
raison principalement de la glorification incorrecte qu'il faisait de
Dieu.43

L'évêque a donc une responsabilité particulière dans l'action doxo-
logique de la communauté dont il est le pasteur. Et ceci nous ramène

aux trois aspects de la vie de l'Eglise dont nous avons vu qu'ils
étaient l'objet des premiers conciles. Cela nous rappelle aussi en
particulier l'intervention d'Origène pour que l'eucharistie soit
offerte correctement. Cela nous amène enfin à prendre rapidement
en considération un canon que je tiens pour fort ancien, le canon 34

des Apôtres dans la collection qui termine la compilation appelée
Constitutions Apostoliques. Je crois pouvoir montrer que ce canon
est antérieur à la paix de l'Eglise.44 Il intéresse par conséquent
notre sujet. Or il dit ceci (Const, apost. 34) :

Il faut que les évêques de chaque nation sachent qui d'entre eux est le

premier et qu'ils le considèrent comme leur tête. Ils ne doivent rien faire sans
son assentiment, même s'il appartient à chacun de traiter les affaires de son
propre diocèse et des territoires qui en relèvent. Mais lui non plus (à savoir
celui qui est le premier) ne devra rien faire sans l'assentiment de tous les

42 «A cause de la chute ou de l'erreur qui s'est produite récemment par
ignorance, et (à cause) des ignorants», ibid., p. 5; «C'est de cette manière en
effet, que les nombreuses hérésies ont grandi, parce que les chefs n'ont pas
voulu s'instruire de l'avis des apôtres, mais ont fait ce qu'ils voulaient selon
leur bon plaisir, et non ce qui convient», ibid. p. 103. Plus qu'à Callixte, cette
mise en garde fait penser à Noët.

43 Hipp. Contra Noetum, Patr. gr., 10, col. 821.
44 Texte du canon 34 dans F. X. Funk, Didascalia et Constitutiones

apostolorum (1905), pp. 572-574. P. Duprey, La structure synodale de

l'Eglise dans la théologie orientale: Proche Or. chr., 20 (1970), 123-126, p. 125,
n. 8, a déjà donné un certain nombre des arguments sur lesquels je fonde
l'antiquité de ce canon. Je crois pouvoir montrer qu'il est antérieur à Nicée
(325) et, peut-être, contemporain de l'affaire de Paul de Samosate (268).
J' aurai l'occasion d'y revenir dans une autre publication.



J. E. Lanne, L'origine des synodes 215

autres. Ainsi régnera la concorde et Dieu sera glorifié par le Christ dans le
Saint Esprit.

Retenons de ce canon 1. que dans une nation il y a un évêque qui
est le premier; 2. que tous doivent agir dans la concorde pout tout
ce qui ne relève pas directement de la compétence immédiate de

chacun; 3. et surtout que cette action concertée des évêques et
partant de leurs Eglises est en relation immédiate avec la glorification

de Dieu, Père, Fils et Saint-Esprit.

b) Le rôle des prêtres ou presbytres de second rang
On a vu tout à l'heure le rôle d'Origène dans le synode réuni à

propos d'Héraclide. Au concile de 268 qui prononça la déposition
de l'évêque d'Antioche, Paul de Samosate, le prêtre Malchion joua
un rôle essentiel. Eusèbe45 nous précise que ce n'est pas seulement
à cause de son habileté dialectique, mais «à cause de la pureté
extraordinaire de sa foi au Christ» qu'il a été élevé au presbytérat.
Tel était d'ailleurs déjà le cas d'Irénée, député à Rome par les

martyrs de Lyon, alors qu'il n'était encore que prêtre «par cequ'il
était zélateur du testament du Christ».46

Cela suppose que les prêtres dans ces premiers conciles avaient
encore leur fonction propre d'assistants et de conseillers des évêques,
le presbyterium étant avant tout le conseil de l'Eglise locale autour
de l'évêque. Ainsi le comprend la prière d'ordination du prêtre de la
Tradition d'Hippolyte: «Dieu et Père de Notre Seigneur Jésus-

Christ, regarde ton serviteur que voici et accorde lui l'Esprit de

grâce et de conseil du presbyterium afin qu'il aide et gouverne ton
peuple avec un coeur pur. »47 Pour lui aussi le rôle essentiel se résume
dans la pureté du coeur pour glorifier correctement Dieu par son
Fils avec l'Esprit.

45 Eus. Hist. eccl. VII, 29, 2.
46 Ibid. V, 4, 2.
47 Ed. Botte (n. 40), pp. 21-22. La conclusion de la prière indique une

fonction doxologique : «et rends-nous dignes, (une fois) remplis (de cet Esprit),
de te servir dans la simplicité du coeur, en te louant par ton Enfant Jésus-Christ,
par qui à toi gloire et puissance, Père et Fils avec l'Esprit-Saint dans la
sainte Eglise...» Il est vrai qu'on la retrouve sensiblement identique à la fin
de la prière d'ordination du diacre (p. 27). Mais cela n'infirme pas notre point
de vue selon lequel tout ministère dans l'Eglise a comme fin la glorification
correcte de Dieu.



216 J. E. Lanne, Vorigine des synodes

c) Le rôle du peuple
On remarque dans l'entretien d'Origène avec Héraclide que non

seulement, comme il a été rappelé plus haut, ce sont les évêques,
les prêtres, les diacres et les laïcs qui doivent respecter les
«conventions» dans la synaxe, mais qu'Origène insiste pour que les
conclusions du débat sur lesquelles tous les participants, clergé et laïcs,
tombent d'accord, soient l'objet d'un agrément explicite de la part
de tous : « Si vous êtes d'accord sur ces points, eux aussi avec l'adhésion

solennelle du peuple, seront désormais règles ayant force de loi,
et définitivement fixés. »48 Auparavant il avait attiré l'attention sur
le fait que «toute l'Eglise est là qui écoute», qu' «il ne faut pas qu'il
y ait de différence d'Eglise à Eglise», qu' «on écrit souvent pour
demander qu'on signe, que l'évêque signe, et aussi les suspects, et
que l'on signe en présence de tout le peuple, afin qu'il n'y ait plus
de dissension ni d'enquête à ce sujet».49 Et lorsqu'Origène en vient
à proposer son sentiment personnel, il le fait en demandant non
seulement la permission de Dieu, celle des évêques, celle des prêtres,
mais aussi celle du peuple présent.50 Ce n'est pas là précaution
oratoire, puisque l'accord auquel on doit aboutir doit recevoir «l'adhésion

solennelle du peuple».
Mais l'entretien d'Origène n'est pas une exception. La synodale

par laquelle le concile d'Antioche de 268 communique à Rome et
à Alexandrie la déposition de Paul de Samosate est adressée «à

tous ceux qui sur la terre habitée (oikoumenê) exercent avec nous
le ministère, aux évêques, aux prêtres, aux diacres et à toute
l'Eglise catholique qui est sous le ciel». Et cette lettre est adressée

non seulement au nom de tous les évêques participant au concile,
mais au nom des prêtres, des diacres et des Eglises de Dieu61.

48 Origène, Entretien (n. 27), p. 68.
49 Ibid. p. 54 et 62.
50 Ibid. p. 62. Origène distingue explicitement trois degrés dans l'autorisation

qu'il demande de s'exprimer librement: la permission de Dieu; la
permission des évêques ; la permission des prêtres (presbytres) et du peuple. On

peut donc en conclure que dans sa pensée, 1. l'autorisation demandée à Dieu
se situe au-delà de la permission canonique que les évêques doivent accorder
à Origène; 2. l'autorisation des évêques est à son tour d'une nature
particulière, alors que celle des prêtres et du peuple semble sur le même plan: il
s'agit de rester dans la communion ecclésiale et de faire accepter au peuple
des normes correctes, le respect des conventions.

51 Eus. Hist. eccl. VII, 30. Dans la même ligne on pourrait encore men-



J. E. Lanne, L'origine des synodes 217

On est donc en droit de conclure que non seulement les synodes
ne sont pas des réunions à huis-clos d'évêques des Eglises, mais que
la décision qu'ils prennent suppose l'accord et la participation active
de tous les membres des Eglises. Il est vrai que ce rôle actif du
peuple semble moins marqué en Afrique au temps de Cyprien. Je
crois pourtant que l'on pourrait en trouver des traces.62 En tous
cas cela explique, à mon avis, que l'empereur devenu chrétien ait
pu avoir un tel rôle dans les conciles des siècles suivants sans que
pour autant on y ait vu une ingérence indue. Il était naturellement
le type et le catalyseur de cette nécessaire représentation de tous
les fidèles pour qu'un concile fut vraiment tel.

De cet examen rapide de la composition des conciles des premiers
temps, on retiendra donc en premier lieu le rôle de l'évêque,
représentant par excellence de l'Eglise locale dont il est le pasteur.
Il doit représenter la foi et la vie chrétienne de sa communauté,
mais il doit aussi représenter auprès d'elle l'unique mystère du Christ
dans la communion de toutes les Eglises. Toutefois, à chacun
suivant son rang, revient un rôle actif dans le concile. Car un concile
ou synode n'est pas un conseil d'administration ni même un parlement.

Il se tient dans une Eglise locale avec participation adéquate
de chacun des membres de cette Eglise locale, en communion avec
les représentants qualifiés d'autres Eglises locales comme signe de
l'unité catholique. En fait il n'est qu'une extension de la synaxe
doxologique dont l'expression la plus haute est la célébration du

repas du Seigneur. Dès lors le verset 12 du ch. 15 des Actes des

Apôtres prend toute sa signification: «Alors toute la multitude fit
silence : on écoutait Barnabé et Paul exposer tout ce que Dieu avait
accompli par eux de signes et de prodiges parmi les païens.»
L'assemblée constate l'action de l'Esprit et la communion qui règne
entre les Eglises. Tel est l'effet de la lettre et de la délégation envoyés

tionner la lettre synodale du Concile d'Antioche de 324-325; mais l'étude
perspicace de D. L. Holland, Die Synode von Antiochien (324/25) und ihre
Bedeutung für Eusebius von Caesarea und das Konzil von Nizäa: Zs. Ki.-
gesch. 81 (1970), pp. 163-181, vient remettre tant de choses en question qu'il
est difficile de s'appuyer sur ce texte décidément douteux.

62 Particulièrement en relation avec le rôle joué par les confesseurs, soit
à Borne, soit à Carthage; rôle parfois contesté, parfois abusif, mais réel et
traditionnel depuis la mission d'Irénée à Rome.



218 J. E. Lanne, L'origine des synodes

à Antioche par le «concile» de Jérusalem. Ceci nous amène à notre
dernier point : l'intention et la signification des premiers synodes.

3. Intention et Signification des premiers Synodes

Nous essaierons de répondre à trois questions: Quelle instance
représentent les synodes? Quel est le rapport entre le synode, la
règle de foi et les décisions synodales Quel rapport y a-t-il entre les

synodes, périodiques ou occasionnels et la «synodalité», la «con-
ciliarité» dans la vie de l'Eglise?

a) Quelle instance représentent les synodes?
De ce que nous avons vu jusqu'ici il apparaît clairement que les

synodes locaux ont le sentiment de juger en dernière instance. Ils
ne sont en aucune manière, de par leur nature, une sorte de premier
tribunal duquel on pourrait appeler à une autorité plus haute.
L'institution d'instances successives n'est apparue que comme un moyen
de résoudre des conflits entre des décisions synodales contradictoires.

Mais en soi la conception pyramidale de la structure de

l'Eglise est apparemment étrangère aux premiers siècles chrétiens.
L'intention du synode n'est pas autre que celle de l'Eglise locale:
la glorification de Dieu dans le mystère du Christ au sein de
l'assemblée où l'Esprit est présent et agit. C'est en ce sens qu'il faut
comprendre la position de Cyprien lorsqu'un évêque en conscience

ne peut se ranger au sentiment de ses collègues tout en gardant la
paix avec eux: «Nous non plus nous ne prétendons faire violence
ni donner de loi à personne, chaque évêque ayant toute liberté dans
l'administration de son Eglise, sauf à rendre compte à Dieu de sa
conduite.»53 Finalement ce qui compte c'est toujours la paix et la
concorde, pourvu que l'ordre de l'Eglise soit respecté.

Car si dans la vie de l'Eglise au tournant du IIe et IIIe siècle, la
réunion des synodes représente quelque chose de nouveau extérieurement,

il reste que dans son intention il ne diffère pas des autres
instruments de la communion entre les Eglises depuis les origines:
les lettres échangées, l'hospitalité donnée aux frères des autres

53 Cypr. Ep. LXXII, 3, 2. Cf. aussi Ep. LV (52), 21.



J. E. Lanne, L'origine des synodes 219

Eglises, le partage d'une même eucharistie, la réception des mêmes
Ecritures canoniques.

Dès lors si quelque Eglise a une prééminence parmi d'autres, cela

repose sur le lien plus étroit qui l'unit aux Apôtres de par sa fondation.

Cet argument employé par Irénée pour l'Eglise de Rome, mais
aussi pour celle de Smyrne et celle d'Ephèse, signifie une garantie
plus grande de trouver en celle-ci la doctrine authentique des

Apôtres, mais cela dans la communion de toutes les autres Eglises54.
Victor, évêque de cette Eglise romaine auquel Irénée reconnaît une
«potentior principalitas» en raison de sa fondation par Pierre et
Paul, n'a pas le droit de retrancher arbitrairement de la communion
catholique de très anciennes Eglises (en l'occurence celles d'Asie
qui suivent Polycrate d'Ephèse) pour une divergence qui, somme
toute, est secondaire.65

En fait la difficulté résidait dans l'appréciation de ce qui était
secondaire par rapport à la «règle de foi», par rapport aux
«conventions», par rapport à l'unique communion du Corps du Christ.
C'est pour cette raison qu'à l'argument de l'ancienneté apostolique
d'une Eglise s'ajoute comme corollaire la reconnaissance d'un
premier parmi les évêques d'une région (can. 34 des Apôtres), normalement

celui de l'Eglise la plus ancienne, subsidiairement et
postérieurement celui d'une Eglise numériquement plus nombreuse et
située dans une cité politiquement plus importante. Mais même
dans ce cas le critère fourni par cette Eglise n'est que relatif : on le
voit bien dans le cas de Paul de Samosate, évêque d'Antioche. Il
n'a de valeur que par l'accord de toutes les Eglises. Plus les synodes
rassemblent de représentants d'Eglise, plus le synode est grand, et
plus il aura de chance d'être authentiquement une «représentation
de tout le nom chrétien»56. Mais en soi, l'Esprit est présent dans
toute Eglise locale légitimement constituée, comme il l'est dans
toute l'Eglise répandue sous le ciel.

b) Quel est Je rapport entre le synode, la règle de foi et les décisions?
Les décisions synodales qui aboutissent aux conventions dont

parle Origène, trouvent leur autorité dans la règle de foi elle-même,

54 Iren. Adv. haer. III, 3.
55 Eus. Hist. ecel. V, 24, 11-17.
56 Tert. De jejun. XIII, 6, sup. cit., note 1.



220 J. E. Lanne, Uorigine des synodes

c'est-à-dire dans la doxologie correcte, par le culte et par la vie de
la communauté locale, de l'oeuvre accomplie par le Christ. Les
conventions doivent finalement correspondre à ce qu'Hippolyte appelle
«ce qui convient», c'est-à-dire, on l'a vu, à ce qui est étranger à

l'arbitraire et à l'ignorance. Mais une fois clairement établies, les
conventions (ce que plus tard on appellera les canons) doivent être
respectées par tous. Cela pour que l'Eglise puisse vivre dans la paix
et non dans le désordre. L'objet même des synodes, tel qu'on l'a
vu apparaître dans les documents, fonde la légitimité des décisions

synodales dont le but final reste toujours la paix, la communion,
la concorde pour que Dieu soit glorifié.

c) Quel rapport y a-t-il entre les premiers synodes et la vie
conciliaire et synodale dans l'Eglise

Je préciserai cette question en ajoutant: Quel rapport y a-t-il
entre les synodes périodiques et occasionnels et ce qu'on appelle
aujourd'hui la conciliarité, la synodalité, la collégialité? Je crois

que de ce qui précède on peut facilement déduire la réponse.
Le synode est un instrument, mais un instrument parmi d'autres,

de l'expression de la communion de l'unique Eglise. A ce sujet le

théologien orthodoxe roumain, Liviu Stan, fait une remarque qui
me semble fort pertinente57 : l'Eglise peut vivre sans conciles, sans
synodes au sens technique du terme. La preuve en est qu'elle a

reconnu le canon des Ecritures sans que cela ait fait, pour autant
qu'on sache, l'objet d'une décision conciliaire.

Il reste cependant que la communion qui ne cesse d'exister entre
tous les membres du Corps du Christ, entre toutes les Eglises de

par le monde, a besoin de moyens d'expression. Mais répétons-le,
le synode théologiquement, je dirais presque: sacramentellement,
n'est pas plus pour les chrétiens des trois premiers siècles que la
vie dans le Saint-Esprit qui glorifie le mystère du Christ dans
chacune des Eglises locales. La communion de toutes les Eglises
est une réalité donnée dans le Saint-Esprit et elle fait partie de la
nature constitutive de chaque Eglise locale. Comme les échanges
de lettres comme l'hospitalité données aux frères des autres Eglises,
la réunion des synodes est un de ces moyens d'expression, en étroite
relation avec les deux premiers d'ailleurs.

57 L. Stan, Concerning the Church's Acceptance of the Decisions of
Ecumenical Synods : Councils and the Ecumenical Movement (1968), p. 69.



J. E. Lanne, L'origine des synodes 221

Conclusion

Rassemblant rapidement la gerbe des données qui nous ont paru
ressortir de l'examen de notre documentation concernant les
premiers synodes et leur origine, je voudrais maintenant tirer quelques
conclusions qui soient davantage des pistes pour une réflexion
ultérieure et pour des applications concrètes à la vie de l'Eglise
aujourd'hui. Ces brèves réflexions toucheront à nouveau l'objet de

la vie synodale, la composition des synodes et leur signification.
1. Il me semble acquis que l'objet des synodes et partant de la

vie synodale dans l'Eglise est en relation immédiate avec la vie
dans l'Esprit, avec le mystère du Christ annoncé et confessé pour
la glorification de Dieu. Partant l'objet de tout synode ne peut
être autre que celui de la vie de l'Eglise elle-même: le mystère du
Christ qui rassemble les enfants de Dieu dispersés, la vie d'enfants
de Dieu, la participation authentique au mystère de Pâque qui
commence au soir du jeudi saint pour déboucher sur le triomphe
de la résurrection et l'attente du retour du Seigneur. Tout ce qui,
dans la vie de l'Eglise comme dans la vie synodale, ne serait pas
en prise directe avec cela, ne peut faire l'objet des synodes, parce
que ce n'est pas la vie de l'Eglise, mais la vie du monde.

2. Quant à la composition des synodes deux choses apparaissent
clairement: les ministres reponsables des Eglises locales y ont un
rôle de premier plan, un rôle qui ne revient qu'à eux et ils doivent
être à la hauteur de ce rôle. L'Eglise n'est pas une démagogie ni une
association occasionnelle d'enthousiastes. La vie de l'Eglise dans

l'Esprit Saint est une vie dans l'ordre, conformément à l'enseignement

des Apôtres. Mais en même temps s'il y a des ministères
responsables et différenciés, il y a aussi une participation de toute
l'Eglise locale à la vie synodale. Le synode n'est pas - ou ne devrait
pas être - un sénat fermé délibérant à huis-clos. La participation
de tout le peuple chrétien y est indispensable, justement pour
témoigner que ce qui est accompli par le synode, comme en général

par l'Eglise, est vie dans l'Esprit-Saint. Partant la relation avec la

synaxe de toute l'Eglise locale y est nécessairement impliquée. En
fait chaque Eglise locale légitimement constituée est le lieu de

l'Esprit, comme l'est l'ensemble de l'Eglise.58

68 II reste que le fameux ex sese non autem ex consensu Ecclesiae de Vatican I
fait difficulté. Je dirai seulement qu'il faut l'entendre correctement sous



222 J. E. Lanne, L'origine des synodes

3. La signification des synodes est celle de la communion catholique,

universelle dans le temps et dans l'espace. Les synodes ne sont
qu'un instrument de la communion, parmi d'autres instruments. Ils
sont une expression de la communion universelle, car cette
communion doit s'exprimer; plus particulièrement en certaines
circonstances. Mais finalement le lieu normal de la vie ecclésiale n'est
pas au niveau synodal ou conciliaire; il est au niveau de l'Eglise
locale. Un synode se réunit dans une Eglise locale, et non dans le
désert, comme Montan dans la plaine de Pépuze. Si l'on peut
souhaiter la réunion d'un futur concile vraiment universel, vraiment
authentique aux yeux de tous les chrétiens, ce concile devra être
pris en charge par une Eglise - et j'entends bien: par une Eglise
locale, d'abord. Mais le concile universel ne suppose-t-il pas que
la communion sacramentelle soit préalablement rétablie entre tous
les chrétiens? C'est là une question à laquelle je ne sais que répondre.
Mais elle mérite notre considération à tous. Et, en tous cas, un tel
concile ne pourra être que le fruit de la vie des Eglises locales, de
leur vie dans le Saint-Esprit, le témoignage de leur doxologie
correcte du Père, du Eils et du Saint Esprit, selon ce qui convient,
parce qu'auront été respectées les conventions et parmi celles-ci
la première d'entre elles: «l'Esprit Saint et nous-mêmes avons
décidé de ne pas vous imposer d'autres charges que celles qui sont
indispensables» (Actes 15, 28).69

Jacques-Emmanuel Lanne, O.S.B., Chevetogne, Belgique

deux aspects: Primauté et infaillibilité n'ont pas de sens si ce n'est a) en
relation avec la communion universelle et la doxologie correcte de toutes les

Eglises ; b) en relation immédiate avec la sedes du pape, de l'évêque de Rome.
Le pape est pape parce qu'il est évêque d'une Eglise locale déterminée, celle
de Rome. Juridiquement il n'a pas besoin de demander le consentement de

l'Eglise universelle avant d'agir, mais son action doit exprimer l'accord de

l'Eglise, la foi et la doxologie de l'Eglise. Sa potentior principalitas est celle
de son Eglise locale d'abord, et elle s'exerce sous des formes diverses au cours
de l'histoire pour et dans la communion de toute l'Eglise. Elle n'est pas
située au-dessus de l'Eglise, pas plus que le collège des évêques ou quelque
synode que ce soit, ne peut se placer au-dessus de l'Eglise, car leur fonction
est d'exprimer l'Eglise et la concorde des Eglises.

59 Leçon donnée le 6 novembre 1970 à l'Université de Neuchâtel à l'occasion

du Doctorat en théologie h. c. qui était conféré à l'auteur.


	L'origine des synodes

