
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 3

Artikel: Gott und seine Gemeinde : eine Betrachtung zum Tritojesaja-Buch

Autor: Wallis, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gott und seine Gemeinde
Eine Betrachtung zum Tritojesaja-Buch

Das Problem der Autorschaft des Tritojesaja-Buches, besonders
die Frage nach der Einheitlichkeit des Verfassers von Jes. 56-66,
ist noch nicht einhellig geklärt.1 Auf diese Problematik soll jedoch
in diesem Zusammenhang nicht ausführlich eingegangen werden,
zumal die alttestamentlichen Einleitungen die Diskussion
ausreichend darstellen.2 Wer jedoch die formgeschichtliche Gestaltung
dieses Buches einer eingehenden Betrachtung unterzieht, wird bald
gewahr, daß es in formaler Hinsicht ausgesprochen uneinheitlich
wirkt. Neben Weisungen stehen Gebete, neben Liedern Streitreden.
Alles aber ist gekleidet in das Gewand prophetischer Rede. Das
kann jedoch keineswegs überraschen, gilt dies doch in gleicher
Weise auch für andere Prophetenbücher. So läßt sich aus dieser

Feststellung kein weiterführender Schluß ziehen.

Im Tritojesaja-Buch fällt jedoch die Tatsache auf, daß der zu
Gehör gebrachte Stoff stark überarbeitet ist und eine gedankliche
wie formale Gliederung recht schwer fallen muß. Wer vor der
Aufgabe steht, dieses Buch zu kommentieren, wird sich nicht selten
fragen, wie er wohl die einzelnen Komplexe gegeneinander
abzugrenzen habe. Man muß nämlich feststellen, daß die erkennbaren
Einheiten im vorhegenden Rahmen so stark aufeinander
abgestimmt sind, in ihrem Gehalt derart voneinander abhängig sind,
daß sie sich inhaltlich stark beeinflussen. Die Aussage der einzelnen

Stücke ist ständig von den Nachbareinheiten gefärbt. Damit
fällt die Einzeldeutung naturgemäß recht schwer.

Dieser Umstand kann in der Weise ausgewertet werden, daß wir
hier eine in sich geschlossene kompositorische Einheit vor uns haben.
Läßt der Text auch nicht den Nachweis einer einheitlichen
Verfasserpersönlichkeit zu, so muß man jedoch einen Kompilator
vermuten, der das Ganze in einer bestimmten Absicht, mit einer
festhegenden geistigen Tendenz, vieheicht unter Hinzufügung eigener
Beiträge zusammengefaßt und ausgerichtet hat. Nun muß man
bedenken, daß damals ein Autor oder ein Kompilator seinem Opus
nicht dadurch Bestand verleihen konnte, daß er es einem Verleger

1 Dagegen F. Maass, «Tritojesaja?»: Das nahe und das ferne Wort.
Festschrift für Leonhard Rost (1967), 8. 153ff.

2 Maass (A. 1), S. 156.



G. Wallis, Gott und seine Gemeinde 183

übergab, der es drucken ließ, so daß es nunmehr in der Fach-,
Gebets- oder Erbauungsliteratur einen mehr oder auch weniger
beachteten Platz einnahm, gelesen oder vergessen wurde, auf jeden
Fall aber vorhanden war. Ein Verfasser mußte seinerzeit eine Gruppe
hinter sich wissen, die seine Worte aufnahm und tradierte, wenn
sie ihn nicht gar mit diesem Werk eigens beauftragt hatte. Und
diesen Eindruck muß man bei der aufmerksamen Lektüre dieser

Kapitel sehr stark gewinnen. Das Tritojesaja-Buch spiegelt eine
Gemeinde mit ausgeprägtem Selbstverständnis und einer deutlich
erkennbaren Stoßrichtung wider. Sie hebt sich verhältnismäßig
scharf von anderen Gruppierungen ab, scheint diese sogar bekämpft
zu haben, wie sie selbst von jenen bekämpft worden ist.

1.

Um dieses zu verstehen, treten wir am einfachsten von den
Streitreden her in die Abhandlung des Stoffes ein :

Darum, so spricht der Allherr Jahwe :

Siehe, meine Knechte werden essen,
ihr aber werdet hungern

Siehe, meine Knechte werden trinken,
ihr aber werdet dürsten

Siehe, meine Knechte werden sich freuen,
ihr aber werdet euch schämen

Siehe, meine Knechte werden jubeln
vor Herzenslust.

Ihr jedoch werdet schreien aus Herzenspein,
und gebrochenen Geistes werdet ihr jammern.

Ihr werdet euren Namen meinen Erwählten zum Fluchwort
überlassen.

Meine Knechte aber werden mit einem neuen Namen
benannt werden (65, 13-15).

Ohne den Gehalt dieses Prophetenwortes erschöpfend behandeln
zu können, läßt diese eschatologische Streitrede auf den ersten
Blick zwei einander bekämpfende Parteien erkennen : Die von Jahwe
Angeredeten auf der einen und seine Knechte und Auserwählten auf
der anderen Seite. Während die letzteren zur Zeit Hunger, Durst,
Not und Verfolgungen ausgesetzt sind, scheinen sich erstere
behäbigen Wohlbefindens und religiöser Sicherheit zu erfreuen. Ohne
Zweifel schlägt das Herz des Autors, wie das aller Propheten, auf
der Seite der Bedrängten, denen er sich offenbar zugehörig fühlt.



184 G. Wallis, Gott und seine Gemeinde

Redet der Autor aber die Widersacher persönlich an, so setzt dies
andererseits die Möglichkeit voraus, auch diese mit seinem Wort
erreichen zu können. So gehören beide Parteien vermutlich dem
einen, an Jahwe glaubenden Volk an.

Dieses Gegenüber kommt in einer weiteren Streitrede noch
deutlicher zum Ausdruck:
Aber die Hunde sind gierig,

kennen keine Sättigung,
sie alle wenden sich ihrem Wege zu,

ein jeder allein seinem Gewinst.
«Kommt, ich hole Wein!

Rauschtrank wollen wir schlürfen
Und es soll jetzt zugehen wie morgen,

großartig und noch mehr.»
Der Gerechte geht zugrunde,

und niemand nimmt's zu Herzen.
Die Getreuen werden dahingerafft,

und niemand nimmt's zur Kenntnis.
Denn um der Bosheit willen wird der Gerechte dahingerafft,

der dem Heil nachgeht.
Es ruhen auf ihren Lagern

alle, die rechtschaffen wandeln (56, 11-57, 2).

In diesem prophetischen Streitwort werden verderbte Völlerei
und unverdiente Not einander gegenübergestellt. Die einen prassen,
zechen: die Hunde. Dies mag hier nicht allein als Schimpfwort zu
verstehen sein. Eine Glosse (v. IIb) deutet die Gescholtenen als

Hütehunde, als Wächter, die eigentlich das Unheil abwenden, der
Not steuern sollten, ihres Amtes aber sträflich schlecht walten. Sie
suchen nur ihren eigenen Vorteil und Genuß. Darum und darunter
haben die Gerechten und die Rechtschaffenen bitter zu leiden. Sie

gehen unter, ohne daß die Hüter es überhaupt zur Kenntnis nehmen ;

sie sind kraftlos bei ihrem Bemühen um das Heil.
Hier tun sich also Fronten auf, zwischen denen der Redende

nicht neutral stehen kann. Er ergreift unbestreitbar Partei für die
Gerechten aber Schwachen. Die Terminologie «Gerechte,
rechtschaffen Wandelnde» läßt vermuten, daß es sich dabei um eine

abgrenzbare Gruppe handelt. Wir gehen nicht fehl in der Annahme,
daß diese Gerechten und Rechtschaffenen mit jenen «Knechten»
und «Auserwählten Jahwes» gleichzusetzen sind. Damit aber ist
die Vermutung nicht von der Hand zu weisen, daß es sich in diesen
Reden nicht nur um soziale Spannungen handelt, wie es zunächst



G. Wallis, Gott und seine Gemeinde 185

scheinen mag, sondern um eine in ihrem Ursprung religiöse Kontroverse.

Um Glaubensfragen aber geht es sonderbarerweise beiden Seiten,
den Knechten, den Auserwählten und Gerechten, wie auch ihren
Widersachern, an welche sich eine Weisung, eine Thora, wendet:

Und mich befragen sie Tag um Tag,
verlangen danach, meine Wege zu erfahren,

wie ein Volk, das Gerechtigkeit übt,
das Recht seines Gottes nicht verläßt.

Sie befragen mich nach den Rechtsordnungen,
verlangen nach Gottes Nähe.

«Warum fasten wir, und du siehst es nicht,
(warum) kasteien wir uns, und du merkst es nicht ?»

Fastet nicht wie heute,
um eure Stimme in der Höhe hören zu lassen

Soll dies ein Fasten sein, das ich erwähle,
ein Tag, da sich der Mensch kasteit

Soll man wie eine Binse mit dem Haupt nicken
und in Sack und Asche liegen?

Nennst du dies etwa ein Fasten,
einen Tag zu Jahwes Wohlgefallen?

Ist nicht vielmehr das ein Fasten, das ich liebe
(spricht der Allherr Jahwe, LXX):

Ein Lösen ungerechter Bande,
ein Zerreißen der Stricke des Joches,

und ein Freilassen Geknechteter,
indem man jedes Joch zerbricht?

Ist es nicht das : dem Hungernden das Brot zu brechen,
die Umgetriebenen in dein Haus zu führen?

Wenn du einen Nackten siehst und ihn bekleidest,
entziehst dich (seiner) Fleischlichkeit nicht,

dann wird dein Licht aufstrahlen wie die Morgenröte,
und dein Heil schnell sprießen.

Dann wird deine Gerechtigkeit vor dir herschreiten,
und die Herrlichkeit Jahwes dir anhangen.

Dann wirst du rufen, und Jahwe wird dir antworten,
dann wirst du flehen, und er wird sagen: «Hier bin ich!» (58, 2-3a, 4b-9a).

Das Stück, dem die Strophen entnommen sind, wird bekanntlich
als «Fastenrolle» bezeichnet. Die vorgetragene Weisung (Thora)
geht zurück auf eine wiederholte und dringliche Anfrage an Jahwe :

Warum werden Fasten und Kasteiungen von Jahwe nicht zur
Kenntnis genommen, warum greift Gott nicht zugunsten der
Frommen ein? Die Angeredeten suchen mit subjektiv durchaus



186 Cr. Wallis, Gott und seine Gemeinde

ernsten und ernstzunehmenden Bußübungen, ihre Gerechtigkeit
vor Gott zu beweisen und damit seine Huld und ihr Heil zu
erlangen. Der Autor antwortet wie ein echter Prophet, daß die wahre
und von Gott gewollte Gerechtigkeit Barmherzigkeit und Nächstenliebe

sei. Eine solche Bußfertigkeit allein erkennt Jahwe als rechten
Wandel und wahres Fasten an.

Führt uns diese Weisung auch nicht wesentlich über die früheren
prophetischen Forderungen hinaus, so läßt doch die Frage : Cui bono,
wem dient wohl dies alles?, deutlich erkennen, wohin die Stoßrichtung

zeiget, wohin die Gedanken gehen, und vor allem, wer wohl alle
diese Stücke gesammelt haben mag : Nicht etwa die Gruppe der
geplagten, geknechteten und leidenden Knechte Jahwes, die zugrundegehenden

Gerechten Scheint nun aber auf der Seite der eben
Angesprochenen ganz deutlich der religiöse Ernst und der echte Wunsch
nach Gottwohlgefälligkeit ebenfalls zutage zu treten, hinter den man
allerdings die Nächstenliebe und Barmherzigkeit zurückstellt, so
erhebt sich die Frage, ob nicht auch auf der anderen Seite, auf der der
Knechte und Auserwählten Jahwes, nicht nur ein soziales Interesse,
sondern auch ein Glaubensanliegen vorhanden ist. Eine andere, in
Prosa gehaltene Weisung scheint auf diese Frage antworten zu wollen :

Nicht sage der Fremdling, der sich Jahwe angeschlossen hat: «Jahwe wird
mich doch von seinem Volk trennen!» Und nicht sage der Verschnittene:
«Ich bin ein dürrer Baum!» Denn so spricht Jahwe zu den Verschnittenen,
die seine Sabbate halten und erwählen, was mir gefällt, und an meinem Bund
festhalten : « Ihnen gebe ich in meinem Haus und in seinen Mauern Platz und
Rang, welche besser sind als Söhne und Töchter. Ewigen Namen verleihe ich
(ihnen), der nicht vergeht.» Und was die Fremdlinge anbelangt, welche sich
Jahwe anschließen, um ihm zu dienen und Jahwes Namen zu lieben, seine
Knechte zu sein: «Ein jeder, der den Sabbat hält, ihn nicht zu entweihen,
und die an meinem Bund festhalten, die werde ich zu meinem heiligen Berg
bringen und ihnen Freude bereiten in meinem Bethaus denn mein
Haus soll ein Bethaus sein für alle Völker.» So spricht der Allherr Jahwe,
der die Verstreuten Israels sammelt: «Ich werde zu ihnen noch hinzusammeln,

zu denen, die bereits versammelt sind» (56, 3-8).

Damit ist für die bisherige Interpretation und auch für das
Verständnis der Kapitel des Tritojesaja-Buches Wesentliches gewonnen.
Diese Weisung setzt zwar keine Befragung - wie in Kap. 58 -
voraus, nimmt jedoch auf resignierte Äußerungen der Fremdlinge
und Verschnittenen Bezug, die offensichtlich von der Jahwegemeinde

abgewiesen worden sind und sich mit dieser Entscheidung



G. Wallis, Gott und seine Gemeinde 187

enttäuscht, entsagend abzufinden bereit schienen. Der Autor dieses
Stückes setzt nun der kritischen Aussage der Pastenrolle eine positive

Weisung gegenüber: Wahre Frömmigkeit und damit echte

Zugehörigkeit zur Jahwegemeinde haben sich dadurch zu erweisen,
daß man erwählt, was Jahwe gefällt, an seinem Bunde festhält,
sich Jahwe anschließt, um ihn zu verehren, seinen Namen zu lieben.
Unbestimmt in ihrer Bedeutung erscheint mir die Ausdrucksweise
«an seinem Bund festhalten». Bemerkenswerterweise aber wird beide
Male vom Halten des Sabbats gesprochen, um Jahwes Knechte zu
sein. Und davon können nun auch die Verschnittenen und Fremdlinge

nicht ausgeschlossen werden.
Die Erwähnung der Knechte ergänzt deutlich 65, 13-15. Ja

diese sollen auch von der Tempelgemeinschaft nicht ferngehalten
werden; vielmehr wird Jahwe ihnen selbst in seinen Mauern Platz,
Rang und Namen geben, denn sein Haus soll ein Bethaus sein für
alle Völker (lekol hä'ammim). Jesus hat diese Stelle bei seiner
Tempelreinigung angezogen, sie aber offensichtlich anders ausgelegt,
indem er den Satz : «Mein Haus soll ein Bethaus sein», jenem anderen
gegenüberstellte: «Ihr aber habt es zu einer Mördergrube gemacht»
(Matth. 21, 13; Luk. 19, 46; vgl. Joh. 2, 16b). Lediglich Markus
(11, 17) zitiert das «für alle Völker», mißt ihm aber auch nicht die

ursprüngliche Bedeutung bei. Eigentlich ruht aber im Tritojesaja-
Buch gerade darauf der Ton. Auch die Fremdlinge sind also legitime
JahweVerehrer, wenn sie sich ernsthaft zu ihm halten.

Auffälligerweise verwendet der Autor hier nicht das Wort gër.
Wie A. Bertholet gezeigt hat, sind die gerim seit dem Deuterono-
mium (14, 21; 16, lOf. ; 16, 13f. ; 26, 11; 14, 28f. ; 24, 19-21 u. ö.)
unter den personae miserabiles langsam in die israelitisch-jüdische
Gemeinde hineingewachsen, dadurch, daß sie nicht allein Rechtsschutz

genießen sollten, sondern auch den kultischen Verpflichtungen
unterworfen wurden.3 Hier wird jedoch der Begriff benë nëkâr
verwandt, der vom Israeliten viel stärker als «Heide» empfunden
wurde. Nach Jes. 56, 6ff. ist auch dieser, allerdings auf Grund seiner
Frömmigkeitshaltung und seines Bekenntnisses in die Gemeinde
Jahwes aufzunehmen. Dies läßt die Kontroverse mit denen
verstehen, die jene um ihrer fremdländischen Abkunft und rituellen

3 A. Bertholet, Die Stellung der Israeliten und Juden zu den Fremden
(1896), S. 2f. 59. 132ff.



188 G. Wallis, Gott und seine Gemeinde

UnVollkommenheit willen eben nicht in die Gemeinde, insbesondere
die des Tempels, aufzunehmen gewillt waren.

Wir denken dabei an Esra 4, Iff., wo sich die ehemals aus Assyrien
umgesiedelten Kolonisten anbieten, am Tempelbau mitzutun: «Wir
wollen mitbauen, denn wir verehren euren Gott wie ihr selbst, und
ihm opfern wir seit der Zeit Assarhaddons, des Königs von Assur,
der uns hierher geführt hat.» Serubbabel und Josua aber weisen
diese Leute ab, weil sie nicht reine Judäer sind, und machen sie

sich damit zu Gegnern. Ob man mit seinem Argwohn im Recht war,
daß jene den Tempelbau nur zu stören gedachten, muß dahingestellt

bleiben. Daß Josua und Serubbabel allein von diesen praktischen

Erwägungen geleitet waren, scheint Hag. 2, lOff. zu bestreiten.
Hiernach holt Haggai auf Jahwes Anweisung von den Priestern
eine Thora ein: «Wenn jemand geheiligtes Fleisch in seinem
Gewandsaum trägt und berührt damit andere Speise, wird sie dann
heilig?» Die Antwort der Priester lautet: «Nein!» Wiederum läßt
der Prophet fragen: «Wenn aber jemand, durch eine Leiche unrein
geworden, dieses alles berührt, wird es dann unrein sein » Die
Antwort lautet: «Ja!» Haggai folgert daraus: «So ist auch dieses Volk
und diese Nation vor mir», spricht Jahwe, «und so ist alles, was
ihre Hände tun, und was sie bringen, ist unrein.»

Von der Auslegung werden die beiden berührten Bibelstellen
miteinander in Verbindung gesetzt. Ob es sich hier historisch um
den gleichen Vorfall handelt oder nicht, mag dahingestellt bleiben.
Sachlich haben beide es mit dem gleichen Gegenstand zu tun. Die
nachexilische Gemeindeordnung war ohne Zweifel vor die schwierige
Frage gestellt, wer nach der wechselvollen Geschichte des Exils
noch zum Gottesvolk gehören konnte und wer nicht. Die während
des Exils völlig veränderten soziologischen Umstände in der Fremde
wie in der alten Heimat haben dieses Problem heraufbeschworen.
Bei der getroffenen Regelung wurde ohne jeden Zweifel der nokri
aus der Gemeinde ausgeschlossen, selbst wenn er sich zu Jahwe
gehörig fühlte und ehrlich bereit war, sich seinen Weisungen
ungeteilt zu unterwerfen.

Nicht viel anders erging es wohl den Verschnittenen. Sie waren
nach rituellem Verständnis offenbar nicht kultfähig. Nach Josephus
(Ant. X, 10, 1) hat der babylonische König Gefangene, die er in
seine Dienste nahm, kastrieren lassen. Bereits das Gemeindegesetz
von Deut. 23 (v. 2) schloß den Entmannten aus der Gemeinde aus.



O. Wallis, Gott und seine Gemeinde 189

Die Weisung von Jes. 56 rechnet sie hingegen nicht allein dieser
Gemeinde zu, sondern möchte ihnen sogar Rang und Namen von
Dauer in der Gemeinde zubilligen. Ihnen soll im Heiligtum und in
seinen Mauern ein ewiges Denkmal gesetzt werden. Dies läßt darauf
schließen, daß die gegenwärtigen Umstände erheblich anders
aussahen, so daß die Verschnittenen resignierten. Wir gehen nicht fehl
in der Annahme, daß der Ausschluß dieser Landesbewohner von
der Tempelgemeinde und vom Tempelbau in engster sachlicher
Verbindung mit der Entscheidung von Esra 4, 1 ff. und Hag. 2,
10 ff. steht.

2.

Bezeichnenderweise charakterisiert unser Autor auch gar nicht
so stark das Heiligtum als Opferstätte, sondern als Gebetsort. In
diesem Sinne gehören nun seine Mandanten mit der Jahwegemeinde
zusammen, eben weil ja der Tempel ein Bethaus sein soll «für alle
Völker». Es scheint fast so, daß hier der Versuch eines Kompromisses

unternommen wird. Dürfen die Fremdlinge und die nicht
Kultfähigen auch nicht zum Opferkult zugelassen werden, so mögen
sie doch zum Gebetszeremoniell Zugang haben. Nicht zufällig wird
ja die Einhaltung des Sabbats nachdrücklich betont. Zu Jahwe
gehörig ist der, der den Sabbat heiligt, seine Hand davor hütet,
irgend etwas Schlechtes an diesem Tage zu tun.

Diese Feststellung erhält von einer anderen Offenbarung her eine
noch intensivere Beleuchtung :

Denn so spricht der Hohe und Erhabene,
der ewiglich thront, und dessen Name heilig ist:

«Erhaben und heilig throne ich
und bei den Zerschlagenen und Gedemütigten,

um die Gedemütigten zu erquicken
und die zerschlagenen Herzen zu laben» (57, 15).

Die rechte und Jahwe wohlgefällige Frömmigkeit ist nicht durch
den Ritus von Fasten und Kasteiungen und rhythmisch gestalteten
Gebetsexerzitien gekennzeichnet, nicht durch die offen zur Schau

getragene Pose, sondern durch die tiefer veranlagte Selbstdemütigung

und die Herzenszerknirschtheit. So fühlt sich der Autor auch
mehr zu den Knechten Jahwes gesandt:



190 G. Wallis, Gott und seine Gemeinde

Der Geist des Allherrn Jahwe ist über mir,
darum daß Jahwe mich gesalbt hat,
den Elenden frohe Botschaft zu bringen, mich gesandt hat,

die zerbrochenen Herzens sind zu verbinden,
den Gefangenen die Freilassimg anzukündigen,
den Gebundenen ihre Befreiung,

auszurufen ein Freudenjähr Jahwes,
einen Tag der Rache für unseren Gott,
um zu trösten die Trauernden,

um ihnen zu geben Schmuck statt Schmutz,
Freudenöl statt Trauerhüllen,
Lobgesang statt Traurigkeit (61, l-3a).

Auf diesem Hintergrund zeigt sich, daß die Gebundenheit nicht
allein sozialer Natur gewesen ist, sondern auch von ihren religiösen
Wurzeln her bestimmt war. Die Genannten sind nicht nur im
politisch-gesellschaftlichen, sondern ebenso, und davon kaum zu scheiden,

im religiös-kultischen Leben zurückgesetzt, die Knechte Jahwes.
Zu ihrem großen Leidwesen sind sie aus der Tempelgemeinde
ausgeschlossen, da sie nicht die Voraussetzungen dafür bringen, obwohl
sie sich voll als Jahwe zugehörig fühlen und seinen Bund zu halten
trachten.

Der rituellen Reinheit und leiblichen Integrität haben sie jedoch
etwas anderes entgegenzusetzen, wie uns das Prophetenwort zu
erkennen gibt: «Mein Gnadenbund an ihnen beruht darauf», spricht
Jahwe, «daß mein Geist, welcher auf dir ruht, und meine Worte,
die ich in deinen Mund lege, nicht von deinem Munde noch vom Munde
deiner Nachkommenschaft noch der Nachkommenschaft deiner
Nachkommenschaft weichen werden», spricht Jahwe, «von nun an
bis in Ewigkeit» (59, 21). Das offenbarte Gotteswort verbindet den
Redenden fest mit den Seinen in Gegenwart und Zukunft und hebt
sie über die hinaus, die sich auf kultische Reinheit berufen und der
rituellen Vollkommenheit nachjagen. Die Knechte Jahwes haben
einen echten, wortgewaltigen Offenbarungsmittler unter sich, dessen

Sendung sie ehrfurchtsvoll, gläubig und getrost annehmen. So

vermag der Prophet seine Hörer auf diese Weise anzureden: «Hört
das Wort Jahwes, die ihr seinem Wort zitternd naht!» (66, 5a).

Damit tritt eine unverhohlene Kultkritik zutage, die sich ebenfalls

auf die Aussagen der vorexilischen Propheten gründet. Auf
diese Weise gibt sich auch die Stoßrichtung zu erkennen, die auf
die Gegner und Widersacher der Knechte Jahwes weist. Der Ver-



G. Wallis, Gott und seine Gemeinde 191

gleich mit Esra 4, Iff. und Hag. 2, lOff. hat vermuten lassen, daß
die priesterlich geleitete Tempelgemeinde das Gegenüber bildete.
Die Fastenrolle bezeichnete ja diese feindlichen Brüder so:
Und mich befragen sie Tag um Tag,

verlangen danach, meine Wege zu erfahren,
wie ein Volk, das Gerechtigkeit übt,

das Recht seines Gottes nicht verläßt (58, 2).

Aber sie wandeln und handeln nicht danach in der Gott allein
wohlgefälligen Weise:

Fürwahr, am Tage eures Fastens erhascht ihr Vorteil
und bedrängt eure Schuldner

siehe, ihr fastet mit Streit und Gezänk,
indem ihr die Schuldner mit der Hacke schlagt.

Fastet nicht wie heute,
um eure Stimme in der Höhe hören zu lassen (58, 3b-4).

Haben wir recht gesehen, so sind die Widersacher der Knechte
Jahwes, die Hütehunde, die für Recht und Ordnung sorgen sollen

(56, 9 ff.), eben die Wächter, die dem Unheil wehren sollen, jedoch
ihren eigenen Nutzen und Gewinn dabei suchen. Diese Darstellung
ist freilich aus der Polemik heraus zu verstehen. Auch die Widersacher

der Knechte Jahwes haben ihr Konzept : die vollendete Theo-
kratie Juda/Israels. Verständlicherweise werden ihnen dann die
Nöte ihres Volkes, die Mißstände und Mißerfolge in der Errichtung
der Gottesherrschaft ganz besonders drückend gewesen sein,
worüber sie in Klagen ausbrechen. Diese Not eben wollen sie in frommem

Ernst und mit heiligem Eifer beheben. Der Prophet wendet
sich daher an diese priesterliehe Schicht mit den Worten:
Siehe, Jahwes Hand ist nicht zu kurz zu helfen,

und sein Ohr nicht zu träge zu hören ;

sondern eure Sünden bilden die Scheidewand,
ern-e Verfehlungen verhüllen (sein) Angesicht.

Denn eure Hände sind mit Blut befleckt,
eure Finger mit Schuld.

Eure Lippen reden Lüge,
eure Zunge flüstert Schlechtigkeit.

Niemand lädt vor mit gerechtem Grund,
niemand prozessiert mit Redlichkeit.

Man vertraut auf Nichtigkeit und redet Trug,
geht schwanger mit Mühsal und gebiert Unrecht (59, 1-4).

Dieses Wort setzt die Klage voraus: «ist denn Jahwes Hand zu
kurz, um zu helfen, sein Ohr zu träge, um zu hören?» Aus dieser



192 G. Wallis, Gott und seine Gemeinde

belastenden Situation flüchtet man sich in die Klage. Der Prophet
aber weist sie zurück und zeiht die Klagenden des Vergehens.

Es ist ganz deutlich zu merken, wie stark der Autor unter dem
Einfluß nicht allein Deuterojesajas4, sondern auch der großen vor-
exilischen Propheten steht (59, 3 a entspricht 1, 15b). Gerade aus
diesem Grunde aber muß er diejenigen, welche adelsstolz und
selbstbewußt auf ihre Abstammung von den großen Vorfahren
hinzuweisen pflegen, eben auch an die Schuld der Väter erinnern, welche
die vorexilischen Gottesmänner so rastlos und unüberhörbar gerügt
haben. Eben diese Hypothek müssen die Edlen des Volkes mittragen.
Das Tritojesaja-Buch sagt von ihnen:
Solche sind in meiner Nase ein Qualm,

wie Feuer, das den ganzen Tag brennt.
Siehe, es steht vor mir geschrieben,

ich werde nicht schweigen, ich habe denn vergolten
(ihre) Schuld und die Schuld (ihrer) Väter,

insgesamt, spricht Jahwe,
die da auf den Bergen räucherten,

und mich auf ihren Hügeln schmähten.
Nun messe ich ihren Lohn zu,

(vergelte) ihre frühere Tat in ihren Busen hinein (65, 5b-7).

Noch viel härter aber klingt das andere Wort:
Her, ihr, tretet herzu,

Söhne einer Wahrsagerin,
Brut einer Ehebrecherin (und Dirne)

Über wen macht ihr euch lustig?
Über wen reißt ihr euer Maul auf,
streckt lang die Zunge heraus?

Seid nicht ihr (vielmehr) die Kinder des Abfalls,
die Brut der Lüge? (57, 3f.).

Dieses pamphletartige Stück wirft ein Schlaglicht auf die Lage
der Jahwegemeinde: Diejenigen, welche andere als Lügenbrut,
Kinder des Abfalls verhöhnen und abweisen, sich rituell von ihnen
scharf unterscheiden wollen, erweisen sich unter dem Gesichtswinkel
der Schuld ihrer Väter selbst als die Brut der Ehebrecherin, der
Dirne5, um derentwillen ja alles Unheil über das Gottesvolk
gekommen ist.

4 W. Zimmerli, Zur Sprache Tritojesajas: Festschrift für Ludwig Köhler
(1950), S. 62-74; Schweizerische Theologische Umschau 20 (1950), S. 110-
122; Gottes Offenbarung. Gesammelte Aufsätze (1963), S. 217-233.

5 Vgl. Hos. 1, 2; 2, 4; 3, 1.



G. Wallis, Gott und seine Gemeinde 193

Der Redende ist, wie schon betont, von Früheren abhängig
und damit in seinen Gedanken und in seiner Diktion bestimmt.
Was aber bewegt ihn nun wirklich, wo sieht er die frühere und
die gegenwärtige Schuld der Gescholtenen und ihrer Vorfahren,
die subjektiv offenbar ganz ehrlich und intensiv Gottes Recht
suchen und seiner Gerechtigkeit nachjagen? Die Schuld ist nach
den Worten dieses Buches an einer Stelle zu finden, wo man sie

wohl am wenigsten gesucht hat, an einem Ort, an dem sie nun
vollends überraschen muß :

So spricht Jahwe :

Der Himmel ist mein Thron,
und die Erde mein Fußschemel.

Was soll da ein Haus,
das ihr mir bauen wolltet?
Was soll da eine Ruhestätte für mich?

(Fürwahr), all' dieses
hat meine Hand geschaffen,
und mir gehört alles, spricht Jahwe (66, 1-2a).

Eine theologisch zweifelnde Anfrage an die Tempelerbauer: Mit
welchem Recht und zu welchem Nutzen wollte man einen Tempel
bauen? Duhm hat vermutet, daß es sich hierbei nicht um den
Jerusalemer Tempel, sondern um einen anderen - illegitimen -
Tempel handele. Die Worte des Tritojesaja-Buches sind aber so
sehr mit Jerusalem verbunden, die Kritik ist so grundsätzlich gegen
die theokratischen Tendenzen ihrer Zeit gerichtet, daß m. E. wohl
nicht daran zu zweifeln ist, es handele sich um das Gotteshaus auf
dem Zion. Mit der Wiederherstellung dieses Hauses und der
Restaurierung und Verschärfung des Kultrituals läßt man eben gerade
die alte Schuld wieder aufleben. Sie beginnt schon damit, daß man
unter Haß und Gezänk das Gottesvolk zerreißt, Schranken
aufrichtet zwischen den Gliedern der Jahwegemeinde und einen Teil
von dem theokratischen Gottesreich ausschließen möchte.

Überhaupt ist dieser Opferkult scharf abzulehnen :

Wer ein Rind schlachtet,
gleicht einem, der einen Menschen erschlägt ;

wer ein Schaf opfert,
einem, der einem Hund das Genick bricht;

wer Speiseopfer darbringt,
(opfert) Schweineblut;



194 G. Wallis, Gott und seine Gemeinde

wer Weihrauch spendet,
der preist den Abgott.

Nun, diese wählen ihre Wege,
und an inren Greueln haben sie Gefallen.

So wähle auch ich ihre Untaten aus,
und ihre Greuel bringe ich über sie (66, 3-4a).

Die Übersetzungen haben weithin die Härte dieser Stelle lindern
wollen und gegen die Regeln der Grammatik anders übersetzt. Aber
abgesehen davon, daß solche Übersetzungen sehr gezwungen wirken
und syntaktisch überaus kompliziert erscheinen, würde sich eine

derartige Wiedergabe gar nicht in den Kontext fügen. Es läßt sich
nicht leugnen, hier wird nicht nur der gegenwärtige oder
angestrebte Kult kritisiert, sondern der Opferkult, weit über die vor-
exilische prophetische Kultkritik hinausgehend, grundsätzlich für
illegitim erklärt.6 Die rechte Frömmigkeit und der wahre Gottesdienst

sind ein gedemütigter Geist und ein zerschlagenes Herz:
«Auf das schaue ich, auf den Elenden und Demütigen, der vor meinem
Wort erbeht» (66, 2b). Ähnlich bekennt der Dichter des Psalms 51 :

Denn du hast nicht Wohlgefallen am Opfer;
brächte ich ein Ganzopfer dar,
so erlangte ich nicht dein Wohlgefallen.

Die Opfer Gottes sind ein gebrochenes Herz :

und ein gebrochenes und zerschlagenes Herz
wirst du, Gott, nicht verachten (Ps. 51, 18f.).

Auch hier tritt eine kultlose, verinnerlichte Frömmigkeit zutage,
die gegen den Tempelhau und die Wiederaufnahme des Opferkultes
aufbegehrt. Dies ist im gegebenen Fall ganz besonders daraus
erklärlich, daß die Stimmen von solchen kommen, die von den Tempelherren,

den Priestern, von der Tempelgemeinde geschieden werden
sollen, obwohl sie sich selbst als echte und rechte Jahweverehrer
empfinden. Aber nicht diese Glaubensnot allein scheint es zu sein.
Ganz offenbar hat sich in der exilisch-nachexilischen Zeit schon ein
synagogaler Gottesdiensttypus zu entwickeln begonnen, der
nunmehr gerade auf dem Zion sein Recht verlangt. So entsteht auf
dieser Seite die These: Wir sind alle die Knechte Jahwes, halten
seinen Bund, bewahren den Sabbat und pflegen demütig und ehr-

6 G. Fohrer, Kritik an Tempel und Kultübung in nachexilischer Zeit :

Archäologie und Altes Testament. Festschrift für Kurt Galling (1970), 101-
116, S. lllf. 116.



G. Wallis, Oott und seine Gemeinde 195

fürohtig sein Offenbarungswort. Die anderen gerade, die
Kultbeflissenen, tun dies, wofür die Väter bestraft worden sind, gerade
sie sind die Ausgeburt des Frevels, die Kinder der Dirne.

Beide Parteien scheinen sich im Ringen um das Heil der
Jahwegemeinde einander unversöhnlich und mit einem gewissen
Ausschließlichkeitsanspruch gegenüberzustehen. Die Gegnerschaft ist
nicht sozial bedingt, sondern hat eine religiöse Wurzel, die in den

Bemühungen um ein neues jüdisches Gemeinwesen nach der
Zerstreuung ruht. Die einen wollen die Schuld der Väter dadurch
ausmerzen, daß sie mit großem Ernst und vollendeter Entschiedenheit
alles aus dem Tempeldienst verbannen, was unheilig und
unvollkommen ist, so auch die Fremdlinge und Verschnittenen. Sie wollen
die Theokratie errichten. Die anderen aber gedenken, in verinner-
lichter Gemeindefrömmigkeit die Verfehlungen der früheren Zeiten
auszuschalten. Die leiblichen Voraussetzungen und die nationale
Herkunft spielen dabei keine entscheidende Rolle, hat man doch
auch hei Fremdlingen Proben ernster und tiefer Frömmigkeit
erlebt. Die Hauptsache ist die Pflege des Sabbats, die Einhaltung
des Bundes Jahwes, die Hinwendung zu Gott. Es ist die
Auseinandersetzung eines eschatologisch-universalistisch geprägten
Gebets- und Wortgottesdienstes und eines theokratisch-partikulari-
stisch gefärbten Tempelkultes.

Auf jeden Fall läßt sich sagen, daß Serubbabel und Josua, Haggai
und Sacharja nach dem Tempelbauedikt des Kyros nicht allein mit
der Widrigkeit der äußeren, materiellen Umstände zu kämpfen
hatten, sondern mit inneren Widerständen, die aus den prophetisch
gesonnenen Reihen der JahweVerehrer selbst herrührten.

Wie sahen nun die Knechte Jahwes ihre eigene Position in dieser

Auseinandersetzung mit den Tempelerbauern Dies kommt in ihrer
Eschatologie sehr deutlich zum Ausdruck ; ein Prophetenwort weist
den Knechten Jahwes folgenden Platz an:

So spricht Jahwe:
Wie man den Most in der Traube findet

und sagt: Verwirf nicht! Denn Segen ist darin!,
so handle ich um meiner Knechte willen,

um nicht das Ganze zu verderben.
Ich lasse aus Jakob Nachkommen hervorgehen,

und aus Joseph den Besitzer meiner Berge.
Meine Erwählten sollen sie besitzen,

meine Knechte dort wohnen (65, 8f.).



196 G. Wallis, Gott und seine Gemeinde

Die Knechte Jahwes sind, von den anderen angefochten, dennoch
der segentragende Saft des verderbten Volkes. Von ihnen hängt
das Heil ab, und sie werden die Träger der Zukunft sein. Auch ihnen
geht es um den heiligen Berg, nicht aber um das Heiligtum als
solches, sondern um die heilige Stadt. Dieser Zukunft wartet man
jedoch nicht untätig entgegen, nicht durch Opfer oder Fasten;
sondern durch das Gebet sucht man sie herbeizuführen.

Um Zions willen kann ich nicht schweigen,
um Jerusalems willen nicht stille sein,

bis seine Gerechtigkeit wie ein heller Schein aufgehe,
und seine Errettung wie eine Fackel brenne (62, 1).

Ihr geistiger Führer ruft ihnen zu :

Um deine Mauern, Jerusalem,
stelle ich Wächter auf.

Den ganzen Tag und die ganze Nacht
sollen sie nicht schweigen.

Die ihr Jahwe erinnert,
gönnt euch keine Rast,

und laßt ihm keine Ruhe,
bis daß er aufrichte

und mache Jerusalem
zum Lobgesang auf Erden! (62, 6f.).

Die Rufer werden getragen von einer Zuversicht, die ihnen des

Propheten Wort verleiht:

Siehe, Jahwe läßt hören
bis ans Ende der Erde :

Sagt der Tochter Zion:
Siehe, dein «Retter» kommt!

Siehe, sein Lohn ist mit ihm,
und sein Preis geht vor ihm her.

Und man wird sie sein heiliges Volk nennen,
die Erlösten Jahwes.

Dich aber wird man Gesuchte heißen,
nie vergessene Stadt (62, 11-12).

Einstweilen teilen indessen die Frommen, die Knechte Jahwes,
noch mit ihren feindlichen Brüdern die Not ihres Volkes. Mit ihnen,
oder besser an ihrer Stelle, beten sie für das Gottesvolk :

Und man gedachte der Tage der Vorzeit
Moses, seines (Knechtes).



G. Wallis, Gott und seine Gemeinde 197

Wo ist der, der aus dem Meer herausführte,
(wo) der (Hirte) seiner Herde?

Wo ist nun der, der ihm eingab
seinen heiligen Geist,

der Mose an der Rechten geleitet,
seinem herrlichen Arm

Der die Wasser vor ihnen spaltete,
sich einen ewigen Namen zu machen;

der sie in den Meeresfluten führte,
wie Pferde in der Steppe nicht straucheln;

wie das Vieh in die Senke hinabsteigt
brachte Jahwes Geist sie zur Ruhe.

So hast du dein Volk geleitet,
um dir einen herrlichen Namen zu machen

Blick vom Himmel herab und sieh'
von deinem heiligen und herrlichen Wohnsitz!

Wo sind nun dein Eifer und deine Kraft,
die Erregimg deines Inneren?

Ach, halte dein Erbarmen nicht zurück,
denn du bist unser Vater.

Denn Abraham kennt uns nicht,
und Israel erkennt uns nicht an.

Du, Jahwe, bist unser Vater,
unser Erlöser von jeher.

Warum ließest du, Jahwe, uns abirren von deinen Wegen,
unser Herz verhärten gegen Ehrfurcht vor dir?

Kehre zurück um deiner Knechte willen,
der Stämme deines Erbes!

Gerade hat das Volk dein Heiligtum ererbt,
da zertreten unsere Bedränger deine heilige Stätte.

Wir sind wie die, derer du nie gewaltet hast,
die wir nie nach deinem Namen genannt wurden (63, ll-19a).

Diese Knechte leiden mit allen und bitten für das Ganze, aber
sie glauben und hoffen auch stellvertretend und halten sich an
Jahwes Zusage :

Ich will über Jerusalem frohlocken,
und mich über mein Volk freuen.

Man wird nicht mehr hören lautes Weinen,
und Klagegeschrei (65, 19).

So singen sie schon jetzt im Hinblick auf die kommende Zeit des

Heils (Kap. 60) und jubeln Jerusalem zu:



198 G. Wallis, Gott und seine Gemeinde

Auf, werde Licht, denn dein Licht kommt,
und die Herrlichkeit Jahwes strahlt über dir auf.

Denn Finsternis bedeckt die Erde
und Dunkel die Nationen.

Aber über dir strahlt Jahwe auf,
und seine Herrlichkeit erscheint über dir.

Und die Völker werden gehen in deinem Lichte
und die Könige in deinem strahlenden Glanz.

Schau rings umher und sieh'
Sie alle versammeln sich und kommen zu dir.

Deine Söhne kommen von fern her,
und deine Töchter werden auf der Hüfte getragen.

Dann wirst du schauen und erglänzen,
und dein Herz wird pochen und sich auftun.

Denn der Reichtum des Meeres wendet sich zu dir,
und die Macht der Völker kommt zu dir (60, 1-5).

Und die Fremdlinge werden deine Mauern bauen,
und die Könige werden dir dienen.

Denn in meinem Zorn habe ich dich geschlagen,
aber in meinem Wohlgefallen erbarme ich mich deiner.

Und deine Tore werden beständig offenstehen,
und Tag und Nacht nicht geschlossen werden,

daß man zu dir bringe die Macht der Völker.
Und die Könige werden Antreiber sein (v. 10f.).

Darum, daß du verlassen warst,
und gehaßt und niemand dich durchzog,

mache ich dich zur stolzen Pracht auf immer,
zur Freude von Geschlecht zu Geschlecht.

Und du wirst die Milch der Völker trinken
und an der Brust von König(inn)en saugen.

Und du wirst erkennen, daß ich Jahwe bin, der dich rettet
und dein Erlöser der Starke Jakobs (v. 15f.).

Und deine Bürger werden alle Gerechte sein,
für immer werden sie dein Land erhalten,

ein Sproß meiner Pflanzung,
das Werk meiner Hände zu verherrlichen.

Der Kleine wird zu einer Tausendschaft werden
und der Unbedeutende zu einer starken Nation.

Ich, Jahwe (habe es gesprochen),
zu gegebener Zeit werde ich es flugs verwirklichen (v. 21 f.).

Die vollendete Theokratie bedeutet Gottes Weltherrschaft von
seiner heiligen Stadt Jerusalem aus. Das auserwählte Gottesvolk
aber sind die Priester der Völker.



G. Wallis, Gott und seine Gemeinde 199

3.

Hier bildet sich ein durchaus theologisch begründeter, neuer
Frömmigkeits- und Gemeindetyp heraus. Die Knechte Jahwes tun
sich nicht aus ihrer äußeren Not zusammen, obwohl auch diese sie

aneinander bindet. Ihre Anfechtung ist vielmehr begründet in ihrem
Gottesglauben. Gott ist der barmherzige und gnädige, der niemanden

verstößt, welcher sich ihm anschließt und seinen Bund hält,
ihm Knecht sein will. Ihr Bitten erhört er, und um ihretwillen wird
er seinem ganzen Volk und dann mittelbar allen Völkern helfen.
Jahwe überwindet das Unheil durch seinen Heilswillen, die Nacht
durch sein Licht. Jerusalem wird seine heilige Stadt sein, alle Völker
werden sie herrlich gestalten. Hier wird man Jahwe anbeten, sich
ihm demütig nahen, ihm dienen, nicht durch Opfer, sondern mit
einem demütigen Herzen. Das Jahwevolk aber soll ein priesterliches
Volk sein für alle Völker. So verbindet sich universalistischer Glaube
mit dem hergebrachten Erwählungsgedanken.

Dieser Gottesbegriff und diese Gemeindevorstellung sind, wie ich
zu zeigen versuchte, fest aufeinander bezogen. Jahwe ist ein Gott
für alle Völker, und aus allen Nationen werden seine Anbeter
kommen; diese werden seine Stadt und sein Haus bauen, das ein
Bethaus sein wird. Alle, die von ihm allein das Heil erwarten, werden
es auch von ihm allein empfangen.

Die vorgelegte Betrachtung des Tritojesaja-Buches hat uns einen
Einblick in Israels Auseinandersetzungen mit dem Gemeindeproblem

nach der nationalen Katastrophe und der Not des Exils
gewährt. Der Bruch mit der Vergangenheit fordert eine gründliche
Neubesinnung. Die einen versuchen, durch eine strenge Regelung
der Zugehörigkeit zum Gottesvolk als einer Kultgemeinschaft dem

Eindringen des Unglaubens, der Laxheit und des ungöttlichen
Wesens für die Zukunft zu wehren und damit eine wahre
Gottesherrschaft sicherzustellen. Dieses Bild der israelitisch-jüdischen
Hierokratie entwerfen uns auch der Verfassungsentwurf des Ezechiel-
Buches und das chronistische Geschichtswerk. Man baut auf
überkommene Formen des Tempelkultes auf und versucht, sie dort zu
vervollkommnen, wo sie zuvor nur inkonsequent und unzulänglich
verwirklicht wurden. Das Versäumnis der Vergangenheit gilt es

wiedergutzumachen, um die Zukunft zu sichern. Das bedeutete
jedoch für viele eine Härte, zumal sie damit von der Gottesgemeinde



200 G. Wallis, Gott und seine Gemeinde

ausgeschlossen werden mußten, der sie sich doch innerlich zugehörig
fühlten. Darum meinen diese wiederum, einem drohenden
Partikularismus auf die Weise entgegentreten zu müssen, daß sie die
Tore für die Gläubigen aus aller Welt weit öffneten und die
Gemeinde der nationalen Schranken zu entkleiden. Dies verstand
man jedoch nicht in einem liberalistischen Sinne, sondern indem
man ein Ritual, eine Lehensordnung zur Pflicht macht, in welcher
die Sabbatheiligung eine große Rolle spielt, das Pasten eine völlig
neue Interpretation erfährt, die Beschneidung allerdings nicht in
Erscheinung tritt. Israel ist nicht Gottes Volk für sich, sondern
für die Welt, eine Priesterschaft für alle Völker. Damit verwirklicht
sich die Weltherrschaft Gottes in ihrer Sicht.

Aus dieser Kontroverse ergeben sich nun grundsätzliche Fragen :

Wieweit darf man einerseits Vergangenes auf die gegenwärtige
Situation übertragen und damit alte Gestalten der Gottesgemeinde
lediglich restaurieren, ohne nach einem solchen Umbruch die Grenzen

des Gottesvolkes gegenüber der Welt zu verabsolutieren und
zu zementieren Wieweit kann man aber in der Besinnung auf das
Wesen der Gemeinde neuen Formen zustreben, ohne einerseits auch
dadurch in die innere Isolierung gegen die Welt, in die Weltflucht
zu geraten, ohne aber andererseits dabei in den inneren und äußeren
Gestalten dieser Welt aufzugehen? Gewiß, in diese Gefahr der
Selbstaufgahe geraten die Knechte Jahwes im Tritojesaja-Buch
nicht. Sie bindet ein Ritual. Bei aller Offenheit für die Welt und
ihre Not haben sie doch auch Grenzen gezogen, die das spätere
synagogale Gemeindeverständnis stark geprägt haben.

Mögen die Antworten, die uns die Stimmen des Tritojesaja-
Buches geben, ganz ihrer eigenen Zeit und ihren eigenen Problemen
verhaftet sein, sie bleiben die Fragen jeder Zeit und jedes
Gemeindeverständnisses. Bezeichnenderweise entspringen die Fragen nicht
aus der Gemeinde als solcher, sondern sie werden auf Grund ihres
Gottesverständnisses von den Vorgängen der Zeit her an die
Gemeinde gestellt, die sie dann nicht nur theoretisch beantworten
kann, sondern die sie gestalten muß. Daraus folgt, daß die Frage
nach der wesensgemäßen Gestalt der Gemeinde immer wieder
aufgeworfen werden und die theologische Betrachtung ihre Antworten
und Realisierungsversuche ständig neu überprüfen muß.

Gerhard Wallis, Halle/Saale


	Gott und seine Gemeinde : eine Betrachtung zum Tritojesaja-Buch

