
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 3

Artikel: Stellung und Funktion der sogenannten Heilsankündigung bei
Deuterojesaja

Autor: Schüpphaus, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878646

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 27 Heft 3 Mai-Juni 1971

Stellung und Funktion der sogenannten
Heilsankündigung bei Deuterojesaja

Der Prophet Deuterojesaja wird in der alttestamentlichen
Forschung als Heilsprophet eingestuft, wobei er einerseits zugleich in
der Nachfolge der alten Gerichtsproplietie gesehen1, andererseits
mehr in die Nähe der früheren Heilsprophetie gerückt wird.2 Seine

Botschaft kennzeichnet man im wesentlichen als Heilsbotschaft,
bzw. HeilsVerkündigung3, die nach der überwiegend vertretenen,
auf die Untersuchungen Begrichs zurückgehenden Auffassung die
für Deuterojesaja besonders charakteristische Form, bzw. Gattung
des sog. «Heils- oder Erhörungsorakels» aufweist.4 Während
allerdings Begrich diese für die Prophétie Deuterojesajas grundlegende
Redeform zunächst nur in 8 Texten®, später in 24 Texten erkannte6,
möchte neuerdings Westermann nur noch sechs Texte der Form
bzw. Gattung des Heilsorakels zurechnen, das er zudem «Heilszusage»

nennt.7 Dabei kommt Westermann überhaupt zu einer
Korrektur und Modifikation der bisherigen Auffassung, indem er neben
der Heilszusage noch die entweder selbständig oder in Verbindung
mit anderen Formen begegnende Redeform bzw. Gattung der
Heilsankündigung unterscheiden möchte.8

1 C. Westermann, Das Buch Jesaja, Kap. 40-66 (1966), S. 10. 12.
2 G. Fohrer, Einleitung in das A.T. (1965), S. 421.
3 Auf die Auseinandersetzung «literarisch-schriftstellerischer Charakter»

oder «mündlicher Redecharakter» der deuterojesajanischen Uberlieferung
kann hier nicht eingegangen werden.

4 J. Begrich, Das priesterliche Heilsorakel: Zs. atl. Wiss., N.F. 11 (1934),
S. 81-92; ders., Studien zu Deuterojesaja (1963), S. 13ff.

5 Begrich, Heilsorakel (A. 4), S. 81ff.
6 Begrich, Studien (A. 4), S. 14.
7 C. Westermann, Sprache und Struktur der Prophétie Deuterojesajas

(1964), S. 117f.
8 C. Westermann, Das Heilswort bei Deuterojesaja: Ev. Theol. 24 (1964),

S. 355-373; ders., Sprache (A. 7), S. 120ff.



162 J. Schüpphaus, Stellung und Funktion

Die sich damit abzeichnende Schwierigkeit, die HeilsVerkündigung

Deuterojesajas auf eine bestimmte Grundform festzulegen,
liegt in der Eigenart und in der unterschiedlichen Ausprägung der
einzelnen Texte selbst begründet. Insofern scheint es notwendig zu
sein, die herausgearbeiteten Formen und Gattungen an den
jeweiligen Texten zu überprüfen, zumal da einerseits jede an
bestimmten Formkriterien orientierte allgemeine Formanalyse
sowieso in der Gefahr steht, den konkreten Text zu vernachlässigen,
und andererseits eine aufgrund dieser Analyse vorgenommene
Gattungsbestimmung gerade dem spezifischen Ort und der bestimmten

Ausrichtung des Einzeltextes nicht Rechnung trägt.
Diesbezüglich sind schon bei der Deuterojesaja zugeschriebenen

Gattung des Heilsorakels bzw. der Heilszusage Bedenken
anzumelden. Wo von der Annahme eines primär priesterlichen bzw.
gottesdienstlichen Haftpunktes dieser Gattung her sogleich ein
analoges kultisches Verständnis der betreffenden deuterojesajanischen

Texte abgeleitet wird9, wird die Gattungsbestimmung durch
kurzschlüssige Folgerungen mißbraucht, zumal da das vorausgesetzte

gottesdienstliche Heilsorakel fast ausschließlich aus deutero-
jesajanischen Texten rekonstruiert worden ist. Die Fragwürdigkeit
dieser Gattungsbestimmung zeigt sich aber auch in der Unsicherheit
bei der Zuweisung bestimmter Texte zu dieser Form10 und indem
Tatbestand, daß je strenger der Formmaßstab ist, desto geringer
die Texte werden, und daß man sich damit immer mehr von der
einzelnen konkreten Textgestalt entfernt. Fragwürdig scheint aber

vor allem die Deuterojesaja zugeschriebene Form bzw. Gattung der

Heilsankündigung zu sein. Ist hier nicht einfach ein von Deuterojesaja

verwendetes Formelement absolut gesetzt, die jeweilige
Stellung und Verwendung dieser Form aber besonders im Ganzen
einer größeren Redeeinheit zu wenig berücksichtigt worden? Wird
hier nicht zu unkritisch die allgemeine Bezeichnung Heilsankündigung

als Form- und Gattungsbegriff verwendet und dadurch gerade
einer vorschnellen unsachgemäßen Einschätzung prophetischen
Redens und seiner Absicht Vorschub geleistet?

8 H. E. von Waldow, Anlaß und Hintergrund der Verkündigung des

Deuterojesaja (1953); O. Kaiser, Rel. Gesch. Geg., 3 (1959), Sp. 607.
10 S. o. A. 4-8.



der sogenannten Heilsankündigung bei Deuterojesaja 163

Im folgenden soll darum einmal der bei Deuterojesaja auftretenden

Form der sog. Heilsankündigung11 ein wenig näher nachgegangen

werden. Dabei sollen die Stellung und die Funktion12 der
einzelnen futurischen Formelemente untersucht und damit zugleich
überprüft werden, ob bei Deuteroj esaj a überhaupt der Form bzw.
Gattung und damit auch der Sache nach von Heilsankündigung
im echten Sinne die Rede sein kann.

1.

Zur Untersuchung bieten sich zunächst einmal eine Reihe sog.
Heilsankündigungen im Zusammenhang von Redeeinheiten an, die
mit den so bezeichneten Heilsorakeln oder Heilszusagen identisch
sind, oder die in einer gewissen Verwandtschaft bzw. Nähe dazu
stehen.13 Das futurische Formelement in Jes. 41, 11 f.:

Siehe, zu Schmach und Schanden werden alle, die wider dich streiten.
Es werden wie nichts und gehen zugrunde die Männer, die mit dir hadern.
Du wirst sie suchen und nicht finden die Männer, die dich befehden.
Es werden sein wie Null und Nichts die Männer, die dich bekriegen

ist Bestandteil der Redeeinheit 41, 8-13. Es wird umklammert von
Zusagen der Hilfe und Festigung Israels und dient mit ihnen als

Begründung des tröstenden Zurufs und Zuspruchs «Fürchte dich
nicht» in V. 10, der am Schluß in V. 13 noch einmal aufgenommen
wird. Die Worte in V. 11 f. wollen die Furcht überwinden helfen,
indem sie die Wandlung furchteinflößender Gegenwart und die
Beseitigung der Ursachen gegenwärtiger Furcht beispielhaft verdeutlichen

und zusagen: Alle Feinde Israels werden zugrunde gehen. Da
damit kaum auf ein ganz bestimmtes, die Feinde des exilierten
Israels betreffendes Ereignis angespielt sein kann, muß es sich hier
um die Aufnahme traditionellen, aus den Klagepsalmen bekannten

11 Die Stilform der Jahwerede ist dabei als ausdrückliche und direkte
Verdeutlichung der vom Propheten beanspruchten Autorität zu verstehen.

12 Die Herausarbeitung der Funktion der futurischen Formelemente ist
natürlich abhängig von der jeweiligen Einschätzung der geschichtlichen
Situation und Intention, die oft nur schwer zu erheben ist. Eines bedingt
hier das andere.

13 Auf eine genaue gattungsmäßige Kennzeichnung und Klassifizierung
der Texte kann im folgenden verzichtet werden.



164 J. Schüpphaus, Stellung und Funktion

Materials handeln. Es ist als Israel vertrautes, für die Wandlung
einer Notlage typisches Vorstellungsmaterial zu bewerten14, anhand
dessen Israel die Beendigung seiner jetzigen Notlage verdeutlicht
werden soll. Es geht in V. 11 f. also um tröstenden Zuspruch, um
eine Furcht abwehrende am Typos des Verschwindens der Feinde
exemplifizierte Verdeutlichung der Wandlung der die Exilierten
bedrückenden und sie ängstigenden Gegenwart.

Auch das Wort in Jes. 41, 15f. :

Siehe, ich mache dich zum Dreschschlitten, neu mit doppelten Schneiden.
Berge sollst du dreschen und zermalmen, Hügel zur Spreu machen,
sollst sie worfeln, daß der Wind sie fortträgt und der Sturmwind sie

zerstreut.
Du aber wirst jubeln in Jahwe, dich rühmen im Heiligen Israels,

das innerhalb der Einheit 41, 14-16 begegnet, folgt unmittelbar auf
eine Hilfszusage, die wiederum einen tröstenden Fürchte-dich-
nicht-Ruf begründet. Das Wort ist ohne Frage ein bildhaftes Wort,
in dem zwei Bilder (das Dreschen und die Berge als Hindernisse15)
miteinander kombiniert sind. Es möchte dadurch in sehr drastischer
Weise klarmachen, daß Israel von Jahwe instand gesetzt werden
soll, alle feindlichen, es von der Heimat trennenden Hindernisse
aus dem Weg zu räumen. Damit wird hier offensichtlich auf eine
Situation Bezug genommen, in der die Angst und Befürchtung im
Vordergrund stehen, Israel sei nicht stark genug, die seiner Rückkehr

entgegenstehenden Hindernisse zu überwinden. So soll das

Bildwort die in der Gegenwart angesichts der Schwachheit Israels
vorherrschende Mutlosigkeit zurückweisen und in tröstender
Absicht in Ergänzung der vorangehenden Hilfszusage die Wandlung der

jetzigen ohnmächtigen Verfassung der Deportierten zusichern, was
die Verwandlung ihrer Furcht in Jubel mit einschließen muß.

In 43, 1-7 finden sich mehrere futurische Formelemente in einer
Einheit, deren Teile, V. 1-4 und V. 5-7, möglicherweise ursprünglich
selbständig waren.

Im ersten Teil, Jes. 43, 1-4, folgt auf den Fürchte-dich-nicht-
Ruf und den ihn begründenden Zuspruch in V. 2 das Wort:

14 Zur bildhaften Redeweise Deuterojesajas an dieser Stelle wie auch im
folgenden vgl. E. Heßler, Die Struktur der Bilder bei Deuterojesaja: Ev.
Theol. 25 (1965), S. 349ff.

16 Vgl. dazu Jes. 40, 4; 42, 15; 49, 11.



der sogenannten Heilsankündigung bei Deuterojesaja 165

Wenn du durch Wasser gehst, ich bin mit dir,
und Ströme werden dich nicht überfluten.
Wenn du durch Feuer schreitest, verbrennst du nicht,
und die Flamme versengt dich nicht.

Auch hier geht es wiederum um eine die vorangehende Zusage
weiterführende, den Fürchte-dich-nicht-Ruf mitbegründende
Trostaussage, wie es auch das «Ich bin mit dir» in V. 2 deutlich
macht. Es wird unter Voraussetzung einer möglichen Bedrohung
Israels durch die beiden elementaren Naturgewalten des Wassers
und des Feuers dem Volk die göttliche Bewahrung zugesagt. Deutlich

handelt es sich hier um Explikationen des Schöpfungsglaubens.
Weil Israel Jahwe, den Schöpfer, an seiner Seite hat, wie es auch
im Eingang in V. 1 klar ausgesprochen ist, darum kann auch keine
noch so bedrohliche Naturgewalt Israel etwas anhaben. Es sind also

metaphorische Aussagen des Schöpfungsglaubens, durch die die
Bewahrung Israels auch in der größten Gefahr und damit die
Grundlosigkeit jeder Furcht des Volkes eindringlich veranschaulicht werden

sollen.
Nach der anschließenden Begründung «denn ich, Jahwe, bin dein

Gott, der Heilige Israels, dein Retter» folgt dann in Jes. 43, 3b. 4

noch einmal ein futurisches Formelement :

Ich gebe Ägypten als Lösegeld für dich,
Kus und Saba statt deiner,
weil du teuer bist in meinen Augen,
wert bist, und ich dich liebe.
Und ich gebe Länder für dich und Nationen für dein Leben.

Hier ist nun ergänzend zu der in V. 2 angesprochenen Bewahrung
vor Naturgewalten von einer Bewahrung Israels innerhalb der
Völkerwelt die Rede. Auch dieses Wort kann nur metaphorisch und
kaum als eine konkrete Ankündigung der Veränderung
gegenwärtiger politischer Verhältnisse verstanden werden. Es ist
Ausdruck des Glaubens an Jahwe als den Herrn der Geschichte, der
Israel zu seinem Volk erwählt hat und weiter zu dieser Erwählung
steht, wie es der perfektische Eingang und die perfektischen
Begründungen «weil du teuer bist in meinen Augen, wert bist, und
ich dich liebe» klar hervorheben. Das Wort stellt die plastische
Verdeutlichung der Bereitschaft Jahwes dar, zugunsten Israels auch



166 J. Schüpphaus, Stellung und Funktion

in die Geschicke der Völkerwelt einzugreifen, wie es unverkennbar
der Tenor des Schlußsatzes ist. So sollen die Aussagen in V. 3b. 4

in tröstender Absicht Israel im Rahmen des Geschichts- und Er-
wählungsglaubens des Beistandes seines Gottes versichern.

Im zweiten Teil der Redeeinheit Jes. 43, 1-7 findet sich dann
nach dem Eürchte-dich-nicht-Ruf und der Begründung «denn ich
bin mit dir» (V. 5a) in V. 5b-7 das Wort:

Vom Osten bringe ich deine Kinder,
und vom Westen sammle ich dich,
spreche zum Norden, gib her, zum Süden, behalte nicht.
Bringe heim meine Söhne aus der Ferne und meine Töchter vom Ende
der Erde.
Alle, die nach meinem Namen genannt sind, zu meiner Ehre habe ich sie

geschaffen, ja bereitet.

Wiederum handelt es sich hier um ein den Eürchte-dich-nicht-
Ruf begründendes, auf die Hilfszusage «denn ich bin mit dir»
folgendes Trostwort. In ihm wird nun ganz deutlich von der Rückkehr
der Israeliten in die Heimat gesprochen. Jedoch darf hierbei nicht
die besondere Akzentuierung dieses Wortes übersehen werden. Hier
ist nicht so sehr die Rückkehr Israels selbst von Bedeutung, sondern
die Herausstellung der gewaltigen Macht des Schöpfers und Herrn
der Geschichte, der den Himmelsrichtungen bzw. den durch sie

repräsentierten politischen Mächten gebietet, um die Seinen
heimzuführen. Die Heimkehr Israels wird also nur im Zusammenhang
der Schöpfermacht und Geschichtsmächtigkeit Jahwes angesprochen.

Es geht hier lediglich um eine auf die Rückkehr Israels
bezogene Konkretisierung der rettenden Gewalt des Schöpfers und
Herrn der Geschichte, wodurch das geschwundene Vertrauen in die
Realisierbarkeit der Heimkehr abgewehrt und Israels Glaube an
Jahwes helfende Macht neu gestärkt werden soll.

Insofern als hier die Gewalt des Schöpfers und Geschichtslenkers
zusammengesehen wird, kann dieses Wort jetzt zugleich als Bündelung

der beiden vorausgegangenen Trostaussagen in V. 2 und 3b. 4

verstanden werden.
In der Einheit Jes. 44, 1-5 folgt in V. 3-5 direkt auf den tröstenden

Fürchte-dich-nicht-Ruf ein ihn begründendes futurisches
Eormelement :



der sogenannten Heilsankündigung bei Deuterojesaja 167

Denn ich gieße Wasser auf das Durstige, Riesenfluten auf das Trockene.
Ich gieße meinen Geist auf deine Nachkommen und meinen Segen aufdeine
Sprößlinge.
Sie sprossen wie zwischen Wasser das Gras, wie Weidenbäume an
Wasserläufen,
da wird der eine sagen: «Ich gehöre Jahwe», und der andere wird sich mit
Jakobs Namen nennen,
dieser schreibt in seine Hand «Jahwe eigen», und jener nimmt den
Zunamen Israel.

Auch dieses Wort möchte den Aufruf zur Furchtlosigkeit begründen.

Das stark bildhafte Wort versucht, Trost zu spenden, indem
es die heilvolle Wandlung einer jetzt trostlosen Lage zusagt. Dabei
wird auf die durch die Ausgießung des Geistes und Segens bewirkte,
mit einem schöpferischen, die Natur fruchtbar machenden Handeln
Jahwes verglichene Wandlung der Nachkommen Israels
ausgeblickt, die zur Folge haben wird, daß sich jeder zu Jahwe bekennt.
Es wird in Zukunft kein durstendes und trockenes Israel mehr
geben; derm Israel wird dann unter dem Geist und Segen seines

Gottes stehen und sich sein eigen nennen. Offenbar ist hier auf eine
Situation Bezug genommen, in der das gestörte Verhältnis Israels
zu seinem Gott, sein überwiegendes Abseitsstehen von Jahwe und
damit sein Abgeschnittensein vom Lebensstrom für viele zum
Problem und zur Anfechtung geworden ist. Ihnen wird durch das
bildhafte Wort nahegebracht, daß Jahwe sein Volk wieder ganz auf
seine Seite holen wird. Wieder liegt hier eine Entfaltung des Er-
wählungsglaubens vor, durch die in tröstender Absicht verdeutlicht
werden soll, daß die gegenwärtig noch nicht realisierte Stellung
Israels als erwählter Knecht Jahwes, als der es gerade im Eingang
von Jes. 41, lf. angesprochen ist, doch verwirklicht werden wird.

Ein weiteres futurisches Formelement begegnet in der Redeeinheit

Jes. 49, 7-12 und folgt hier in V. 9ff. auf die an einen geknechteten

Adressaten gerichtete Hilfszusage und die daran anschließenden,

die Absicht des helfenden Eingreifens Jahwes anzeigenden
Zielangaben :

Auf allen Wegen werden sie weiden, auf allen Kahlhöhen ist ihr Weidegrund.

Sie hungern nicht, und sie dürsten nicht,
weder Glutwind noch Sonne soll sie treffen ;

denn ihr Erbarmer leitet sie, zu Wassersprudeln führt er sie.



168 J. Schüpphaus, Stellung und Funktion

Ich mache alle Berge zum Weg, und meine Pfade sollen hoch einherführen.
Siehe, diese kommen von fern, siehe, diese von Nord und Süd und diese

vom Lande Sewenim.

Bei aller Schwierigkeit dieses Abschnittes ist soviel ohne Frage
deutlich: Die eigentliche Mitte der Einheit bildet die tröstende
Zusage der Erhörung und des helfenden Eingreifens Jahwes, das die

Wiederherstellung des Landes und Israels Befreiung zum Ziel haben
soll. Die folgende ausmalende Schilderung einer wunderbaren
Bewahrung und Führung bezieht sich dabei fraglos auf die Rückkehr
Israels in die Heimat. Sie hat die Funktion, die Bedeutung der
Hilfszusage auch im Blick auf die zu erwartende Heimkehr zu
entfalten, um diesbezüglich vorhandene Bedenken und Befürchtungen
zu zerstreuen. Die einzelnen bildhaften Aussagen sind dabei deutlich
wieder Ausdruck des Schöpfungs- und Erwählungsglaubens. Von
ihm her wird im Blick auf die erwartete Heimkehr des Volkes die
bewahrende Fürsorge Jahwes plastisch veranschaulicht.

Innerhalb der großen Redekomposition in Jes. 51, 9ff., die sich
in drei Teile gliedert, sind gleich mehrere futurische Formelemente
auszumachen. Im ersten Abschnitt, 51, 9-16, findet sich in V. 14 ein
solches Element, und zwar in einem Zusammenhang, in dem es um
den Aufweis der Grundlosigkeit von Israels Furcht vor seinen
Bedrückern geht. Im Anschluß an den Hinweis auf Jahwes Schöpfermacht

und die darauf Bezug nehmenden Fragen :

Und du bebst dauernd immerfort vor dem Grimm des Bedrängers,
wie er darauf abzielt zu verderben?
Wo ist der Grimm des Bedrängers?

folgt das Wort :

Eilends wird der Gefesselte befreit,
er wird nicht sterben im Grab, und sein Brot mangelt ihm nicht,

woran sich wiederum ein Hinweis auf Jahwes Schöpfermacht
anreiht. Es ist sogleich ersichtlich, daß dem Wort in 51, 14 überhaupt
kein Eigengewicht zukommt und nur als ein aus der Schöpfermacht
Jahwes folgendes Argument für eine zu erwartende schnelle Wandlung

der Verhältnisse verstanden werden kann, das wie die
vorausgehenden rhetorischen Fragen aufzeigen möchte, daß jede Angst
vor feindlicher Bedrängung unbegründet ist.



der sogenannten Heilsankündigung bei Deuterojesaja 169

In dem letzten Abschnitt, in Jes. 52, 1-3, wird die zu Eingang
ergehende Aufforderung an Jerusalem, sich von der Trauer
aufzuraffen und Prachtkleider anzulegen, mit der Zusage begründet,
52, 1 : «Demi nicht soll noch einmal der Unbeschnittene und Unreine
dich betreten», und den Appell, den Staub abzuschütteln und sich
der Bande zu entledigen, begründet das Wort 52, 3:

Denn so spricht Jahwe: Umsonst seid ihr verkauft worden,
ohne Preis sollt ihr erlöst werden...

Diese an Zion gerichteten Worte sind als aufmunternde Tröstung
des exilierten Israels zu verstehen. Sie wollen den Deportierten
das Ende der Verunreinigung und Knechtschaft deutlich vor Augen
führen und tröstend zusichern.

Als Bestandteile des Redekomplexes in Jes. 54, 1-10 sind wieder
mehrere futurische Formelemente auszumachen. In einem ersten
Abschnitt, V. 1-3, in dem eine kinderlose Frau angeredet ist, wird
die Aufforderung an sie, zu jubeln und zu jauchzen, mit dem Wort
begründet, 54, lb: «Denn die Kinder der Einsamen werden mehr
sein als die Söhne der Ehefrau, spricht Jahwe.» Daraus wird dann
die Aufforderung abgeleitet, die Wohnungen zu verbreitern, was
wie folgt begründet wird, 54, 3 :

Denn nach rechts und links wirst du dich ausbreiten,
deine Kinder beerben Völker, besiedeln verwüstete Städte.

Da im dichterisch ausgestalteten Bild der kinderlosen Frau deutlich

Israel angeredet ist, soll das Wort aller Trauer und Verzagtheit
Israels angesichts seiner gegenwärtigen geringen Größe entgegentreten.

Die an die Frau gerichteten Appelle und ihre Begründungen
wollen als Trost an Israel zum Ausdruck bringen, daß sich der
augenblickliche Zustand des Volkes wandeln wird, wobei die
Begründungen im besonderen die Wandlung der Lage bildhaft
veranschaulichen.

Im zweiten Abschnitt, Jes. 54, 4-10, ist Israel direkt angeredet,
wobei im Unterschied zu V. 1-3 Israel mit einer verlassenen Frau
verglichen wird. Der Fürchte-dich-nicht-Ruf zu Eingang dieses

Abschnittes deckt sogleich die tröstende Absicht des ganzen Wortes
auf, so daß auch die folgenden Aussagen über die Beendigung der



170 J. Schüpphaus, Stellung und Funktion

Verlassenheit und der erbarmenden Zuwendung Jahwes als in der
gleichen Ausrichtung stehende Ausführungen dazu verstanden werden

können, die Israel die Wende seines bisherigen Schicksals
zusichern. An die Zusage in V. 8, daß sich Jahwe Israels mit ewiger
Huld erbarmt hat, schließt sich dann zur weiteren Verdeutlichung
ein Vergleich mit dem Noahbund an mit einer nochmaligen
Zusammenfassung und Bündelung, 54, 9 :

Wie in. den Tagen Noahs ist mir dies:
wie ich schwur, daß die Wasser Noahs nicht mehr die Erde überfluten
sollten.
so schwöre ich, dir nicht mehr zu zürnen, dich nicht mehr zu schelten.
Denn wenn auch Berge weichen und Hügel wanken,
so soll meine Gnade nicht von dir weichen
und der Bund meines Friedens nicht wanken,
sagt dein Erbarmer Jahwe.

Wie in V. 9 durch den Vergleich mit dem Noahbund ausgeführt
werden soll, daß sich Jahwe jetzt mit dauerhafter Huld Israel
zugewandt hat, so verdeutlicht auch noch einmal der Abschluß in
V. 10, daß die Israel bereits zugewendete Gnade nicht mehr von ihm
genommen werden soll und der schon in Kraft getretene Friedensbund

nicht mehr gefährdet werden wird. Es geht also in dem
abschließenden Wort um eine tröstende Versicherung der Dauerhaftigkeit

des bereits Gültigen.
Die Redeeinheit in Jes. 54, 11-17 setzt nach der Anrede Zions

als «Elende, Geschüttelte, Ungetröstete» sogleich mit einem Wort
ein, das von einer künftigen prächtigen Ausstattung Jerusalems
redet, 54, llb-13a:

Siehe, ich belege deine Steine mit Bunterz
und deine Grundsteine mit Saphiren.
Ich will deine Zinnen von Rubinen machen imd deine Tore aus
Kristal Istoinon
und alle deine Einfassungen aus Edelsteinen,
und all deine Erbauer werden Jünger Jahwes sein.

Wie die Anrede zeigt, geht es um ein tröstendes Wort, das
offensichtlich erst einmal der Sorge und Trauer der Deportierten
angesichts des erbärmlichen und elenden Zustandes Jerusalems
entgegentreten will. Deshalb schildert es in überschwenglichen Bildern



der sogenannten Heilsankündigung bei Deuterojesaja 171

eine prachtvolle Ausschmückung der Stadt, die wunderbare Wandlung

des gegenwärtigen Zustands, wobei es aber zugleich den Akzent
darauf legt, daß es eine Stadt der Jünger Jahwes sein wird.

Im folgenden Teil der Redeeinheit wird dann ein künftiger Heilsund

Friedenszustand Jerusalems anvisiert, der dann noch im
einzelnen näher entfaltet wird, 54, 13b-14:

Groß wird der Friede deiner Söhne sein, in Heil wirst du gegründet sein.
Du wirst fern von Drangsal sein, denn du hast nichts zu fürchten,
und fern von Schrecken, denn er wird dir nicht nahen.

Das Wort blickt dabei fraglos auf eine der Gegenwart genau
entgegengesetzte, gerade nicht durch Trauer und Niedergeschlagenheit
gekennzeichnete Situation Israels und möchte die Exilierten trösten,
indem es ihnen ausmalend vor Augen führt, daß das Erbteil der
Knechte Jahwes ein in Frieden und Heil gegründetes Jerusalem
sein wird. Das Wort in 54, 11-17 versucht also, den Exilierten
dadurch Trost zu geben, daß es durch die Schilderung eines künftigen
Heilszustandes für Jerusalem und Israel die Wandlung der
notvollen Gegenwart in Aussicht stellt.

2.

Zu einer zweiten Gruppe sog. Heilsankündigungen lassen sich bei

Deuterojesaja futurische Formelemente in relativ selbständiger Stellung

zusammenfassen.16

In Jes. 41, 17-20 liegt ein futurisches Formelement vor, das
durch eine einleitende Situationsangabe und durch eine
Zielbestimmung umrahmt wird :

Die Elenden suchen nach Wasser, es gibt keines, ihre Zunge vertrocknet
vor Durst.
Ich, Jahwe, will sie erhören, ich, Israels Gott, sie nicht verlassen.
Ich öffne auf den Kahlhöhen Ströme und Quellen inmitten der Gründe,
die Wüste mache ich zum Wasserteich, das dürre Land zu Wassersprudeln.
In die Wüste setze ich Zeder, Akazie, Myrte und Ölbaum,

16 Auf die Berücksichtigung der futurischen Elemente in Jes. 45, 14-17
kann hier verzichtet werden, zumal da bei 45, 14 die Herleitung von Deuterojesaja

fraglich ist.



172 J. Schüpphaus, Stellung und Funktion

in die Steppe bringe ich Wacholder, Platane und Buchsbaum dazu,
damit sie es sehen und erkennen, beachten und verstehen dazu,
daß Jahwes Hand dies getan, der Heilige Israels es geschaffen.

Das futurische Element selbst ist zweiteilig und zerfällt in eine

allgemeine Aussage (V. 17b) und in eine sie näher konkretisierende
(V. 18 f.). Es ist deutlich auf die eingangs skizzierte lehensbedrohende
Notsituation bezogen, womit wohl keine gegenwärtige Notlage,
sondern eine mögliche zukünftige Bedrohung Israels, und zwar eine

Bedrohung des durch die Wüste heimkehrenden Volkes anvisiert
ist. Dann spiegelt aber offensichtlich die angenommene Not eine
dem Propheten entgegengehaltene Meinung Israels wider, die
besagt, daß das auf dem Heimweg durch die Wüste in Not geratende
Volk elendig umkommen werde. Das darauf Bezug nehmende Wort
in V. 17b-19 möchte dieser Auffassung entgegenhalten, daß sich
Israel auch in der schwierigsten Situation auf Jahwe verlassen kann.
Es versichert daher Israel des Beistandes seines Gottes und
versucht, dies dann konkret zu veranschaulichen, indem es die
Überwindung der eingangs vorausgesetzten Notlage in plastischen
Bildern von der Wandlung der Wüste in ein fruchtbares, wasserreiches
Land eindringlich schildert. Dabei steht hier natürlich der Glaube
an Jahwes Schöpfermacht im Hintergrund, dessen Anerkennung
auch in der Zielangabe deutlich zum Thema gemacht wird. Das
Wort in V. 17b-19 hat also die Funktion, dem in Bezug auf die
Rückkehr Israels vertretenen Standpunkt, das Volk würde in der
Wüste zugrunde gehen, mit der Bekräftigung von Jahwes Hilfe und
seiner alle Not überwindenden Schöpfermacht nachdrücklich
entgegenzutreten.

Innerhalb der Redeeinheit Jes. 42, 14-17 begegnet ein futurisches
Eormelement in V. 15 f. Es steht in der Klammer einer einleitenden
Feststellung und Behauptung und einer abschließenden Beteuerung
Jahwes :

Lange habe ich geschwiegen, war stumm, hielt an mich.
Wie eine Gebärende schreie ich nun, schnaube ich, geht laut mein Atem.
Berge und Hügel dörre ich aus, all ihr Gewächs lasse ich vertrocknen.
Flüsse mache ich zum Festland, und Sümpfe trockne ich aus,
ich geleite die Blinden auf dem Wege, laß sie schreiten auf imbekannten
Pfaden,



der sogenannten Heilsankündigung bei Deuterojesaja 173

die Finsternis mache ich vor ihnen zum Licht und das Holprige zur Ebene.
Das sind die Dinge, die ich tue, und ich unterlasse sie nicht !17

Von den einleitenden Ausführungen her, sich nach langem Schweigen

jetzt unüberhörbar bemerkbar zu machen, und im Blick auf die
Beteuerung am Schluß, das Versprochene auch wirklich zu tun,
weist sich das Wort als eine bewußt eindringliche Entgegnung auf
eine offenbar vorhandene Skepsis gegenüber einem vom Propheten
behaupteten Reden und Handeln Jahwes aus. Hier steht eine Situation

im Hintergrund, die durch den Unglauben gegenüber dem
Wort des Propheten gekennzeichnet ist, da man wohl der Meinung
ist, daß Jahwe schweigt und doch nichts tut. Das alles scheint
wieder die Rückkehr Israels zu betreffen, deren Realisierung durch
Jahwe von Israel offensichtlich in Zweifel gezogen wird. Demgegenüber

wird daher nun nachdrücklich die neue Aktivität Jahwes in
Reden und Tun behauptet, wobei die starke Plastizität des Wortes
in V. 15f. der einleitenden Behauptung genau entspricht. In
eindringlichen Bildern wird hier die Beseitigung von naturhaften
Hindernissen zur Bahnung eines Weges und die wunderbare Führung

der seihst zur Bewältigung des Weges Untauglichen behauptet.
Deutlich geht es hier um eine bildhafte Bekräftigung der Ermöglichung

der künftigen Heimkehr Israels, die wiederum im Rahmen
der Schöpfermacht Jahwes gezeichnet wird.

Auch in der Einheit Jes. 43, 16-21 kann das futurische
Formelement in V. 19 ff. nur von seinem Kontext her richtig verstanden
werden. Der Akzent liegt bei dieser Redeeinheit nämlich deutlich
auf 43, 18. 19a:

Denkt nicht mehr an das Frühere, achtet nicht mehr auf das Vergangene.
Siehe, ich schaffe Neues, jetzt sproßt es - merkt ihr es nicht

Daß hier eine Lage im Hintergrund steht, in der im Hinblick auf
die eingetretene Katastrophe nichts mehr von Jahwe erwartet
wird und nur noch die Vergangenheit als relevant betrachtet wird,
zeigt schon die Apposition im Redeeingang, die Jahwe ausführlich
als den mächtigen Befreier Israels in Ägypten apostrophiert und
damit gerade die mit den alten Traditionen Beschäftigten aus ihrer

17 Das Wort in Jes. 42, 17 ist wohl erst nachträglich angehängt worden.



174 J. Schüpphaus, Stellung und Funktion

Situation abholen will. Demgegenüber wird nun betont hervorgehoben,

daß Jahwe dabei ist, neu einzugreifen, und deswegen wird
Israel zugleich aufgefordert, den Blick von der Vergangenheit
abzuwenden und auf das sich bereits Anbahnende auszurichten. Zur
weiteren Bekräftigung der Behauptung eines neuen Handelns
Jahwes soll aber das Wort in V. 19bff. dienen, in dem im Blick auf
die Rückkehr Israels von einer die Schöpfermacht Jahwes
demonstrierenden wunderbaren Verwandlung der unwegsamen und wasserlosen

Wüste die Rede ist, 43, 19b-21 :

Ja, ich lege einen Weg durch die Wüste, in die Einöde Flüsse.
Mich werden ehren die wilden Tiere, die Schakale und die jungen Strauße,
daß ich Wasser in die Wüste gab, Flüsse in die Einöde,
zu tränken mein Volk, meine Erwählten,
das Volk, das ich mir bildete,
mein Lob sollen sie erzählen.

Um dem Israel des Exils die Zweifel an einem weiteren Handeln
Jahwes zu nehmen und es zu einer hoffnungsvollen Orientierung
nach vorn zu bewegen, behauptet das Wort in V. 19 ff. mit Nachdruck

ein neues Eingreifen Jahwes, das es zugleich als Ermöglichung
der Rückkehr durch die Wüste anzudeuten versucht.

Am Ende des deuterojesajanischen Buches findet sich in 55, 12f.
ein futurisches Formelement, dessen ursprünglicher Eingang offenbar

verlorengegangen ist :

Denn in Freuden sollt ihr ausziehen
und in Frieden geleitet werden.
Berge und Hügel sollen vor euch in Jubel ausbrechen,
und alle Bäume der Ebene sollen in die Hände klatschen.
Statt des Dornbusches soll die Zypresse sprießen, statt der Nessel
die Myrte wachsen.
Das geschieht Jahwe zum Ruhm, zum ewigen untilgbaren Zeichen.

Da hier nicht der Ton auf dem Auszug Israels als solchem liegt,
sondern auf der Freude des Auszugs und dem Frieden des Geleits,
muß wohl das Wort von dieser Ausrichtung her als eine bestreitende
Entgegnung verstanden werden, die dem Standpunkt widersprechen
möchte, daß die Rückkehr in die Heimat Israel nur Sorgen und
Bedrohungen bringen werde. Das zweiteilige Wort versucht, diese

Meinung durch die Zusicherung eines freudigen Auszugs und eines



der sogenannten Heilsankündigung bei Deuterojesaja 175

friedvollen Geleits in seinem ersten Teil zu bestreiten und dies in
einem zweiten Teil durch die Bilder einer jubelnden und fruchtbar
werdenden Natur als einen Vorgang zu veranschaulichen, in den
die ganze Schöpfung mit einbezogen ist.

3.

a) Weitere sog. Heilsankündigungen begegnen als Bestandteile

größerer Redeeinheiten, in denen auf den Perser Kyros Bezug
genommen wird.

In Jes. 43, 14 ist ein futurisches Formelement in einer größeren
Einheit auszumachen, in der die Herausstellung der Einzigartigkeit
Jahwes im Vordergrund steht. Auf die gewichtige Darlegung, daß
Jahwe von jeher derselbe geblieben ist und auch noch heute handelt,
wogegen niemand etwas auszurichten vermag, folgt, eingeleitet
durch eine neue Eingangsformel18, die Aussage 43, 14b-15:

Um euretwillen schicke ich nach Babel,
bring herab als Flüchtlinge sie alle
und die Chaldäer.. ,19

Ich, Jahwe, euer Heiliger,
der Schöpfer Israels, euer König.

Es ist sogleich zu erkennen, daß nach der betonten Behauptung
des gegenwärtigen Wirkens Jahwes das Wort in V. 14 dies näher
konkretisieren soll. Fraglos geht es dabei um die sich anbahnende
und bevorstehende Eroberung Babylons durch Kyros. Die Verdeutlichung

dieses Ereignisses als von Jahwe um Israels willen bewirktes
Geschehen dient der Hervorhebung der gegenwärtigen
Geschichtsmächtigkeit Jahwes. So hat das Wort deutlich die Funktion, gegenüber

einer skeptischen Hörerschaft Jahwe gerade als den Lenker
der sich gegenwärtig abzeichnenden geschichtlichen Entwicklung
hinzustellen.

18 Zwar wäre wegen der neuen Einleitung des Wortes «so spricht Jahwe,
euer Erlöser, der Heilige Israels» zu fragen, ob es sich hier nicht um das
nachträglich eingefügte Fragment eines ursprünglich selbständigen Wortes handelt,

aber es paßt so gut in den jetzigen Zusammenhang hinein, daß wohl
eher die Einleitung als nachträglicher Einschub mit der Absicht, die Wichtigkeit

des folgenden Wortes zu unterstreichen, angesehen werden muß.
19 Der weitere Text ist stark gestört.



176 J. Schüpphaus, Stellung und Funktion

Ähnlich wird in Jes. 45, 13 nach der Verdeutlichung der Schöpfermacht

Jahwes durch ein futurische Struktur annehmendes Wort
ebenfalls im Blick auf Kyros Jahwes Macht in der gegenwärtigen
Geschichte behauptet :

Ich habe ihn erweckt in Gnaden, und alle seine Wege ebne ich.
Er soll meine Stadt bauen und die Gefangenen meines Volkes freilassen
nicht um Kaufpreis und nicht um Geschenk, sagt Jahwe Zebaoth.

Das Wort möchte den Kyros als Werkzeug Jahwes kennzeichnen,
dem Jahwe ganz bestimmte Aufgaben zugedacht hat. Es geht hier
also in Abwehr von Zweifeln an der Geschichtsmächtigkeit Jahwes
darum, das Kyrosgeschehen als von Jahwe gelenktes und in seinen

Heilsplan einbezogenes Geschehen zu verdeutlichen. Das Wort in
V. 13 hat insofern die Funktion, in bezug auf Kyros und sein Handeln

Jahwe als den die Geschichte lenkenden und sie zum Heil
Israels wendenden Herrn herauszustellen.

Nicht viel anders liegt der Fall bei dem sog. Kyros-Orakel in
Jes. 44, 24-45, 7, wobei das eigentliche Kyroswort 45, 2-4 umfaßt20:

Ich selber gehe vor dir her, und die Wege ebne ich,
eherne Tore zerbreche ich, und eiserne Riegel sprenge ich.
Ich gebe dir Schätze des Dunkels, verborgene Vorräte,
damit du erkennst, daß ich Jahwe bin, der dich bei deinem Namen ruft,
der Gott Israels,
um meines Knechtes Jakob willen, um Israels, meines Erwählten.
Darum rufe ich dich bei Namen, gebe dir Ehrennamen, der du mich nicht
kennst.

Nun ist klar, daß mit dem Kyros-Orakel in 44, 24-45, 7 eigentlich
Israel angeredet ist, wie es auch die Einleitung in 44, 24 ff. deutlich
zum Ausdruck bringt. Bei dem Kyroswort handelt es sich also um
ein in indirekter Weise an Israel gerichtetes Wort. Hier wird die
Form des Königsorakels gewissermaßen als stilistisches Mittel
benutzt, um in Wirklichkeit Israel etwas zu verdeutlichen. Man wird
kaum fehlgehen, wenn man vermutet, daß Deuterojesaja so auf
besonders wirkungsvolle Weise das Handeln des Kyros als ein in
das Israel geltende Heilshandeln Jahwes integriertes Geschehen er-

20 Vgl. im einzelnen Westermann, Sprache (A. 7), S. 144ff; ders., Jesaja
(A. 1), S. 125f.



der sogenannten Heilsankündigung bei Deuterojesaja 177

weisen will. Damit ist aber alles von und zu Kyros Gesagte Ausdruck
und Folge der einen Absicht, die im Blick auf die geschichtliche
Gegenwart und Zukunft Israels behauptete Geschichtsmächtigkeit
Jahwes, die von seinen Hörern bezweifelt wird, auch im Falle des

Kyros zu bekräftigen, ja gerade an ihm zu exemplifizieren. So hat
das Kyros-Orakel die Funktion, auch gerade in bezug auf die

Stellung und das Handeln des Perserkönigs das Herrsein Jahwes
in der gegenwärtigen und zukünftigen Geschichte zu erhärten.

Das in 46, 12f. als Teil einer größeren Einheit auszumachende
abschließende futurische Formelement wird durch einen Aufruf zum
Hören in V. 12 neu eingeführt:

Hört auf mich, die ihr verzagten Herzens,
die ihr fern seid vom Heil
Ich lasse nahen mein Heil, es ist nicht mehr fern,
und meine Hilfe verzieht nicht.
Und ich gebe Zion Heil, für Israel meine Herrlichkeit

Das Wort steht in einem Zusammenhang, in dem die einzigartige
Göttlichkeit Jahwes und sein Wirken in bezug auf Kyros betont
hervorgehoben werden offenbar im Blick auf eine zweifelnde und
skeptische Hörerschaft, wie es die Aufforderung in V. 12, vor allem
aber auch die vorausgehende Beteuerung in V. 11 «ich habe es

geredet, ich lasse es kommen; ich habe es geplant, ich führe es aus»
klar erkennen läßt. Es handelt sich hier also um ein Wort, das einer
nichts mehr erhoffenden Skepsis entgegentreten möchte. Gegenüber
einer an einem Heilshandeln Jahwes überhaupt zweifelnden Hörerschaft

bekräftigt es die Nähe und das sich nicht hinauszögernde
Eintreffen des Heils für Jerusalem und Israel.

b) Schließlich sind noch einige sog. Heilsankündigungen zu
berücksichtigen, die ebenfalls Teile größerer Redeeinheiten sind.

In dem sich in drei Abschnitte gliedernden Redekomplex Jes. 49,
14-26 finden sich jeweils futurische Formelemente als Antwort auf
eine bestimmte Behauptung, durch die jeder der Teile eingeleitet
wird. - In 49, 14-20 wird eingangs die Klage Zions zitiert:
«Verlassen hat mich Jahwe, der Herr mich vergessen», und auch im
weiteren Verlauf wird dann Zion angeredet. Dabei handelt es sich
natürlich um ein stilistisches Mittel, denn in Wahrheit ist ja das



178 J. Schüpphaus, Stellung und Funktion

Israel des Exils angesprochen. Das bedeutet aber, daß die eingangs
zitierte Klage Jerusalems in Wirklichkeit einen Standpunkt der
Exilierten über Jerusalem wiedergibt, nämlich den: Jahwe hat doch
Jerusalem verlassen und vergessen. Die Richtigkeit dieser Meinung
wird nun in V. 15 sogleich unter Aufnahme eines eindringlichen
Bildes in Frage gestellt und dann bestritten: «Ich werde dich nicht
vergessen!» Nach dieser Zusicherung wird dann zu einem weiteren
futurischen Formelement übergeleitet, das die Erbauung Jerusalems,
die Sammlung der Exilierten und ihr Anwachsen zu einem großen
Volk ins Auge faßt. Dadurch soll fraglos die erste Aussage, daß
Jerusalem von Jahwe nicht vergessen wird, positiv näher entfaltet
und veranschaulicht werden. - Der zweite Abschnitt in 49, 21-23
setzt wiederum mit einem Wort Jerusalems ein, das an das

vorausgegangene von der Sammlung Israels in Jerusalem anknüpft und
dieses in Frage stellt, woraufhin wieder in Form eines futurischen
Elements geantwortet wird, und zwar daß die Zurückführung
Israels durch die von Jahwe dazu veranlaßten Völker vorgenommen
wird. Es geht also in V. 21-23 um eine in die Form einer einwendenden

Frage und ihrer Beantwortung gekleidete Ausführung zu
dem Wort in V. 18ff. - Auch in dem letzten Abschnitt in 49, 24-26,
der ebenfalls mit einem Einwand einsetzt, ist wohl primär keine
selbständige Redeeinheit zu sehen, sondern wiederum eine auf die

vorangegangenen Äußerungen sich beziehende Ergänzung, indem
hier die dort behauptete Befreiung Israels in Frage gestellt und dann
ihre Realisierbarkeit durch das Wort 49, 25 :

Wohl werden Gefangene dem Helden entrissen,
und der Raub des Starken entkommt,
und mit deinen Streitern streite ich selber,
und deinen Söhnen helfe ich selber

nachdrücklich bejaht wird. Damit erweist sich aber dieses Wort als

eine weitere Erläuterung zu der die Aussagen in V. 18 ff. ergänzenden

Ausführung in V. 21 ff. - In dem ganzen Abschnitt 49, 14-26
handelt es sich also um eine kettenartig entfaltete Verdeutlichung
der anfänglichen bestreitenden Bekräftigung, daß Jahwe Jerusalem
nicht vergessen wird.

Endlich scheint noch in Jes. 55, 3b-5 ein futurisches Formelement
vorzuliegen :



der sogenannten Heilsankündigung bei Deuterojesaja 179

Ich will mit euch einen bleibenden Bund schließen
auf die unverbrüchlichen Gnadenzusagen Davids.
Siehe, zum Zeugen für Völker machte ich ihn,
zum Fürsten und Gebieter von Nationen.
Siehe, Leute, die du nicht kennst, rufst du, und Leute, die du nicht kennst,
laufen zu dir
um Jahwe deines Gottes willen und des Heiligen Israels,
denn er verherrlicht dich.

Das Wort folgt auf eine Reihe eindringlicher Einladungen und
die schließliche Aufforderung, auf Jahwe zu hören. Im Zusammenhang

dieser um Israel werbenden Rufe gibt sich das Wort als Israel
bedrängendes Angehot Jahwes zu erkennen, das im Gegensatz zu
allen anderen Angeboten Israel wirklich sättigen und Iahen soll.
Inhalt dieses Angebots ist ein dauerhafter Bund, der so interpretiert
wird, daß die einst David gegebenen Gnadenzusagen nun ganz
Israel gelten sollen. Die einst David zugesagte und erwiesene Gnade
wird hier also Israel insgesamt angeboten. Dabei liegt hier ein ganz
bestimmtes Verständnis des David gegebenen Gnadenerweises vor.
Das verdeutlichen V. 4 und 5 : Wie einst Jahwe David zum Zeugen
für Völker und Gebieter von Nationen machte, so soll auch Israel
um Jahwe willen unbekannte Völker zu sich rufen, daß sie zu ihm
kommen. Damit geht es aber bei dem Wort in 55, 3b-5 um das
werbende Bedrängen Israels, die dauerhafte Stellung und Funktion
eines die Völker rufenden Zeugen zu übernehmen.

*

Damit läßt sich folgendes Ergebnis der Untersuchung der sog.
Heilsankündigungen festhalten: Die bei Deuterojesaja anzutreffenden

futurischen Formelemente begegnen vor allem als Bestandteile
größerer Redeeinheiten und treten nur vereinzelt auch in relativ
selbständiger Form auf. Die Formelemente stehen einmal im
Zusammenhang der Abwehr von Furcht und Verzagtheit. Dabei sagen
sie Israel in tröstender Absicht die Änderung der gegenwärtigen
Verhältnisse durch Jahwe zu, und zwar in bezug auf die äußere

Lage im Exil (Jes. 41, 11 f.; 51, 14; 54, 4ff.), in seiner Heimat (52,
1. 3; 54, 11-17), und die innere Verfassung des Volkes (41, 15f. ;

44, 3-5; 54, Iff.). Oder sie geben Israel die tröstende Zusage eines

gegenwärtigen und zukünftigen göttlichen Beistandes (43, 2. 3b-4),



180 J. Schüpphaus, Stellung und Funktion

ja einer bleibenden Bewahrung (54, 9f.) vor allem angesichts der
erwarteten Rückkehr in die Heimat (43, 5b-7 ; 49, 9ff.). Zum andern
finden sie sich im Zusammenhang der Abwehr von Skepsis und
Zweifel. Hier bekräftigen sie in bezug auf die Heimkehr Israels
(41, 17-20; 42, 14-17; 43, 16-21; 55, 12f.), auf die Lage Jerusalems
(49, 15ff.), überhaupt im Blick auf die gegenwärtige und zukünftige
Geschichte (43, 14; 45, 2fF.; 45, 13; 46, 12f.) die Realität der Israel
helfenden und rettenden Macht Jahwes. Und schließlich geht es in
einem Fall um das werbende Angebot einer für Israel bleibenden
Aufgabe (55, 3bff.).

Ihrer Stellung und Funktion nach sind diese Formelemente kaum
zutreffend als «Heilsankündigung» zu kennzeichnen, und auch von
einer Gattung Heilsankündigung kann nirgendwo die Rede sein. Die
Bezeichnung Heilsankündigung würde nur weiterhin das
Mißverständnis begünstigen, hier lägen einfach Voraussagen künftiger
Ereignisse vor, so daß die jeweiligen inhaltlichen Aussagen gleichsam
als Prophezeiungen verstanden werden müßten, die so nicht
eintrafen. Vielmehr handelt es sich hier im wesentlichen um in die
Zukunft gerichtete tröstende Zusagen und Zweifel abweisende Bekräftigungen.

Dabei geht es inhaltlich um in die Zukunft projizierte
bildhafte Verdeutlichungen und konkrete Veranschaulichungen des

Glaubens an die rettende und bewahrende Macht Jahwes, der als

der Schöpfer Gewalt über die Natur hat, und der als der Herr der
Geschichte seinem erwählten Volk inmitten der Völkerwelt die
Treue hält. Die Zusagen wurzeln also in dem Glauben an Jahwe als
den Schöpfer und Herrn der Natur und Geschichte. Es sind in die
Zukunft projizierte Aussagen des gegenwärtigen Glaubens Deutero-

jesajas.
Von daher ist auch der Tatbestand zu erklären, daß die Rückkehr

Israels in die Heimat bei Deuterojesaja nirgendwo zum selbständigen

Thema gemacht und für sich angekündigt wird. Sie wird als zu
erwartendes Geschehen, dem mit Furcht bzw. mit Skepsis entgegengesehen

wird, vorausgesetzt und dient insofern als Anknüpfungsund

Bezugspunkt für die Verdeutlichung und Veranschaulichung
der schöpferischen und geschichtsmächtigen Gewalt Jahwes und
wird damit gerade in die tröstenden und bekräftigenden Aussagen
des in die Zukunft blickenden Glaubens mit einbezogen.

Zugleich fällt von hieraus klärendes Licht auf die eigenartig
schillernde, andeutend schwebende und bildhafte Redeweise Deu-



der sogenannten Heilsankündigung bei Deuterojesaja 181

terojesajas. Weil keine bestimmten künftigen Ereignisse anvisiert,
sondern Glaubensinhalte auf Zukunft hin entfaltet werden, kommt
es zu Aussagen, die im Blick auf die Zukunft zwar bildhaft-konkret
sind, die aber nicht die Zukunft geschichtlich-historisch fixieren.

Liegen hier aber nun in die Zukunft gerichtete Zusagen des Trostes

und Bekräftigungen gegen Zweifel vor, dann ist die Kennzeichnung

und das Verständnis der Prophétie Deuterojesajas als
Heilsankündigung eigentlich unzureichend, ja dann ist auch ihre
Charakterisierung als Heilsbotschaft und Heilsverkündigung nicht scharf

genug. Gerade auch die futurischen Formelemente weisen ja
Deuterojesaja als einen Propheten aus, dem es darum geht, das furchtsam

und mutlos gewordene Israel des Exils zu trösten und seine
Zweifel an Jahwes rettender Macht zu überwinden. Deuterojesaja
wäre von daher vor allem als ein auch für die Zukunft auf Jahwe
vertrauender, auf seine künftige rettende Macht verweisender
Kämpfer gegen Furcht und Zweifel zu charakterisieren.

Erweist sich insofern nicht aber auch die Einstufung Deuterojesajas

als Heilspropheten für ein sachgemäßes Verstehen seiner

Prophétie als zu unscharf und unbrauchbar? Es scheint, daß solche

Begriffe wie Heilsankündigung, Heilsbotschaft und Heilsprophetie
als allgemein prophetische Kriterien unzureichend sind, weil sie die
eigentlich theologischen Stoßrichtungen der einzelnen Propheten
zu wenig berücksichtigen und ein wirklich geschichtliches Verständnis

prophetischen Redens und Wirkens verdecken und verhindern.
Joachim Schüpphaus, Bonn


	Stellung und Funktion der sogenannten Heilsankündigung bei Deuterojesaja

