
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Otto Kaiser, Einleitung in das Alte Testament. Eine Einführung in ihre
Ergebnisse und Probleme. Gütersloh, Gerd Mohn, 1969. 340 S. DM 24.-.

Der Untertitel weist dieser «Einleitung» einen bescheidenen Platz an: Sie

will nur in die Ergebnisse und die Probleme einführen. Selten werden fertige
Resultate geboten; der Verfasser ist in der eigenen Stellungnahme
zurückhaltend und vorsichtig. Darin unterscheidet er sich wohltuend von andern
Einleitungen, die den Eindruck erwecken, als seien die meisten Fragen gelöst.
Kaiser läßt manche Frage offen; er notiert zwar die Lösungsversuche, stellt
verschiedene Erwägungen nebeneinander und läßt durchblicken, in welcher
Richtung seiner Meinung nach weiterzuforschen ist; aber er will vor allem
sachlich referieren. Gerade dadurch erweist sich diese Einleitung als
hilfreiches Lehrbuch, das auch der Fachmann zur Hand nimmt, wenn er die
einschlägige Literatur übersichtlich geordnet oder die Forschungsgeschichte
knapp umrissen finden will.

Von den üblichen Einleitungen weicht die hier anzuzeigende auch in der
Gliederung ab. Nach zwei einleitenden Abschnitten (Aufgabe, Geschichte
und Methode; Land, Volk und kanaanäisches Erbe als Voraussetzungen)
wendet sich Kaiser den Geschichtserzählungen zu, denen er die prophetische
Überlieferung und schließlich die Lied- und Weisheitsdichtung anschließt.
Die Hauptabschnitte lassen deutlich erkennen, daß Kaiser bei Gerhard von
Rad zur Schule gegangen ist ; wie sehr er bestrebt ist, seinen eigenen Weg zu
gehen, zeigt er S. 11 (dort allerdings im Blick auf Artur Weiser) sehr schön.
So ist ihm der durch von Rad inaugurierte Aufriß kaum mehr als ein gutes
Geländer, das einem das Fortschreiten ermöglicht. Die Grenze zwischen der
Einleitung und der «Theologie» des Alten Testaments wird kaum
überschritten; dankbar ist der Leser indessen für die Abschnitte, die die Grenze
zwischen Einleitung, Theologie und Geschichte Israels betreffen (§ 2

Verheißenes Land und erwähltes Volk ; § 3 Das kanaanäische Erbe ; § 6 Gattungen
des israelitischen Rechts; § 21 Prophétie in Israel usw.).

Dem Verfasser ist ein wichtiger Faktor zugute gekommen : Er war durch
die Ergebnisse früherer Auflagen und anderer Forscher nicht belastet; er
war nicht gezwungen, eine bereits vorhandene Einleitung à jour zu bringen.
Zudem kann er die erste Einleitung im deutschen Sprachgebiet vorlegen, die
seit bedeutungsvollen neuen Erkenntnissen verfaßt worden ist, die zwar in
den Neuauflagen der bisherigen Standardwerke (Eissfeldt, Weiser, Sellin-
Fohrer) mitberücksichtigt sind, aber an der Grundlage dieser Werke nicht
wesentlich geändert haben.

Die alttestamentliche Wissenschaft steht in der Gefahr, sich in Aufsätzen
und Lexikaartikeln zu zersplittern; Kaisers Einleitung sammelt das
Erarbeitete und führt zugleich Diskussion und Forschung weiter, indem er
gesicherte Ergebnisse markiert, vor der Begehung notorischer Fehlwege warnt
und neue Tendenzen aufzeigt. Daß er dann und wann auf offene Probleme
aufmerksam macht, die die letzten dreißig Jahre als erledigt abgeschrieben



136 Rezensionen

haben, wird dankbar zur Kenntnis nehmen, wer sich nicht mit allen neuen
Ergebnissen zufriedengibt. Otto Bctchli, Suhr

Diethelm Conrad, Studien zum Aitargesetz, Ex. 20: 24-26. (Diss. Marburg.)
Marburg, H. Kombächer Offsetdruckerei, 1968. VI + 163 S.

Das sog. Altargesetz Ex. 20, 24-26 gibt inhaltlich wie literarisch viele
Fragen auf; sein urtümlicher Charakter ist wohl allgemein zugestanden. In
seiner Dissertation geht Conrad davon aus, daß apodiktische Rechtssätze
(handelt es sich hier um solche die Reinheit des Bundesverhältnisses garantieren

sollen (Noth), und folgert, daß das Altargesetz nicht aus innerisraelitischen

geschichtlichen Gegebenheiten, sondern als Ablehnung fremder Kulte
zu verstehen sei. Im Prinzip ist das sicher richtig; ebenso die Forderung, über
der Bestimmung der Form die inhaltliche Seite alttestamentlicher Gesetze
nicht zu vernachlässigen. Deswegen befaßt sich Conrad nach einer eingehenden
Exegese (Bedeutung von HDTX, IPJS und HÜ2) mit überlieferungs- und
formgeschichtlichen Fragen nur, soweit es nötig scheint, trifft dabei allerdings
nicht unbedingt überzeugende Vorentscheidungen. Als Kern der Vorschrift
stellt er drei Sätze fest, die im Grunde dasselbe wollen und die eine Reihe
gebildet haben können. Sie gebieten den Erdaltar (V. 24), verbieten den HSTÖ

rPTJ (V. 25) und das Heraufsteigen auf Stufen zum Altar (V. 26). Alles
andre ist Zerdehnung des ursprünglichen Bestandes.

Die Ergebnisse: V. 24 braucht nicht einen Erdaltar, sondern kann auch
einen Altar aus Lehm, d. h. getrockneten Lehmziegeln, meinen ; das Verbot
in V. 25 wendet sich gegen die zu kanaanäischen Kulten gehörenden Napf-
und Schalenlöcher, das von V. 26 gegen den im Orient gebräuchlichen Stufenaltar

und seine Beziehung zur Verehrung derjHimmelsgottheit als des höchsten
Gottes. Freilich findet, kultgeschichtlich begründet, der Stufenaltar in
Jerusalem dann Eingang in den israelitischen Kultus. Der Begründung dieser
Thesen gilt der Hauptteil der Arbeit, die mit großem Fleiß und Sachkenntnis
das archäologische Material zusammenträgt, wobei allerdings das
Größenverhältnis der einzelnen Teile zueinander, auch in Beziehung zur Beweislast,
etwas gestört scheint.

Es seien einige Fragen gestellt. Liegen V. 24 und 25 zeitlich so auf einer
Ebene, wie es vorausgesetzt wird? Wenn es sich nicht um den Niederschlag
alter (nomadischer Bräuche handelt, wäre dann für eine auch vom Verfasser

angenommene frühe Zeit eine so stark theoretische Besinnung auf den
Zusammenhang zwischen Kultmittel (Altar) und Kultgegenstand (Gottheit)
wahrscheinlich? Hätte die Sache durch das Verbot der Verehrung fremder
Gottheiten (auch der Totengeister) nicht klarer und geschützter gesagt werden

können? Und schließlich, welche Bedeutung hat für die Bestimmung
der Intention V. 24b (dazu zuletzt de Vaux in der Rostfestschrift)

Die Fragen ändern nichts an dem Urteil, daß der Verfasser eine fleißige
und gründliche Arbeit vorgelegt und einen ernsthaften Versuch zur Erklärung
dieser schwierigen Stelle gemacht hat, wenn auch Fragen offenbleiben und
man von der Schlüssigkeit der Folgerungen nicht unbedingt überzeugt sein
wird. Hans-Joachim Stoebe, Basel



Rezensionen 137

Hans Wildbebgeb,, Jesaja, 4. Biblischer Kommentar, A.T., 10, 4. Neu-
kirchen-Vluyn, Verlag des ErziehungsVereins, 1969. Pp. 241-320.

Ce quatrième fasioule du commentaire du professeur H. Wildberger sur le
livre d'Esaïe présente les mêmes qualités que les précédents; il se termine
avec l'explication d'Esaïe 8, 1-4 et comprend l'étude de deux chapitres
célèbres, le premier traite de la vocation du prophète (ch. 6) et le second rapporte
le dialogue entre Esaïe et le roi Achaz, avec la parole sur Emmanuel (ch. 7). -
Au chapitre 6 (les versets 12 et 13 constituent diverses adjonctions) le rappel
de la vision d'Esaïe au temple sert à légitimer le ministère prophétique. Les
termes d'extase et de mystique sont impropres pour rendre compte de ce qui
s'est réellement passé (p. 243s.); les versets 9ss., notamment 10b,ne font pas
d'Esaïe ipso facto un prophète de malheur, mais servent à montrer le sérieux
du jugement qui attend le peuple de Yahvé s'il persiste dans la mauvaise voie
(p. 256s.). En conclusion Esaïe 6 fonde la prétention d'Esaïe à être l'envoyé
de Dieu, garantit sa liberté et apporte une manière nouvelle de comprendre la
sainteté et la royauté de Yahvé (p. 259ss.).-Pour H. Wildberger la péricope
Esaïe 7, 1-17 forme un tout (avec quelques éléments postérieurs dont le verset
15) qui a été largement commenté (cf. l'importante bibliographie, p. 262-
264) ; l'intervention d'Esaïe se comprend comme une promesse faite au roi
dont le Proche-Orient ancien offre des parallèles (p. 271), et dans le cadre de
l'alliance davidique ; l'oracle de salut est étroitement à l'appel à la foi (Esaïe
7, 9b) qui est une des données centrales de cette péricope (cf. la conclusion

p. 299). - Le nom du fils du prophète signifie «un reste (seulement) reviendra»
et doit être mis en relation avec Esaïe 7, 9b (p. 277ss.) ; la mère d'Emmanuel
est une jeune femme (p. 289ss.) et son enfant ne peut être que le fils d'Achaz
(p. 291s.); le signe promis à Achaz consiste dans le nom donné à celui-ci - et
non dans une naissance miraculeuse, il est ambivalent, puisqu'il confirme la
promesse de salut (Esaïe 7, 3ss.; cf. v. 16) en même temps qu'il condamne
l'incrédulité du souverain de Juda (v. 17) (p. 293ss.). - La fin du chapitre 7

comprend des fragments authentiques (v. 18s., v. 20) avec quelques gloses
rédactionnelles; dans Esaïe 8, lss., la prophétesse apparaît comme la femme
d'Esaïe, qui devait exercer une fonction culturelle au sanctuaire de
Jérusalem (p. 317s.). — Ce rapide aperçu donne une petite idée de l'importance
et de la richesse de ce commentaire.

Robert Martin-Achard, Geneve

Giovanni Miegge, Il sermone sul monte. Commentario esegetico. Revisione,
note e bibliografia a cura di Bruno Corsani. Collana délia Facoltà val-
dese di teologia, 10. Torino, Editrice Claudiana, 1969. 284 S. L. 2.900.

Giovanni Miegge war 1937-1961 Professor für Neues Testament an der
Waldenserfakultät in Rom. Zu seinem Gedächtnis gibt der gegenwärtige
Waldenser Neutestamentier Bruno Corsani die 1959/60 von Miegge gehaltene
Vorlesung über die Bergpredigt heraus. Corsani hat Nachschriften ehemaliger
Schüler kombiniert, sorgfältig überarbeitet und auf den neuesten Stand der
Forschung gebracht. Eine kurze, aber lehrreiche Einleitung bietet eine
Auslegungsgeschichte (S. 5-12) sowie einen Überblick über die formgeschichtli-



138 Rezensionen

chen Fragen (S. 12-15). Eine 104 Titel umfassende Bibliographie (S. 273-
277) bringt die wichtigste Literatur.

Verfasser und Herausgeber verstehen die Bergpredigt als Gesetz und
Evangelium zugleich und vertreten die vor allem von Oscar Cullmann herausgearbeitete

Eschatologie der Spannung zwischen schon und noch nicht. «Das
Gesetz des Reichs gilt gewiß Menschen, die als Bürger des Reichs leben, aber
in Lebensbedingungen, die noch nicht die des Reichs sind» (S. 11). Wer die
Bergpredigt einhält, stellt ein «Zeichen» (S. 11) der von Jesus verkündeten
neuen Wirklichkeit dar. Von da her erscheint auch die für alle Waldenser so
zentrale «povertà» als Zeichen evangelischer Freiheit. Jesus befiehlt seinen

Jüngern nicht, in absoluter Armut zu leben, sondern verbietet ihnen, den
Reichtum zu suchen und zum Ziel des Lebens zu machen (S. 229).

Der Kommentar, der knapp über die wesentlichen Fragen informiert,
dürfte nicht nur der «Bibelforschung in Italien» (S. 6) nützlich sein.

Felix Christ, Basel

S. Légasse, Jésus et l'enfant. «Enfants», «petits» et «simples» dans la tradition
synoptique. (Études bibliques.) Paris, J. Gabalda, 1969. 375 S.

Mit seinen seit 1960 vor allem in der Revue biblique und in den New
Testament Studies erschienenen Beiträgen zur Auslegung der synoptischen
Evangelien und nicht zuletzt durch sein 1966 ebenfalls in Paris veröffentlichtes

und weit ausholendes Buch «L'Appel du riche» hat sich der als
Professor für Neues Testament an der Theologischen Fakultät in Toulouse
wirkende Autor einen guten Namen unter den hervorragenden Exegeten im
französischen Sprachraum geschaffen. Sein vorliegender Band bietet freilich
keine in sich geschlossene Monographie über Jesus und das Kind, sondern
vereinigt unter diesem Thema eine Reihe verwandter Einzeluntersuchungen.
Die vielen im Text- und Anmerkungsteil eingeschobenen Exkurse, Anhänge,
Überleitungen, Vor- und Rückweisungen erschweren trotz den beigegebenen
Indizes die Lektüre und die sachliche Orientierung nicht wenig. Im ganzen
werden im Zusammenhang mit den dazugehörenden Perikopen und Parallelen
zehn Einzelworte, drei Gleichnisse und der Anhang Matth. 21, 14-16 (Kinder
im Tempel) behandelt. Es betrifft dies die Logien Mark. 9, 37 (Aufnahme
eines Kindes); 9, 41 (Ein Becher Wasser); 9, 42 (Ärgernis über die Kleinen);
10, 14 (Zulassung der Kinder); 10, 15 (Annahme des Reiches Gottes); Matth.
11, 25f./Luk. 10, 21 (Lobpreis) ; Matth. 11, 27/Luk. 10, 22 (Offenbarungswort);
Matth. 11, 28-30 (Einladung der Mühseligen); Matth. 18, 10 (Verachtung der
Kleinen) und Luk. 12, 32 (Kleine Herde). Bei den Gleichnissen handelt es

sich um Matth. 11, 16-19/Luk. 7, 31-37 (Die Kinder auf dem Markt); Matth.
18, 12-14/Luk. 15, 3-7 (Verlorenes Schaf) und Matth. 25, 31-46 (Weltgericht).

Die Analyse hält sich nicht an diese vom Rezensenten geordnete
Reihenfolge, sondern erfolgt an verschiedenen Stellen der einzelnen
Untersuchungen, die in vier Hauptabschnitten untergebracht werden. Der 1. Teil
(S. 17-50) widmet sich einer literarkritischen Untersuchung von Mark. 9,

33ff. ; 10, 13ff. und von Matth. 21, 14ff. Der 2. Teil (S. 51-185) bietet je eine
in sich geschlossene Darlegung der Begriffe «Die Kleinen» und «Die Unmündigen»

(«Soin et amour des 'petits'» und «Les 'simples' de l'hymne de jubila-



Rezensionen 139

tion»). Der 3. Teil (S. 187-268) untersucht unter dem Thema «L'enfant et
le royaume de Dieu» besonders das Logion Mark. 10, 15 und unter der
Überschrift «La figure de l'enfant chez Matthieu» die Perikopen Matth. 18, 1-4;
19, 13-15; 21, 15-16. 25-30. Der 4. Teil (S. 269-341) vereinigt im Blick auf
die Haltung des historischen Jesus eine kurze Darlegung über das Kind bei
den Kirchenvätern und im spätjüdischen Raum, eine Studie zur Parabel von
den Kindern auf dem Markt und endlich einen Versuch über die Rolle des
Kindes in der Verkündigung Jesu («Vers une attitude historique de Jésus»).

Immer wieder staunt der Leser über die Fülle der philologischen Kenntnisse

und Interessen, die der Autor mit fleißiger Akribie und beinahe in einer
lexikographischen Manie ausschüttet, wenn er die deutungsgeschichtlichen
Zusammenhänge der einzelnen Worte aufspürt und die alttestamentlichen
und spätjüdischen Verwurzelungen bloßlegt. Freilich entsteht dadurch nicht
im eigentlichen Sinne ein traditionsgeschichtlicher Beitrag. Die Untersuchungen

bewegen sich dazu zu sehr auf dem Felde der literarischen
Beziehungen. Kennzeichnend dafür sind die vielen wortstatistischen Beobachtungen,

denen der Verfasser ein erhebliches Gewicht zuerkennt. Derselbe Horizont

der Auseinandersetzung wird deutlich, wenn immer wieder die Markus-
Priorität verteidigt werden muß und andererseits eine nähere Bestimmung
der Redequelle in keiner Weise gewagt wird. So verwundert denn auch nicht,
daß die Auseinandersetzung mit den neuen deutschsprachigen Beiträgen zur
Traditionsgeschichte und zur Redaktionstheologie nur zögernd erfolgt.
Immerhin gelingen einige wesentliche und weiterführende Beobachtungen
zur Theologie der Evangelisten. So wird z. B. der Begriff der «Kleinen» (vgl.
S. 65ff.) zutreffend herausgestellt : Matthäus denkt weder an die Jünger Jesu
noch an die Armen oder gar an die von den Juden und Heiden verachteten
Glieder seiner Gemeinde, sondern vielmehr an jene Gemeindeglieder, die
hinter den hohen Anforderungen einer geistlichen Lebensführung
zurückbleiben. Darum sollen sie aber nicht einer rigorosen Gemeindezucht zum
Opfer fallen, sondern bedürfen vielmehr, ähnlich wie die « Schwachen » in den
paulinischen Briefen (wobei freilich noch einige Vorbehalte angebracht
wären!), der Vergebung und der seelsorgerlichen Führung. Weniger deutlich
wird die Vermutung (vgl. S. 83ff. und 97ff.), daß es sich bei diesen «Kleinen»
zugleich um einfache Evangelisten handle, die als schlichte Wanderprediger
von den Gemeinden zu Unrecht verachtet werden, sondern vielmehr
Unterstützung verdienten. So bringt die Geduld des Lesers trotz der bisweilen
ermüdenden Breite einer ausschweifenden Gelehrsamkeit manche Rose.
Besonders auf die Frömmigkeit und Theologie der matthäischen Gemeinde
fällt manches Licht. Darüber hinaus wird man sich über die Tatsache freuen,
daß die redaktionsgeschichtliche Erforschung der Evangelien auch im
romanischen Sprachgebiet immer mehr an Boden gewinnt (Hinweise auf italienische

und sogar spanische Aufsätze). Zum Schluß sei ein besonderes Lob an
die Adresse der Buchdruckerei Bontemps in Limoges ausgesprochen. Von
unbedeutenden, wenigen Druckfehlern abgesehen, ist sie mit dem äußerst
schwierigen und im Anmerkungstext sehr kleinen Druck (vgl. etwa die
hervorragende Genauigkeit bei der hebräischen Umschrift) meisterhaft fertig
geworden. Victor Hasler, Solothurn und Bern



140 Rezensionen

Richard S. McConnell, Law and Prophecy in Matthew's Gospel. The Authority
and Use of the Old Testament in the Gospel of St. Matthew. — Theol.

Diss., hrsg. v. B. Reicke, 2. Basel, F. Reinhardt, 1969. VIII + 224 S.

Fr. 16.80.

L'auteur, étudiant en théologie à Bâle d'automne 1960 à Mai 1964,
présentement professeur de religion et de philosophie au Pikeville College, à
Pikeville (Kentucky, USA), s'attache à dégager l'autorité que le premier
livre du N.T. accorde à l'A.T. et l'usage qu'il en fait. La tendance de sa thèse
se situe entre une droite conservatrice et une gauche partant de présuppositions

«qui ont, dit-il, peu ou pas de fondement dans la Bible elle-même» (p. 1).

Il montre comment Matth, représente Jésus accomplissant les commandements

et les prophéties de l'A.T., tout en ayant été un Messie bien différent
de celui que l'on attendait. Le premier évangéliste se sert des textes de l'A.T.
afin d'y faire discerner le but de Dieu, concernant le Messie, et la signification
qui y est cachée, touchant Jésus. Il les interprète dans ce double sens messianique

chrétien, si bien que, sous sa plume, on voit les Ecritures s'éclairer dans
la vie et le ministère de Jésus leur donnant seules, à elles deux, leur autorité,
comme leur révélation finale. Utilisant particulièrement Es. 53 et Dan. 7,
13 s., il campe le Sauveur à la fois tel le Serviteur de Dieu et le Fils de l'homme,
exclusif révélateur de l'enseignement profond de la Loi et des Prophètes. En
conclusion, excellent tour d'horizon de théologie biblique. Cependant, pas
d'argumentation philologique proprement dite et unique recours aux textes
des Massorètes, des Septante et du N.T., mais non de la P de l'A.T. et du
texte araméen du N.T. (Palestiniens A,B,C; Sinaïtique; Curetonien; Peschi-
thâ...).

Georges Gander, Puidoux

Karl Kertelge, «Rechtfertigung» hei Paulus. Studien zur Struktur und zum
Bedeutungsgehalt des paulinischen Rechtfertigungshegriffs. Neutest.
Abhandle N.F. 3. Münster, Aschendorff, 1967. VII + 335 S. DM 42.-.

Il n'avait pas paru de monographie catholique sur le thème de la justification
chez Paul depuis l'ouvrage de E. Tobac, Le problème de la justification dans
saint Paul. Etude de théologie biblique (1908; réimpression, 1941). La thèse
de K. Kertelge paraît d'autant mieux venue qu'elle évite consciemment la
problématique scolastique et entre constamment en dialogue avec les exé-
gètes protestants actuellement en dispute à ce sujet. L'ouvrage est bien
construit et remarquablement informé.

La première partie, plus courte, porte le titre suivant: «Dikaiosunè theou
als Strukturbegriff der paulinischen Rechtfertigungsbotschaft.» Tandis que
le premier chapitre recherche la préhistoire de la formule paulinienne dans
l'Ancien Testament et le judaïsme (parvenant à des résultats moins unilatéraux

que ceux de E. Käsemann et de son élève P. Stuhlmacher), le deuxième
analyse l'usage paulinien de ladite formule dans Rom. 3, 5. 21-26; 1, 17;
10, 3 et 2 Cor. 5, 21. S'appuyant sur la tradition vétérotestamentaire et judéo-
chrétienne, Paul radicalise le thème de la dikaiosunè theou. Cette formule
devient chez lui l'expression de la puissance créatrice, présente et eschatolo-



Rezensionen 141

gique de Dieu qui en Jésus-Christ accorde gratuitement le salut à tous les
hommes qui croient.

La deuxième partie, intitulée « Zum Bedeutungsgehalt des paulinischen
Rechtfertigungsbegriffs», décrit de façon plus systématique la dikaiosunè
(comme notion eschatologique et forensique, chapitre 1), avant d'insérer ce
thème dans l'ensemble de la théologie paulinienne (rapports avec la foi,
chapitre 2, le baptême, chapitre 3, l'éthique, chapitre 4). Apropos du baptême,
l'auteur se montre prudent: il admet que littérairement Paul ne rapproche
pas le baptême de la justification. Théologiquement, cependant, des liens
profonds unissent ces deux notions. Au sujet de la sanctification, notons cette
heureuse formulation: «Der Gerechtfertigte ist also nicht nur von Gott
begnadet, beschenkt, sondern auch von ihm beansprucht... So besteht die
Rechtfertigung darin, daß der Mensch von der Sünde zum Gehorsam befreit
ist, wobei das eine nicht ohne das andere gilt» (p. 283).

La conclusion montre l'aspect kérygmatique de la dikaiosunè theou chez
Paul. Cet aspect révèle l'importance centrale du thème paulinien et interdit
de parler de doctrine de la justification. Paul ne connaît qu'un message de la
justice de Dieu.

François Bovon, Genève

Paul Huber, Athos. Leben, Glaube, Kunst, Zürich, Atlantisverlag, 1969.
408 S., 220 Bilder. Fr. 85.-.

Das Buch des Berner Pfarrers imponiert, sobald man es zu Gesicht
bekommt, durch seine Gediegenheit. Man nimmt es in die Hand und verweilt
lange bei den hervorragenden Illustrationen, von denen viele farbig sind. Das
(zum Teil noch nie veröffentlichte) Bildmaterial wurde vom Verfasser selbst
unter denkbar schwierigen Umständen und wohl oft nach langen Palabern
mit den Athosmönchen photographiert. Doch fesselt auch der Text den Leser
sofort und erschließt ihm Neuland, auch wenn er andere Publikationen über
den «heiligen Berg» zur Kenntnis genommen hat.

«Würde mich ein kulturhistorisch interessierter Reisender fragen, wo er
heute noch am ehesten und ungestörtesten einen Eindruck byzantinischen
Lebens und byzantinischer Geistesart erhalten könnte, so müßte meine
Antwort wohl lauten: auf dem heiligen Berg Athos», erklärt im Vorwort
der bekannte Wiener Byzantinist Herbert Hunger (S. 7). Dieser erteilt schon
einige Auskunft über das mönchische Leben auf diesem Berg und über die
Kunstschätze, die er beherbergt. Weiß man, daß rund 12000 griechische
Handschriften sich noch heute dort, zerstreut in Klöstern und kleineren
monastischen Gemeinschaften, befinden? Dem Verfasser und dem Verlag
wird Anerkennung für diese wichtige Veröffentlichung gezollt (S. 12).

Paul Huber hat es seit Jahren immer wieder zur «Mönchsrepublik»
hingezogen, sowohl aus ökumenischer Aufgeschlossenheit gegenüber der uns
großenteils fremden Welt der orthodoxen Kirche als auch aus wachem
kunsthistorischen Interesse. Es ist erstaunlich, wie weit er sich auf letzterem
Gebiet eingearbeitet und vorgewagt hat. Merken wir nicht immer besser,
daß wir Reformierte einen überlieferten Argwohn loswerden müssen und,
bis in die Exegese hinein, auf den Beitrag der bildenden Kunst und Musik



142 Rezensionen

zu achten haben? Gewiß können Wort, Bild und Ton zu Götzen werden, wie
auch die Theologie («l'idéo-lâtrie est aussi une idolâtrie», G. Trommel).
Sie können aber alle, in der Zucht des Heiligen Geistes, eine echte Antwort
auf Gottes Anerbieten bedeuten und zur Verkündigimg und zum lobenden
Ausdruck der Offenbarung werden.

In dieser Rezension soll vor allem der theologische Inhalt des Buches
umrissen werden: In einem ersten Teil, «Klöster und Mönche», geht Huber
auf die Geschichte des ostkirchlichen Mönchtums ein, aus welcher zu erklären
ist, daß auf dem Athos 8 «idiorhythmische» (also freiere) und 12 «koinobi-
tische» Großklöster mit strengerer Ordnung bestehen (einige der Letzteren
wechselten von der freieren zur strengeren Form über und erstarkten
dadurch). Allerdings zeigt die Statistik (S. 50) eine auffallende Abnahme des
Mönchbestandes (7432 im Jahr 1902 gegen 1491 im Jahr 1965; das russische
Kloster Panteleimonos verzeichnet gar einen Rückgang von 1928 auf 33

Mönche). Daneben gibt es eine Unmenge kleinerer Klöster, Mönchsdörfer
(darunter ein Ikonen-Atelier), sog. Skiten und Kellien (S. 127ff.) und
Eremitenklausen, oft an unwegsamen Steilhängen (s. Abb. 37). Die «Ahnengalerie»

umfaßt Origenes, Antonius, Pachomios, Basileios von Kappadozien,
Theodor von Studion, Symeon, Gregor von Palamas u.a. (S. 31 ff. Asketisch-
hesychastische Strömungen verquicken sich mit orientalischer Atemtechnik
(S. 14ff.). Die (zumeist auf das 10.-14. Jahrhundert zurückgehenden)
Großklöster werden einzeln vorgestellt. Wiederholungen sind in Kauf zu nehmen,
da zuerst von Kloster zu Kloster kostbare Handschriften, Heiligenbilder,
Fresken usw. aufgezählt werden, die nachher in den Kapiteln «Handschriften
und Miniaturen » S. 14 5 ff. « Ikonen und Reliquien » S. 267 ff. und « Fresken »

(S. 362ff.) im Sachzusammenhang ausführlicher behandelt werden. Man wird
sich da und dort des Eindrucks kaum erwehren, die verschiedenen Legenden,
die sich um ein Kloster, um ein wundertätiges Marienbild usw. gerankt haben,
seien etwas breit wiedergegeben worden. Der Verfasser mag gedacht haben,
dadurch würden wir mit der auf dem Athos herrschenden Atmosphäre in
ihren vielschichtigen Aspekten näher vertraut. Es kann ihm auf jeden Fall
nachgerühmt werden, daß er ein seltenes Einfühlungsvermögen an den Tag
legt und mit unendlicher Geduld fremdes Geistesleben zu ergründen versucht
hat. Nur beiläufig und verschleiert meldet sich stellenweise ein reformierter
Protest oder zum mindesten ein Befremden an.

Wir vernehmen interessiert, was S. 145ff. über die «Majuskelhandschriften»
des 6. bis 10. Jahrhunderts zu lesen (und in Abbildungen zu sehen) ist:

Psalterhandschrift Pantokratoros mit Randminiaturen (Abb. 40-82); Prunk-

lektionar Pantelemeinos 2, mit Evangelistenbildern (Abb. 88-91) usw.;
Evangeliar Iwiron 5 mit Miniaturen (S. 249; Abb. 137) usw.; Homilien des

Gregor von Nazianz, mit mythologischen Miniaturen (Abb. 121-127 usw.).
Wertvolle Hinweise auf die orthodoxe Liturgie (S. 297) und auf die verschiedenen

Feste (S. 235ff.) erleichtern das Verständnis der Kunstgegenstände,
vornehmlich der Ikonen (S. 267ff.), unter denen die Marienbilder eine besondere

Rolle spielen (S. 361 beweisen die zahlreichen Marienattribute, wie
verbreitet die Verehrung der Gottesmutter ist). Verschiedene Male
überschneiden sich die Erwähnungen des im letzten Jahrhundert von Didron



Rezensionen 143

wiederentdeckten «Malerhandbuches» (S. 121, 267ff., am ausführlichsten
S. 327ff.). Auch die Reliquien (S. 316ff.) verdienen Erwähnung. Doch
interessieren uns besonders die Freskenzyklen der Johannesoffenbarung, 10 in 9

Großklöstern (S. 383). Huber weist den Einfluß der von Dürer beeinflußten
Holzschnitte von L. Cranach und H. Holbein überzeugend nach (S. 365ff. ;

Abb. 212-219). Er vermutet, der mit Basel in enger Verbindung stehende
Johannes Honter(us), 1498-1549, Reformator der Sachsen in Siebenbürgen,
habe die Apokalypsenbilder nach Kronstadt gebracht; von dort seien sie
durch Vermittlung des Woiwoden Johann Peter IV Raresch und seiner
ebenfalls kunstfreudigen Tochter Roxandra auf den Athos gelangt. Gern
möchte man noch mehr über diese Freskenzyklen erfahren. Huber teilt mir
mit, daß er sie in einer neuen Veröffentlichung zu behandeln gedenkt, und
man darf sich schon jetzt darauf freuen.1

Charles Brütsch, Bern

Jean Meyendorff, Le Christ dans la théologie byzantine. Bibliothèque
oecuménique, 2. Paris, Editions du Cerf, 1969. 300 p.

Spécialiste de Grégoire Palamas, l'auteur brosse la fresque de la théologie
byzantine (postchalcédonionne), en s'efforçant de dégager les grands courants
de la christologie. Il analyse plus spécialement le Pseudo-Denys, Maxime le
Confesseur, Jean Damascene. La christologie byzantine suppose la théologie
d'un Dieu, personnel et hypostatique, ouvert à l'égard de l'existence créée,
réelle pour Dieu lui-même.

D'où l'imbrication de la christologique et de la sotériologie avec une anthropologie

chrétienne. Comme le remarque J. Meyendorff, la théologie byzantine
rejoint ici les préoccupations de la théologie la plus moderne. Inversement
la réflexion actuelle découvre dans la pensée des Pères «ses racines authentiques».

Adalbert Hamman, Besançon

Johannes Scottjs Ekitjgena, Homélie sur le prologue de Jean. Introduction,

texte critique, traduction et notes par Edouard Jeauneau. Sources
chrétiennes, 151. Paris, Les Editions du Cerf, 1969. 392 p. Fr. 42.-.

Edouard Jeauneau est connu des médiévistes par ses travaux sur le XIIe
siècle. Depuis plusieurs années, il se consacre à l'étude de Jean Scot Erigène
et il est en train de publier les premiers fruits de ses recherches nouvelles.
Il donne ici non seulement une édition critique et une traduction de l'Homélie
sur le prologue de Jean, mais encore une étude très riche sur cet ouvrage et
sur son auteur et un commentaire détaillé du texte. L'introduction comprend
en effet près de deux cents pages dans lesquelles M. Jeauneau présente Jean
Scot et son oeuvre, traite de l'authenticité de l'Homélie, de ses sources et de

son contenu doctrinal, des manuscrits et des éditions et enfin de la fortune de

ce texte. Sur tous ces points, M. Jeauneau fait preuve d'une érudition très

1 Neulich ist der Verfasser von derEv.-theol. Fakultät Bern mit demEhren-
doktortitel ausgezeichnet worden.



144 Rezensionen

sûre et très complète ; il ne s'est pas contenté de faire le point du savoir
contemporain, il l'a poussé plus loin en allongeant, par exemple, la liste des manuscrits

connus, ou en menant une enquête originale sur les jugements provoqués
par l'Homélie, du moyen âge à nos jours. Il conduit son étude jusqu'à la
conclusion suivante : «Contrairement à ce qu'insinuait Saint-René-Taillandier,
la Vox spiritualis n'est pas un 'brillant résumé' du Periphyseon. Une telle
formule, à vrai dire, est aussi désobligeante pour le Periphyseon que pour la
Vox spiritualis. Il serait plus exact de dire, avec Dom Cappuyns, que l'Homélie,

jointe au commentaire sur saint Jean, est le volet d'un triptyque dont
l'autre volet est représenté par les Expositions sur la 'Hiérarchie' de Denys,
et le panneau central par le Periphyseon» (p. 167). L'ouvrage comprend
naturellement une bibliographie abondante et différents index consacrés aux
citations, aux mots, aux auteurs, aux manuscrits, sans compter quatre planches.

Mais ce qui augmente d'une manière particulière la valeur de ce travail,
ce sont les notes nombreuses qui accompagnent le texte de Jean Scot et qui
en éclairent les détails à la lumière d'autres passages de l'auteur ou à la
lumière de ses sources. En outre, des appendices développent certains points
de doctrine, comme le rapport des quatre éléments avec les quatre sens de

l'Ecriture, comme le thème de la lumière, le «pessimisme» de Jean Scot, etc.
Dans l'entreprise qui se développe actuellement pour pénétrer la pensée de

plusieurs auteurs chrétiens que les savants pour diverses raisons ont négligés
depuis des siècles, ce travail occupe une place très honorable.

Fernand Brunner, Neuchâtel

Fritz Busser, Das katholische Zwinglibild von der Reformation bis zur Gegenwart.

Zürich, Zwingli-Verlag, 1968. XII + 424 S.

Das Thema ist naturgemäß nicht spannend, weil die Geschichte des
katholischen Zwinglibildes eine Geschichte des Zwinglizerrbildes ist. Die katholischen

Polemiker der frühen Reformationszeit haben es geschaffen, in der
Folgezeit wird es erstaunlich unverändert weitergegeben. Das vorliegende
Buch gibt Zeugnis von der religiösen Intoleranz und vom Konfessionalismus
der letzten vierhundertfünfzig Jahre. Umso mehr Beachtung verdienen die
wenigen katholischen Darsteller, die diese Regel durchbrachen und Zwingli
gerecht zu werden versuchten: Paolo Sarpi, Johann Schroeckhu. a. (S. 119 f.
Für den Forscher am interessantesten sind der erste Teil «Die Zeitgenossen»
(Johann Faber, Johann Eck, Thomas Murner, Hans Salat) und der dritte
Teil «Das katholische Zwinglibild der neuesten Zeit». Dieser letzte Teil zeigt,
daß das Zwinglizerrbild sich bis in die jüngste Zeit in der Literatur erhalten
hat. J. V. Pollet (S. 396ff.) und O. Vasella (S. 352ff.) sind rühmliche
Ausnahmen. Sie werden gebührend hervorgehoben, denn sie scheinen eine neue
Periode der katholischen Zwingliforschung heraufzuführen.

Den spröden Stoff versteht der Verfasser ansprechend darzustellen. Er
beweist in einem besonderen Kapitel, daß das Zwinglibild Luthers immer
wieder von katholischer Seite aufgenommen worden ist (S. 163ff.). Das Interesse

an der Sakramentslehre und an der kirchlichen Uneinigkeit der
Protestanten ließen die katholischen Darsteller immer wieder auf Luthers Polemik



Rezensionen 145

gegen Zwingli zurückgreifen. Die einzelnen katholischen Zwinglidarstellungen
werden kurz und treffend beschrieben, markante Stellen im Zitat wiedergegeben.

Die große Zahl der angeführten Buchtitel bzw. Lexikonartikel
überrascht. Das Buch bietet eine beachtliche Materialsammlung. Zu berichtigen
fand sich nur, daß Luthers Freund nicht «Nikodemus», sondern Nikolaus
Hausmann hieß (S. 173. 419). Ein Forschungsthema ist in diesem Buch mit
großer Sorgfalt aufgearbeitet worden.

F. Büsser kommt zu dem Ergebnis: «Das katholische Zwinglibild änderte
sich im Lauf der Jahrhunderte nicht stark. Unverstand, Ignoranz, Vorurteile,
Parteilichkeit haben es geprägt, aber auch viel böser Wille und Gehässigkeit»
(S. 412). Sein Urteil hat der Verfasser mit umfangreichem Material belegt.
Sollte aber im ökumenischen Zeitalter darüber hinaus nicht noch eine andere
Betrachtungsweise möglich sein? Es fällt bei der Lektüre des Buches auf,
daß die allgemeine Intoleranz der Zeit und die dogmatischen Positionen das

Ergebnis präjudizierten und daher eine gerechte Beurteilung Zwingiis nicht
zuließen. Es wäre interessant, einmal ein genaues Bild von den neuralgischen
Punkten auf katholischer Seite (Einheit der Kirche, Kirchenrecht, Gnade
als Sakrament usw.) zu zeichnen, die eine sachlichere Beurteilung Zwingiis
durch die Jahrhunderte hindurch nicht möglich machte. Es würde die katholische

Geschichtsschreibung hesser verstehen lehren.

Wilhelm H. Neuser, Telgte b. Münster

Wilhelm Hammes, Die Melanchthonforschung im Wandel der Jahrhunderte, 2

(1800-1965). Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte, 36.

Gütersloh, Gerd Mohn, 1968. 997 S. DM 170.—.

Bereits ein Jahr nach dem ersten erschien der zweite Band der Melanch-
thonbibliographie W. Hammers. Der Eindruck, den der erste Band hinterließ,1

hat sich verstärkt: Eine ungeheure Materialfülle ist in vorbildlicher
Kleinarbeit festgehalten. Veranlaßt der erste Band zum Staunen über die
große Zahl der (zum Teil zu Umecht vergessenen) Melanchthonstudien bis
zum Jahre 1800, so überrascht bei der Lektüre des zweiten Bandes der Umfang

der Melanchthonforschung seit dem Zweiten Weltkrieg: Fast ein Viertel
der seit 1800 aufgeführten Titel fällt in diese Zeit ; der wissenschaftliche
Fortschritt ist noch größer.2 Das Erscheinen des Indexbandes ist nun dringend
notwendig geworden, ohne den der Forscher das aufgeführte Material (z. B.
zu den einzelnen Melanchthonbriefen) nicht bewältigen kann.

Wilhelm H. Neuser, Telgte b. Münster

1 Theol. Zeits. 25 (1969), S. 66f.
2 Der Rezensent vermißte nur P.Vetter, Lutherana: Neues Arch, für

Sächs. Gesch. und Altertumsk. 29 (1908), S. 82ff. ; 30 (1909), S. 76ff. Der
Aufsatz ist nicht zuletzt beachtenswert, weil Vetter in ihm einige unbekannte
Melanchthonbriefe abgedruckt hat.

10



146 Rezensionen

Franz Schräder, Die Visitationen der katholischen Klöster im Erzbistum
Magdeburg durch die evangelischen Landesherren 1561-1651. Theologische
Outachten, Visitationsprotokolle und andere Akten hrsg. Münster/Westf.,
Aschendorffsche Verlagsbuchhandl., 1969. X + 156 S. DM 28.-.

In einer dem ökumenischen Gedanken geöffneten Zeit verdient jedes
Bemühen, das geschichtliche Recht einer Kirche am Beispiel ihrer
glaubensüberzeugten Anhänger zu belegen, dankbare Aufmerksamkeit. In der Zeit
der Unduldsamkeit brachten Katholiken wie Protestanten immer wieder
erstaunliche, noch heute bewundernswerte Opfer für ihren Glauben. So gewinnen
wir auch anhand der vorliegenden Protokolle, dazugehöriger Akten und
Korrespondenzen einen informationsreichen Einblick in den Kampf katholischer
Klöster um ihren Fortbestand im protestantisch gewordenen Erzbistum
Magdeburg. Erkennbar ist das Bemühen der Obrigkeit, alle Klöster aufzulösen,
wie deren energischer Widerstand oder Untergang. Die Zeit der Verfolgung
durchstehen letztlich nur fünf Klöster, deren Bestand durch den Westfälischen

Frieden gesichert ist, bis sie säkularisiert werden. Mit Gewinn wird man
zu dieser sorgsam kommentierten und durch ein Register erschlossenen
Quellensammlung greifen können, will man exemplarisch auf territorialer
Ebene Ziele und Methoden bei der Durchführung der Reformation im Widerstreit

mit der katholischen Kirche studieren.
Heiner Faulenbach, Bonn

Inge Mager, Oeorg Galixts theologische Ethik und ihre Nachwirkungen.
Studien zur Kirchengeschichte Niedersachsens, 19. Göttingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1969. 185 S. DM 19.80.

Es handelt sich ursprünglich um eine Göttinger Dissertation aus der Schule
von Prof. Krummwiede, der auch die Werke Calixts neu herausgibt. Es ist
erfreulich, daß das Land Niedersachsen, das Landeskirchenamt Hannover,
die hannoversche Klosterkammer und der Verein für Niedersächsische
Kirchengeschichte Zuschüsse zu den Druckkosten gaben, um das Erscheinen
dieser Arbeit zu ermöglichen. Es handelt sich vor allem um eine Interpretation

von Calixts Epitome Theologiae Moralis von 1634.

Calixt, eigentlich Kallissen, stammte aus Schleswig, wo die Konkordien-
formel nie Bekenntnisgrundlage war. Calixt wurde in Helmstedt Melanch-
thonschüler. Er war wie Melanchthon Anhänger der stoischen, durch Cicero
vermittelten Naturrechtslehre, einer philosophischen Anthropologie und
eines neuen Aristotelismus, der für Calixt durch den Belgier Martini aktualisiert

wurde. Calixt war auch Anhänger der Rechtfertigungslehre Melanch-
thons, die vor allem in Opposition zu Osiander den forensischen Charakter
stark betonte. Obwohl Luther so großzügig war, Melanchthons andere
Ausdrucksweise durchaus zu billigen, verfehlte Calixt doch das religiöse Anliegen
von Luthers großer Entdeckung. Nach Mager standen sich Philippisten und
Gnesiolutheraner viel näher, als sie selbst wußten, beide Schulrichtungen
vermischten psychologische und theologische Gesichtspunkte heillos (S. 36)
Wie Melanchthon war auch Calixt ein Lobredner des Römischen Rechts, die



Rezensionen 147

auch bei Melanchthon sich findende Meinung, Lothar von Supplinburg habe
das Verdienst, das römische Recht in Deutschland eingeführt zu haben,
wurde bei Calixt breit ausgesponnen; lokalpatriotische Tendenzen und eine

Huldigung an das braunschweigische Fürstenhaus, das die Universität Helmstedt

gegründet und erhalten hatte, schwangen dabei mit (S. 57—63). Während

aber Melanchthon sehr wohl erkannte, daß Irrlehren schon in den ersten
christlichen Jahrhunderten in die alte Kirche einbrachen, wollte Calixt
derartiges nicht wahrhaben (S. 51). So kam er zu seiner Lehre vom Consensus

quinquesaecularis, die auf einer Illusion beruhte. Die analytische Methode,
deren Einführung Calixt oft zugeschrieben wird, hat er vom Reformierten
Keckermann übernommen (S. 65), auch der reformierten Föderaltheologie
trug er Rechnung (S. 101, 111). So ist es kein Wunder, daß es auf dem
«Liebreichen Religionsgespräch» zu Thorn zum Zusammenstoß mit dem jugendlichen

Abraham Calov kam.
Calixts Ethik ist bewußt theologisch - trotz der Verwendung einer

philosophischen Anthropologie die Trennung von der Dogmatik ist nur formal,
und von einer durch ihn bewirkten «Loslösung der Ethik von der Dogmatik»
kann man eigentlich nicht sprechen (S. 134f.). Trotz der Frontstellung
Luthers und Melanchthons gegen Erasmus und die Scholastik nähert sich
Calixt wieder beiden immer mehr. Die Radikalität der göttlichen Gnade bei
der Vergebung fehlt (S. 76). Das Gewissen ist bei Calixt die untrügliche
Stimme Gottes im Menschen (S. 83). Es wird naturrechtlich gedeutet, mit
Zitaten aus Cicero und anderen römischen Stoikern. Calixt hat einen
scholastischen, nicht einen reformatorischen, Gewissensbegriff (S. 83). Selbst die
scholastische Lehre von der Syntheresis kehrt bei ihm wieder (S. 81). Calixt
ist Probabiliorist, allerdings der Wittenberger Balduin auch, und das dürfte
eine zwangsläufige Folge jeder kasuistischen Ethik sein. Calixt vertritt eine
natürliche Wahlfreiheit (S. 94). Die Vernunft kann, muß aber nicht, eine
Hure sein (S. 96). Den Dekalog erklärt er mit dem Naturrecht identisch,
nur das Sabbatgebot macht eine Ausnahme, es ist positiv (S. 110). Calixt
verlangt - auch im Unterschied zu Luther - das Studium des kanonischen
Rechts für evangelische Juristen und Theologen. Calixt verteidigt im Rahmen
seiner Lehre vom Consensus quinquesaecularis das altkirchliche Fasten,
während er das römische Fasten verwirft (S. 128). Das scholastische
Zinsverbot lehnt Calixt jedoch ab, während Luther bekanntlich daran festhielt.

Ein juristischer Schüler von Calixt war Conring. Theologen waren Johannes

Heinichen, zeitweise Professor in Rinteln, und I. C. Dürr, Professor in
Altdorf bei Nürnberg. Im Kirchenregiment war Justus Gesenius tätig. Seinen
Katechismus hat Spener gelobt. Als der Generalsuperintendent einmal zur
Gottesdienstzeit einen Pfarrer im Bett vorfand, befahl er, daß alle ihm
untergebenen Pastoren täglich um 7 Uhr aufzustehen hätten! Calixts Lehre von
der Toleranz wirkte über Lorenz von Mosheim bis hin zu Leibniz, seine Lehre
vom Consensus quinquesaecularis hat in dem ehelosen Abt Molanus eine
eigenartige Ausprägung gefunden. Es wird in dem verdienstvollen Werk ein
interessantes Kapitel niedersächsischer Kirchengeschichte dargestellt, das
weit über Niedersachsen hinaus Bedeutung hat.

Wilhelm, A. Schulze, Mannheim



148 Rezensionen

James T. Burtchaell, Catholic Theories of Biblical Inspiration since 1810.
A Review and Critique. Cambridge, University Press, 1969. 342 S. Sh. 70/-.
Das mehrjährige Ringen des II. Vatikanischen Konzils um eine sachgemäße

und dem heutigen Stand der Theologie und Exegese angepaßte Aussage
über die Heilige Schrift im Rahmen der dogmatischen Konstitution über die
göttliche Offenbarung Dei Verbum (Nov. 1962 bis Nov. 1965) hat neues Interesse

an den Fragen der Inspiration und Irrtumslosigkeit bzw. Wahrheit der
Schrift geweckt. Besonders legt sich nahe, diese Aussagen in einen größeren
theologiegeschichtlichen Zusammenhang zu stellen, sie aus ihm zu verstehen
und zu beurteilen. Diesen theologiegeschichtlichen Zusammenhang stellt das

vorliegende Werk des römisch-katholischen Theologen, Dekan der Theologischen

Fakultät der Notre Dame Universität, Indiana, USA, dar. Seine
Darstellung bezieht sich freilich keineswegs unmittelbar und direkt auf den
Konzilstext - und zwar bewußt. Es zu tun bedeutete, die von ihm mit Recht
als eine der Hauptschwächen der theologischen Bemühung kritisierte geradezu

«mystische Verehrung und Schmeichelei» offiziellen Stellungnahmen gegenüber

mitmachen, als ob von ihnen «aus geheimen Reservoiren geschöpfte,
entscheidende Einsichten zu erwarten wären», während sie doch nur als
Kompromißtexte formulieren, «worüber man sich einig ist» (vgl. S. 283).
Ihre positive oder negative «klimatische Bedeutung» macht allerdings gerade
die Geschichte dieses Problems deutlich. Dem Verfasser geht es um die
Geschichte des Problems als eines solchen ; allerdings nicht um eine Chronik,
wenn auch das verarbeitete Material sehr umfangreich und international ist -
auch der amerikanische Beitrag kommt natürlicherweise, aber auch
erfreulicherweise zum Zug -, sondern um die positiven, weiterführenden Beiträge zum
Hauptproblem, um die «kreative Seite» seiner Geschichte, wie er sie nennt
(S. 6). Die Darstellung der zwar zeitweise sehr dramatischen - man denke an
Modernismus-Antimodernismus —, auf weite Strecken aber doch wieder recht
dürren Geschichte erfolgt gemäß bester angelsächsischer Tradition
wissenschaftlicher Werke in spannender und literarisch glänzender Weise, so daß
die Lektüre des Werkes auch ein literarischer Genuß ist.

Obwohl, wie später deutlich gemacht wird (vgl. 2. Kap., S. 44ff.), die
Ansätze und Weichenstellungen der Problematik weiter zurückliegen, setzt die
Darstellung mit den Erkenntnissen der Tübinger Schule ein, weil sie einen
verheißungsvollen Neuaufschwung katholischer Theologie bedeutete und von
ihr bereits erreichte Erkenntnisse erst heute wieder gewonnen wurden und
zum Tragen gekommen sind. Es ist dies vor allem die Integration der
Schriftinspiration in das größere Ganze der Weitergabe der einmal und ein für allemal
erfolgten Offenbarung, ihr inkarnatorischer, geschichtlicher und personaler
Charakter. Nach der Darstellung ihrer Ansätze (Kap. 2 : Theories dead and
buried) ist das 3. und 4. Kapitel den beiden sich ablösenden Haupttheorien
gewidmet: Real-, bzw. Sach- oder Inhaltinspiration (Content Inspiration),
wobei im Bereich des Ausdrucks Raum für die menschliche Mitwirkung
ausgespart wird (vertreten und ausgebaut vor allem von Jesuitentheologen und
mit den Bibelenzykliken Leo's XIII. 1893 und Benedikt's XV. 1920 offizielle
Lehre geworden), und Verbal- oder Totalinspiration thomistischer Herkunft
mit dem Denkmodell des Zusammenwirkens von Haupt- und Instrumental-



Rezensionen 149

Ursache (offiziell als besonders hilfreich anerkannt durch Pius XII. 1943).
Die Auseinandersetzungen der Modernisten-Antimodernistenzeit verfolgt das
5. Kapitel unter dem Thema «Inspiration ohne Unfehlbarkeit». Schließlich
beschäftigt sich das 6. Kapitel mit Neuansätzen der letzten 50 Jahre, die
vorallem den kollektiven und ekklesialen Aspekt der Schrift und damit der
Inspiration stärker betonen und mit Hilfe der Sprachwissenschaft ihr
vorherrschend intellektuelles Verständnis als Wahrheitenquelle zu überwinden
und ihre Inerranz bzw. Wahrheit neu zu fassen versuchen. Den Abschluß des
Werkes bildet eine zusammenfassende Kritik der Kontroverse um die
Inspiration der Heiligen Schrift (7. Kap.). Als Hauptschwächen hebt sie die
unkritische Überbewertung autoritativer Äußerungen oder traditioneller
Axiome (z. B. Gott als Autor der Schrift), die Obsession der Inerranzfrage,
den aprioristischen Charakter der Überlegungen hervor, statt vom wirklichen
Gesicht der Bibel auszugehen. Die Grundschwäche war die grobe Vorstellung
von gott-menschlichem Zusammenwirken, als ob Gott und Mensch Partner
gleicher Ebene wären und daher ein Zusammenwirken nur ein Mehr oder
Weniger auf der einen oder der anderen Seite bedeuten könnte.

Ursprünglich hatte der Verfasser eine vergleichende Studie evangelischer
und katholischer Theorien geplant, sah sich aber bald überfordert. Es wäre
nur zu wünschen, wenn er eine ebenso lebendige und eindringende Studie
über jene folgen ließe, wie es diese ist.

Georg Schelbert, Schöneck u. Freiburg

Thomas van den End, Paolo Geymonat e il movimento evangelico in Italia
nella seconda metà del secolo XIX. Collana délia Facoltà valdese di teo-
logia, 9. Torino, Editrice Claudiana, 1969. 345 pp. L. 3800.

En 1848, quand les Vaudois du Piémont obtiennent l'égalité des droits
après six siècles de persécutions, la possibilité, donc la vocation d'évangéliser
l'Italie s'ouvre à eux. Le temps est favorable, le Risorgimento fait souffler
sur la Péninsule un vent violent de liberté et d'anticléricalisme. L'église des
Vallées est peu nombreuse, pauvre, de langue française ; elle accepte pourtant
cette tâche disproportionnée avec un courage et une foi tout apostoliques.

C'est dans ce cadre que s'inscrit l'activité inlassable de Geymonat, pasteur,
évangéliste, confesseur, professeur. Il doit faire face à des tendances darbystes
et à la confusion de la religion et de la politique, d'une part, à la prudence et
au conservatisme de la Table vaudoise, de l'autre. Avec beaucoup de sagesse
et d'humilité, il conduit la barque de son église de Florence entre Charybde
et Scylla.

La grande espérance aboutira à des résultats modestes. Mais la figure de

Geymonat sort grandie de ces années de luttes. L'ouvrage de M. van den End
lui rend un hommage mérité. Jean-Daniel Burger, Neuchâtel

Peteb Knaueb S. J., Verantwortung des Glaubens. Ein Gespräch mit Gerhard
Ebeling aus katholischer Sicht. Frankfurter Theologische Studien, 3.

Frankfurt a. M.,Josef Knecht, 1969. XX + 220 S. DM 24.50.

Es handelt sich um ein wirkliches Gespräch, nicht nur um ein Referat
oder eine Kontraposition. Die Theologie G. Ebelings wird hier auch in ihrer



150 Rezensionen

möglichen Bedeutung für die katholische Theologie gehört, es werden auch
Kritik und Vorschläge angebracht, die auf der evangelischen Seite beherzigt
werden sollen und zur Fortsetzung des Dialogs führen könnten. Die
Ausführungen sind im Geist wie im Wortlaut von einer überwältigenden Irenik,
was natürlich nur einem Autor möglich ist, der den Stoff vollständig
beherrscht und nach reifer Überlegung ein vielleicht gewagtes, aber begründetes
Votum abgeben kann. Das geschieht etwa in der durchgehenden Konfrontation

mit den neuesten fundamentaltheologischen Lehrbüchern von A. Lang
und A. Kolping, «deren Auffassung der Ebelings geradezu diametral
entgegengesetzt ist» und denen gegenüber Knauer die Frage offen ausspricht,
«welche Glaubenstheologie der 'profundior intentio' auch der katholischen
Lehre besser entspricht» (S. VII). Zur Wahl Ebelings als Gesprächspartner
führte eine gewisse Affinität zwischen den beiden Theologen, auch seine
verständnisvolle Offenheit dem Katholizismus gegenüber und nicht zuletzt die
hohe Einschätzung seiner Bedeutung innerhalb der evangelischen Theologie.
Die vorliegende Arbeit könnte auch hier zum erneuten Bewußtwerden seiner
Bedeutung führen. Jedenfalls muß das Gespräch repräsentativ als
katholischevangelisches Gespräch angesehen werden.

Der mit dem Titel bezeichnete Gesichtspunkt der Untersuchung erfaßt die
Wahrheit und somit das Wesen des Glaubens selbst. «In der katholischen
Theologie hat die Frage nach der Verantwortung des Glaubens einen
doppelten Ort», nämlich im Glaubenstraktat und in der Fundamentaltheologie.
«In beiden Bereichen ist die Begründung des Glaubens jedoch bisher eine
'crux theologorum'» (S. V). «In der evangelischen Theologie kommt diese

Frage vor allem unter dem Stichwort 'Hermeneutik' zur Sprache» und wird
da heute in eine Spannung von einer unüberbietbaren Intensität einbezogen
(S. VI).

Der erste Teil, die Voraussetzungen des Glaubens, führt «Ebelings Kritik
an der traditionellen 'praeambula-fldei'-Lehre» an, aber auch «die positive
Wiederaufnahme (ihres) Anliegens» und «Entsprechungen im katholischen
Glaubensverständnis». Hier schlägt der Autor vor, «anstelle der... üblichen
These : 'Revelatio possibilis est' sollte man sich... mit der Feststellung
begnügen: 'Nequit ostendi revelationis possibilitas repugnare'» (S. 12), und
zwar «um den Anschein zu vermeiden, es stünde vorgängig zum Geschehen
der Offenbarimg bereits der Rahmen fest, in den man die Offenbarung
einordnen kann» (S. 13).

Im zweiten Teil, Der Glaube als Glaube, «wird im Licht der Korrelation
von Gott, Wort und Glaube erläutert, worum es im Glauben überhaupt geht»
(S. VII). Hier wird viel Wichtiges zur Klärung, Präzisierung und als Korrektur

der Analogielehre, des Verhältnisses von Natur und Gnade, von Gesetz
und Evangelium, der Gottesbeweise und des trinitarischen Sprechens von
Gott vorgetragen. Hier würde ich auch den Schwerpunkt der Arbeit
erblicken. «Erst auf dieser Grundlage kann im dritten Hauptteil die Frage
nach der Glaubensbegründung durch den Hinweis auf die Alternative von
Glauben und Unglauben beantwortet werden. Durch diesen Aufbau stellt
die vorliegende Arbeit selbst den Entwurf einer Fundamentaltheologie dar,
in deren wesentlichen Punkten der Verfasser mit Ebeling einig zu sein glaubt»



Rezensionen 151

(S. VII). Dies geschieht durchwegs in selbständiger und überzeugender
Weise.

Die Bemühung um das ökumenische Gespräch und um die theologische
Annäherung kann aus dieser Arbeit neue Antriebe und neue Hoffnung
schöpfen. Das Buch trägt auch der Tatsache Rechnung, daß sich dieses
Gespräch in einer Situation anbahnt, in der es gleichzeitig den Unglauben
mitberücksichtigen, ja ihn als einen vollwertigen Gesprächspartner einbeziehen
muß. Hier vermag ich mich allerdings dem Postulat des Autors nicht
anzuschließen, daß «sich der Unglaube auch vor der Vernunft als illegitim
erweisen lassen» muß (S. 189), und seine Schlußfolgerung, dem sei tatsächlich
so, trotz aller logischen Beweisführung nicht als zwingend und gelungen
anzuerkennen. Die subtile Nuancierung: «Somit kommt der Glaubensverkün-
digung gegenüber der Vernunft nur in dem Sinn strenge Verbindlichkeit zu,
daß die Verweigerung der Glaubenszustimmung sich vor dem Forum der
Vernunft als illegitim nachweisen läßt» (S. 202), nämlich in dem Sinn, daß

man damit «über einen Sachverhalt urteilt, über den man nachweislich nicht
urteilen kann. Dies kann nicht verantwortet werden» (S. 199), schreibt in
der Tat der logischen Vernunft zu, was doch allein Sache des Glaubens ist,
der sich ohne jegliche andere Begründung und Berufung auf etwas, wenn
auch lediglich in der Form des Wissens um die Aporie des Unglaubens, als
seinen eigenen Grund verstehen muß - und darf.

Stefan Milan Pavlinec, Bern

Gotthold Müller, Apokatastasis panton. A Bibliography. Basel, Basler
Missionsbuchhandlung, 1969. 40 S. (unpaginiert). Fr. 10.-.

In elf Kapiteln und einem Anhang vermittelt das Heft eine gründliche
Übersicht der Literatur zur Allversöhnung. Nach einem Hinweis auf
Bibliographien in vier Darstellungen des 19. Jahrhunderts und Textbelege bei E.
Staehelin, Die Verkündigung des Reiches Gottes, 1-7 (1951-65), bietet der
Verfasser ca. 250 polyglott rubrizierte Literaturangaben zu verschiedenen
Gebieten der Problemgeschichte, oft mit instruktiven Bemerkungen. Diese
moderne Bibliographie wird ein wertvolles Hilfsmittel für jeden Theologen
und Philosophen sein, der sich mit den wieder aktuell gewordenen Zukunftsfragen

beschäftigt.
Bo Reiche, Basel

Heinrich Ott, Wirklichkeit und Glaube, 2. Der persönliche Gott. Göttingen
und Zürich, Vandenhoeck & Ruprecht, 1969. 386 S. DM 42.-.

Nachdem Heinrich Ott im 1. Band von «Wirklichkeit und Glaube» die
Gedankenwelt Dietrich Bonhoeffers analysiert hatte, enthält dieser zweite
Band eine eigene systematische Darstellung; sie gilt dem Problem des
persönlichen Gottes. Ott wollte ursprünglich in diesem Buch Martin Buber
darstellen, aber das Sachproblem des Personalismus führte ihn über diese
monographische Absicht hinaus. Immerhin ist dem Ganzen eine intensive Beschäftigung

mit Buber deutlich anzumerken. Darüber hinaus steht als heimlicher
Gesprächspartner die «Gott-ist-tot-Theologie» im Hintergrund.



152 Rezensionen

Das glänzend geschriebene Werk enthält eine solche Fülle von Perspektiven

und Formulierungen, daß in diesem Zusammenhang nur auf die
Grundintentionen hingewiesen werden kann.

Der ganze Gedankengang, in dem der persönliche Gott als in Glaubensgewißheit

Geglaubter erscheint, führt dazu, daß die Arbeit fast ebensosehr eine
Analyse des Glaubens wie des Gottesbegriffes ist. Die Relation von Glaube
und Personalstruktur des Menschen und Personalität Gottes spielt eine
wichtige Rolle. Die theologische Reflexion hat dabei die Aufgabe, den «vor-
ontologischen» Glauben ontologisch durchzuklären. So steht das «credo ut
intelligam» auch hinter diesem Buch. Den Glauben aber, auch den voronto-
logischen, übergreift das Faktum, daß jeder Mensch ontisch «coram deo»

steht, obgleich nur der Glaube sich dessen bewußt wird. Das ontisch coram
deo ersetzt die alte Rede vom religiösen Apriori.

Den Anfang bilden Erwägungen über den Glauben als Frage nach dem
persönlichen Gott sowie Erörterungen über die personalen Denkformen.
Daraufhin wird der Glaube als die Entdeckung Gottes geschildert: «Der im
Glauben entdeckte Gott ist der Gott, vor dem der Mensch immer schon steht,
auch wenn er es nicht weiß. Als dieser den Menschen immer schon Begleitende
wird Gott im Glauben gleichsam 'wiedererkannt'. Die Mitmenschlichkeit,
welche empirisch zum Wesen des Menschen gehört, wird vom Gesichtspunkte
des Glaubens verstehbar von da her, daß der Mensch vor Gott existiert.
Dieses 'vor Gott' aber wird verstehbar, weil es ein neues Verständnis der
Mitmenschlichkeit ermöglicht» (S. 160).

Die theologische Reflexion stößt aber an diesem Punkte auf die Frage
nach der Überpersonalität des persönlichen Gottes, da mit dem Begriff der
Person der universale Aspekt Gottes noch nicht erschöpft ist. Ott transzen-
diert denn auch in einem wichtigen Kapitel den bloß persönlichen Gott, doch
so, daß der Überpersönliche die Personalität einschließt und nicht
unterschreitet. Die Ausführungen über die Überpersonalität des persönlichen
Gottes gehören zum Interessantesten des ganzen Werkes. Hier wäre wohl
der Wunsch anzubringen, daß Ott die um die gleichen Fragen kreisenden
Gedanken Paul Tillichs (etwa im «Mut zum Sein» und anderswo) positiver
gewürdigt hätte.

Nach dieser Spitze der theologischen Erörterung weitet sich die
Untersuchung zu einer Analyse des Glaubens aus. Die Elemente des Glaubens
entnimmt der Verfasser dem «vorontologischen» Glauben, den er artikuliert,
aber nicht theologisch reflektiert bei Johann Christoph Blumhardt findet.
Die sieben Glaubensstrukturen sind nach Ott das christologische Gegenüber
des Glaubens, der Erfahrungseharakter, die gemeinschaftliche oder ekklesiale
Struktur, der Universalismus, der Tatcharakter, der Gebetscharakter oder
die Sprachstruktur und endlich die Angelegenheit auf Zukunft.

Die ganze zweite Hälfte des Buches enthält die theologische Durchdenkung
dieser ontischen Strukturen. Die Analyse gipfelt in dem großen Kapitel über
das Gebet als der Sprache des Glaubens. Das Schlußkapitel lenkt zur Gottesfrage

zurück, indem es, freilich etwas künstlich, die augustinisch-trinitari-
schen Strukturen als letzten Schlüssel des Glaubensgeheimnisses einführt.
Von Martin Buber und auch vom Kapitel über die Überpersonalität her war



Rezensionen 153

das nicht ganz so zu erwarten, es ist jedoch damit der Anschluß an die
theologische Tradition hergestellt. Damit erhebt sich aber die Frage, ob man, von
diesem Schlußkapitel aus, das ganze Werk Otts traditionell oder von den
ersten Kapiteln her progressiv verstehen soll. Man kann vielleicht sagen, daß
der Verfasser durch dieses letzte Kapitel andeutet, daß er nicht revolutionär
verstanden sein will, daß er sich aber die Offenheit für ein behutsames
Vortasten vorbehalten will, das über die konventionelle protestantische Dog-
matik hinaus den Horizont zu den Philosophen (Heidegger), Juden (Buber)
und Katholiken (Rahner) hin erweitert. Der reichhaltige, sorgsam
durchdachte und formulierte Band läßt uns diesen weiteren Schritten Otts mit
lebhaftem Interesse entgegensehen. Die hier geleistete Denkarbeit aber
verdient unseren großen Dank.

Ulrich Neuenschwander, Bern

Edmund Schlink, Die Lehre von der Tauje. Sonderausgabe des gleichnamigen
Beitrages aus Leiturgia. Handbuch des evang. Gottesdienstes, 5.

Kassel, John. Stauda Verlag, 1969. 174 S.

This is very much an essay in ecumenical theology, for in it Professor
Schlink approaches baptism as the one foundation on which divided Churches
can still be at one despite their diversities in doctrinal formulation and practice.

He is deeply aware that it is also the hot point in the thinking of Christendom

today, not least because of the indiscriminate administration of baptism
in a secular society, but also because of a profound difference in the meaning
of baptism that has arisen in modern times, over the question of how we view
the activity of God in the life, worship and mission of the Church. Although
he writes out of a Lutheran background, Professor Schlink has broken
through Luther's exclusive emphasis upon the Word in order to lay the stress

upon the saving act of the Triune God through baptism.
The aim of the work is to lay bare the foundations of baptism in the New

Testament in the light of the general consensus of interpretation of its
statements about baptism, and through an analysis of historical development and
formulation of the doctrine of baptism, to clarify the basic theological structure

on which all Christians may rest for their understanding and dispensing
of baptism today. Its aim, therefore, is also practical, for Schlink faces up
squarely to the disorder in baptismal teaching and habit that has resulted
from the Church's laxity, and challenges the Church to be ernest about
examining the grounds on which parents present their children for baptism,
while challenging Christians who do not present their children for baptism, if
only out of a protest against abuse, on their failure thereby to bear witness
to the Gospel of God's saving action through baptism. But above all Schlink's
aim is irenic. By investigating the divergences in conceptuality and form
which have been taken over by different ages and traditions to express the
meaning of baptism, he penetrates into the constitutive centre of the baptismal

act, immersion or ablution with water and calling upon the triune Name
of God, and determines the essential element in the understanding ofChristian
baptism, the saving action of God through it. In this way he seeks to
concentrate the attention of Churches upon the evangelical content of baptism



154 Rezensionen

and faith in the Holy Trinity, as the ground for their mutual recognition in
the Body of Christ into which we are incorporated through baptism, and
thus the ground on which to actualise the kind of unity in diversity to which
both the World Council of Churches and the second Vatican Council have
lent their support.

At the same time Professor Schlink takes great pains to make clear that
from a theological point of view the deepest point of difference is that where
baptism is conceived either as the work of God or as the work of man. The
great dividing line, therefore, is not one that runs between East and West,
Aquinas or Luther, or Luther and Calvin, but between all of these (in spite
of their differences) and Zwinglians and Baptists - although Schlink shows
deep appreciation for the evangelical witness of those who hold "believers
baptism". Schlink takes his stand on the New Testament statements which
do not separate the saving action of God from baptism, and develops "das
Ineinander von Wort, Wasserbad und Gottes Heilstat". This places him in
antithesis to Barth's sharp dualism between waterbaptism and Spirit-baptism,

and makes him, unlike Barth, regard baptism as a sacrament and a
means of grace in which God Himself acts through His Spirit. Schlink
therefore develops his exposition of baptism in Christological, pneumatolo-
gical, ecclesiological and Trinitarian terms as the saving act in which the
candidate is assigned over to Jesus Christ the Lord, and, as the passive
recipient of a new-creating operation, is made a member of Christ and His
Body the Church. This stress upon grace alone and the saving act of God
means that faith cannot be onesidely demanded as the presupposition and
the condition for receiving baptism, yet faith and baptism are inseparably
bound together in what Schlink finely expounds as a three-fold relation. He
has little difficulty on these grounds in showing that the baptism of infants
is theologically justified on the same grounds as adult baptism, and elaborates
twelve theses on infant baptism which many will find an effective answer
to the teaching of Barth.

Professor Schlink's exposition, however, is not without its own problems.
His treatment ofChristian baptism as a "novum' ' over against John's baptism
means that he is unable to ground Christian baptism as adequately as Barth
in the vicarious humanity of Christ, and therefore when he rightly (as against
Barth) speaks of baptism as God's work, God's saving act through baptism,
creating something new, he is unable to relate this very clearly to what God
has already done in the death and resurrection of Christ on our behalf. Moreover,

Schlink does not seem to analyse rigorously enough the N.T. concept
of ßcwTTUjga which, like KijpuTga is objectively grounded in Christ, and
cannot simply be identified with fiuirna.uoç (the rite) — it is surely because
Barth (mistakenly) read "baptism" in the latter sense that he could only
think of it as "man's work". Schlink's biblical understanding is also made
somewhat ambiguous by being interpreted still within the mould of Latin
and Augustinian notions of "grace" and "means", so that he is not free to
ground baptism fully enough in the Incarnation. Had he followed Irenaeus
rather than Augustine or Luther at this point his position over against
Barth's would have been greatly strengthened.



Rezensionen 155

This is a work of great theological value and ecumenical significance which
will bear rich fruit in the problems that confront Protestants and Romans
in secularising situations. Professor Schlink is surely right, both in biblical
interpretation and dogmatic reconstruction, to lay the emphasis upon God's
saving activity, in an understanding of baptism in which the baptised is
passively related to the creative work of God in Christ through the Spirit
just as he is passively related to the baptising agent in the Church. But this
concentration upon the God who acts also forces upon us the question whether
behind theological and ecclesiastical differences there do not lie deeper
epistemological problems that stem from some form of deism (or 'practical
atheism) in which God by definition is cut off from any active relation with
us in our world of space and time.

Thomas F. Torrance, Edinburgh

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschau

Schweiz. Evangelisches Missions Magazin 114, 3 (1970): C. G. Baeta,
Prophetische Bewegungen und der Kampf um echte Kirche in Afrika (99-117);
P. W. Bühlmann OFM, Ökumenismus in Afrika (118-43); G. C. Oosthuizen,
Soziale Umschichtung und Kommunikation der christlichen Botschaft in
Afrika (119-67). Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 17, 3

(1970): F. Hahn, Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit (289-307);
H. Goertz, Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin (308-43);
F. Ulrich, Begriff und Glaube. Über Hegels Denkweg ins «absolute Wissen»
(344-99) ; N. A. Luyten, Naturwissenschaft und katholische Kirche (428-41) ;

F. Klein-Franke, Der hippokratische und der maimonidische Arzt (442-49) ;

L. Höfer, Interkommunion: Standort und Ausblick (450-62). Internationale
kirchliche Zeitschrift 60, 4 (1970): Bericht über den 20. Internationalen
Altkatholikenkongreß (269-413). Judaica 26 3/4 (1970): Herb. Schmid, Die
christlich-jüdische Auseinandersetzung um das Alte Testament in hermeneu-
tischer Sicht (129-77). J. Bouman, Mohammed und die Juden im Koran
(178-203); E. Beyreuther, Pius XII. und die Juden (204-45). Kirchenblatt
für die reformierte Schweiz 127, 1 (1971) : W. Mettler, Wissenschaft und Werte
(3-9). 3, 4: W. Nagel, Das Ringen um zeitgemäße Gottesdienstformen gestern
und heute, I-II (34r-39; 50-54). Reformatio 20, 1 (1971): U. Liebelt, Marc
Chagall und die Kritik des Dogmatischen (5—12). 2: K. Scharf, M. Karnetzki,
R. Henkys u. a., Berlin 1971. Revue de théologie et de philosophie 20, 4 (1970) :

H. Bouillard, Karl Barth et le catholicisme (353-67); E. Busch, Liberté et
autorité. Le problème des générations dans l'optique du «vieux» Barth
(368-400); H. E. DuBois, K. Barth et la théologie de la révolution (401-11).
Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 20, 3 (1970) : H. Löwe, Das Karlsbuch


	Rezensionen

