Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 27 (1971)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Ot1ro KAISER, Hinleitung in das Alte Testament. Hine Hinfiihrung in thre Er-
gebnisse und Probleme. Gutersloh, Gerd Mohn, 1969. 340 S. DM 24.—.

Der Untertitel weist dieser «Einleitung» einen bescheidenen Platz an: Sie
will nur in die Ergebnisse und die Probleme einfithren. Selten werden fertige
Resultate geboten; der Verfasser ist in der eigenen Stellungnahme zurick-
haltend und vorsichtig. Darin unterscheidet er sich wohltuend von andern
Einleitungen, die den Eindruck erwecken, als seien die meisten Fragen geldst.
Kaiser 146t manche Frage offen; er notiert zwar die Losungsversuche, stellt
verschiedene Erwédgungen nebeneinander und 148t durchblicken, in welcher
Richtung seiner Meinung nach weiterzuforschen ist; aber er will vor allem
sachlich referieren. Gerade dadurch erweist sich diese Einleitung als hilf-
reiches Lehrbuch, das auch der Fachmann zur Hand nimmt, wenn er die
einschligige Literatur iibersichtlich geordnet oder die Forschungsgeschichte
knapp umrissen finden will.

Von den uiblichen Einleitungen weicht die hier anzuzeigende auch in der
Gliederung ab. Nach zwei einleitenden Abschnitten (Aufgabe, Geschichte
und Methode; Land, Volk und kanaaniisches Erbe als Voraussetzungen)
wendet sich Kaiser den Geschichtserzahlungen zu, denen er die prophetische
Uberlieferung und schlieBlich die Lied- und Weisheitsdichtung anschlieBt.
Die Hauptabschnitte lassen deutlich erkennen, daB3 Kaiser bei Gerhard von
Rad zur Schule gegangen ist; wie sehr er bestrebt ist, seinen eigenen Weg zu
gehen, zeigt er 8. 11 (dort allerdings im Blick auf Artur Weiser) sehr schon.
So ist ihm der durch von Rad inaugurierte Aufri kaum mehr als ein gutes
Geldnder, das einem das Fortschreiten erméglicht. Die Grenze zwischen der
Einleitung und der «Theologie» des Alten Testaments wird kaum iiber-
schritten; dankbar ist der Leser indessen fiur die Abschnitte, die die Grenze
zwischen Einleitung, Theologie und Geschichte Israels betreffen (§ 2 Ver-
heiflenes Land und erwihltes Volk; § 3 Das kanaansische Erbe; § 6 Gattungen
des israelitischen Rechts; § 21 Prophetie in Israel usw.).

Dem Verfasser ist ein wichtiger Faktor zugute gekommen: Er war durch
die Ergebnisse fritherer Auflagen und anderer Forscher nicht belastet; er
war nicht gezwungen, eine bereits vorhandene Einleitung & jour zu bringen.
Zudem kann er die erste Einleitung im deutschen Sprachgebiet vorlegen, die
seit bedeutungsvollen neuen Erkenntnissen verfalt worden ist, die zwar in
den Neuauflagen der bisherigen Standardwerke (Eissfeldt, Weiser, Sellin-
Fohrer) mitberiucksichtigt sind, aber an der Grundlage dieser Werke nicht
wesentlich gedndert haben.

Die alttestamentliche Wissenschaft steht in der Gefahr, sich in Aufsitzen
und Lexikaartikeln zu zersplittern; Kaisers Einleitung sammelt das Erar-
beitete und fithrt zugleich Diskussion und Forschung weiter, indem er ge-
sicherte Ergebnisse markiert, vor der Begehung notorischer Fehlwege warnt
und neue Tendenzen aufzeigt. Dall er dann und wann auf offene Probleme
aufmerksam macht, die die letzten dreilig Jahre als erledigt abgeschrieben



136 Rezensionen

haben, wird dankbar zur Kenntnis nehmen, wer sich. nicht mit allen neuen
Ergebnissen zufriedengibt. Otto Bdchli, Suhr

DieTHELM CONRAD, Studien zum Aitargesetz, Ex. 20: 24-26. (Diss. Marburg.)
Marburg, H. Kombécher Offsetdruckerei, 1968. VI + 163 S.

Das sog. Altargesetz Ex. 20, 24-26 gibt inhaltlich wie literarisch viele
Fragen auf; sein urtiimlicher Charakter ist wohl allgemein zugestanden. In
seiner Dissertation geht Conrad davon aus, dal} apodiktische Rechtssitze
(handelt es sich hier um solche ?) die Reinheit des Bundesverhéltnisses garan-
tieren sollen (Noth), und folgert, dafl das Altargesetz nicht aus innerisraeliti-
schen geschichtlichen Gegebenheiten, sondern als Ablehnung fremder Kulte
zu verstehen sei. Im Prinzip ist das sicher richtig; ebenso die Forderung, iiber
der Bestimmung der Form die inhaltliche Seite alttestamentlicher Gesetze
nicht zu vernachlassigen. Deswegen befaBt sich Conrad nach einer eingehenden
Exegese (Bedeutung von TN, N1 und f113) mit iiberlieferungs- und form-
geschichtlichen Fragen nuIT',Ts;)weit es notig scheint, trifft dabei allerdings
nicht unbedingt tiberzeugende Vorentscheidungen. Als Kern der Vorschrift
stellt er drei Satze fest, die im Grunde dasselbe wollen und die eine Reihe (?)
gebildet haben kénnen. Sie gebieten den Erdaltar (V.24), verbieten den 11212
DR (V. 25) und das Heraufsteigen auf Stufen zum Altar (V. 26). Alles
andre ist Zerdehnung des urspriinglichen Bestandes.

Die Ergebnisse: V. 24 braucht nicht einen Erdaltar, sondern kann auch
einen Altar aus Lehm, d. h. getrockneten Lehmziegeln, meinen; das Verbot
in V. 25 wendet sich gegen die zu kanaanéischen Kulten gehérenden Napf-
und Schalenlécher, das von V. 26 gegen den im Orient gebrauchlichen Stufen-
altar und seine Beziehung zur Verehrung der}Himmelsgottheit als des hochsten
Gottes. Freilich findet, kultgeschichtlich begriindet, der Stufenaltar in Jeru-
salem dann Eingang in den israelitischen Kultus. Der Begriindung dieser
Thesen gilt der Hauptteil der Arbeit, die mit groBem Fleil und Sachkenntnis
das archéologische Material zusammentriagt, wobei allerdings das Grollen-
verhiltnis der einzelnen Teile zueinander, auch in Beziehung zur Beweislast,
etwas gestort scheint.

Es seien einige Fragen gestellt. Liegen V. 24 und 25 zeitlich so auf einer
Ebene, wie es vorausgesetzt wird? Wenn es sich nicht um den Niederschlag
alter (nomadischer ?) Briauche handelt, wire dann fiir eine auch vom Verfasser
angenommene frithe Zeit eine so stark theoretische Besinnung auf den Zu-
sammenhang zwischen Kultmittel (Altar) und Kultgegenstand (Gottheit)
wahrscheinlich ? Hétte die Sache durch das Verbot der Verehrung fremder
Gottheiten (auch der Totengeister) nicht klarer und geschiitzter gesagt wer-
den konnen? Und schlieBlich, welche Bedeutung hat fir die Bestimmung
der Intention V. 24b (dazu zuletzt de Vaux in der Rostfestschrift)?

Die Fragen éndern nichts an dem Urteil, dal der Verfasser eine fleiBige
und grindliche Arbeit vorgelegt und einen ernsthaften Versuch zur Erkldarung
dieser schwierigen Stelle gemacht hat, wenn auch Fragen offenbleiben und
man von der Schliissigkeit der Folgerungen nicht unbedingt iiberzeugt sein
wird. Hans-Joachim Stoebe, Basel



Rezensionen 137

Haxns WILDBERGER, Jesaja, 4. = Biblischer Kommentar, A.T., 10, 4. Neu-
kirchen-Vluyn, Verlag des Erziehungsvereins, 1969. Pp. 241-320.

Ce quatriéme fasicule du commentaire du professeur H. Wildberger sur le
livre d’Esaie présente les mémes qualités que les précédents; il se termine
avee ’explication d’Esaie 8, 1-4 et comprend I’étude de deux chapitres céle-
bres, le premier traite de la vocation du prophéte (ch. 6) et le second rapporte
le dialogue entre Esaie et le roi Achaz, avec la parole sur Emmanuel (ch. 7). —
Au chapitre 6 (les versets 12 et 13 constituent diverses adjonctions) le rappel
de la vision d’Esaie au temple sert a légitimer le ministére prophétique. Les
termes d’extase et de mystique sont impropres pour rendre compte de ce qui
s’est réellement passé (p. 243s.); les versets 9ss., notamment 10b, ne font pas
d’Esaie ipso facto un prophéte de malheur, mais servent & montrer le sérieux
du jugement qui attend le peuple de Yahvé s’il persiste dans la mauvaise voie
(p- 256s.). En conclusion Esaie 6 fonde la prétention d’Esaie & étre’envoyé
de Dieu, garantit sa liberté et apporte une maniére nouvelle de comprendre la
sainteté et la royauté de Yahvé (p. 259ss.). — Pour H. Wildberger la péricope
Esaie 7, 1-17 forme un tout (avec quelques éléments postérieurs dont le verset
15) qui a été largement commenté (cf. 'importante bibliographie, p.262—
264); I'intervention d'Esaie se comprend comme une promesse faite au roi
dont le Proche-Orient ancien offre des paralléles (p. 271), et dans le cadre de
Ialliance davidique; ’oracle de salut est étroitement a ’appel a la foi (Esaie
7, 9b) qui est une des données centrales de cette péricope (cf. la conclusion
p. 299). — Le nom du fils du prophéte signifie «un reste (seulement) reviendra»
et doit étre mis en relation avec Esaie 7, 9b (p. 277ss.); la mére d’Emmanuel
est une jeune femme (p. 289ss.) et son enfant ne peut étre que le fils d’Achaz
(p. 291s.); le signe promis & Achaz consiste dans le nom donné & celui-ci — et
non dans une naissance miraculeuse, il est ambivalent, puisqu’il confirme la
promesse de salut (Esaie 7, 3ss.; cf. v. 16) en méme temps qu’il condamne
I'incrédulité du souverain de Juda (v. 17) (p. 293ss.). — La fin du chapitre 7
comprend des fragments authentiques (v. 18s., v. 20) avec quelques gloses
rédactionnelles; dans Esaie 8, 1ss., la prophétesse apparait comme la femme
d’Esaie, qui devait exercer une fonction culturelle au sanctuaire de Jéru-
salem (p. 317s.). — Ce rapide apercu donne une petite idée de I'importance

et de la richesse de ce commentaire. . .
Robert Martin-Achard, Genéve

G10VANNT MIEGGE, Il sermone sul monte. Commentario esegetico. Revisione,
note e bibliografia a cura di Bruno Corsani. = Collana della Facolta val-
dese di teologia, 10. Torino, Editrice Claudiana, 1969. 284 S. L. 2.900.

Giovanni Miegge war 1937-1961 Professor fir Neues Testament an der
Waldenserfakultit in Rom. Zu seinem Gedidchtnis gibt der gegenwirtige
Waldenser Neutestamentler Bruno Corsani die 1959/60 von Miegge gehaltene
Vorlesung iiber die Bergpredigt heraus. Corsani hat Nachschriften ehemaliger
Schiiler kombiniert, sorgfiltig liberarbeitet und auf den neuesten Stand der
Forschung gebracht. Eine kurze, aber lehrreiche Einleitung bietet eine Aus-
legungsgeschichte (S. 5-12) sowie einen Uberblick iiber die formgeschichtli-



138 Rezensionen

chen Fragen (S. 12-15). Eine 104 Titel umfassende Bibliographie (S. 273—
277) bringt die wichtigste Literatur.

Verfasser und Herausgeber verstehen die Bergpredigt als Gesetz und Evan-
gelium zugleich und vertreten die vor allem von Oscar Cullmann herausge-
arbeitete Eschatologie der Spannung zwischen schon und noch nicht. «Das
Gesetz des Reichs gilt gewill Menschen, die als Biirger des Reichs leben, aber
in Lebensbedingungen, die noch nicht die des Reichs sind» (S. 11). Wer die
Bergpredigt einhiilt, stellt ein «Zeichen» (S. 11) der von Jesus verkindeten
neuen Wirklichkeit dar. Von da her erscheint auch die fiir alle Waldenser so
zentrale «poverta» als Zeichen evangelischer Freiheit. Jesus befiehlt seinen
Jungern nicht, in absoluter Armut zu leben, sondern verbietet ihnen, den
Reichtum zu suchen und zum Ziel des Lebens zu machen (S. 229).

Der Kommentar, der knapp tber die wesentlichen Fragen informiert,
diirfte nicht nur der «Bibelforschung in Italien» (8. 6) niitzlich sein.

Felix Christ, Basel

S. LEGASSE, Jésus et Uenfant. «Enfants», «petits» et «simples» dans la tradition
synoptique. (Etudes bibliques.) Paris, J. Gabalda, 1969. 375 S.

Mit seinen seit 1960 vor allem in der Revue biblique und in den New
Testament Studies erschienenen Beitrdgen zur Auslegung der synoptischen
Evangelien und nicht zuletzt durch sein 1966 ebenfalls in Paris verdffent-
lichtes und weit ausholendes Buch «L’Appel du riche» hat sich der als Pro-
fessor fiir Neues Testament an der Theologischen Fakultéit in Toulouse
wirkende Autor einen guten Namen unter den hervorragenden Exegeten im
franzésischen Sprachraum geschaffen. Sein vorliegender Band bietet freilich
keine in sich geschlossene Monographie tiber Jesus und das Kind, sondern
vereinigt unter diesem Thema eine Reihe verwandter Einzeluntersuchungen.
Die vielen im Text- und Anmerkungsteil eingeschobenen Exkurse, Anhiénge,
Uberleitungen, Vor- und Riickweisungen erschweren trotz den beigegebenen
Indizes die Lektiire und die sachliche Orientierung nicht wenig. Im ganzen
werden im Zusammenhang mit den dazugehérenden Perikopen und Parallelen
zehn Einzelworte, drei Gleichnisse und der Anhang Matth. 21, 14-16 (Kinder
im Tempel) behandelt. Es betrifft dies die Logien Mark. 9, 37 (Aufnahme
eines Kindes); 9, 41 (Ein Becher Wasser); 9, 42 (Argernis iiber die Kleinen);
10, 14 (Zulassung der Kinder); 10, 15 (Annahme des Reiches Gottes); Matth.
11, 25f./Luk. 10, 21 (Lobpreis) ; Matth. 11, 27/Luk. 10, 22 (Offenbarungswort);
Matth. 11, 28-30 (Einladung der Miihseligen); Matth. 18, 10 (Verachtung der
Kleinen) und Luk. 12, 32 (Kleine Herde). Bei den Gleichnissen handelt es
sich um Matth. 11, 16-19/Luk. 7, 31-37 (Die Kinder auf dem Markt); Matth.
18, 12-14/Luk. 15, 3-7 (Verlorenes Schaf) und Matth. 25, 31-46 (Weltge-
richt). Die Analyse héilt sich nicht an diese vom Rezensenten geordnete
Reihenfolge, sondern erfolgt an verschiedenen Stellen der einzelnen Unter-
suchungen, die in vier Hauptabschnitten untergebracht werden. Der 1. Teil
(S. 17-50) widmet sich einer literarkritischen Untersuchung von Mark. 9,
33ff.; 10, 13ff. und von Matth. 21, 14ff. Der 2. Teil (S. 51-185) bietet je eine
in sich geschlossene Darlegung der Begriffe «Die Kleinen» und «Die Unmiin -
digen» («Soin et amour des ‘petits’» und «Les ‘simples’ de I’hymne de jubila-



Rezensionen 139

tion»). Der 3. Teil (S. 187-268) untersucht unter dem Thema «L’enfant et
le royaume de Dieu» besonders das Logion Mark. 10, 15 und unter der Uber-
schrift «La figure de 'enfant chez Matthieu» die Perikopen Matth. 18, 1-4;
19, 13-15; 21, 15-16. 25-30. Der 4. Teil (S. 269-341) vereinigt im Blick auf
die Haltung des historischen Jesus eine kurze Darlegung tiber das Kind bei
den Kirchenvitern und im spétjiidischen Raum, eine Studie zur Parabel von
den Kindern auf dem Markt und endlich einen Versuch tber die Rolle des
Kindes in der Verkiindigung Jesu («Vers une attitude historique de Jésus»).

Immer wieder staunt der Leser {iber die Fiille der philologischen Kennt-
nisse und Interessen, die der Autor mit fleiBiger Akribie und beinahe in einer
lexikographischen Manie ausschiittet, wenn er die deutungsgeschichtlichen
Zusammenhidnge der einzelnen Worte aufspiirt und die alttestamentlichen
und spatjiudischen Verwurzelungen bloBlegt. Freilich entsteht dadurch nicht
im eigentlichen Sinne ein traditionsgeschichtlicher Beitrag. Die Untersu-
chungen bewegen sich dazu zu sehr auf dem Ielde der literarischen Bezie-
hungen. Kennzeichnend dafiir sind die vielen wortstatistischen Beobachtun-
gen, denen der Verfasser ein erhebliches Gewicht zuerkennt. Derselbe Hori-
zont der Auseinandersetzung wird deutlich, wenn immer wieder die Markus-
Prioritat verteidigt werden muf3 und andererseits eine ndhere Bestimmung
der Redequelle in keiner Weise gewagt wird. So verwundert denn auch nicht,
dal die Auseinandersetzung mit den neuen deutschsprachigen Beitrdgen zur
Traditionsgeschichte und zur Redaktionstheologie nur zégernd erfolgt.
Immerhin gelingen einige wesentliche und weiterfithrende Beobachtungen
zur Theologie der Evangelisten. So wird z. B. der Begriff der «Kleinen» (vgl.
S. 65ff.) zutreffend herausgestellt : Matthédus denkt weder an die Jinger Jesu
noch an die Armen oder gar an die von den Juden und Heiden verachteten
Glieder seiner Gemeinde, sondern vielmehr an jene Gemeindeglieder, die
hinter den hohen Anforderungen einer geistlichen Lebensfiithrung zuriick-
bleiben. Darum sollen sie aber nicht einer rigorosen Gemeindezucht zum
Opfer fallen, sondern bediirfen vielmehr, dhnlich wie die « Schwachen» in den
paulinischen Briefen (wobei freilich noch einige Vorbehalte angebracht
wiren!), der Vergebung und der seelsorgerlichen Fuhrung. Weniger deutlich
wird die Vermutung (vgl. S. 83ff. und 971f.), daB es sich bei diesen «Kleinen»
zugleich um einfache Evangelisten handle, die als schlichte Wanderprediger
von den Gemeinden zu Unrecht verachtet werden, sondern vielmehr Unter-
stitzung verdienten. So bringt die Geduld des Lesers trotz der bisweilen
ermiidenden Breite einer ausschweifenden Gelehrsamkeit manche Rose, Be-
sonders auf die Frémmigkeit und Theologie der matthédischen Gemeinde
fallt manches Licht. Dariiber hinaus wird man sich iber die Tatsache freuen,
daB die redaktionsgeschichtliche Erforschung der Evangelien auch im roma-
nischen Sprachgebiet immer mehr an Boden gewinnt (Hinweise auf italieni-
sche und sogar spanische Aufsidtze). Zum SchluB3 sei ein besonderes Lob an
die Adresse der Buchdruckerei Bontemps in Limoges ausgesprochen. Von
unbedeutenden, wenigen Druckfehlern abgesehen, ist sie mit dem &uBerst
schwierigen und im Anmerkungstext sehr kleinen Druck (vgl. etwa die her-
vorragende Genauigkeit bei der hebraischen Umschrift) meisterhaft fertig
geworden. Victor Hasler, Solothurn und Bern



140 Rezensionen

RicHARD S. McCoNNELL, Law and Prophecy in Matthew’s Gospel. The Author-
ity and Use of the Old Testament in the Gospel of St. Matthew. = Theol.
Diss., hrsg. v. B. Reicke, 2. Basel, F. Reinhardt, 1969. VIII + 224 8.
Fr. 16.80.

L’auteur, étudiant en théologie & Béle d’automne 1960 & Mai 1964, pré-
sentement professeur de religion et de philosophie au Pikeville College, a
Pikeville (Kentucky, USA), s’attache & dégager I'autorité que le premier
livre du N.T. accorde a I’A.T. et I'usage qu’il en fait. La tendance de sa thése
se situe entre une droite conservatrice et une gauche partant de présupposi-
tions «qui ont, dit-il, peu ou pas de fondement dans la Bible elle-méme» (p. 1).
Il montre comment Matth. représente Jésus accomplissant les commande-
ments et les prophéties de ’A.T., tout en ayant été un Messie bien différent
de celui que I’on attendait. Le premier évangéliste se sert des textes de ’'A.T.
afin d’y faire discerner le but de Dieu, concernant le Messie, et la signification
qui y est cachée, touchant Jésus. 1l les interpréte dans ce double sens messia-
nique chrétien, si bien que, sous sa plume, on voit les Ecritures s’éclairer dans
la vie et le ministére de Jésus leur donnant seules, a elles deux, leur autorité,
comme leur révélation finale. Utilisant particulierement Es. 53 et Dan. 7,
13s., il campe le Sauveur & la fois tel le Serviteur de Dieu et le Fils de ’homme,
exclusif révélateur de ’enseignement profond de la Loi et des Propheétes. En
conclusion, excellent tour d’horizon de théologie biblique. Cependant, pas
d’argumentation philologique proprement dite et unique recours aux textes
des Massoretes, des Septante et du N.T., mais non de la P de I’A.T. et du
texte araméen du N.T. (Palestiniens A,B,C; Sinaitique; Curetonien; Peschi-

tha...). .
Georges Gander, Puidoux

KARL KERTELGE, « Rechtfertigung» bei Paulus. Studien zur Strulktur und zum
Bedeutungsgehalt des paulinischen Rechtfertigungsbegriffs. = Neutest., Ab-
handl., N.F. 3. Minster, Aschendorff, 1967. VII + 335 S. DM 42.—.

Iln’avait pas paru de monographie catholique sur le théme de la justification
chez Paul depuis ’ouvrage de E. Tobac, Le probléme de la justification dans
saint Paul. Etude de théologie biblique (1908; réimpression, 1941). La theése
de K. Kertelge parait d’autant mieux venue qu’elle évite consciemment la
problématique scolastique et entre constamment en dialogue avec les exé-
gétes protestants actuellement en dispute & ce sujet. L’ouvrage est bien
construit et remarquablement informé.

La premiére partie, plus courte, porte le titre suivant: « Dikaiosuné theou
als Strukturbegriff der paulinischen Rechtfertigungsbotschaft.» Tandis que
le premier chapitre recherche la préhistoire de la formule paulinienne dans
I’Ancien Testament et le judaisme (parvenant & des résultats moins unilaté-
raux que ceux de E. Kédsemann et de son éléve P. Stuhlmacher), le deuxiéme
analyse I'usage paulinien de ladite formule dans Rom. 3, 5. 21-26; 1, 17;
10, 3 et 2 Cor. 5, 21. S’appuyant sur la tradition vétérotestamentaire et judéo-
chrétienne, Paul radicalise le théme de la dikaiosuné theou. Cette formule
devient chez lui I'expression de la puissance créatrice, présente et eschatolo-



Rezensionen 141

gique de Dieu qui en Jésus-Christ accorde gratuitement le salut & tous les
hommes qui croient.

La deuxieme partie, intitulée «Zum Bedeutungsgehalt des paulinischen
Rechtfertigungsbegriffs», décrit de fagon plus systématique la dikaiosuné
(comme notion eschatologique et forensique, chapitre 1), avant d’insérer ce
théme dans l’ensemble de la théologie paulinienne (rapports avec la foi,
chapitre 2, le baptéme, chapitre 3, I’éthique, chapitre 4). A propos du baptéme,
I’'auteur se montre prudent: il admet que littérairement Paul ne rapproche
pas le baptéme de la justification. Théologiquement, cependant, des liens
profonds unissent ces deux notions. Au sujet de la sanctification, notons cette
heureuse formulation: «Der Gerechtfertigte ist also nicht nur von Gott be-
gnadet, beschenkt, sondern auch von ihm beansprucht... So besteht die
Rechtfertigung darin, da3 der Mensch von der Stinde zum Gehorsam befreit
ist, wobei das eine nicht ohne das andere gilt» (p. 283).

La conclusion montre 'aspect kérygmatique de la di¢kaiosuné theou chez
Paul. Cet aspect révéle I'importance centrale du théme paulinien et interdit
de parler de doctrine de la justification. Paul ne connait qu’un message de la

justice de Dieu. . .
Frangois Bovon, Genéve

Paur HUBER, Athos. Leben, GQlaube, Kunst, Zurich, Atlantisverlag, 1969.
408 S., 220 Bilder. Fr. 85.—.

Das Buch des Berner Pfarrers imponiert, sobald man es zu Gesicht be-
kommt, durch seine Gediegenheit. Man nimmt es in die Hand und verweilt
lange bei den hervorragenden Illustrationen, von denen viele farbig sind. Das
(zum Teil noch nie veréffentlichte) Bildmaterial wurde vom Verfasser selbst
unter denkbar schwierigen Umsténden und wohl oft nach langen Palabern
mit den Athosmoénchen photographiert. Doch fesselt auch der Text den Leser
gsofort und erschlieBt ihm Neuland, auch wenn er andere Publikationen liber
den «heiligen Berg» zur Kenntnis genommen hat.

«Wiirde mich ein kulturhistorisch interessierter Reisender fragen, wo er
heute noch am ehesten und ungestértesten einen Eindruck byzantinischen
Lebens und byzantinischer Geistesart erhalten koénnte, so miillte meine
Antwort wohl lauten: auf dem heiligen Berg Athos», erkliart im Vorwort
der bekannte Wiener Byzantinist Herbert Hunger (8. 7). Dieser erteilt schon
einige Auskunft {iber das ménchische Leben auf diesem Berg und iiber die
Kunstschiitze, die er beherbergt. Weil man, dall rund 12000 griechische
Handschriften sich noch heute dort, zerstreut in Kldstern und kleineren
monastischen Gemeinschaften, befinden? Dem Verfasser und dem Verlag
wird Anerkennung fiir diese wichtige Veroffentlichung gezollt (S. 12).

Paul Huber hat es seit Jahren immer wieder zur « Monchsrepublik» hinge-
zogen, sowohl aus o6kumenischer Aufgeschlossenheit gegeniiber der uns
groflenteils fremden Welt der orthodoxen Kirche als auch aus wachem kunst-
historischen Interesse. Es ist erstaunlich, wie weit er sich auf letzterem
Gebiet eingearbeitet und vorgewagt hat. Merken wir nicht immer besser,
daBB wir Reformierte einen tberlieferten Argwohn loswerden miussen und,
bis in die Exegese hinein, auf den Beitrag der bildenden Kunst und Musik



142 Rezensionen

zu achten haben? GewiBl kénnen Wort, Bild und Ton zu Gétzen werden, wie
auch die Theologie («I’idéo-latrie est aussi une idolatrie», G. Frommel).
Sie kénnen aber alle, in der Zucht des Heiligen Geistes, eine echte Antwort
auf Gottes Anerbieten bedeuten und zur Verkiindigung und zum lobenden
Ausdruck der Offenbarung werden.

In dieser Rezension soll vor allem der theologische Inhalt des Buches
umrissen werden: In einem ersten Teil, «Kléster und Moénche», geht Huber
auf die Geschichte des ostkirchlichen Ménchtums ein, aus welcher zu erkliren
ist, dafl auf dem Athos 8 ¢idiorhythmische» (also freiere) und 12 «koinobi-
tische» GroBkléster mit strengerer Ordnung bestehen (einige der Letzteren
wechselten von der freieren zur strengeren Form tiber und erstarkten da-
durch). Allerdings zeigt die Statistik (8. 50) eine auffallende Abnahme des
Ménchbestandes (7432 im Jahr 1902 gegen 1491 im Jahr 1965; das russische
Kloster Panteleimonos verzeichnet gar einen Riickgang von 1928 auf 33
Ménche). Daneben gibt es eine Unmenge kleinerer Kloster, Moénchsdorfer
(darunter ein Ikonen-Atelier), sog. Skiten und Kellien (S. 127ff.) und Ere-
mitenklausen, oft an unwegsamen Steilhdngen (s. Abb. 37). Die «Ahnen-
galerie» umfaflt Origenes, Antonius, Pachomios, Basileios von Kappadozien,
Theodor von Studion, Symeon, Gregor von Palamas u.a. (3. 31ff.). Asketisch-
hesychastische Stréomungen verquicken sich mit orientalischer Atemtechnik
(S. 14ff.). Die (zumeist auf das 10.—14. Jahrhundert zuriickgehenden) Gro83-
kloster werden einzeln vorgestellt. Wiederholungen sind in Kauf zu nehmen,
da zuerst von Kloster zu Kloster kostbare Handschriften, Heiligenbilder,
Fresken usw. aufgezihlt werden, die nachher in den Kapiteln « Handschriften
und Miniaturen» (S. 145ff.), «Ikonen und Reliquien» (S. 267ff.) und «Fresken»
(S. 3621f.) im Sachzusammenhang ausfiihrlicher behandelt werden. Man wird
sich da und dort des Eindrucks kaum erwehren, die verschiedenen Legenden,
die sich um ein Kloster, um ein wundertéatiges Marienbild usw. gerankt haben,
seien etwas breit wiedergegeben worden. Der Verfasser mag gedacht haben,
dadurch wiirden wir mit der auf dem Athos herrschenden Atmosphire in
ihren vielschichtigen Aspekten nidher vertraut. Es kann ihm auf jeden Fall
nachgerithmt werden, da3 er ein seltenes Einfilhlungsvermoégen an den Tag
legt und mit unendlicher Geduld fremdes Geistesleben zu ergriinden versucht
hat. Nur beildufig und verschleiert meldet sich stellenweise ein reformierter
Protest oder zum mindesten ein Befremden an.

Wir vernehmen interessiert, was S. 145ff. tiber die «Majuskelhandschrif-
ten» des 6. bis 10. Jahrhunderts zu lesen (und in Abbildungen zu sehen) ist:
Psalterhandschrift Pantokratoros mit Randminiaturen (Abb. 40—82); Prunk-
lektionar Pantelemeinos 2, mit Evangelistenbildern (Abb. 88-91) usw.;
Evangeliar Iwiron 5 mit Miniaturen (S. 249; Abb. 137) usw.; Homilien des
Gregor von Nazianz, mit mythologischen Miniaturen (Abb. 121-127 usw.).
Wertvolle Hinweise auf die orthodoxe Liturgie (S. 297) und auf die verschie-
denen Feste (S. 235ff.) erleichtern das Verstindnis der Kunstgegenstidnde,
vornehmlich der Ikonen (S. 267ff.), unter denen die Marienbilder eine beson-
dere Rolle spielen (8. 361 beweisen die zahlreichen Marienattribute, wie
verbreitet die Verehrung der Gottesmutter ist). Verschiedene Male iiber-
schneiden sich die Erwdhnungen des im letzten Jahrhundert von Didron



Rezensionen 143

wiederentdeckten «Malerhandbuches» (S. 121, 267ff., am ausfiihrlichsten
S. 3271{f.). Auch die Reliquien (8. 316ff.) verdienen Erwidhnung. Doch inter-
essieren uns besonders die Freskenzyklen der Johannesoffenbarung, 10 in 9
GroBklostern (S. 383). Huber weist den EinfluB der von Diirer beeinfluliten
Holzschnitte von L. Cranach und H. Holbein tberzeugend nach (S. 365ff.;
Abb. 212-219). Er vermutet, der mit Basel in enger Verbindung stehende
Johannes Honter(us), 1498-1549, Reformator der Sachsen in Siebenbiirgen,
habe die Apokalypsenbilder nach Kronstadt gebracht; von dort seien sie
durch Vermittlung des Woiwoden Johann Peter IV Raresch und seiner
ebenfalls kunstfreudigen Tochter Roxandra auf den Athos gelangt. Gern
mochte man noch mehr tiber diese Freskenzyklen erfahren. Huber teilt mir
mit, dall er sie in einer neuen Verdffentlichung zu behandeln gedenkt, und
man darf sich schon jetzt darauf freuen.!

Charles Briitsch, Bern

JEAN MEYENDORFF, Le Christ dans la théologie byzamtine. = Bibliothéque
oecuménique, 2. Paris, Editions du Cerf, 1969. 300 p.

Spécialiste de Grégoire Palamas, I’auteur brosse la fresque de la théologie
byzantine (postchalcédonienne), en s’efforgant de dégager les grands courants
de la christologie. Il analyse plus spécialement le Pseudo-Denys, Maxime le
Confesseur, Jean Damascéne. La christologie byzantine suppose la théologie
d’un Dieu, personnel et hypostatique, ouvert a I’égard de 1’existence créée,
réelle pour Dieu lui-méme.

D’ou 'imbrication de la christologique et de la sotériologie avec une anthro-
pologie chrétienne. Comme le remarque J. Meyendorff, la théologie byzantine
rejoint ici les préoccupations de la théologie la plus moderne. Inversement
la réflexion actuelle découvre dans la pensée des Péres «ses racines authen-

tiques».
Adalbert Hamman, Besancon

JoHANNES Scorus ERIUGENA, Homélie sur le prologue de Jean. Introduc-
tion, texte critique, traduction et notes par Edouard Jeauneau. = Sources
chrétiennes, 151. Paris, Les Editions du Cerf, 1969. 392 p. Fr. 42.—.

Edouard Jeauneau est connu des médiévistes par ses travaux sur le XITe
siécle. Depuis plusieurs années, il se consacre & ’étude de Jean Scot Erigéne
et il est en train de publier les premiers fruits de ses recherches nouvelles.
Il donne ici non seulement une édition critique et une traduction de I’Homélie
sur le prologue de Jean, mais encore une étude trés riche sur cet ouvrage et
sur son auteur et un comrnentaire détaillé du texte. L’introduction comprend
en effet prés de deux cents pages dans lesquelles M. Jeauneau présente Jean
Scot et son oeuvre, traite de 'authenticité de I’'Homélie, de ses sources et de
son contenu doctrinal, des manuserits et des éditions et enfin de la fortune de
ce texte. Sur tous ces points, M. Jeauneau fait preuve d’une érudition trés

1 Neulich ist der Verfasser von der Ev.-theol. Fakultit Bern mit dem Ehren-
doktortitel ausgezeichnet worden.



144 Rezensionen

slire et trés compléte; il ne s’est pas contenté de faire le point du savoir con-
temporain, il ’a poussé plus loin en allongeant, par exemple, la liste des manu-
scrits connus, ou en menant une enquéte originale sur les jugements provoqués
par ’'Homélie, du moyen age & nos jours. Il conduit son étude jusqu’a la
conclusion suivante: «Contrairement a ce qu’insinuait Saint-René-Taillandier,
la Vox spiritualis n’est pas un ‘brillant résumé’ du Periphyseon. Une telle
formule, & vrai dire, est aussi désobligeante pour le Periphyseon que pour la
Vox spiritualis. Il serait plus exact de dire, avec Dom Cappuyns, que I’ Homé-
lie, jointe au commentaire sur saint Jean, est le volet d’'un triptyque dont
I’autre volet est représenté par les Hxpositions sur la ‘Hiérarchie’ de Denys,
et le panneau central par le Periphyseon» (p.167). L’ouvrage comprend
naturellement une bibliographie abondante et différents index consacrés aux
citations, aux mots, aux auteurs, aux manuscrits, sans compter quatre plan-
ches. Mais ce qui augmente d’une maniére particuliére la valeur de ce travail,
ce sont les notes nombreuses qui accompagnent le texte de Jean Scot et qui
en éclairent les détails & la lumiére d’autres passages de l'auteur ou a la
lumiére de ses sources. En outre, des appendices développent certains points
de doctrine, comme le rapport des quatre éléments avec les quatre sens de
I’Ecriture, comme le théme de la lumiere, le «pessimisme» de Jean Scot, etc.
Dans ’entreprise qui se développe actuellement pour pénétrer la pensée de
plusieurs auteurs chrétiens que les savants pour diverses raisons ont négligés
depuis des siécles, ce travail occupe une place trés honorable.

Fernand Brunner, Neuchatel

Frrrz BUSSER, Das katholische Zwinglibild von der Reformation bis zur Gegen-
wart. Zurich, Zwingli-Verlag, 1968. XII + 424 S.

Das Thema ist naturgemi nicht spannend, weil die Geschichte des katho-
lischen Zwinglibildes eine Geschichte des Zwinglizerrbildes ist. Die katholi-
schen Polemiker der frithen Reformationszeit haben es geschaffen, in der
Folgezeit wird es erstaunlich unverdndert weitergegeben. Das vorliegende
Buch gibt Zeugnis von der religiosen Intoleranz und vom Konfessionalismus
der letzten vierhundertfiinfzig Jahre. Umso mehr Beachtung verdienen die
wenigen katholischen Darsteller, die diese Regel durchbrachen und Zwingli
gerecht zu werden versuchten: Paolo Sarpi, Johann Schroeckh u. a. (S. 119f.).
Fir den Forscher am interessantesten sind der erste Teil «Die Zeitgenossen»
(Johann Faber, Johann Eck, Thomas Murner, Hans Salat) und der dritte
Teil «Das katholische Zwinglibild der neuesten Zeit». Dieser letzte Teil zeigt,
daB das Zwinglizerrbild sich bis in die jiingste Zeit in der Literatur erhalten
hat. J. V. Pollet (8. 396ff.) und O. Vasella (S. 352ff.) sind rithmliche Aus-
nahmen. Sie werden gebiihrend hervorgehoben, denn sie scheinen eine neue
Periode der katholischen Zwingliforschung heraufzufiihren.

Den sproden Stoff versteht der Verfasser ansprechend darzustellen. Er
beweist in einem besonderen Kapitel, dal das Zwinglibild Luthers immer
wieder von katholischer Seite aufgenommen worden ist (S. 163£f.). Das Inter-
esse an der Sakramentslehre und an der kirchlichen Uneinigkeit der Prote-
stanten lieBen die katholischen Darsteller immer wieder auf Luthers Polemik



Rezensionen 145

gegen Zwingli zuriickgreifen. Die einzelnen katholischen Zwinglidarstellungen
werden kurz und treffend beschrieben, markante Stellen im Zitat wiedergege-
ben. Die groBe Zahl der angefithrten Buchtitel bzw. Lexikonartikel uber-
rascht. Das Buch bietet eine beachtliche Materialsammlung. Zu berichtigen
fand sich nur, dal Luthers Freund nicht «Nikodemus», sondern Nikolaus
Hausmann hie (S. 173. 419). Ein Forschungsthema ist in diesem Buch mit
groBer Sorgfalt aufgearbeitet worden.

F. Bisser kommt zu dem Ergebnis: «Das katholische Zwinglibild dnderte
sich im Lauf der Jahrhunderte nicht stark. Unverstand, Ignoranz, Vorurteile,
Parteilichkeit haben es geprigt, aber auch viel béser Wille und Gehéssigkeit»
(S. 412). Sein Urteil hat der Verfasser mit umfangreichem Material belegt.
Sollte aber im 6kumenischen Zeitalter dariiber hinaus nicht noch eine andere
Betrachtungsweise mdoglich sein? Es féllt bei der Lektiire des Buches auf,
daB die allgemeine Intoleranz der Zeit und die dogmatischen Positionen das
Ergebnis prajudizierten und daher eine gerechte Beurteilung Zwinglis nicht
zulieBen. Es wire interessant, einmal ein genaues Bild von den neuralgischen
Punkten auf katholischer Seite (Einheit der Kirche, Kirchenrecht, Gnade
als Sakrament usw.) zu zeichnen, die eine sachlichere Beurteilung Zwinglis
durch die Jahrhunderte hindurch nicht méglich machte. Es wiirde die katho-
lische Geschichtsschreibung besser verstehen lehren.

Wilhelm H. Neuser, Telgte b. Miinster

WiLEELM HAMMER, Die Melanchthonforschung im Wandel der Jahrhunderte, 2
(1800-1965). = Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte, 36.
Giitersloh, Gerd Mohn, 1968. 997 S. DM 170.—.

Bereits ein Jahr nach dem ersten erschien der zweite Band der Melanch-
thonbibliographie W. Hammers. Der Eindruck, den der erste Band hinter-
lie,! hat sich verstérkt: Eine ungeheure Materialfiille ist in vorbildlicher
Kleinarbeit festgehalten. Veranlafit der erste Band zum Staunen iiber die
groBe Zahl der (zum Teil zu Unrecht vergessenen) Melanchthonstudien bis
zum Jahre 1800, so tiberrascht bei der Lekture des zweiten Bandes der Um-
fang der Melanchthonforschung seit dem Zweiten Weltkrieg: Fast ein Viertel
der seit 1800 aufgefiihrten Titel fallt in diese Zeit ; der wissenschaftliche Fort-
schritt ist noch gréfler.? Das Erscheinen des Indexbandes ist nun dringend
notwendig geworden, ohne den der Forscher das aufgefiihrte Material (z. B.
zu den einzelnen Melanchthonbriefen) nicht bewéltigen kann.

Wilhelm H. Neuser, Telgte b. Miinster

1 Theol. Zeits. 25 (1969), S. 66f.

2 Der Rezensent vermifte nur P. Vetter, Lutherana: Neues Arch. fur
Sdchs. Gesch. und Altertumsk. 29 (1908), S. 82ff.; 30 (1909), S. 76ff. Der
Aufsatz ist nicht zuletzt beachtenswert, weil Vetter in ihm einige unbekannte
Melanchthonbriefe abgedruckt hat.

10



146 Rezensionen

FrANzZ ScHRADER, Die Visitationen der katholischen Kloster vm Hrzbistum
Magdeburg durch die evangelischen Landesherren 1561-1651. Theologische
Gutachten, Visitationsprotokolle und andere Akten hrsg. Minster/Westf.,
Aschendorffsche Verlagsbuchhandl., 1969. X + 156 S. DM 28.—.

In einer dem 6kumenischen Gedanken gedffneten Zeit verdient jedes Be-
miihen, das geschichtliche Recht einer Kirche am Beispiel ihrer glaubens-
uberzeugten Anhiénger zu belegen, dankbare Aufmerksamkeit. In der Zeit
der Unduldsamkeit brachten Katholiken wie Protestanten immer wieder er-
staunliche, noch heute bewundernswerte Opfer fiir ihren Glauben. So gewinnen
wir auch anhand der vorliegenden Protokolle, dazugehériger Akten und Kor-
respondenzen einen informationsreichen Einblick in den Kampf katholischer
Kloster um ihren Fortbestand im protestantisch gewordenen Erzbistum Mag-
deburg. Erkennbar ist das Bemiuhen der Obrigkeit, alle Kloster aufzultsen,
wie deren energischer Widerstand oder Untergang. Die Zeit der Verfolgung
durchstehen letztlich nur fiinf Kléster, deren Bestand durch den Westfili-
schen Frieden gesichert ist, bis sie sdkularisiert werden. Mit Gewinn wird man
zu dieser sorgsam kommentierten und durch ein Register erschlossenen
Quellensammlung greifen kénnen, will man exemplarisch auf territorialer
Ebene Ziele und Methoden bei der Durchfithrung der Reformation im Wider-
streit mit der katholischen Kirche studieren.

Heiner Faulenbach, Bonn

Inge MAGER, GQeorg Calixts theologische Kthik und ihre Nachwirkungen. =
Studien zur Kirchengeschichte Niedersachsens, 19. Gottingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1969. 185 S. DM 19.80.

Es handelt sich urspriinglich um eine Géttinger Dissertation aus der Schule
von Prof. Krummwiede, der auch die Werke Calixts neu herausgibt. Es ist
erfreulich, da3 das Land Niedersachsen, das Landeskirchenamt Hannover,
die hannoversche Klosterkammer und der Verein fir Niedersichsische Kir-
chengeschichte Zuschiisse zu den Druckkosten gaben, um das Erscheinen
dieser Arbeit zu erméglichen. Es handelt sich vor allem um eine Interpreta-
tion von Calixts Epitome Theologiae Moralis von 1634.

Calixt, eigentlich Kallissen, stammte aus Schleswig, wo die Konkordien-
formel nie Bekenntnisgrundlage war. Calixt wurde in Helmstedt Melanch-
thonschiiler. Er war wie Melanchthon Anhinger der stoischen, durch Cicero
vermittelten Naturrechtslehre, einer philosophischen Anthropologie und
eines neuen Aristotelismus, der fiir Calixt durch den Belgier Martini aktuali-
siert wurde. Calixt war auch Anhiinger der Rechtfertigungslehre Melanch-
thons, die vor allem in Opposition zu Osiander den forensischen Charakter
stark betonte. Obwohl Luther so groBziigig war, Melanchthons andere Aus-
drucksweise durchaus zu billigen, verfehlte Calixt doch das religiése Anliegen
von Luthers grofer Entdeckung. Nach Mager standen sich Philippisten und
Gnesiolutheraner viel niher, als sie selbst wullten, beide Schulrichtungen
vermischten psychologische und theologische Gesichtspunkte heillos (S. 36)
Wie Melanchthon war auch Calixt ein Lobredner des Rémischen Rechts, die



Rezensionen 147

auch bei Melanchthon sich findende Meinung, Lothar von Supplinburg habe
das Verdienst, das romische Recht in Deutschland eingefiihrt zu haben,
wurde bei Calixt breit ausgesponnen; lokalpatriotische Tendenzen und eine
Huldigung an das braunschweigische Fiirstenhaus, das die Universitéat Helm-
stedt gegriindet und erhalten hatte, schwangen dabei mit (S. 57-63). Wih-
rend aber Melanchthon sehr wohl erkannte, daf3 Irrlehren schon in den ersten
christlichen Jahrhunderten in die alte Kirche einbrachen, wollte Calixt der-
artiges nicht wahrhaben (8. 51). So kam er zu seiner Lehre vom Consensus
quinquesaecularis, die auf einer Illusion beruhte. Die analytische Methode,
deren Einfiihrung Calixt oft zugeschrieben wird, hat er vom Reformierten
Keckermann iibernommen (8. 65), auch der reformierten Foderaltheologie
trug er Rechnung (S. 101, 111). So ist es kein Wunder, da@ es auf dem «Lieb-
reichen Religionsgespréch» zu Thorn zum Zusammensto mit dem jugend-
lichen Abraham Calov kam.

Calixts Ethik ist bewuf3t theologisch — trotz der Verwendung einer philo-
sophischen Anthropologie —; die Trennung von der Dogmatik ist nur formal,
und von einer durch ihn bewirkten «Loslésung der Ethik von der Dogmatik»
kann man eigentlich nicht sprechen (8. 134f.). Trotz der Frontstellung
Luthers und Melanchthons gegen Erasmus und die Scholastik néhert sich
Calixt wieder beiden immer mehr. Die Radikalitat der géttlichen Gnade bei
der Vergebung fehlt (S.76). Das Gewissen ist bei Calixt die untriigliche
Stimme Gottes im Menschen (8. 83). Es wird naturrechtlich gedeutet, mit
Zitaten aus Cicero und anderen romischen Stoikern. Calixt hat einen schola-
stischen, nicht einen reformatorischen, Gewissensbegriff (S. 83). Selbst die
scholastische Lehre von der Syntheresis kehrt bei ihm wieder (8. 81). Calixt
ist Probabiliorist, allerdings der Wittenberger Balduin auch, und das durfte
eine zwangsldufige Folge jeder kasuistischen HEthik sein. Calixt vertritt eine
natirliche Wahlfreiheit (S. 94). Die Vernunft kann, mufl aber nicht, eine
Hure sein (8. 96). Den Dekalog erkldart er mit dem Naturrecht identisch,
nur das Sabbatgebot macht eine Ausnahme, es ist positiv (S. 110). Calixt
verlangt — auch im Unterschied zu Luther — das Studium des kanonischen
Rechts fiir evangelische Juristen und Theologen. Calixt verteidigt im Rahmen
seiner Lehre vom Consensus quinquesaecularis das altkirchliche Fasten,
wihrend er das romische Fasten verwirft (S. 128). Das scholastische Zins-
verbot lehnt Calixt jedoch ab, wihrend Luther bekanntlich daran festhielt.

Ein juristischer Schiiler von Calixt war Conring. Theologen waren Johan-
nes Heinichen, zeitweise Professor in Rinteln, und I. C. Diirr, Professor in
Altdorf bei Nirnberg. Im Kirchenregiment war Justus Gesenius tétig. Seinen
Katechismus hat Spener gelobt. Als der Generalsuperintendent einmal zur
Gottesdienstzeit einen Pfarrer im Bett vorfand, befahl er, da3 alle ihm unter-
gebenen Pastoren téglich um 7 Uhr aufzustehen hétten! Calixts Lehre von
der Toleranz wirkte iiber Lorenz von Mosheim bis hin zu Leibniz, seine Lehre
vom Consensus quinquesaecularis hat in dem ehelosen Abt Molanus eine
eigenartige Auspréigung gefunden. Es wird in dem verdienstvollen Werk ein
interessantes Kapitel niederséchsischer Kirchengeschichte dargestellt, das
weit iiber Niedersachsen hinaus Bedeutung hat.

Wilhelm A. Schulze, Mannheim



148 Rezensionen

James T. BurTcHAELL, Catholic Theories of Biblical Inspiration since 1810.
A Review and Critique. Cambridge, University Press, 1969. 342 S. Sh. 70/-.
Das mehrjihrige Ringen des II. Vatikanischen Konzils um eine sachge-

méfBe und dem heutigen Stand der Theologie und Exegese angepalte Aussage

iber die Heilige Schrift im Rahmen der dogmatischen Konstitution iiber die
gottliche Offenbarung Dei Verbum (Nov. 1962 bis Nov. 1965) hat neues Inter-
esse an den Fragen der Inspiration und Irrtumslosigkeit bzw. Wahrheit der

Schrift geweckt. Besonders legt sich nahe, diese Aussagen in einen gréferen

theologiegeschichtlichen Zusammenhang zu stellen, sie aus ihm zu verstehen

und zu beurteilen. Diesen theologiegeschichtlichen Zusammenhang stellt das
vorliegende Werk des réomisch-katholischen Theologen, Dekan der Theolo-
gischen Fakultéat der Notre Dame Universitét, Indiana, USA, dar. Seine Dar-
stellung bezieht sich freilich keineswegs unmittelbar und direkt auf den

Konzilstext — und zwar bewul3t. Es zu tun bedeutete, die von ihm mit Recht

als eine der Hauptschwichen der theologischen Bemithung kritisierte gerade-

zu «mystische Verehrung und Schmeichelei» offiziellen Stellungnahmen gegen-
iiber mitmachen, als ob von ihnen «¢aus geheimen Reservoiren geschopfte,
entscheidende Einsichten zu erwarten wiren», wihrend sie doch nur als

KompromiBtexte formulieren, «woriiber man sich einig ist» (vgl. S. 283).

Thre positive oder negative «klimatische Bedeutung» macht allerdings gerade

die Geschichte dieses Problems deutlich. Dem Verfasser geht es um die

Geschichte des Problems als eines solchen; allerdings nicht um eine Chronik,

wenn auch das verarbeitete Material sehr umfangreich und international ist —

auch der amerikanische Beitrag kommt natiirlicherweise, aber auch erfreuli-
cherweise zum Zug —, sondern um die positiven, weiterfithrenden Beitridge zum

Hauptproblem, um die «kreative Seite» seiner Geschichte, wie er sie nennt

(8. 6). Die Darstellung der zwar zeitweise sehr dramatischen — man denke an

Modernismus—Antimodernismus —, auf weite Strecken aber doch wieder recht

diirren Geschichte erfolgt gemil bester angelsidchsischer Tradition wissen-

schaftlicher Werke in spannender und literarisch glinzender Weise, so daf3
die Lektiire des Werkes auch ein literarischer GenuB ist.

Obwohl, wie spater deutlich gemacht wird (vgl. 2. Kap., S. 44ff.), die An-
sidtze und Weichenstellungen der Problematik weiter zuriickliegen, setzt die
Darstellung mit den Erkenntnissen der Tiibinger Schule ein, weil sie einen
verheiBungsvollen Neuaufschwung katholischer Theologie bedeutete und von
ihr bereits erreichte Erkenntnisse erst heute wieder gewonnen wurden und
zum Tragen gekommen sind. Es ist dies vor allem die Integration der Schrift-
inspiration in das grofere Ganze der Weitergabe der einmal und ein fur allemal
erfolgten Offenbarung, ihr inkarnatorischer, geschichtlicher und personaler
Charakter. Nach der Darstellung ihrer Ansitze (Kap. 2: Theories dead and
buried) ist das 3. und 4. Kapitel den beiden sich ablésenden Haupttheorien
gewidmet: Real-, bzw. Sach- oder Inhaltinspiration (Content Inspiration),
wobei im Bereich des Ausdrucks Raum fiir die menschliche Mitwirkung aus-
gespart wird (vertreten und ausgebaut vor allem von Jesuitentheologen und
mit den Bibelenzykliken Leo’s XIII. 1893 und Benedikt’s XV. 1920 offizielle
Lehre geworden), und Verbal- oder Totalinspiration thomistischer Herkunft
mit dem Denkmodell des Zusammenwirkens von Haupt- und Instrumental-



Rezensionen 149

ursache (offiziell als besonders hilfreich anerkannt durch Pius XTT. 1943).
Die Auseinandersetzungen der Modernisten-Antimodernistenzeit verfolgt das
5. Kapitel unter dem Thema «Inspiration ohne Unfehlbarkeit». SchlieBlich
beschéftigt sich das 6. Kapitel mit Neuansétzen der letzten 50 Jahre, die
vorallem den kollektiven und ekklesialen Aspekt der Schrift und damit der
Inspiration stérker betonen und mit Hilfe der Sprachwissenschaft ihr vor-
herrschend intellektuelles Versténdnis als Wahrheitenquelle zu tiberwinden
und ihre Inerranz bzw. Wahrheit neu zu fassen versuchen. Den Abschluf} des
Werkes bildet eine zusammenfassende Kritik der Kontroverse um die In-
spiration der Heiligen Schrift (7. Kap.). Als Hauptschwichen hebt sie die
unkritische Uberbewertung autoritativer AuBerungen oder traditioneller
Axiome (z. B. Gott als Autor der Schrift), die Obsession der Inerranzfrage,
den aprioristischen Charakter der Uberlegungen hervor, statt vom wirklichen
Gesicht der Bibel auszugehen. Die Grundschwiche war die grobe Vorstellung
von gott-menschlichem Zusammenwirken, als ob Gott und Mensch Partner
gleicher Ebene wiren und daher ein Zusammenwirken nur ein Mehr oder
Weniger auf der einen oder der anderen Seite bedeuten kénnte.
Urspriinglich hatte der Verfasser eine vergleichende Studie evangelischer
und katholischer Theorien geplant, sah sich aber bald tiberfordert. Es wéire
nur zu wiinschen, wenn er eine ebenso lebendige und eindringende Studie
uber jene folgen lieBe, wie es diese ist.
Georg Schelbert, Schoneck u. Freiburg

THOMAS VAN DEN END, Paolo Geymonat e il movimento evangelico in Italia
nella seconda meta del secolo X IX. = Collana della Facolta valdese di teo-
logia, 9. Torino, Editrice Claudiana, 1969. 345 pp. L. 3800.

En 1848, quand les Vaudois du Piémont obtiennent I’égalité des droits
aprés six siecles de persécutions, la possibilité, donc la vocation d’évangéliser
I'Ttalie s’ouvre & eux. Le temps est favorable, le Risorgimento fait souffler
sur la Péninsule un vent violent de liberté et d’anticléricalisme. L’église des
Vallées est peu nombreuse, pauvre, de langue francaise; elle accepte pourtant
cette tache disproportionnée avec un courage et une foi tout apostoliques.

C’est dans ce cadre que s’inscrit 'activité inlagsable de Geymonat, pasteur,
évangdliste, confesseur, professeur. Il doit faire face & des tendances darbystes
et & la confusion de la religion et de la politique, d’une part, & la prudence et
au conservatisme de la Table vaudoise, de ’autre. Avec beaucoup de sagesse
et d’humilité, il conduit la barque de son église de Florence entre Charybde
et Scylla.

La grande espérance aboutira & des résultats modestes. Mais la figure de
Geymonat sort grandie de ces années de luttes. L’ouvrage de M. van den End
lui rend un hommage mérité. Jean-Daniel Burger, Neuchéatel

PrTER KNAUER S. J., Verantwortung des Glaubens. Ein GQesprich mit Gerhard
Bbeling aus katholischer Sicht. = Frankfurter Theologische Studien, 3.
Frankfurt a. M.,Josef Knecht, 1969. XX -+ 220 S. DM 24.50.

Es handelt sich um ein wirkliches Gespriach, nicht nur um ein Referat
oder eine Kontraposition. Die Theologie G. Ebelings wird hier auch in ihrer



150 Rezensionen

moglichen Bedeutung fiir die katholische Theologie gehort, es werden auch
Kritik und Vorschldge angebracht, die auf der evangelischen Seite beherzigt
werden sollen und zur Fortsetzung des Dialogs fithren kénnten. Die Aus-
fithrungen sind im Geist wie im Wortlaut von einer iiberwiltigenden Irenik,
was natiirlich nur einem Autor moéglich ist, der den Stoff vollstdndig be-
herrscht und nach reifer Uberlegung ein vielleicht gewagtes, aber begriindetes
Votum abgeben kann. Das geschieht etwa in der durchgehenden Konfronta-
tion mit den neuesten fundamentaltheologischen Lehrbiichern von A. Lang
und A. Kolping, «deren Auffassung der Ebelings geradezu diametral ent-
goegengesetzt ist» und denen gegeniiber Knauer die Frage offen ausspricht,
«welche Glaubenstheologie der ‘profundior intentio’ auch der katholischen
Lehre besser entspricht» (S. VII). Zur Wahl Ebelings als Gesprichspartner
fithrte eine gewisse Affinitdt zwischen den beiden Theologen, auch seine ver-
stdndnisvolle Offenheit dem Katholizismus gegentuber und nicht zuletzt die
hohe Einschitzung seiner Bedeutung innerhalb der evangelischen Theologie.
Die vorliegende Arbeit kénnte auch hier zum erneuten BewuBtwerden seiner
Bedeutung fiihren. Jedenfalls muf3 das Gesprich reprisentativ als katholisch-
evangelisches Gesprich angesehen werden.

Der mit dem Titel bezeichnete Gesichtspunkt der Untersuchung erfal3t die
Wahrheit und somit das Wesen des Glaubens selbst. «In der katholischen
Theologie hat die Frage nach der Verantwortung des Glaubens einen dop-
pelten Ort», ndmlich im Glaubenstraktat und in der Fundamentaltheologie.
«In beiden Bereichen ist die Begriindung des Glaubens jedoch bisher eine
‘erux theologorum’» (S. V). «In der evangelischen Theologie kommt diese
Frage vor allem unter dem Stichwort ‘Hermeneutik’ zur Sprache» und wird
da heute in eine Spannung von einer uniiberbietbaren Intensitit einbezogen
(S. VI).

Der erste Teil, die Voraussetzungen des Glaubens, fithrt « Ebelings Kritik
an der traditionellen ‘praeambula-fidei’-Lehre» an, aber auch «die positive
Wiederaufnahme (ihres) Anliegens» und «Entsprechungen im katholischen
Glaubensverstéandnis». Hier schligt der Autor vor, «anstelle der... ublichen
These: ‘Revelatio possibilis est’ sollte man sich... mit der Feststellung be-
gniigen: ‘Nequit ostendi revelationis possibilitas repugnare’» (S. 12), und
zwar «um den Anschein zu vermeiden, es stinde vorgédngig zum Geschehen
der Offenbarung bereits der Rahmen fest, in den man die Offenbarung ein-
ordnen kann» (S. 13).

Im zweiten Teil, Der Glaube als Glaube, «wird im Licht der Korrelation
von Gott, Wort und Glaube erldutert, worum es im Glauben tiberhaupt geht»
(S. VII). Hier wird viel Wichtiges zur Klidrung, Prizisierung und als Korrek-
tur der Analogielehre, des Verhéltnisses von Natur und Gnade, von Gesetz
und Evangelium, der Gottesbeweise und des trinitarischen Sprechens von
Gott vorgetragen. Hier wiirde ich auch den Schwerpunkt der Arbeit er-
blicken. «Erst auf dieser Grundlage kann im dritten Hauptteil die Frage
nach der Glaubensbegriindung durch den Hinweis auf die Alternative von
Glauben und Unglauben beantwortet werden. Durch diesen Aufbau stellt
die vorliegende Arbeit selbst den Entwurf einer Fundamentaltheologie dar,
in deren wesentlichen Punkten der Verfasser mit Ebeling einig zu sein glaubt»



Rezenstonen 151

(S. VII). Dies geschieht durchwegs in selbstédndiger und iiberzeugender
Weise.

Die Bemithung um das ékumenische Gesprdch und um die theologische
Anniherung kann aus dieser Arbeit neue Antriebe und neue Hoffnung
schépfen. Das Buch trigt auch der Tatsache Rechnung, daf3 sich dieses Ge-
sprich in einer Situation anbahnt, in der es gleichzeitig den Unglauben mit-
beriicksichtigen, ja ihn als einen vollwertigen Gespriachspartner einbeziehen
mull. Hier vermag ich mich allerdings dem Postulat des Autors nicht anzu-
schlieBen, daf3 «sich der Unglaube auch vor der Vernunft als illegitim er-
weisen lassen» mul} (S. 189), und seine SchluBlfolgerung, dem sei tatsédchlich
so, trotz aller logischen Beweisfithrung nicht als zwingend und gelungen an-
zuerkennen. Die subtile Nuancierung: « Somit kommt der Glaubensverkiin-
digung gegeniiber der Vernunft nur in dem Sinn strenge Verbindlichkeit zu,
daBl die Verweigerung der Glaubenszustimmung sich vor dem Forum der
Vernunft als illegitim nachweisen la8t» (S. 202), ndmlich in dem Sinn, daB
man damit «iiber einen Sachverhalt urteilt, iiber den man nachweislich nicht
urteilen kann. Dies kann nicht verantwortet werden» (S. 199), schreibt in
der Tat der logischen Vernunft zu, was doch allein Sache des Glaubens ist,
der sich ohne jegliche andere Begrindung und Berufung auf etwas, wenn
auch lediglich in der Form des Wissens um die Aporie des Unglaubens, als
seinen eigenen Grund verstehen mul3 — und darf.

Stefan Milan Pavlinec, Bern

GortHOLD MULLER, Apokatastasts panton. A Bibliography. Basel, Basler
Missionsbuchhandlung, 1969. 40 S. (unpaginiert). Fr. 10.—.

In elf Kapiteln und einem Anhang vermittelt das Heft eine griindliche
Ubersicht der Literatur zur Allversshnung. Nach einem Hinweis auf Biblio-
graphien in vier Darstellungen des 19. Jahrhunderts und Textbelege bei E.
Staehelin, Die Verkiindigung des Reiches Gottes, 1-7 (1951-65), bietet der
Verfasser ca. 250 polyglott rubrizierte Literaturangaben zu verschiedenen
Gebieten der Problemgeschichte, oft mit instruktiven Bemerkungen. Diese
moderne Bibliographie wird ein wertvolles Hilfsmittel fiir jeden Theologen
und Philosophen sein, der sich mit den wieder aktuell gewordenen Zukunfts-

fragen beschéaftigt. .
Bo Reicke, Basel

Hemwrica Otr, Wirklichkeit und Glaube, 2. Der personliche Gott. Gottingen
und Ziirich, Vandenhoeck & Ruprecht, 1969. 386 S. DM 42.—.

Nachdem Heinrich Ott im 1. Band von «Wirklichkeit und Glaube» die
Gedankenwelt Dietrich Bonhoeffers analysiert hatte, enthilt dieser zweite
Band eine eigene systematische Darstellung; sie gilt dem Problem des per-
sonlichen Gottes. Ott wollte urspriinglich in diesemn Buch Martin Buber dar-
stellen, aber das Sachproblem des Personalismus fiihrte ihn iiber diese mono-
graphische Absicht hinaus. Immerhin ist dem Ganzen eine intensive Beschéf-
tigung mit Buber deutlich anzumerken. Dariiber hinaus steht als heimlicher
Gesprachspartner die «Gott-ist-tot-Theologie» im Hintergrund.



152 Rezensionen

Das glinzend geschriebene Werk enthilt eine solche Fiille von Perspek-
tiven und Formulierungen, da@ in diesem Zusammenhang nur auf die Grund-
intentionen hingewiesen werden kann.

Der ganze Gedankengang, in dem der personliche Gott als in Glaubensge-
wilBheit Geglaubter erscheint, fithrt dazu, dal die Arbeit fast ebensosehr eine
Analyse des Glaubens wie des Gottesbegriffes ist. Die Relation von Glaube
und Personalstruktur des Menschen und Personalitéit Gottes spielt eine
wichtige Rolle. Die theologische Reflexion hat dabei die Aufgabe, den «vor-
ontologischen» Glauben ontologisch durchzukliaren. So steht das «credo ut
intelligam» auch hinter diesem Buch. Den Glauben aber, auch den voronto-
logischen, tibergreift das Faktum, daf} jeder Mensch ontisch «coram deo»
steht, obgleich nur der Glaube sich dessen bewu3t wird. Das ontisch coram
deo ersetzt die alte Rede vom religiésen Apriori.

Den Anfang bilden Erwigungen iiber den Glauben als Frage nach dem
persénlichen Gott sowie Erdrterungen uber die personalen Denkformen.
Daraufhin wird der Glaube als die Entdeckung Gottes geschildert: «Der im
Glauben entdeckte Gott ist der Gott, vor dem der Mensch immer schon steht,
auch wenn er es nicht weif3. Als dieser den Menschen immer schon Begleitende
wird Gott im Glauben gleichsam ‘wiedererkannt’. Die Mitmenschlichkeit,
welche empirisch zum Wesen des Menschen gehdért, wird vom Gesichtspunkte
des Glaubens verstehbar von da her, dal der Mensch vor Gott existiert.
Dieses ‘vor Gott’ aber wird verstehbar, weil es ein neues Verstiandnis der
Mitmenschlichkeit ermoglicht» (S. 160).

Die theologische Reflexion stolt aber an diesem Punkte auf die Frage
nach der Uberpersonalitiit des persénlichen Gottes, da mit: dem Begriff der
Person der universale Aspekt Gottes noch nicht erschopft ist. Ott transzen-
diert denn auch in einem wichtigen Kapitel den blo3 persénlichen Gott, doch
so, daB der Uberpersénliche die Personalitit einschlieBt und nicht unter-
schreitet. Die Ausfithrungen iiber die Uberpersonalitit des personlichen
Gottes gehéren zum Interessantesten des ganzen Werkes. Hier wire wohl
der Wunsch anzubringen, daB3 Ott die um die gleichen Fragen kreisenden
Gedanken Paul Tillichs (etwa im «Mut zum Sein» und anderswo) positiver
gewlirdigt hatte.

Nach dieser Spitze der theologischen Erdrterung weitet sich die Unter-
suchung zu einer Analyse des Glaubens aus. Die Elemente des Glaubens
entnimmt der Verfasser dem «vorontologischen» Glauben, den er artikuliert,
aber nicht theologisch reflektiert bei Johann Christoph Blumhardt findet.
Die sieben Glaubensstrukturen sind nach Ott das christologische Gegeniiber
des Glaubens, der Erfahrungscharakter, die gemeinschaftliche oder ekklesiale
Struktur, der Universalismus, der Tatcharakter, der Gebetscharakter oder
die Sprachstruktur und endlich die Angelegenheit auf Zukunft.

Die ganze zweite Hélfte des Buches enthilt die theologische Durchdenkung
dieser ontischen Strukturen. Die Analyse gipfelt in dem groBen Kapitel iiber
das Gebet als der Sprache des Glaubens. Das Schlulkapitel lenkt zur Gottes-
frage zuriick, indem es, freilich etwas kiinstlich, die augustinisch-trinitari-
schen Strukturen als letzten Schliissel des Glaubensgeheimnisses einfiihrt.
Von Martin Buber und auch vom Kapitel iiber die Uberpersonalitiit her war



Rezensionen 153

das nicht ganz so zu erwarten, es ist jedoch damit der Anschluf3 an die theo-
logische Tradition hergestellt. Damit erhebt sich aber die Frage, ob man, von
diesem SchluBkapitel aus, das ganze Werk Otts traditionell oder von den
ersten Kapiteln her progressiv verstehen soll. Man kann vielleicht sagen, da@
der Verfasser durch dieses letzte Kapitel andeutet, daf3 er nicht revolutionir
verstanden sein will, daf3 er sich aber die Offenheit fiir ein behutsames Vor-
tasten vorbehalten will, das lber die konventionelle protestantische Dog-
matik hinaus den Horizont zu den Philosophen (Heidegger), Juden (Buber)
und Katholiken (Rahner) hin erweitert. Der reichhaltige, sorgsam durch-
dachte und formulierte Band 148t uns diesen weiteren Schritten Otts mit
lebhaftem Interesse entgegensehen. Die hier geleistete Denkarbeit aber ver-

dient unseren groflen Dank. .
Ulrich Neuenschwander, Bern

EpMUND SCHLINK, Dée Lehre von der Taufe. Sonderausgabe des gleichnamigen

Beitrages aus Leiturgia. = Handbuch des evang. Gottesdienstes, 5.
Kassel, John. Stauda Verlag, 1969. 174 S.

This is very much an essay in ecumenical theology, for in it Professor
Schlink approaches baptism as the one foundation on which divided Churches
can still be at one despite their diversities in doctrinal formulation and prac-
tice. He is deeply aware that it is also the hot point in the thinking of Christen-
dom today, not least because of the indiscriminate administration of baptism
in a secular society, but also because of a profound difference in the meaning
of baptism that has arisen in modern times, over the question of how we view
the activity of God in the life, worship and mission of the Church. Although
he writes out of a Lutheran background, Professor Schlink has broken
through Luther’s exclusive emphasis upon the Word in order to lay the stress
upon the saving act of the Triune God through baptism.

The aim of the work is to lay bare the foundations of baptism in the New
Testament in the light of the general consensus of interpretation of its state-
ments about baptism, and through an analysis of historical development and
formulation of the doctrine of baptism, to clarify the basic theological struc-
ture on which all Christians may rest for their understanding and dispensing
of baptism today. Its aim, therefore, is also practical, for Schlink faces up
squarely to the disorder in baptismal teaching and habit that has resulted
from the Church’s laxity, and challenges the Church to be ernest about ex-
amining the grounds on which parents present their children for baptism,
while challenging Christians who do not present their children for baptism, if
only out of a protest against abuse, on their failure thereby to bear witness
to the Gospel of God’s saving action through baptism. But above all Schlink’s
aim is irenic. By investigating the divergences in conceptuality and form
which have been taken over by different ages and traditions to express the
meaning of baptism, he penetrates into the constitutive centre of the baptis-
mal act, immersion or ablution with water and calling upon the triune Name
of God, and determines the essential element in the understanding of Christian
baptism, the saving action of God through it. In this way he seeks to con-
centrate the attention of Churches upon the evangelical content of baptism



154 Rezensionen

and faith in the Holy Trinity, as the ground for their mutual recognition in
the Body of Christ into which we are incorporated through baptism, and
thus the ground on which to actualise the kind of unity in diversity to which
both the World Council of Churches and the second Vatican Council have
lent their support.

At the same time Professor Schlink takes great pains to make clear that
from a theological point of view the deepest point of difference is that where
baptism is conceived either as the work of God or as the work of man. The
great dividing line, therefore, is not one that runs between East and West,
Aquinas or Luther, or Luther and Calvin, but between all of these (in spite
of their differences) and Zwinglians and Baptists — although Schlink shows
deep appreciation for the evangelical witness of those who hold ¢‘believers
baptism”. Schlink takes his stand on the New Testament statements which
do not separate the saving action of God from baptism, and develops ‘“cas
Ineinander von Wort, Wasserbad und Gottes Heilstat’’. This places him in
antithesis to Barth’s sharp dualism between waterbaptism and Spirit-bap-
tism, and makes him, unlike Barth, regard baptism as a sacrament and a
means of grace in which God Himself acts through His Spirit. Schlink
therefore develops his exposition of baptism in Christological, pneumatolo-
gical, ecclesiological and Trinitarian terms as the saving act in which the
candidate is assigned over to Jesus Christ the Lord, and, as the passive
recipient of a new-creating operation, is made a member of Christ and His
Body the Church. This stress upon grace alone and the saving act of God
means that faith cannot be onesidely demanded as the presupposition and
the condition for receiving baptism, yet faith and baptism are inseparably
bound together in what Schlink finely expounds as a three-fold relation. He
has little difficulty on these grounds in showing that the baptism of infants
is theologically justified on the same grounds as adult baptism, and elaborates
twelve theses on infant baptism which many will find an effective answer
to the teaching of Barth.

Professor Schlink’s exposition, however, is not without its own problems.
His treatment of Christian baptism as a “‘novum’’ over against John’s baptism
means that he is unable to ground Christian baptism as adequately as Barth
in the vicarious humanity of Christ, and therefore when he rightly (as against
Barth) speaks of baptism as God’s work, God’s saving act through baptism,
creating something new, he is unable to relate this very clearly to what God
has already done in the death and resurrection of Christ on our behalf. More-
over, Schlink does not seem to analyse rigorously enough the N.T. concept
of Bdmmiopa which, like kipuyua is objectively grounded in Christ, and
cannot simply be identified with famtioudg (the rite) — it is surely because
Barth (mistakenly) read ‘‘baptism’ in the latter sense that he could only
think of it as ‘“man’s work’. Schlink’s biblical understanding is also made
somewhat ambiguous by being interpreted still within the mould of Latin
and Augustinian notions of ‘‘grace’” and ‘“means’’, so that he isnot free to
ground baptism fully enough in the Incarnation. Had he followed Irenaeus
rather than Augustine or Luther at this point his position over against
Barth’s would have been greatly strengthened.



Rezensionen 155

This is a work of great theological value and ecumenical significance which
will bear rich fruit in the problems that confront Protestants and Romans
in secularising situations. Professor Schlink is surely right, both in biblical
interpretation and dogmaitic reconstruction, to lay the emphasis upon God’s
saving activity, in an understanding of baptism in which the baptised is
passively related to the creative work of God in Christ through the Spirit
just as he is passively related to the baptising agent in the Church. But this
concentration upon the God who acts also forces upon us the question whether
behind theological and ecclesiastical differences there do not lie deeper
epistemological problems that stem from some form of deism (or practical
atheism) in which God by definition is cut off from any active relation with
us in our world of space and time.

Thomas F. Torrance, Edinburgh

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Scawriz. Evangelisches Missions Magazin 114, 3 (1970): C. G. Baeta, Pro-
phetische Bewegungen und der Kampf um echte Kirche in Afrika (99-117);
P. W. Bithimann OFM, Okumenismus in Afrika (118-43); G. C. Oosthuizen,
Soziale Umschichtung und Kommunikation der christlichen Botschaft in
Afrika (119-67). Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 17, 3
(1970): F. Hahn, Christlicher Glaube in machchristlicher Zeit (289-307);
H. Goertz, Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin (308-43);
F. Ulrich, Begriff und Glaube. Uber Hegels Denkweg ins «absolute Wissen»
(344-99); N. A. Luyten, Naturwissenschaft und katholische Kirche (428—41);
F. Klein-Franke, Der hippokratische und der maimonidische Arzt (442-49);
L. Hofer, Interkommunion: Standort und Ausblick (450-62). Internationale
kirchliche Zeitschrift 60, 4 (1970): Bericht iiber den 20. Internationalen Alt-
katholikenkongreB (269-413). Judaica 26 3/4 (1970): Herb. Schmid, Die
christlich-jiidische Auseinandersetzung um das Alte Testament in hermeneu-
tischer Sicht (129-77). J. Bouman, Mohammed und die Juden im Koran
(178-203); E. Beyreuther, Pius XII. und die Juden (204—45). Kirchenblatt
fiir die reformierte Schweiz 127, 1 (1971): W. Mettler, Wissenschaft und Werte
(3-9). 3, 4: W. Nagel, Das Ringen um zeitgeméfle Gottesdienstformen gestern
und heute, I-IT (34-39; 50-54). Reformatio 20, 1 (1971): U. Liebelt, Marc
Chagall und die Kritik des Dogmatischen (5-12). 2: K. Scharf, M. Karnetzki,
R. Henkys u. a., Berlin 1971, Revue de théologie et de philosophie 20, 4 (1970):
H. Bouillard, Karl Barth et le catholicisme (353-67); E. Busch, Liberté et
autorité. Le probléme des générations dans l'optique du «vieux» Barth
(368—400); H. E. DuBois, K. Barth et la théologie de la révolution (401-11).
Schwetzerische Zeitschrift fiir Geschichte 20, 3 (1970): H. Lowe, Das Karlsbuch



	Rezensionen

